
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 55 (2008)

Heft: 1

Artikel: Das Wort als Geschichtlichkeit : Heinrich Barth, Emmanuel Levinas und
Julius Schaaf : eine Vergegenwärtigung

Autor: Wolzogen, Christoph von

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761199

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761199
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Christoph von Wolzogen

Das Wort als Geschichtlichkeit.
Heinrich Barth, Emmanuel Levinas

und Julius Schaaf

Eine Vergegenwärtigung

„Wir sehen jetzt durch einen Spiegel in einem dunklen Wort \ainigma]; dann aber

von Angesicht zu Angesicht. Jetzt erkenne ich stückweise; dann aber werde ich
erkennen, gleichwie [auch] ich erkannt bin" (1 Kor 13,12).

Am Beginn des 20. Jahrhunderts macht eine ebenso merk- wie denkwürdige
Formel Epoche: das „Ende der Philosophie". Wie in einem Gedicht von
Majakowski), so hat Emmanuel Levinas1 einmal gesagt, sind die Begriffe auf die

Strasse gegangen, und es gibt keine Philosophie mehr, weil alles Philosophie
ist: die Argumente sind Ereignisse und die dialektischen Widersprüche sind

Kriege geworden. Mit anderen Worten: das Ende der Philosophie ist der
Anfang der Politik.2 Majakowskij, der in seinem Gedicht „Gut!" einem „jungen
Genossen" empfahl, „machs wie Genosse Felix3", macht dies unmissverständ-

lich klar:

„Die Revolution schickte das knorrige Reden der Millionen auf die Strasse, der

Jargon der Vorstädte wogte über die Prospekte; das schwächliche intelligenzlerische

Sprächlein mit seinen kastrierten Worten ,Ideal', ,Kriterien der Gerechtigkeit',

.göttliches Prinzip', .Christi transzendentes Antlitz', all diese Phrasen, die

man sich im Restaurant zuraunte, sind weggefegt. Es ist ein neuer Ausbruch
sprachlicher Elementargewalt. Wie kann man ihn poetisch machen? Die alten

Regeln ,Herz auf Schmerz', der alte Alexandriner sind nicht mehr zu gebrauchen.

Wie kann man die Umgangssprache in die Poesie überleiten, und wie kann

man die Poesie aus diesen Reden ableiten? [...] Die neue Sprache muss sofort

1 LEVINAS, Emmanuel: Zwischen zwei Welten. Der Weg Franz Rosenzweigs. In: FUCHS, G. /
Henrix, H. (Hgg.): Zeitgewinn. Messianisches Denken nach Franz Rosenzweig. Frankfurt a.M. 1987, 38.

2 Genauer müsste man sagen: der Anfang der politischen Theologie, als der äussersten -
eschatologischen - Steigerung einer paradigmatischen Philosophie (s.u.), in der die Einzigkeit des

Einzelnen in den Gang der endzeitlich gedachten Weltgeschichte aufgelöst wird. Gleichsam
schlagend drückt dies die Formel von Jacob Taubes (vgl. DERS.: Abendländische Eschatologie.
München 1991) aus: „Zeit heißt Frist. Wer christlich zu denken glaubt und dies ohne Frist zu
denken glaubt, ist schwachsinnig."

3 Gemeint ist DSERSCHINSKIJ, Felix Edmundowitsch (1877-1926), Leiter der 1917 gegründeten
Tscheka.



186 Christoph von Wolzogen

sämtliche Bürgerrechte erhalten: Aufschrei statt Melodie, Trommelwirbel statt
Wiegenlied ..."4

Der „Aufschrei" am Schluss enthält - gleichsam gesteigert - noch den
unmittelbaren Bezug des Einzelnen zur Idee, aber „die Geschichte [geht] unerbittlich
auf Ziele zu, die die Absichten der Menschen übersteigen"5; oder mit Orwells
„1984": Wer die Vergangenheit kontrolliert, beherrscht die Gegenwart, und

wer die Gegenwart kontrolliert, beherrscht die Zukunft. Und eine neue Sprache

entsteht, eine Sprache - gleichsam von Mathematik überschwemmt - der

Abkürzung6; ihre äusserste Steigerung wird sie in der DNA7 finden. Wie kann

man sich von dieser „Philosophie ohne Philosophie" befreien? Levinas8 weist
auf die aristotelische Formel „Man muss philosophieren, um nicht zu
philosophieren" hin, in der er die äusserste Möglichkeit der Philosophie des 20.
Jahrhunderts sieht. Im Rückblick auf dieses Jahrhundert - das Jahrhundert der

Vernichtung - wird eines klar: dass es sich dabei nicht um eine „Philosophie
im Handgemenge" (Habermas) handeln kann, sondern vielmehr um eine
Verhaltenheit des Denkens, die an Radikalität jener „Gemengelage" um nichts
nachsteht, ihr aber die Unbedingtheit der Güte (wie ich es im Vorgriff auf
Barth nennen möchte) voraus hat. Das „Wort" dieses Denkens in seiner bis

zum Äussersten gehenden Ausgesetztheit hat niemandem etwas voraus; wie
denn „die höchste Philosophie in Ansehung der wesentlichen Zwecke der
menschlichen Natur es nicht weiter bringen kann, als die Leitung, welche sie

auch dem gemeinsten Verstände hat angedeihen lassen".9 Worauf dieses verhaltene

Denken hinaus will, möchte ich mit der Formel verdeutlichen: Geschichte

4 MAJAKOWSKIJ, Wladimir: Wie macht man Gedichtet (1926), zit. nach: SlNJAWSKIJ, A.: Der
Traum vom neuen Menschen oder Die Sowjetzivilisation. Ubersetzung von S. GEIER, Frankfurt
a.M. 1989, 283.

5 LEVINAS: Zwischen zwei Welten, 39.
6 Aber diese Sprache bleibt Derivat des Lebens, wie SlNJAWSKIJ (Der Traum vom neuen

Menschen, 2771) an einer Erzählung von SAMJATIN aus den ersten Jahren nach der Revolution
verdeutlicht. In dieser Erzählung „begrüßt und verabschiedet sich eine der Figuren, ein Intelligenzler,
immer mit demselben Wort - .Tschik' -, und alle Anwesenden zucken zusammen, denn gewöhnlich

bedeutet diese Interjektion ,Schluss, Ende, aus, mausetot'. Den Hals durchschneiden: Tschik-
tschik. Und ausserdem evoziert dieses Tschik .Tscheka' und ,J'schekisten', die von Berufs wegen
auf das .Tschik' spezialisiert sind. Aber die Hauptperson, die sich mit einem bösartigen Lächeln und
einem ,Tschik' begrüßt und verabschiedet, erklärt schließlich, dass es nichts anderes sei als die

Abkürzung der alten, förmlichen Redewendung: .Habe die Ehre' (tschest imeju klanjatsja)."
7 Vgl. LEDERBERG, Joshua: Biological Future ofMan (1963). In: WEß, L. (Hg.): Die Träume der

Genetik. Gentechnische Utopien von sozialem Fortschritt. Nördlingen 1989, 188: „Nun können wir
den Menschen definieren. Zumindest genotypisch besteht er aus 1,80 Meter einer besonderen

Molekülsequenz von Kohlenstoff-, Wasserstoff-, Sauerstoff-, Stickstoff- und Phosphoratomen -
der Länge der DNA." Dass das Wissen um diese Abkürzung, die vom Leben abstrahiert, die
Menschheit möglicherweise (und dieses Wissen ist sehr ungewiss) vor einer Pandemie schützt,
gehört eben auch - zum Leben.

8 Levinas: Zwischen zwei Welten, 39.
9 I. KANT, Immanuel: KRV B 859/A 831.



Das Wort als Geschichtlichkeit 187

ist die Vergegenwärtigung des Schmerzes, der bleibt. - Dass ich damit gleich zu

Beginn meine Pointe verrate, gehört zur Sache selbst, die eben nicht als

„Problemkrimi" à la Blumenberg zu explizieren ist In diesem Sinne möchte ich im
Folgenden die Philosophie von Heinrich Barth im Zusammenhang mit
Emmanuel Levinas und Julius Schaaf vergegenwärtigen.

1. Beziehung und Idee

Mit dem Ziel einer Uberwindung der traditionellen Minimalisierung der Relation

und in Auseinandersetzung mit der „Grundwissenschaft" von Johannes
Rehmke entwickelt Julius Schaaf die Grundprinzipien einer universalen
Relationstheorie als der Universalmethode der Philosophie. In der Relation sieht

er deren einzigen Grundbegriff: „Alles was ist, ist Beziehung, und alles was
nicht ist, ist auch Beziehung. Die Beziehung ist das Absolute selbst."10 Dabei
unterscheidet er zwischen „äusseren" (ontologischen), ihre Träger (Substanzen)

nachträglich verbindenden Relationen und „inneren" (logischen), ihre
Relata erst erzeugenden Relationen und betont, dass weder äussere (die Schaaf

auch „Bl" nennt) noch innere Relationen (die Schaaf auch „B2" nennt) dem

wahren Wesen des Relationalen gerecht werden; denn es ist „jeder Beziehung
eigen, dass sie, indem sie eint, zugleich trennt, und indem sie trennt, zugleich
eint". Diese Parallelität (oder Gleichursprünglichkeit) von Einheit und Differenz,

den Extremalmomenten der Relation, nennt Schaaf „transzendentale
Relation" (auch „B3"): das „einzig und schlechthin Beziehungslose", das - von
Wolfgang Cramer als „aussen" bezeichnet - als das „Übergegenständliche par
excellence" die „Totalität alles Seienden, des Wirklichen und des Unwirklichen

bedeutet" (dabei ist es von eminenter Wichtigkeit, dass mit dem

„Beziehungslosen" nicht das „A-relative", also die absolute Substanz, sondern
vielmehr das K-relationale, Nicht-beziehungshafte gemeint ist!11). Schaafs Schüler
Dieter Leisegang vertieft diesen Ansatz, indem er darauf hinweist, dass jede

Beziehung sich letztlich als transzendentale ausweist. Deshalb spricht er von
den „drei Potenzen der Relation" und betont, dass „die grundlegenden
Charakteristika der Beziehung erster und zweiter Potenz, Trennung und Einheit,
Differenz und Identität, selbst als Beziehungen nicht aufrecht erhalten werden

können", weil dies bei der Relation 1. Potenz zu einer unvermittelten Dialektik

von Idealität und Realität führt und bei der Relation 2. Potenz zu einer

gleichgültigen Dialektik von logischem Atomismus und Solipsismus. Die

10 Ich verzichte in dieser Ubersicht auf die Nachweise, die sich in meinem gleich lautenden
Artikel Relation IV. 20. Jahrhundert finden (In: Historisches Wörterbuch der Philosophie. Band 8.

Basel: Schwabe 1992, 604f.)
11 Der Zusatz in der Klammer findet sich nicht in meinem Relations-Artikel. Vgl. WOLZO-

GEN, Christoph von: Die autonome Relation. Zum Problem der Beziehung im Spätwerk von Paul

Natorp. Würzburg/Amsterdam 1984, 16, Anm. 17.



188 Christoph von Wolzogen

Komplettierung dieser Universalen Relationstheorie - als der Synopsis von
Methode (Vollzug) und System (Totalität) - durch eine Theorie der
„Letztelemente" führt bei Leisegang zu einer Destruktion von Dialektik zugunsten
einer Betrachtungsweise, in der das Relationale als „höchste Dimensionality"
begriffen wird, welche „Elemente bezieht, insofern sie alle sind": vom
bestimmungslosen Punkt bis zur Totalität des „total informierten Bin".

Das ist alles. Oder, um es mit Heinrich Barth auszudrücken: Das genügt!
Die Radikalität dieses Ansatzes kommt in einer Zeit, die vom Paradigma der
Funktion gekennzeichnet ist (Carl Schmitt notierte gelegentlich ironisch
gegen Cassirer, „Substanz" sei für den Pöbel), gleichsam notorisch durch eine

Allergie gegen das Relationale zum Ausdruck, das im Sinne des Relativismus

grundsätzlich missverstanden wird. Aber geht es überhaupt um die Relationa-
lität als ein Paradigma? In der Tat eignet allem Nachdenken über das Relationale

das grundsätzliche Dilemma, dass es dasjenige, was es in solchem „Nach"-
denken „über" be-greifbar machen will, eben deshalb, weil es wesentlich
Beziehen ist („essentialiter relatio est", wie Thomas von Aquin sagt), schon immer
vorauszusetzen gezwungen ist. So ist auch der sozusagen dia-chronische
Versuch des Denkens zu verstehen, diesem Problem paradigmatisch Herr zu werden,

indem es entweder die Beziehung überhaupt erst „setzt", „produziert",
oder aber zum Gegenstand unter Gegenständen hypostasiert bzw. als ein dem
Seienden gegenüber unwesentliches bloßes „Zwischen" diminuiert. Wenn also

Heinrich Barth sagt, dass „es kein Denken der Existenz als solcher [gibt], nur
ein ,Nach-Denken' über sie, bei dem sie selbst nicht mehr gedacht ist"12, dann

bringt er damit gerade nicht zum Ausdruck, dass „die philosophische Besinnung

grundsätzlich abgeschnitten [ist] von der Wirklichkeit der Existenz"13,
sondern verweist vielmehr auf die grundsätzliche Ubergegenständlichkeit der

Existenz, die weder nur „nach" (Bl) oder „über" (B2), sondern eben nur im
„Nachdenken-über" (B3), in ihrer Auslegung in Sicht gebracht werden kann.
Dieses Nachdenken-über aber ist selbst kein „Paradigma" des Denkens mehr,
das womöglich einem „Wechsel" ausgesetzt ist. In seiner Rezension von Barths

Philosophie der Erscheinung14 weist Schaaf darauf hin, dass mit Hegel zwar

12 BARTH, Heinrich: Philosophie, Theologie und Existenzproblem. In: Zwischen den Zeiten 10

(1932) 103.
13 HUBER, Gerhard: Heinrich Barths Philosophie. In: DERS.: (Hg.): Philosophie und christliche

Existenz. Festschrift für Heinrich Barth zum 70. Geburtstag am 3. Februar 1960. Basel: Helbing &
Lichtenhahn 1960, 215.

14 In: Philosophische Rundschau 11, Heft 1/2 (1963) 49-68; hier besonders 64f. - Wie wichtig

diese Rezension für Heinrich Barth gewesen ist, geht aus einem (in meinem Besitz befindlichen)

Brief an Schaaf vom 9. Juni 1963 hervor: „Haben Sie für die freundliche Zusendung von
zwei Exemplaren Ihres Rezensionsaufsatzes meinen herzlichen Dank! Auch ich freue mich, dass

diese Angelegenheit nun endlich zu ihrem Abschluss gekommen ist, aber natürlich auch darüber,
dass meine philosophischen Bemühungen in einer so angesehenen Zeitschrift derart eingehend
und ausführlich zur Geltung kommen. Dies habe ich ausschliesslich Ihnen zu verdanken. Ich
habe Ihre Rezension inzwischen noch einmal sehr aufmerksam im Drucke gelesen und bin von



Das Wort als Geschichtlichkeit 189

nicht das Ende der Philosophie, wohl aber das Ende einer paradigmatischen
Philosophie prinzipiell erreicht sei (Paradigma verstanden jeweils im Sinne der
B1 und B2). Vor allem der .Übergang' zwischen B2 und B3, wie ihn Hegel z.B.

in seiner Figur der Negation der Negation und in seinem Begriff der Bildung
thematisiert, ist sozusagen Gegenstand einer heftigen Abwehr.15 Doch gibt es

hier überhaupt einen .Übergang', wenn doch letztlich jede Beziehung sich als

transzendentale erweist? An dieser Frage hängt das ganze Problem der
Geschichtlichkeit und das Problem der ethischen Gewalt16.

Schaaf hat dieses Thema an einem berühmten Zitat aus den Grundrissen zur
Kritik der politischen Ökonomie von Marx wiederholt demonstriert:

„Persönliche Abhängigkeitsverhältnisse (zuerst ganz naturwüchsig) sind die

ersten Gesellschaftsformen, in denen sich die menschliche Produktivität nur in
geringem Umfang und auf isolierten Punkten entwickelt. Persönliche
Unabhängigkeit auf sachlicher Abhängigkeit gegründet ist die zweite grosse Form,
worin sich erst ein System des allgemeinen gesellschaftlichen Stoffwechsels, der
universalen Beziehungen, allseitiger Bedürfnisse, und universeller Vermögen
bildet. Freie Individualität, gegründet auf die universelle Entwicklung der Individuen

und die Unterordnung ihrer gemeinschaftlichen, gesellschaftlichen
Produktivität als ihres gesellschaftlichen Vermögens, ist die dritte Stufe. Die zweite
schafft die Bedingungen der dritten."17

Die zweite Stufe dieses Drei-Phasen-Modells, das genau den drei Potenzen der
Relation entspricht, kann man nun die totalitäre nennen, insofern in ihr die
Individuen völlig aufgehen bzw. verschwinden. Denn „das sachliche

Abhängigkeitsverhältnis", erläutert Marx, „ist nichts als die den scheinbar unabhängigen

Individuen selbständig gegenübertretenden gesellschaftlichen Beziehungen."18

Aber diese totalitäre Phase ist nur transitorisch, wie Marx sagt, sie ist

neuem erstaunt, mit welcher Gründlichkeit Sie diese Aufgabe in Angriff genommen und gelöst
haben. Noch einmal danke ich Ihnen sehr herzlich für die grosse Umsicht und Sorgfalt, die Sie

für diese Sache eingesetzt haben. In der .Philosophie der Erscheinung' war es ja eigentlich noch
nicht mein explizites Vorhaben, die systematischen Grundzüge einer solchen Philosophie
herauszuarbeiten. Nichtsdestoweniger haben Sie mit einer ungemeinen philosophischen Aufmerksamkeit

eben diejenigen Formulierungen herausgehoben, die für eine Einsicht in die Grundlagen
wesentlich sein konnten. Und Sie sind mit eminentem Spürsinn bis zu den in Tat und Wahrheit
vorhandenen Fundamenten vorgedrungen. An der Aussenseite des Chors des Basler Münsters
(auf der Seite der Pfalz) findet man heute eine in farbigen Steinen markierte Zeichnung. Sie stellt
die Grundrisse einer freigelegten, aber wiederum verdeckten Krypta (ich glaube aus der
Karolingerzeit) dar. In dieser fein säuberlich gestalteten Figur kann man nun die Fundamente des

einst offen liegenden Bauwerkes wahrnehmen. - Es will mir scheinen, dass Sie an meiner ,Philosophie

der Erscheinung' eine vergleichbare Arbeit geleistet haben. Ich danke Ihnen!"
15 Vgl. SCHAAF, Julius: Bildung als Frei Entlassen. Anmerkung zu Hegels Bildungstheorie. In:

PLEINES, J.-E. (Hg.): Hegels Theorie der Bildung II. Kommentare. Hildesheim 1986, 299.
16 Zur ethischen Gewalt vgl. WOLZOGEN, Christoph v.: Emmanuel Levinas - Denken bis

zum Äußersten. Freiburg/München 2005, 205f.
17 MARX, Karl: Grundrisse der Kritik der politischen Ökonomie. Berlin 1974, 75.
18 MARX: Grundrisse, 81.



190 Christoph von Wolzogen

ein Übergang zur Totalität: zum „allseitigen Wesen" des „totalen Menschen".19

Zu beachten ist die Formulierung: „Die zweite schafft die Bedingungen der

dritten". D.h. sie schafft sie nicht selbst, wie die kommunistischen Staaten um
den Preis ihres Verschwindens einsehen mussten. „Andererseits" - und dieser

Satz der „Grundrisse" ist zentral -, „wenn wir nicht in der Gesellschaft, wie
sie ist, die materiellen Produktionsbedingungen und ihnen entsprechende
Verkehrsverhältnisse für eine Klassenlose Gesellschaft verhüllt vorfänden, wären

alle Sprengversuche Donquichoterie."20 Auf die Problematik der Gesellschaft

als Beziehung gewendet heisst das: auch in einseitigen Verhältnissen ist
die wahre Beziehung schon enthalten, in der beide, das Verhältnis und die es

produzierenden Individuen, im Gleichgewicht sind. Mit anderen Worten:
„Jede faktisch existierende Institution existiert nur dadurch, dass sie

überhaupt, in wie geringem Maße auch societas perfecta immer, Ingredienzien der

societas perfecta enthält."21

Doch hier wäre zu bedenken (und genau hier ist auch der systematische
Ort von Levinas' und Barths Bedenken gegen die „Totalität"22), dass die B3

eben kein Problem eines .Überganges' ist, nicht etwas, das durch die „Abkürzung

der Geburtswehen" (wie Marx sagt) erreicht werden kann; denn das setzt
gerade eine Teleologie der Geschichte, sozusagen als deren (gewaltsame)

,Schubkraft' voraus. Mit anderen Worten: die transzendentale Beziehung ist
keine Frage der Geschichtsphilosophie, sondern der „Idee", in der Schaaf den

„Urvollzug" des Übergegenständlichen selbst sieht.23

Genau hier nun zeigt sich die unerhörte Radikalität der Existenz-Philosophie

von Heinrich Barth, die bereits 1927 in seinem Buch Philosophie der
Praktischen Vernunft in ihren wesentlichen Grundzügen vorliegt. Barth entwickelt
hier einen Begriff der Geschichtlichkeit, der bis heute unüberholt und noch
kaum wahrgenommen worden ist. Gegen alle geschichtsphilosophische Theo-

19 MARX, Karl / Engels, Friedrich: Werke. Erg.-Bd. I. Berlin 1977, 539.
211 MARX: Grundrisse, 77.
21 SCHAAF, Julius: Interesse, Institution, Ideologie. In: Philosophische Perspektiven. Ein

Jahrbuch. Hg. v. Berlinger, R. / FINK, E.. Bd. III. Frankfurt a.M. 1970, 278.
22 Vgl. insgesamt:. LEVINAS, Emmanuel: Totalität und Unendlichkeit. Freiburg i.Br./Mün-

chen: Karl Alber 1987. Vgl. besonders BARTH, Heinrich: Vorlesungen 1S-. „Wir grenzen uns ab

gegen jede .Philosophie der Totalität', d.h. gegen eine Philosophie, die Alles, was ,ist', in einem

Inbegriffe des Seienden zusammenzufassen strebt. Beispiele solcher Philosophie sind: Die sphae-
rische Weltvorstellung des Parmenides, die pantheistische Totalitätsphilosophie des G. Bruno,
die Philosophie des Geistes von Hegel. In die Totalität des Geistes ist bei Hegel auch die Existenz
des Menschen integriert. Die Sinnfrage der menschlichen Existenz kann aber nicht durch die

Rückbeziehung auf ein Totalitätsprinzip beantwortet werden." Damit nimmt Barth Levinas' Kritik

an der Totalität (formuliert erstmals im Zusammenhang 1961 in seinem Hauptwerk Totalité
et Infiinî) fast um zwei Jahrzehnte vorweg.

23 SCHAAF, Julius: Beziehung und Idee. Eine platonische Besinnung. In: FLASCH, Kurt (Hg.): Parusia.

Studien zur Philosophie Piatons und zur Problemgeschichte des Piatonismus. Frankfurt 1965, 20.



Das Wort als Geschichtlichkeit 191

dizee insistiert Barth auf die „unverlierbare Transzendenzbeziehung" (EE 508)

menschlicher Existenz:

„Sittliches Fortschreiten überbietet zwar das, was gewesen ist; daß es mit dem

Mangel alles Menschlichen behaftet war, das bleibt in seiner eigenen Problematik
unverändert. Jener Mangel ist schmerzliche Frage - Frage, die über den Bereich
alles Wirklichen hinausgreift und eine Antwort sucht, die von dem Gesichtspunkte
des Ewigen geleitet ist. [...] Diese Einsicht, dass die Frage offen bleibt, bedarf
wohl der Verfestigung. Sie bedeutet, daß keine Herrlichkeit künftiger Ereignisse
imstande ist, das schmerzliche Problem des einmal wirklich gewordenen Leides und
der Tatsache menschlicher Bosheit zur Lösung zu bringen. Denn alle menschliche

Wirklichkeit ist nicht auf dem Umwege über die Zukunft, sondern unmittelbar

auf die Idee bezogen" (PV 360).

Hier sind bereits alle zentralen Gedanken versammelt, die unsere
Vergegenwärtigung leiten. Es wird deutlich, daß die transzendentale Beziehung nicht
als Potenz festgehalten werden kann - weil das ja bedeuten würde, sie auf ein

„Sein" bzw. „Werden" zu restringieren, zumal eines Werdens, das an ein

„Vermögen" gebunden ist -, vielmehr ist sie das (nicht heno-logisch gedachte!)

umgreifende Eine oder der Logos, der selbst niemals zum Gegenstand gemacht
werden kann, weil er Voraussetzung aller Gegenständlichkeit ist. Zugleich
wird deutlich, daß der Blick auf das „Trümmerfeld der Geschichte", das „in
Wahrheit eine Stätte der Vergänglichkeit ist" (PV 361)24, nicht von dem Umweg

der Perspektive einer „erlösten Menschheit"25 abhängig gemacht werden
darf. Denn wie Barth gegen Jaspers festhält, sieht er

„Existenz weder getragen von einer hypostasierten Grundrealität des Geistes,
noch eingebettet in einen sinngebenden Zusammenhang der Menschheitsgeschichte'.

Sie stellt sich uns dar in den harten Umrissen einer ungesicherten,
kontingenten Faktizität. Allein in dieser Kontingenz empfängt sie ihren Sinn

von der reinen Transzendenz, - von der Transzendenz derjenigen Wahrheit, die
auf die Geschichte ihren Anspruch erhebt. Solche Konfrontation auszuhalten, in
ihr nicht zunichte zu werden - dies ist das Problem der Existenz."26

Dieser unmittelbare Bezug zur Idee hat erhebliche Konsequenzen für die

Philosophie, für die Barth eine „zweite kopernikanische Wende" erwägt (PV 57):

der Kantische Primat der praktischen Vernunft erhält nun auch architektonisch
die ihm gebührende Stelle, so daß in der Tat - wie bei Levinas - die Ethik zur

24 Barth nimmt hier Motive von Benjamins Engel der Geschichte vorweg. Vgl. BENJAMIN,
Walter: Gesammelte Schriften, Bd. 1.2, Frankfurt 1978, 697f.

25 Vgl. BENJAMIN: Gesammelte Schriften 1.2, 694: „Freilich fällt erst der erlösten Menschheit
ihre Vergangenheit vollauf zu. Das will sagen: erst der erlösten Menschheit ist ihre Vergangenheit

in jedem ihrer Momente zitierbar geworden. Jeder ihrer gelebten Augenblicke wird zu einer
„citation à l'ordre du jour - welcher Tag eben der jüngste ist".

26 BARTH, Fïeinrich: Karl Jaspers über Glaube und Geschichte. In: Theologische Zeitschrift, 6.

Jahrgang (1950) 459f.



192 Christoph von Wolzogen

Ersten Philosophie wird. Das ist nämlich gemeint, wenn Barth sagt, daß die

Existenz auf der Erkenntnis beruhe (EH 353): „Existentielle Erkenntnis" ist
Praktische Vernunft (AH 115). Gegen die Versuchungen einer „materialen Ethik",
deren Hinfälligkeit Nietzsche hinlänglich aufgewiesen hat, betont Barth die Un-
bedingtheit des Kantischen Ansatzes, dessen ,Formalität' allein dem unverlierbaren

Transzendenzbezug der menschlichen Existenz (E 508) gerecht wird:

„Die Einheit der praktischen Fragestellung wird nur in dem Falle gewahrt, daß

die radikale Priorität der Idee Praktischer Vernunft vor allen materialen Inhalten
und ,Werten' vorbehaltlos anerkannt wird. [...] Die Idee aber ist nicht materiales

Prinzip; sie transzendiert alle materialen Begriffe, um in dieser qualifizierten
Transzendenz zum Prinzip ursprünglicher Begründung zu werden" (PV 127).

2. Philosophie der Praktischen Vernunft

Zu den wichtigsten Antworten auf die Frage nach einer Philosophie nach dem

„Ende der Philosophie" im 20. Jahrhundert gehört ohne Zweifel die Metaon-
tologie27. Während Levinas in der Ontologie die Herrschaft eines egologischen
Denkens sieht und Heidegger seine Fundamentalontologie 1928 zu einer „Me-
tontologie" steigert, mit welcher überhaupt erst das Problem der Ethik sichtbar

werde28, bestreitet Barth hinsichtlich des Ethischen jegliche „Okularität"29,
wozu er auch die Phänomenologie rechnet, obwohl er mit Levinas30 darin
einig ist, daß „die Ethik kein Moment des Seins" ist. Ethik steht dabei nicht für
eine Disziplin der Philosophie, sondern für den übergegenständlichen,
geschichtlichen Vollzug der Erkenntnis der Existenz selbst, der keinesfalls mit
„Erkenntnistheorie" gleichgesetzt werden darf. Barth macht dies an der onto-
logischen Interpretation des Sittengesetzes deutlich:

27 SCHAAF, Julius (Rezension H. Barth, „Erkenntnis der Existenz". In: Perspektiven der
Philosophie. Neues Jahrbuch 1, 1975, 354) charakterisiert Barths Grundformel einer metaonto-
logischen Existenzphilosophie dahingehend, „dass für ihn die Existenz ein Ubergegenständliches
(verbal zu denken!) bedeutet, welches als Erkennendes (Erkenntnis der Existenz) begreift, daß
alles scheinbar noch so Feste und Gegenständliche in letzter Instanz nur vom Ubergegenständlichen

her und in ihm existiert".
28 HEIDEGGER, Martin: Gesamtausgabe, Bd. 26, Frankfurt a.M. 1978, 170: „Diese neue

Fragestellung liegt im Wesen der Ontologie selbst und ergibt sich aus ihrem Umschlag, ihrer
metabolé. Diese Problematik bezeichne ich als Metontologie. Und hier im Bezirk des metonto-
logisch-existenziellen Fragens ist auch der Bezirk der Metaphysik der Existenz (und hier erst lässt

sich die Frage der Ethik stellen)."
29 Vgl. Graf YORCK VON WARTENBURG, Paul: Bewusstseinsstellung und Geschichte. Ein

Fragment. Hamburg: Meiner 1991, 66: „Das Organon der Okularität, der Umstand, dass die
ethische Position als Sein, näher als gestaltetes Sein gefasst [wird], die Bestimmung der Wahrheit
als einer Existenzialität [hier nicht im Sinne Heideggers zu verstehen! CvW], verlegt[] die

Antinomie zwischen Wollen und Vorstellen in das Gebiet der Intellektualität."
30 LEVINAS, Emmanuel: Wenn Gott ins Denken einßllt. Freiburg i.Br./München: Alber 1955, 107.



Das Wort als Geschichtlichkeit 193

„Zunächst scheint auch das moralische und juridische Gesetz eine gewisse onto-
logische Autarkie zu genießen; es behauptet seine Geltung, ob es anerkannt wird
oder nicht. Es steht geschrieben! Über den Wirrungen des Lebens beharrt eine

überlegene ontologische Wahrheit; als .Gesetz' besitzt sie offenbar eine Art
unverrückbares, gediegenes Sein, das allen Wechselfällen der empirischen Welt
Trotz bietet. Mit der Ontologie des sittlichen Gesetzes hat es aber seine eigene
Bewandtnis. Wir müssen zusehen, daß sich uns diese Erhabenheit nicht in gewissem

Sinne als bloßer Nimbus zu erkennen gebe. Denn Eines hat sich uns deutlich
ergeben: daß die Kraft praktischer Begriffe gebrochen wird, sofern sie ihrer praktischen

Aktualität beraubt werden" (PV 129).

Die „Kraft praktischer Begriffe" muss man hier - Barth verwendet diesen

Terminus zwar erst später (EE 250) - „existenzgeschichtlich" lesen; erst dann
erschliesst sich die radikale Bedeutung dieses Satzes. Man muß sich nur
vergegenwärtigen, daß z.B. die Diskurstheorie (die eben auch die Ontologie beerbt,
indem sie die „Kraft praktischer Begriffe bricht") Recht (Aussagensystem) und
Gewalt bzw. Kraft (Tat) sprachphilosophisch in „konstativ" und „performa-
tiv" trennt, und damit auseinanderreisst, was im wirklichen Leben untrennbar
eines ist31. Dieses Leben ist aber erst als „Virtualität", d.h. geschichtliches

angemessen beschrieben, wobei „Virtualität" für virtus, d.h. „Kraftübertragung)"

steht. Das ist gemeint, wenn Graf Paul Yorck von Wartenburg gegenüber

Dilthey32 „Geschichtlichkeit als Virtualität" definiert. Dass Geschichtlichkeit

Wirken {virtus), d.h. „Macht" ist, ist nicht erst die Entdeckung von
Derrida. Schon in seiner Tübinger Dissertation von 1943 über Geschichte und

Begriffe schreibt Schaaf:

„Wird die Geschichtsschreibung [...] durch ihre Begründung auf der Idee des

Wirksamen nicht einfach den Mächten der Gewalt ausgeliefert? Dient sie dann
nichts anderem als der Verherrlichung und Rechtfertigung siegreicher Mächte?

[...] Es liegt diesem Argument aber zutiefst eine Verwechslung zugrunde, die auf
dem Nicht-zu-Ende-Denken der im Begriffe des Wirksamen und der Macht
enthaltenen Bestimmungen beruht. Macht haben oder wirksam sein können als

einer der Grundvoraussetzungen alles menschlichen Einzel- und Zusammenlebens
bezeichnet den Tatbestand, daß jemand (Individuum oder Überindividuum) über
alle Bedingungen materieller und seelischer Art verfügt, um einen von ihm
gewünschten Erfolg herbeiführen zu können. Zu jeder .gerechten', .humanen',
.kulturellen', .künstlerischen' Leistung ist daher besondere Macht unerlässlich,

weswegen wir auch mit Recht von geistigen .Mächten' oder im umgekehrten Fall
von künstlerischer Ohmacht, d.h. Machtlosigkeit eines Menschen sprechen."

31 Vgl. DERRIDA, Jacques: Gesetzeskraft. Der „mystische Grund der Autorität". Frankfurt a.M.:
Suhrkamp 1991.

32 Briefwechsel Dilthey-Yorck [1923], ND Hildesheim 1995, 213.
33 SCHAAF, Julius: Geschichte und Begriff. Tübingen 1946,114f.



194 Christoph von Wolzogen

Diese Kraftübertragung ist gemeint, wenn Barth von „Aktualität" spricht -
später terminologisch als „Manifestation" gefasst. Es ist deshalb äußerst
aufschlussreich für das philosophische Unternehmen von Barth im Ganzen, daß

er - sozusagen gegen eine überwältigende Mehrheit der scientific community -
am Begriff des „Sollens" festhält; dessen vermeintlichen „Kategorienfehler"
eines Schlusses vom Sein auf das Sollen unterläuft er von vornherein; und es

wird deutlich, daß das „Sollen", das „nur dort seine Bedeutung besitzt, wo es

in Relation zur Verwirklichung steht" (PV 99), schlechthin für die Zugangsfrage

zum Problem der Existenz steht, insofern „Manifestation die unüberhol-
bare Voraussetzung aller Déontologie" (EE 189) ist. Kann aber der Primat der

Praktischen Vernunft bzw. der Existenz vor der Ontologie, der der

„hoffnungslosen" ontologischen „Problematik" eines „Auf- und Abwogens des Guten

und Bösen" (PV 122) entgeht, gleichbedeutend sein mit einem völligen
,Ausstieg' aus der Ontologie? Immerhin gibt Barth (AH 96) zu bedenken,
dass, während „in der Bedeutung von ,Sein' die Bedeutung von ,Existenz'
nicht enthalten" sei, hingegen „in der Bedeutung der .Existenz' die Bedeutung

von .Sein' enthalten" sei. Barth wirft damit eine Frage auf, deren Brisanz im
20. Jahrhundert vielleicht nur noch von Levinas aufgenommen worden ist:

„Wenn Philosophie [...] ihre ethische Aufgabe zu erfüllen sucht, dann kann sie es

nur in dem klaren Bewusstsein tun, daß sie fortwährend von der Verwirklichung
- es sei denn derjenigen ihrer eigenen Denkarbeit - die Abstraktion vollzieht,
eine Abstraktion, deren Endgültigkeit die völlige Vernichtung aller Ethik bedeuten

würde" (PV 105).

Wie kann die Philosophie das, was „besser" ist als „Sein", was also „Weisheit
der Liebe" ist34, oder das, woran uns „gelegen" ist (EE 671), zum Ausdruck
bringen, ohne es zu verdecken oder entstellen? Die Antwort lautet für Barth -
wie für Levinas: in der sozusagen vertikalen Beziehung auf die Idee, nämlich
des „Guten jenseits des Seins", in dem so etwas wie Güte verbürgt ist:

„.Existenz' in derjenigen Bedeutung, die sich auf das Sein des Menschen in seiner
Menschlichkeit bezieht, ist nicht ein ontologisch-neutrales Sein. Indem sie nicht
anders als im Horizonte von Sinn und Güte existiert, ist sie Sein, an dem gelegen
ist. [...] Existenz ist aber nicht nur als einer Qualifikation durch Sinn und Güte

zugänglich zu denken. Solche Bezogenheit auf das .Gute' (das wir hier im
altplatonischen Sinne zur Sprache bringen) ist dem Existieren bedeutungsmäßig zu
eigen" (PE II 473).

Diese „Bezogenheit auf die Idee" ist nun keine .Habe', sondern vielmehr ein

schwieriges, schmerzhaftes „Nach-Denken" über das, was Levinas „Nicht-Indifferenz"

nennt und Barth „Angelegensein" (EE 132), das dem „Existieren be-

deutungsmässig zu eigen" ist. Dieser Zugang zum Guten ist „keine Extrapola-

34 LEVINAS: Totalität, 12.



Das Wort als Geschichtlichkeit 195

tion des reinen Seins" (EE 133) und somit keine Frage einer Anthropologie; er
ist sozusagen früher, nämlich als die Ausgesetztheit35 des Menschen, die Schaaf

transzendentale Beziehung nennt (ich ziehe den Ausdruck „Ausgesetztheit"

vor, weil er als die Gleichursprünglichkeit von Exposition und Ex-position die

Zweiheit des Einen der Beziehung prägnanter zum Ausdruck bringt). Verdeutlichen

lässt sich dies am besten durch den Begriff des „Bösen", den Barth im
Sinne des Levinasschen „mal élémental"36 interpretiert. Ich zitiere dazu zwei
zentrale Stellen aus der Philosophie der Praktischen Vernunft:

35 Diese Ausgesetztheit darf nicht verwechselt werden mit „irgendwelchen supponierten
Grundverhaltungen des Seins", aus denen dann so etwas wie „Existenz hervorgeht" (AH 61),
vielmehr ist sie der übergegenständliche Vollzug der Existenz selbst, der dem .Problem der
Erkenntnis' vorgängig ist: „Die Ausgesetztheit des Menschen zum Seienden als solchen, inmitten
seiner, diese Ausgesetztheit ist die Existenz" (HEIDEGGER, Martin: Vom Wesen der Wahrheit,
Urfassung 1930, zit. nach:. FRÄNTZKI, E: Die Kehre. Pfaffenweiler 1987, 60). Wenn Barth „an die

gegenwärtige Existenzphilosophie" die „Entscheidungsfrage" richtet, ob es möglich sei, „daß
Erkenntnis aus erkenntnisfremden Seinsinstanzen hergeleitet wird" (AH 61), so trifft er damit
jedenfalls nicht Heidegger. C.F. GETHMANN (Dasein: Erkennen und Handeln. Heidegger im
phänomenologischen Kontext. Berlin 1993, 289f., Anm. 12) stellt in diesem Sinne bezüglich
Heidegger die umstandslose Identifizierung der „Umsicht" mit „Erkenntnis" und „Umgang" mit
einem auf Erkenntnis angewiesenen „Handeln" richtig: „Heidegger konzipiert jedoch mit dem

Umgang eine Form des Handelns, das noch nicht durch Erkennen im Vollsinne präfiguriert ist,
während die Umsicht noch nicht handlungsdistanzierte Erwägung ist. Der primäre Umgang hat
ein kognitives Moment, das aber keine Bedingung (das heißt logisch früher als der Umgang),
sondern nur ein Merkmal (logisch gleichzeitig) ist. Entsprechend kann Heideggers Begriff des

Zeugs auch nicht mit der Unterscheidung zwischen dem .Ergreifen von Seiendem' vs. dem
.Seienden selbst' entgegengetreten werden."

35 Das „Elementale des Übels" (mal élémental) bezeichnet einen komplexen Gedankengang,
ohne den Levinas' Philosophie schlechterdings unverständlich bleibt. Anknüpfend an Rosenzweigs

Begriff des „Elementaren", der im ersten Teil des „Stern der Erlösung" entwickelt wird
und eine ursprüngliche radikale Getrenntheit bezeichnet, deren Selbstgenügsamkeit Rosenzweig
auch „Heidentum" nennt (vgl. MOSÈS, Stéphane: System und Offenbarung. München 1985, 62),

prägt LEVINAS (Totalität, 185) den Neologismus „das Elementale" (l'élémental), der das „Milieu"
des „Nicht-Besitzbaren" zum Ausdruck bringt, welches alles In-Beziehung-setzen oder Besitzen

umgibt. Der einzig angemessene Zugang zu diesem Milieu ist das „Baden", insofern es zu den
Elementen keinen Abstand gibt. Insofern das Leben aber von vornherein ein Heraustreten aus
der Selbstaffirmation ist, ist dieser Zustand auch immer schon überwunden; für LEVINAS (Totalität,

186) geschieht dies aber charakteristischerweise als ein „Wohnen", als ein Bei-sich-sein
(chez-soi). Auf diese Weise zeigt sich, dass das Sein ursprünglich ein (zu überwindendes) „Übel"
ist, nämlich das „Übel zu sein" (mal d'être). Die erste Bedeutung des Seins - als ethos der Ontologie

noch vorgängig - ist also eine ethische. Wenn Levinas also davon spricht, daß allein schon
die Tatsache, zu sein, Verantwortung ist, so ist dies nicht, wie der französische Philosoph Didier
Franck unter Hinweis auf das Gute der Schöpfung in der Bibel meinte, ein ungeheuerlicher
philosophischer Skandal (vgl. MALKA, Salomon: Emmanuel Levinas. Eine Biographie. München
2003, 262f.), sondern nur die Konsequenz aus Levinas' Denken der Nicht-Indifferenz. In diesem
Sinne bilden das „Übel zu sein" (mal d'être) und das „Elementale des Übels" (mal élémental) die
beiden Seiten derselben Medaille. In gewisser Weise ist der Begriff des „mal élémental" auch eine

Antwort auf Kants Lehrstück des „radikal Bösen", das ebenfalls das Böse oder das Übel im Sinne
einer Ursprünglichkeit deutet, die „jeder bösen Absicht, jeder bösen Tat vorgängig" ist (RlCOEUR,
Paul: Schuld und Ethik. In: Reader zum Funk-Kolleg Praktische Philosophie/Ethik. Frankfurt a.M.
1980, 338f.).



196 Christoph von Wolzogen

„Wir kennen eine begrifflich reine Bosheit nicht [...]. Eine Relation zum Guten
lässt diese Wirklichkeit nicht vermissen. [...] Es mag eine Frucht der Verwirrung
sein. Aber die Beziehung zum Guten ist nicht abgerissen. Nur dies Eine kann
nicht sein. Als ein Böses gewinnt die Relativität schmerzliche Aktualität. [...]
Allein die Relation bleibt erhalten" (PV 161).

.„Radikal' ist nicht ein ontologisches Prädikat des Bösen, durch das es vom Guten

losgerissen würde; es bezeichnet vielmehr den durchgreifenden Charakter
seiner Aktualität" (PV 162).

Auch diese Bestimmungen des Bösen müssen „existenzgeschichtlich" gelesen

werden: In ihnen ist keine Rede von einem Wert bzw. Unwert, sondern von
der „schmerzhaften Aktualisierung". Dieser Schmerz gehört unverlierbar zum
Menschsein, ist also ursprünglich ethisch - und das Ethische bezeichnet eben

das Unerlassbare des Schmerzes, das den Kern des Geschichtlichen (der
„Aktualisierung") ausmacht. In diesem Sinne schreibt Paul Graf Yorck von
Wartenburg an Dilthey, der den Begriff der „Erbsünde" kritisiert:

„Die dogmatischen Begriffe, welche Sie mit der rationalistischen Kritik erwähnen,

sind alle, weil Christentum Leben ist, in der Tiefe der natürlichen
Lebendigkeit entnommen. Hier allein war der fond für das ausreichende Symbol. Der
ethische Nominalismus kann allerdings einen virtuellen Zusammenhang nicht
ergreifen. Nicht ein Anderer, sondern ein Mensch und historische Kraft [virtus]
ist Jesus: Das Kind gewinnt durch das Opfer der Mutter, ihm kommt es zu Gute.
Ohne diese virtuelle Zurechnung und Kraftübertragung giebt es überhaupt keine
Geschichte - wie denn der Rationalismus den Geschichtsbegriff nicht kennt. Und
Sündhaftigkeit - nicht Sünde als Einzelnes - dem Religiösen ist sie auf Grund
seiner Erfahrung ein unvordenkliches. Ist weniger .empörend und widerlich',
wenn wir sehen - ein alltägliches Bild - Krankheit und Jammer sich vererben?
Aus der Tiefe der Natur sind die Symbole geschöpft, weil die Religion an sich

[...] übernatürlich, nicht unnatürlich ist."37

Wichtig ist hier vor allem die Formel einer „übernatürlichen, nicht unnatürlichen"

Kraftübertragung {virtus), so daß Barth vom Bösen auch als einer

„Steigerung des Lebens" (EE 512) sprechen kann:

„Existenz existiert im Horizonte existentieller Erkenntnis, auch sofern sie böse

ist. Sie bleibt damit beschlossen im Horizonte der Güte der Existenz" (EE 515).

Aber steht dies nicht in flagrantem Widerspruch zu allem, was landläufig mit
Ethik verbunden wird? Wer so fragt, verkennt die Brisanz einer ontologischen
Bestimmung des Ethischen durch .Normen' und ,Werte'. Denn

„nichts ist ja in höherem Maße geeignet, die Wahrheit des Ethos bloßzustellen,
als der durch unkritische Antezipation eingeschränkte Normbegriff" (PV 129f.).

37 Briefwechsel Dilthey-Yorck, 154f.



Das Wort als Geschichtlichkeit 197

Und was den Begriff des Wertes betrifft, so ist nach Nietzsche nichts so

gewiss, als dass „Werte" in ihrer Abstraktion (PV 103) zur „völligen Vernichtung

aller Ethik" (PV 105) führen. Ich möchte dies an einem Beispiel verdeutlichen,

das ein besonders grelles Schlaglicht auf die Katastrophengeschichte des

20. Jahrhunderts wirft:

„Ob ein Individuum existiert oder nicht, ist sittlich gleichgültig, solange es nicht
einen bestimmten Wert repräsentiert: und ganz ebenso ist es sittlich gleichgiltig,
ob eine ganze Gesellschaft existiert oder nicht, solange sie noch nicht und sobald
sie nicht mehr einen bestimmten Wert besitzt."38

Das schreibt Wilhelm Windelband in seinem Aufsatz „Vom Prinzip der
Moral", und er setzt noch eine Steigerung hinzu:

„Erkannten wir ferner in der Existenz jeder beliebigen Gesellschaft einen absoluten,

unter allen Umständen zu billigenden und zu fördernden Zweck an, so wäre
nicht abzusehen, wie unser sittliches Urteil jemals sich mit der Zerstörung der
einen Gesellschaft durch die andere einverstanden erklären könnte. Und doch
sehen wir nicht nur unbedenklich, sondern mit entschiedenem Beifall zu, wenn die

europäische Gesellschaft durch die Ausbreitung ihrer Zivilisation [...] eine nach der
anderen von den .wilden' Gesellschaften physisch und geistig ruiniert und mit der

Zeit vom Erdboden verdrängt. Wir würden mit dieser Zustimmung lediglich das

brutale Recht der Gewalt sanktionieren, wenn wir nicht der Uberzeugung wären,
dass die siegreiche Gesellschaft den höheren ethischen Wert repräsentiert."39

Präziser ist meines Wissens in der philosophischen Literatur des 20. Jahrhunderts

logisch der Massenmord nicht abgeleitet worden; aber die Ethik muß
eben - und das ist ein, wie man betonen muß, unerhörter Unterschied - „prä-
cis und heilig" sein, wie Kant sagt. Barths grundsätzliche Ablehnung .materia¬
ler' Prinzipien des Ethischen ist also wohlbegründet; sie ist immun gegen die

„Versuchung" der „Überlegenheit begrifflicher Klarheit" (PV 101); oder in
Variation von Yorck: Sie ist überbegrifflich, aber nicht unbegrifflich. Deshalb
unterläuft Barth die Diastase zwischen „Gut" und „Böse" von vornherein.
Denn was er im Blick hat (ich erinnere an die beiden Bestimmungen des

Bösen), ist eine „Asymmetrie des Verhältnisses zwischen Gut und Böse", die
Stanislaw Lern40 auf die Formel bringt: „Das Gute beruft sich niemals auf das

Böse als seinen Seinsgrund, das Böse aber gibt als Seinsgrund immer irgendein
Gut an." Das mag trivial klingen, hat aber für das Verständnis des Ethischen
bei Barth und Levinas (d.h. des vor-moralischen ethos) erhebliche Konsequenzen.

Zentral für die Interpretation dieser Asymmetrie ist die folgende Stelle

aus Levinas' Aufsatz „Humanismus und An-archie":

38 WINDELBAND, Wilhelm: Vom Prinzip der Moral. In: Präludien II. Tübingen 1921, 175.
39 WINDELBAND: Prinzip, 176.
43 LEM, Stanislaw: Provokation. Besprechungeines angelesenen Buches. Frankfurt a.M. 1981, S. 42.



198 Christoph von Wolzogen

„Das Böse zeigt sich als Sünde, das heisst, als Verantwortung wider Willen, als

Verantwortung für die Verweigerung der Verantwortung. Weder neben dem Guten

noch ihm gegenüber, sondern an zweiter Stelle, unter ihm, niedriger als das

Gute. Das Seiende, das in seinem Sein verharrt, der Egoismus oder das Böse,
entwirft so die eigentliche Dimension der Niedrigkeit und die Geburt der
Hierarchie. Hier beginnt die axiologische Bipolarität."41

Es ist gewiss keine Trivialität, wenn ich daran erinnere, daß Levinas seine

Überlegungen zum „Bösen" nach Auschwitz geschrieben hat, Barth davor;
aber beide bedenken das Selbe, d.h. das Eine der Güte. Aber das Sagen des Guten

ist, wie die Katastrophen des 20. Jahrhunderts zeigen, der äussersten

Entstellung durch die Geschichte ausgesetzt. Und so ist das „Wort" in seiner

extremen Verletzlichkeit und höchsten Wirkungsmacht das eigentliche Zentrum
des Geschichtlichen. Und in der Philosophie des Wortes sehe ich das Innerste
des Barthschen Denkens.

3. Das Wort als Geschichtlichkeit

Wenn wir den Sinn dessen, was das „Wort" ist, verstehen wollen, müssen wir
von der Ontologie Abschied nehmen, insofern das Wort für eine Nicht-Indifferenz

(Levinas) oder „Angelegensein" (Barth) steht.42 Denn nicht Worte sind
der Anfang des Krieges, sondern Begriffe (s.o.); Krieg, sagt Levinas, gibt es

nur, wo vorher die Möglichkeit der Rede war. Dass das Wort ethisch ist
(verstanden im Sinne eines vorgängigen ethos), hat schon Aristoteles in seiner

„Lehre vom Satz" (Peri hermeneias, Kap. 4) gezeigt, wo das Wort nicht nur
Aussage ist, sondern auch Bitte. Als Nähe geht das Wort ganz darin auf, „daß

man die Liebe dem Geliebten sagt"43. Aber das Wort ist auch Verfluchung;
was aber an dieser Verfluchung „verstanden werden kann, ist nicht ein
abstrahierbarer logischer Sinn der Aussage, sondern die Verfluchung, die in ihm
geschieht"44. Nietzsche45 steigert den Sinn des Wortes zur Ausgesetztheit der
ethischen Gewalt:

41 LEVINAS, Emmanuel: Humanismus der anderen Menschen. Hamburg 1989, 81.
42 In diesem Sinne müssen wir das „dunkle Wort (ainigma)" im 1. Korintherbrief (13,12)

verstehen, das eben für die Ontologie „ein Spiegel" bleibt, ein Sehen oder Erkennen ohne gesehen
bzw. erkannt zu werden; während das Wort als Ausgesetztheit (an den Anderen) ein „Erkennen"
ist - „gleichwie [auch] ich erkannt bin". Vgl. zum Motiv des „Sehens, ohne gesehen zu werden",
das der platonischen Mythos vom Ring des Gyges thematisiert und für Levinas eine Schlüsselfigur

der abendländischen Tradition ontologischer Indifferenz darstellt, WOLZOGEN, Christoph
v.: Emmanuel Levinas, 84-88. Es ist also sehr bedeutsam, dass Barth, nach dem Zeugnis von
HAUFF, Günther (Traueransprache zur Trauerfeier in der Dorfkirche Riehen am 25. Mai 1965,
in: Gemeindehandreichung, 15), diesem Wort aus dem 1. Korintherbrief ein eminentes Gewicht
beigemessen hat.

43 LEVINAS, Emmanuel: Jenseits des Seins. Freiburg i.Br./München 1992, 318, Anm. 10.
44 GADAMER, Hans-Georg: Wahrheit und Methode. Grundzüge einer philosophischen Hermeneutik.

Tübingen: Mohr Siebeck, (1. Auflage 1960) 1972, 404.



Das Wort als Geschichtlichkeit 199

„Sich mitteilen ist also ursprünglich seine Gewalt über den Anderen Ausdehnen-.

[...] das Zeichen ist (das oft schmerzhafte) Einprägen eines Willens auf einen
anderen Willen."

Als Dimension von Sage, Frage, Verheissung46 liegt das Wort vor den Disziplinen

Logik und Rhetorik, also „jenseits von Gut und Böse"; und das ist es, was
Levinas (gegen Nietzsches Genealogie der Moral) als das „Ethische" bezeichnet,

nämlich als „Antlitz", als „das Sprechende, bevor die Sprache spricht und
ein Ausdruck, bevor die Worte kommen"47. „Das Antlitz", sagt Barth, ist also

„in Wahrheit weder eine Maskerade noch ein Zeichensystem" (AH 238). Für
die Logik eine Paradoxie, kann dies auch so ausgedrückt werden: Warum kann
ich mit dem Anderen sprechen? Weil sich das Wort nicht wehren kann-, deshalb

kann ich ihm das Wort zuwenden. Diese Ursprünglichkeit des „wortenden
Wortes" gegenüber dem „geworteten Wort" (wie Paul Natorp48 es nannte) ist

es, die auch Barth im Blick hat:

„Die Sprache ist eine Manifestation des Sinnes, die im Medium des Lautes manifest

wird. Sie ist wohl die bedeutungsvollste Möglichkeit existentieller Sinngebung,

indem der Ruf der Berufung zur existentiellen Wahrheit im lautwerdenden
Worte einzigartig in die Erscheinung tritt. Nicht ein ,Vermögen' des Menschen

zu sprechen ist das Erste, sondern ein an die Existenz gerichteter Anspruch, in
der Aktualisierung eines Sinngehaltes Sinnverwirklichung laut werden zu lassen"

(EE 190).

Dieses In-Anspruch-genommen-Sein darf nun nicht dialogisch49 verstanden
werden. Barth insistiert vielmehr auf eine unerlassbare Asymmetrie der

Verantwortung des Einzelnen in seiner Einzigkeit (die ja nur ein anderer
Ausdruck für die Nicht-Indifferenz ist):

„Als ein Einzelner erschliesst er sich derjenigen Berufung, die für ihn, und nicht
für einen Anderen, sinngebende Bedeutung hat. Die in ihm wirksame Teleologie
nimmt ihn, und nicht einen Andern, in Anspruch. Er kann diese Inanspruchnahme

weder auf einen Anderen übertragen, noch vermag er sie mit derjenigen
eines Andern zu verschmelzen. Der Einzelne ist in seiner Existenz auf sich selbst

gestellt. Er existiert sozusagen ,unter freiem Himmel'. [...] Er muss letztgiltig
selbst erkennen, woran ihm gelegen ist" (EE 676).

45 NIETZSCHE, Friedrich: KSA, Bd. 10, S. 298.
4^ Vgl. GADAMER, Hans-Georg: Lob der Theorie. Frankfurt a.M. 1983, 21.
47 CASPER, Bernhard: Interview mit E. Levinas, Paris 11.6.1981. In: DERS. / RÜMMELE, Doris:

Geiselfür den Anderen. Der jüdische Philosoph Emmanuel Levinas. Filmfeature, SWF 3, 1981, Ms. S. 2.
48 NATORP, Paul: Philosophische Systematik. Hamburg 1958, 23.
49 Wenn Barth vom „Dialogos" spricht, also vom Logos, der „nicht als ein frei schwebendes,

sondern als ein bezogenes Wort in die Erscheinung tritt" (EE 19), so muss auch dies
existenzgeschichtlich verstanden werden, nämlich im Sinne von Diltheys Formel der Erkenntnis als

„Erkennen des Erkannten", auf die sich Gadamers „Logik von Frage und Antwort" bezieht (vgl.
EE 20). Die Ich-Du-Dialogiker übersehen, dass „der Logos nicht eine Fähigkeit des Menschen" ist
(AH 170), denn „mit der Frage hat der Dialog vielmehr schon begonnen" (EE 20).



200 Christoph von Wolzogen

Dass damit alles andere als eine Egologie formuliert wird, geht schon daraus

hervor, dass Barth programmatisch seine Abkehr von der Ontologie, und

zwar im Namen der Nicht-Indifferenz, verkündet, insofern es „in der Beziehung

zum anderen Menschen nicht um eine neutrale Seinsbeziehung" geht

(Vorlesungen 8). Barth formuliert diese Nicht-Indifferenz (die auch, wie wir
gesehen haben, Schmerz ist) sogar als Beglückung:

„Dass Erscheinung erscheint, dass überhaupt etwas wirklich ist - daran kann uns

gelegen sein. Die Erscheinung ist kein neutrales, indifferentes Faktum. Es

kommt darauf an, ob sie erscheint oder nicht erscheint. [...] Wir gehen vielleicht
bis an den äussersten Rand dessen, was in sachlicher Aussage vertreten werden

kann, wenn wir uns dahin aussprechen, dass in der Erscheinung als solcher ein

Moment der Beglückung enthalten ist: der Beglückung darüber, dass etwas .da¬

ist'" (EE 671).

Dass Barth keine explizite „Philosophie des Anderen" hat und diejenige von
Sartre sogar ausdrücklich ablehnt (AH 187/EE 424), darf keineswegs zu dem

Schluss verleiten, dass Barth in dieser Richtung indifferent sei. Im Gegenteil
kann man sogar festhalten, dass eine Thematisierung des Anderen jederzeit in
der grössten Gefahr seiner Verdeckung und Entstellung ist, die eben gerade in
einer Affirmierung des Themas „Der Andere" besteht. Barth trifft sich mit
Levinas vielmehr dort, wo die unbedingte, unvertretbare Asymmetrie der

Verantwortung für die Einzigkeit des Einzelnen in den Blick kommt. Und
dieser Blick ist die unverstellte Sicht auf die Idee des „Guten jenseits des

Seins", wonach die „Wahrheit der existentiellen Entscheidung eins ist mit
ihrer Güte" (AH 44). In diesem Sinne ist „Erscheinung das Prinzip äusserster,
unüberholbarer Konkretion" (AH 164). Das Wort in seiner „unüberholbaren
Erweiterung der .Bedeutung'" (AH 207) ist also ein Ausserstes. Es ist gebunden

an eine unvertretbare Existenz, und gerade so geschichtlich.

4. SOTERIOLOGIE DES WORTES

„Das .Wort'", schreibt Barth, „hat in einem eminenten Sinne geschichtliche

,dynamis'" (AH 209). Es kann kaum ein Zweifel bestehen, dass Barth hier

Spuren des Geschichts-Denkens des Grafen Yorck von Wartenburg aufnimmt,
das ein soteriologisch verbürgtes ist:

„Die Dogmatik war der Versuch einer Ontologie des höheren, des historischen
Lebens. Die christliche Dogmatik musste dieser widerspruchsvolle Niederschlag
eines intellektuellen Lebenskampfes sein, weil die christliche Religion höchste

Lebendigkeit ist. [...] Der hinter die fertigen Gegebenheiten zurückreichende
lebendige Verband [= Syndesmos, CvW] gewährt nun gleichsam das Capital für



Das Wort als Geschichtlichkeit 201

die Entnahme der dogmatischen Begriffe, welche [...] soteriologisch gefordert
waren."50

Worauf Yorck hinaus will, geht aus einem anderen Brief an Dilthey hervor:

„Nur was der Kraft [virtus] nach gegenwärtig, in der Gegenwart aufzeigbar ist,
gehört zum Bereiche der Geschichte."51

Dass der christliche Standpunkt „wesenhaft geschichtlich"52 ist - diese

Annahme teilt Barth mit Yorck; und auch die Auffassung, dass die „Okularität"
des griechischen Denkens gerade die „Sprache des Unerhörten"53 entstelle,
welches die Sprache der „Heiligkeit" ist (in diesem Sinne kann man auch Levi-

nas Kritik an der Philosophie von „Jonien bis Jena" verstehen). Dieses
Unerhörte, „das ,Wort Gottes"', ist „ein in eminentem Sinne .geschichtlich' gewordenes

Wort. [...] In dieser Unverfügbarkeit ist es Geschichte und schafft es

Geschichte" (AH 207). In diesem Sinne ist Geschichte - und damit komme ich zu
meiner Ausgangsthese - Vergegenwärtigung des Schmerzes, der bleibt. Denn
„das Sichtbarwerden des Leidens ist die Voraussetzung der Erscheinung des

Lebens. [...] Und dies .Erscheinen' bedeutet nichts Geringeres als Leben und
Sterben" (AH 241). Damit erreicht die Philosophie - ein Denken des Äusserten

- ihr Äusserstes, nämlich die christologische Verbürgung der geschichtlichen

Existenz:

„.Erscheinung' bezeichnet genau das, was für die Christologie entscheidend ist:
das Sichtbar-, Hörbar- und Greifbarwerden. Während alle .Etwas'-Vorstellung
bereits eine verstandesmäßige Festlegung und Schematisierung der Erscheinung
darstellt! Darum ist auch alle .Natur' als ein ontologisches Derivat des ursprünglichen,

weiter nicht überholbaren, noch weiter erklärbaren Seinsmodus der .Er¬

scheinung' aufzufassen. [...] Das Geschehen der Inkarnation kann radikaler,
eindeutiger und durchgreifender als durch das ,ist erschienen' nicht ausgesprochen
werden. Es ist eben dieser Begriff, durch den in unüberholbarer Klarheit und

50 Briefwechsel Dilthey-Yorck, 154.
51 Briefwechsel Dilthey-Yorck, 167.
52 Yorck von Wartenburg: Bewusstseinsstellung, 34.
53 LEVINAS: Totalität, 10. BARTH, Heinrich (in: Jaspers über Glaube und Geschichte, 460.)

bringt ein „Unerhörtes" in den (freilich nicht „okular" zu verstehenden) Blick, „ein Geschehen

durchgreifender Wiederherstellung [...]: Kondeszendierende Transzendenz." Es ist außerordentlich

aufschlussreich, dass LEVINAS in seiner Schrift De L'Evasion von 1935 (Montpellier 1982, 73)

an Stelle der verfänglichen (weil einen Gegensatz zur Immanenz evozierenden) Transzendenz

von „Exzendenz" (excendance) spricht, gebildet nach dem Verb excéder, was bedeutet „übertreffen",

aber auch „ermatten", „lästig werden", „auf die Nerven gehen". Dieser durchgreifende
Bezug von Exzendenz auf das „mal elemental" (vgl. Anm. 36) legt die Erschliessung eines

Zusammenhangs mit Barths soteriologisch verbürgten, d.h. geschichtlich verstandenen „kondeszendie-
renden Transzendenz" nahe. „Deszendenz" verweist im übrigen auf Schelling, der für seine „positive"

Philosophie an Stelle einer „philosophia transcendens" von einer „philosophia descendens",
einer „von oben herabsteigenden" spricht: vgl. SCHELLING, F. W. J.: Philosophie der Offenbarung
I, Sämtliche Werke II/3, S. 169.



202 Christoph von Wolzogen

Deutlichkeit zwischen dem Ewigen und dem Zeitlichen die Brücke geschlagen
wird" (AH 244).

Damit entspricht Barth, indem auch für ihn „Erscheinung" mit Okularität
gerade nicht zusammenfällt, fast wörtlich der Yorckschen Definition von
Geschichte:

„Weil Religiosität sich nicht sehen lässt, darum ist sie für Ranke keine historische
Potenz, bleibt sie dem religiösen Historiker eine transzendente. [...] Wenn aber

irgendwo, so sind in der Geschichte Himmel und Erde eins."54

Eine Frage muß nun abschliessend - Schaaf hatte sie schon einmal formuliert55

- noch gestellt werden: Richtet sich hier nicht am Ende hinsichtlich der

Erscheinung die Diastase einer doppelten Wahrheit auf? Ich möchte dafürhalten,
dass es bezüglich der Geschichtlichkeit des Erscheinens keinen Hiatus zwischen
Glauben und Wissen gibt, weil die (soteriologisch verbürgte) Geschichtlichkeit

dieser Dualität wesentlich vorausgeht; es müsste sich denn bewahrheitet
haben, wovor schon Nietzsche56 warnte: „Ihr wollt womöglich - und es giebt
kein tolleres .womöglich' - das Leiden abschaffen."

Barth indessen beantwortet die Frage so:

„Die Inkommensurabilität von profaner Erkenntnis und Glaubenswahrheit muss
in ihrer ganzen Gewichtigkeit anerkannt werden. Dies ist es aber, was wir hier
geltend machen: Diese Inkommensurabilität hat innerhalb des Logos ihre Stätte"

(AH 124).

Aber auch er hätte bei dem Satz, „Der Gottesbegriff ist kein problematischer
Begriff, er ist überhaupt kein Begriff", mit Levinas ausgerufen: „Das, was die

Bibel über jedes Begreifen hebt, hätte [also] die Schwelle der Intelligibilität
noch nicht erreicht!"57 Levinas jedenfalls lässt sich auf eine Diastase nicht ein,
aber er bestätigt Barths Antwort:

„Es ist nicht gewiss, dass man jenseits von ontologischer und ontischer
Begrifflichkeit notwendig in die Rede der (blossen) Meinung oder des Glaubens zurückfällt.

Faktisch sprechen Glaube und (blosse) Meinung, auch wenn sie ausserhalb der
Vernunft bleiben bzw. sein wollen, die Sprache des Seins. Nichts widersetzt sich
der Ontologie weniger als die (blosse) Meinung des Glaubens. Sich fragen - wie wir
es hier versuchen -, ob Gott nicht in einer vernünftigen Rede, die weder Ontologie
noch Glauben wäre, ausgesagt werden kann, heisst implizit, an dem von Jehuda
Halevi aufgestellten und von Pascal wieder aufgegriffenen formalen Gegensatz
zwischen dem Gott Abrahams, Isaaks und Jakobs, der ohne Philosophie im Glau-

54 Briefwechsel Dilthey-Yorck, 60.
55 Vgl SCHAAF, Julius: Rez. H. Barth, Existenzphilosophie und neutestamentliche Hermeneutik.

In: Philosophische Rundschau 16, Heft 3/4 (1969) 294.
56 NIETZSCHE, Friedrich: Jenseits von Gut und Böse. KSA 5, 161.
57 LEVINAS: Wenn Gott, 84.



Das Wort als Geschichtlichkeit 203

ben angerufen wird, einerseits, und dem Gott der Philosophen andererseits zweifeln;

heisst zweifeln, dass dieser Gegensatz eine Alternative darstellt."58

Während Barth darauf besteht, dass „ihr gemeinsamer Beziehungspunkt uns
zufolge seiner Transzendenz nicht verfügbar" sei (AH 124), setzt Levinas den

Akzent ein wenig anders:

„In meinen Augen hat die abendländische philosophische Tradition in keinem
Moment ihr Recht auf das letzte Wort verloren; denn in der Tat muss alles in
ihrer Sprache ausgedrückt werden; aber vielleicht ist nicht sie der Ort des ersten
Sinns des Seienden, der Ort, wo das Vernünftige beginnt."59

Einig sind sich beide in der Uberzeugung, dass sich die Verantwortung des

Menschen auf das ganze Universum60 bezieht, daß also „im Kosmos die äus-

serste Grenze [= das Ausserste] der existentiellen Problematik" liegt (EE

678)61. Und was die Zukunft bzw. einen möglichen Fortschritt der Menschheit
auf dem Weg oder Umweg der Zukunft betrifft, so stimmen sie darin überein:

„Die Existenz wird von der Zukunft herausgerufen - wie auf das offene Meer,
aber ohne Gewähr für das Erreichen eines Zieles" (EE 279).

Das ist, um mit Barth zu schliessen, genug!

Abstract
This is a reflection on the manifestation of the „word" in the context of the

philosophies of Julius Schaaf Heinrich Barth, Emmanuel Levinas and York von
Wartenburg. Historicity of the word is understood as "virtuality", as "dynamis"
in the Greek sense, and as "force" (virtus). In these existential philosophies the word
is emerging from a transcendental origin and actualized as an existential reality.
The main concern of this essay is how to explain the relationship between actualized

word and transcendence. The formalistic and transcendental aspects of relation

or "relationality" are interpreted in the writings ofJulius Schaaf, the existential

aspects of the relation of existence to transcendence are analyzed by Heinrich
Barth and Emmanuel Levinas. The attempt is made by all these philosophers to

overcome ontology radically and to find a deeper basis for existential thought, even

to investigate - according York von Wartenburg - the soteriological virtuality of
the "word" as manifested in the Christian message of incarnation.

58 LEVINAS: Wenn Gott, 85f.
59 Levinas, Emmanuel: Ethik und Unendliches. Wien 1986, S. 17.
60 LEVINAS, Emmanuel: Jenseits des Seins, a.a.O. S. 256: „Das Sich [...] findet sich unter der

Last des Universums - für alles verantwortlich."
61 Damit bezieht sich Barth ohne Zweifel auf den „Beschluss" von Kants „Kritik der praktischen

Vernunft".



204 Christoph von Wolzogen

Verzeichnis der Siglen

AH Existenzphilosophie und neutestamentliche Hermeneutik. Abhandlungen,
Basel 1967.

EE Erkenntnis der Existenz, Basel 1965.

PV Philosophie der Praktischen Vernunft, Tübingen 1927.

PE II Philosophie der Erscheinung. Eine Problemgeschichte, 2. Teil: Neuzeit, Ba¬

sel 1959.

VORLESUNGEN Philosophie der Existenz. Zusammenfassung der vom SS 1947 -
WS 1948/9 gehaltenen Vorlesungen. Hektographiertes Manuskript


	Das Wort als Geschichtlichkeit : Heinrich Barth, Emmanuel Levinas und Julius Schaaf : eine Vergegenwärtigung

