Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue

philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica

di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 55 (2008)

Heft: 1

Artikel: Das Wort als Geschichtlichkeit : Heinrich Barth, Emmanuel Levinas und
Julius Schaaf : eine Vergegenwartigung

Autor: Wolzogen, Christoph von

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-761199

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761199
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

CHRISTOPH VON WOLZOGEN

Das Wort als Geschichtlichkeit.
Heinrich Barth, Emmanuel Levinas
und Julius Schaaf

Eine Vergegenwirtigung

»Wir sehen jetzt durch einen Spiegel in einem dunklen Wort [ainigma]; dann aber
von Angesicht zu Angesicht. Jetzt erkenne ich stiickweise; dann aber werde ich er-
kennen, gleichwie [auch] ich erkannt bin“ (1 Kor 13,12).

Am Beginn des 20. Jahrhunderts macht eine ebenso merk- wie denkwiirdige
Formel Epoche: das ,Ende der Philosophie“. Wie in einem Gedicht von Maja-
kowskij, so hat Emmanuel Levinas! einmal gesagt, sind die Begriffe auf die
Strasse gegangen, und es gibt keine Philosophie mehr, weil alles Philosophie
ist: die Argumente sind Ereignisse und die dialektischen Widerspriiche sind
Kriege geworden. Mit anderen Worten: das Ende der Philosophie ist der An-
fang der Politik.2 Majakowskij, der in seinem Gedicht ,Gut!” einem ,jungen
Genossen“ empfahl, ,machs wie Genosse Felix3“, macht dies unmissverstind-

lich klar:

»,Die Revolution schickte das knorrige Reden der Millionen auf die Strasse, der
Jargon der Vorstidte wogte iiber die Prospekte; das schwichliche intelligenzleri-
sche Sprichlein mit seinen kastrierten Worten ,Ideal’, ,Kriterien der Gerechtig-
keit‘, ,gottliches Prinzip‘, ,Christi transzendentes Antlitz‘, all diese Phrasen, die
man sich im Restaurant zuraunte, sind weggefegt. Es ist ein neuer Ausbruch
sprachlicher Elementargewalt. Wie kann man ihn poetisch machen? Die alten
Regeln ,Herz auf Schmerz, der alte Alexandriner sind nicht mehr zu gebrau-
chen. Wie kann man die Umgangssprache in die Poesie iiberleiten, und wie kann
man die Poesie aus diesen Reden ableiten? [...] Die neue Sprache muss sofort

1 LEVINAS, Emmanuel: Zwischen zwei Welten. Der Weg Franz Rosenzweigs. In: FUCHS, G. /
HENRIX, H. (Hgg.): Zeitgewinn. Messianisches Denken nach Franz Rosenzweig. Frankfurt a.M. 1987, 38.

2 Genauer miisste man sagen: der Anfang der politischen Theologie, als der dussersten -
eschatologischen - Steigerung einer paradigmatischen Philosophie (s.u.), in der die Einzigkeit des
Einzelnen in den Gang der endzeitlich gedachten Weltgeschichte aufgelost wird. Gleichsam
schlagend driickt dies die Formel von Jacob Taubes (vgl. DERS.: Abendlindische Eschatologie.
Miinchen 1991) aus: ,Zeit heifit Frist. Wer christlich zu denken glaubt und dies ohne Frist zu
denken glaubt, ist schwachsinnig.“

3 Gemeint ist DSERSCHINSKI], Felix Edmundowitsch (1877-1926), Leiter der 1917 gegriindeten
Tscheka.



186 Christoph von Wolzogen

samtliche Biirgerrechte erhalten: Aufschrei statt Melodie, Trommelwirbel statt
Wiegenlied ...“4

Der ,Aufschrei am Schluss enthilt - gleichsam gesteigert - noch den unmit-
telbaren Bezug des Einzelnen zur Idee, aber ,die Geschichte [geht] unerbittlich
auf Ziele zu, die die Absichten der Menschen iibersteigen“5; oder mit Orwells
,1984“: Wer die Vergangenheit kontrolliert, beherrscht die Gegenwart, und
wer die Gegenwart kontrolliert, beherrscht die Zukunft. Und eine neue Spra-
che entsteht, eine Sprache - gleichsam von Mathematik iiberschwemmt - der
Abkiirzungs; ihre dusserste Steigerung wird sie in der DNA7 finden. Wie kann
man sich von dieser ,Philosophie ohne Philosophie“ befreien? Levinas8 weist
auf die aristotelische Formel ,Man muss philosophieren, um nicht zu philoso-
phieren® hin, in der er die dusserste Moglichkeit der Philosophie des 20. Jahr-
hunderts sieht. Im Riickblick auf dieses Jahrhundert - das Jahrhundert der
Vernichtung - wird eines klar: dass es sich dabei nicht um eine ,Philosophie
im Handgemenge“ (Habermas) handeln kann, sondern vielmehr um eine Ver-
haltenbeit des Denkens, die an Radikalitit jener ,Gemengelage® um nichts
nachsteht, ihr aber die Unbedingtheit der Giite (wie ich es im Vorgriff auf
Barth nennen mochte) voraus hat. Das ,Wort“ dieses Denkens in seiner bis
zum Aussersten gehenden Ausgesetztheit hat niemandem etwas voraus; wie
denn ,die hochste Philosophie in Ansehung der wesentlichen Zwecke der
menschlichen Natur es nicht weiter bringen kann, als die Leitung, welche sie
auch dem gemeinsten Verstande hat angedeihen lassen®.? Worauf dieses verhal-
tene Denken hinaus will, m&chte ich mit der Formel verdeutlichen: Geschichte

4 MAJAKOWSKI], Wladimir: Wie macht man Gedichte? (1926), zit. nach: SINJAWSKI], A.: Der
Traum vom neuen Menschen oder Die Sowjetzivilisation. Ubersetzung von S. GEIER, Frankfurt
a.M. 1989, 283.

5 LEVINAS: Zwischen zwei Welten, 39.

6 Aber diese Sprache bleibt Derivat des Lebens, wie SINJAWSKI] (Der Traum vom neuen Men-
schen, 2771.) an einer Erzihlung von SAMJATIN aus den ersten Jahren nach der Revolution ver-
deutlicht. In dieser Erzihlung ,begriifit und verabschiedet sich eine der Figuren, ein Intelligenzler,
immer mit demselben Wort - ,Tschik® -, und alle Anwesenden zucken zusammen, denn gewdhn-
lich bedeutet diese Interjektion ,Schluss, Ende, aus, mausetot‘. Den Hals durchschneiden: Tschik-
tschik. Und ausserdem evoziert dieses Tschik ,Tscheka‘ und ,Tschekisten‘, die von Berufs wegen
auf das , Tschik® spezialisiert sind. Aber die Hauptperson, die sich mit einem bésartigen Licheln und
einem ,Tschik® begriiffit und verabschiedet, erklirt schliefflich, dass es nichts anderes sei als die
Abkiirzung der alten, férmlichen Redewendung: ,Habe die Ehre* (tschest imeju klanjatsja).“

7 Vgl. LEDERBERG, Joshua: Biological Future of Man (1963). In: WER, L. (Hg.): Die Triume der
Genetik. Gentechnische Utopien von sozialem Fortschritt. Nordlingen 1989, 188: ,Nun kdénnen wir
den Menschen definieren. Zumindest genotypisch besteht er aus 1,80 Meter einer besonderen
Molekiilsequenz von Kohlenstoff-, Wasserstoff-, Sauerstoff-, Stickstoff- und Phosphoratomen -
der Linge der DNA.“ Dass das Wissen um diese Abkiirzung, die vom Leben abstrahiert, die
Menschheit méglicherweise (und dieses Wissen ist sehr ungewiss) vor einer Pandemie schiitzt,
gehort eben auch - zum Leben.

8 Levinas: Zwischen zwei Welten, 39.

9 1. KANT, Immanuel: KRV B 859/A 831.



Das Wort als Geschichtlichkeit 187

ist die Vergegenwirtigung des Schmerzes, der bleibt. - Dass ich damit gleich zu
Beginn meine Pointe verrate, gehdrt zur Sache selbst, die eben nicht als ,,Prob-
lemkrimi“ a la Blumenberg zu explizieren ist -. In diesem Sinne méchte ich im
Folgenden die Philosophie von Heinrich Barth im Zusammenhang mit
Emmanuel Levinas und Julius Schaaf vergegenwirtigen.

1. BEZIEHUNG UND IDEE

Mit dem Ziel einer Uberwindung der traditionellen Minimalisierung der Rela-
tion und in Auseinandersetzung mit der ,Grundwissenschaft“ von Johannes
Rehmke entwickelt Julius Schaaf die Grundprinzipien einer universalen Rela-
tionstheorie als der Universalmethode der Philosophie. In der Relation sieht
er deren einzigen Grundbegriff: ,Alles was ist, ist Beziehung, und alles was
nicht ist, ist auch Beziehung. Die Beziehung ist das Absolute selbst.“10 Dabei
unterscheidet er zwischen ,dusseren“ (ontologischen), ihre Triger (Substan-
zen) nachtriglich verbindenden Relationen und ,inneren® (logischen), ihre Re-
lata erst erzeugenden Relationen und betont, dass weder dussere (die Schaaf
auch ,B1“ nennt) noch innere Relationen (die Schaaf auch ,B2“ nennt) dem
wahren Wesen des Relationalen gerecht werden; denn es ist ,jeder Beziehung
eigen, dass sie, indem sie eint, zugleich trennt, und indem sie trennt, zugleich
eint“. Diese Parallelitit (oder Gleichurspriinglichkeit) von Einheit und Diffe-
renz, den Extremalmomenten der Relation, nennt Schaaf ,transzendentale Re-
lation® (auch ,B3%): das ,einzig und schlechthin Beziehungslose®, das - von
Wolfgang Cramer als ,aussen® bezeichnet - als das ,Ubergegenstindliche par
excellence“ die ,Totalitit alles Seienden, des Wirklichen und des Unwirkli-
chen bedeutet (dabei ist es von eminenter Wichtigkeit, dass mit dem ,Bezie-
hungslosen® nicht das ,A-relative“, also die absolute Substanz, sondern viel-
mehr das A-relationale, Nicht-beziehungshafte gemeint ist!11). Schaafs Schiiler
Dieter Leisegang vertieft diesen Ansatz, indem er darauf hinweist, dass jede
Beziehung sich letztlich als transzendentale ausweist. Deshalb spricht er von
den ,drei Potenzen der Relation® und betont, dass ,die grundlegenden Cha-
rakteristika der Beziehung erster und zweiter Potenz, Trennung und Einheit,
Differenz und Identitdt, selbst als Beziehungen nicht aufrecht erhalten werden
kénnen®, weil dies bei der Relation 1. Potenz zu einer unvermittelten Dialek-
tik von Idealitit und Realitdt fithrt und bei der Relation 2. Potenz zu einer
gleichgiiltigen Dialektik von logischem Atomismus und Solipsismus. Die

10 Ich verzichte in dieser Ubersicht auf die Nachweise, die sich in meinem gleich lautenden
Artikel Relation IV. 20. Jahrhundert finden (In: Historisches Worterbuch der Philosophie. Band 8.
Basel: Schwabe 1992, 604{.)

11 Der Zusatz in der Klammer findet sich nicht in meinem Relations-Artikel. Vgl. WOLZO-
GEN, Christoph von: Die autonome Relation. Zum Problem der Beziehung im Spatwerk von Paul
Natorp. Wiirzburg/ Amsterdam 1984, 16, Anm. 17.



188 Christoph von Wolzogen

Komplettierung dieser Universalen Relationstheorie - als der Synopsis von
Methode (Vollzug) und System (Totalitit) - durch eine Theorie der ,Letzt-
elemente® fithrt bei Leisegang zu einer Destruktion von Dialektik zugunsten
einer Betrachtungsweise, in der das Relationale als ,hochste Dimensionalitat®
begriffen wird, welche ,Elemente bezieht, insofern sie alle sind“: vom be-
stimmungslosen Punkt bis zur Totalitit des ,total informierten Bin®,

Das ist alles. Oder, um es mit Heinrich Barth auszudriicken: Das gentigt!
Die Radikalitit dieses Ansatzes kommt in einer Zeit, die vom Paradigma der
Funktion gekennzeichnet ist (Carl Schmitt notierte gelegentlich ironisch ge-
gen Cassirer, ,Substanz® sei fiir den Pobel), gleichsam notorisch durch eine
Allergie gegen das Relationale zum Ausdruck, das im Sinne des Relativismus
grundsitzlich missverstanden wird. Aber geht es iiberhaupt um die Relationa-
litdt als ein Paradigma? In der Tat eignet allem Nachdenken iiber das Relatio-
nale das grundsitzliche Dilemma, dass es dasjenige, was es in solchem ,Nach*-
denken ,tuber” be-greifbar machen will, eben deshalb, weil es wesentlich Be-
ziehen ist (,essentialiter relatio est“, wie Thomas von Aquin sagt), schon immer
vorauszusetzen gezwungen ist. So ist auch der sozusagen dia-chronische Ver-
such des Denkens zu verstehen, diesem Problem paradigmatisch Herr zu wer-
den, indem es entweder die Beziehung tiberhaupt erst ,setzt“, ,produziert®,
oder aber zum Gegenstand unter Gegenstinden hypostasiert bzw. als ein dem
Seienden gegeniiber unwesentliches blofles ,Zwischen® diminuiert. Wenn also
Heinrich Barth sagt, dass ,es kein Denken der Existenz als solcher [gibt], nur
ein ,Nach-Denken® iiber sie, bei dem sie selbst nicht mehr gedacht ist“12; dann
bringt er damit gerade nicht zum Ausdruck, dass ,die philosophische Besin-
nung grundsitzlich abgeschnitten [ist] von der Wirklichkeit der Existenz“13,
sondern verweist vielmehr auf die grundsitzliche Ubergegenstindlichkeit der
Existenz, die weder nur ,nach“ (B1) oder ,iber“ (B2), sondern eben nur im
»Nachdenken-iiber (B3), in ihrer Auslegung in Sicht gebracht werden kann.
Dieses Nachdenken-iiber aber ist selbst kein ,Paradigma“ des Denkens mehr,
das womaoglich einem ,,Wechsel“ ausgesetzt ist. In seiner Rezension von Barths
Philosophie der Erscheinung't weist Schaaf darauf hin, dass mit Hegel zwar

12 BARTH, Heinrich: Philosophie, Theologie und Existenzproblem. In: Zwischen den Zeiten 10
(1932) 103.

13 HUBER, Gerhard: Heinrich Barths Philosophie. In: DERS.: (Hg.): Philosophie und christliche
Existenz. Festschrift fiir Heinrich Barth zum 70. Geburtstag am 3. Februar 1960. Basel: Helbing &
Lichtenhahn 1960, 215.

14 In: Philosophische Rundschau 11, Heft 1/2 (1963) 49-68; hier besonders 64f. - Wie wich-
tig diese Rezension fiir Heinrich Barth gewesen ist, geht aus einem (in meinem Besitz befind-
lichen) Brief an Schaaf vom 9. Juni 1963 hervor: ,Haben Sie fiir die freundliche Zusendung von
zwel Exemplaren Thres Rezensionsaufsatzes meinen herzlichen Dank! Auch ich freue mich, dass
diese Angelegenheit nun endlich zu ihrem Abschluss gekommen ist, aber natiirlich auch dariiber,
dass meine philosophischen Bemiithungen in einer so angesehenen Zeitschrift derart eingehend
und ausfiihrlich zur Geltung kommen. Dies habe ich ausschliesslich Thnen zu verdanken. Ich
habe Thre Rezension inzwischen noch einmal sehr aufmerksam im Drucke gelesen und bin von



Das Wort als Geschichtlichkeit 189

nicht das Ende der Philosophie, wohl aber das Ende einer paradigmatischen
Philosophie prinzipiell erreicht sei (Paradigma verstanden jeweils im Sinne der
B1 und B2). Vor allem der ,Ubergang‘ zwischen B2 und B3, wie ihn Hegel z.B.
in seiner Figur der Negation der Negation und in seinem Begriff der Bildung
thematisiert, ist sozusagen Gegenstand einer heftigen Abwehr.15 Doch gibt es
hier iiberhaupt einen ,Ubergang‘, wenn doch letztlich jede Beziehung sich als
transzendentale erweist? An dieser Frage hingt das ganze Problem der Ge-
schichtlichkeit und das Problem der ethischen Gewalt!e.

Schaaf hat dieses Thema an einem berithmten Zitat aus den Grundrissen zur
Kritik der politischen Okonomie von Marx wiederholt demonstriert:

»Personliche Abhingigkeitsverhiltnisse (zuerst ganz naturwiichsig) sind die
ersten Gesellschaftsformen, in denen sich die menschliche Produktivitit nur in
geringem Umfang und auf isolierten Punkten entwickelt. Personliche Unab-
hingigkeit auf sachlicher Abhingigkeit gegriindet ist die zweite grosse Form,
worin sich erst ein System des allgemeinen gesellschaftlichen Stoffwechsels, der
universalen Beziehungen, allseitiger Bediirfnisse, und universeller Verméogen bil-
det. Freie Individualitdt, gegriindet auf die universelle Entwicklung der Indivi-
duen und die Unterordnung ihrer gemeinschaftlichen, gesellschaftlichen Pro-
duktivitdt als ihres gesellschaftlichen Vermdgens, ist die dritte Stufe. Die zweite
schafft die Bedingungen der dritten.“17

Die zweite Stufe dieses Drei-Phasen-Modells, das genau den drei Potenzen der
Relation entspricht, kann man nun die totalitire nennen, insofern in ihr die
Individuen véllig aufgehen bzw. verschwinden. Denn ,das sachliche Abhin-
gigkeitsverhaltnis“, erldutert Marx, ,ist nichts als die den scheinbar unabhin-
gigen Individuen selbstindig gegeniibertretenden gesellschaftlichen Beziehun-
gen.“18 Aber diese totalitire Phase ist nur transitorisch, wie Marx sagt, sie ist

neuem erstaunt, mit welcher Griindlichkeit Sie diese Aufgabe in Angriff genommen und gelost
haben. Noch einmal danke ich Thnen sehr herzlich fiir die grosse Umsicht und Sorgfalt, die Sie
fiir diese Sache eingesetzt haben. In der ,Philosophie der Erscheinung‘ war es ja eigentlich noch
nicht mein explizites Vorhaben, die systematischen Grundziige einer solchen Philosophie heraus-
zuarbeiten. Nichtsdestoweniger haben Sie mit einer ungemeinen philosophischen Aufmerksam-
keit eben diejenigen Formulierungen herausgehoben, die fiir eine Einsicht in die Grundlagen
wesentlich sein konnten. Und Sie sind mit eminentem Spiirsinn bis zu den in Tat und Wahrheit
vorhandenen Fundamenten vorgedrungen. An der Aussenseite des Chors des Basler Miinsters
(auf der Seite der Pfalz) findet man heute eine in farbigen Steinen markierte Zeichnung. Sie stellt
die Grundrisse einer freigelegten, aber wiederum verdeckten Krypta (ich glaube aus der Karo-
lingerzeit) dar. In dieser fein siuberlich gestalteten Figur kann man nun die Fundamente des
einst offen liegenden Bauwerkes wahrnehmen. - Es will mir scheinen, dass Sie an meiner ,Philo-
sophie der Erscheinung’ eine vergleichbare Arbeit geleistet haben. Ich danke Thnen!“

15 Vgl. SCHAAF, Julius: Bildung als Frei Entlassen. Anmerkung zu Hegels Bildungstheorie. In:
PLEINES, J.-E. (Hg.): Hegels Theorie der Bildung Il. Kommentare. Hildesheim 1986, 299.

16 Zur ethischen Gewalt vgl. WOLZOGEN, Christoph v.: Emmanuel Levinas - Denken bis
zum Auflersten. Freiburg/Miinchen 2005, 205f.

17 MARX, Karl: Grundrisse der Kritik der politischen Okonomie. Berlin 1974, 75.

18 MARX: Grundrisse, 81.



190 Christoph von Wolzogen

ein Ubergang zur Totalitit: zum ,allseitigen Wesen® des ,totalen Menschen®.1
Zu beachten ist die Formulierung: ,Die zweite schafft die Bedingungen der
dritten®. D.h. sie schafft sie nicht selbst, wie die kommunistischen Staaten um
den Preis ithres Verschwindens einsehen mussten. ,Andererseits“ - und dieser
Satz der ,Grundrisse“ ist zentral -, ,wenn wir nicht in der Gesellschaft, wie
sie ist, die materiellen Produktionsbedingungen und ihnen entsprechende
Verkehrsverhiltnisse fiir eine Klassenlose Gesellschaft verhiillt vorfinden, wi-
ren alle Sprengversuche Donquichoterie.“20 Auf die Problematik der Gesell-
schaft als Beziehung gewendet heisst das: auch in einseitigen Verhiltnissen ist
die wahre Beziehung schon enthalten, in der beide, das Verhiltnis und die es
produzierenden Individuen, im Gleichgewicht sind. Mit anderen Worten:
»Jede faktisch existierende Institution existiert nur dadurch, dass sie tber-
haupt, in wie geringem Mafle auch societas perfecta immer, Ingredienzien der
societas perfecta enthalt.“2!

Doch hier wire zu bedenken (und genau hier ist auch der systematische
Ort von Levinas’ und Barths Bedenken gegen die ,Totalitit“2?), dass die B3
eben kein Problem eines ,Uberganges® ist, nicht etwas, das durch die ,,Abkiir-
zung der Geburtswehen“ (wie Marx sagt) erreicht werden kann; denn das setzt
gerade eine Teleologie der Geschichte, sozusagen als deren (gewaltsame)
,Schubkraft® voraus. Mit anderen Worten: die transzendentale Beziehung ist
keine Frage der Geschichtsphilosophie, sondern der ,Idee®, in der Schaaf den
,Urvollzug® des Ubergegenstindlichen selbst sieht.23

Genau hier nun zeigt sich die unerhérte Radikalitit der Existenz-Philoso-
phie von Heinrich Barth, die bereits 1927 in seinem Buch Philosophie der Prak-
tischen Vernunft in ihren wesentlichen Grundziigen vorliegt. Barth entwickelt
hier einen Begriff der Geschichtlichkeit, der bis heute uniiberholt und noch
kaum wahrgenommen worden ist. Gegen alle geschichtsphilosophische Theo-

19 MARX, Karl / ENGELS, Friedrich: Werke. Erg.-Bd. I. Berlin 1977, 539.

20 MARX: Grundrisse, 77.

21 SCHAAF, Julius: Interesse, Institution, Ideologie. In: Philosophische Perspektiven. Ein Jahr-
buch. Hg. v. BERLINGER, R. / FINK, E.. Bd. III. Frankfurt a.M. 1970, 278.

22 Vgl. insgesamt:. LEVINAS, Emmanuel: Totalitit und Unendlichkeit. Freiburg i.Br./Miin-
chen: Karl Alber 1987. Vgl. besonders BARTH, Heinrich: Vorlesungen 15: ,Wir grenzen uns ab
gegen jede ,Philosophie der Totalitit’, d.h. gegen eine Philosophie, die Alles, was ,ist‘, in einem
Inbegriffe des Seienden zusammenzufassen strebt. Beispiele solcher Philosophie sind: Die sphae-
rische Weltvorstellung des Parmenides, die pantheistische Totalititsphilosophie des G. Bruno,
die Philosophie des Geistes von Hegel. In die Totalitit des Geistes ist bei Hegel auch die Existenz
des Menschen integriert. Die Sinnfrage der menschlichen Existenz kann aber nicht durch die
Riickbeziehung auf ein Totalititsprinzip beantwortet werden.“ Damit nimmt Barth Levinas’ Kri-
tik an der Totalitit (formuliert erstmals im Zusammenhang 1961 in seinem Hauptwerk Totalité
et Infiini) fast um zwei Jahrzehnte vorweg.

23 SCHAATF, Julius: Beziehung und Idee. Eine platonische Besinnung. In: FLASCH, Kurt (Hg.): Parusia.
Studien zur Philosophie Platons und zur Problemgeschichte des Platonismus. Frankfurt 1965, 20.



Das Wort als Geschichtlichkeit 191

dizee insistiert Barth auf die ,unverlierbare Transzendenzbeziehung“ (EE 508)
menschlicher Existenz:

LSittliches Fortschreiten tiberbietet zwar das, was gewesen ist; dafl es mit dem
Mangel alles Menschlichen behaftet war, das bleibt in seiner eigenen Problematik
unverindert. Jener Mangel ist schmerzliche Frage — Frage, die iiber den Bereich al-
les Wirklichen hinausgreift und eine Antwort sucht, die von dem Gesichtspunkte
des Ewigen geleitet ist. [...] Diese Einsicht, dass die Frage offen bleibt, bedarf
wohl der Verfestigung. Sie bedeutet, daff keine Herrlichkeit kiinftiger Ereignisse
imstande ist, das schmerzliche Problem des einmal wirklich gewordenen Leides und
der Tatsache menschlicher Bosheit zur Losung zu bringen. Denn alle menschli-
che Wirklichkeit ist nicht auf dem Umwege iiber die Zukunft, sondern unmittel-
bar auf die Idee bezogen“ (PV 360).

Hier sind bereits alle zentralen Gedanken versammelt, die unsere Vergegen-
wirtigung leiten. Es wird deutlich, dafl die transzendentale Beziehung nicht
als Potenz festgehalten werden kann - weil das ja bedeuten wiirde, sie auf ein
LSein“ bzw. ,Werden“ zu restringieren, zumal eines Werdens, das an ein
»,Vermogen® gebunden ist -, vielmehr ist sie das (nicht heno-logisch gedachte!)
umgreifende Eine oder der Logos, der selbst niemals zum Gegenstand gemacht
werden kann, weil er Voraussetzung aller Gegenstindlichkeit ist. Zugleich
wird deutlich, dafy der Blick auf das ,Triimmerfeld der Geschichte“, das ,in
Wahrheit eine Stitte der Verganglichkeit ist“ (PV 361)24, nicht von dem Um-
weg der Perspektive einer ,erlosten Menschheit“25 abhingig gemacht werden
darf. Denn wie Barth gegen Jaspers festhilt, sieht er

,Existenz weder getragen von einer hypostasierten Grundrealitit des Geistes,
noch eingebettet in einen sinngebenden Zusammenhang der ,Menschheitsge-
schichte®. Sie stellt sich uns dar in den harten Umrissen einer ungesicherten,
kontingenten Faktizitit. Allein in dieser Kontingenz empfingt sie ihren Sinn
von der reinen Transzendenz, - von der Transzendenz derjenigen Wahrheit, die
auf die Geschichte ihren Anspruch erhebt. Solche Konfrontation auszuhalten, in
ihr nicht zunichte zu werden - dies ist das Problem der Existenz.“26

Dieser unmittelbare Bezug zur Idee hat erhebliche Konsequenzen fiir die Phi-
losophie, fiir die Barth eine ,zweite kopernikanische Wende“ erwigt (PV 57):
der Kantische Primat der praktischen Vernunft erhilt nun auch architektonisch
die ihm gebiihrende Stelle, so daf§ in der Tat - wie bei Levinas - die Ethik zur

24 Barth nimmt hier Motive von Benjamins Engel der Geschichte vorweg. Vgl. BENJAMIN,
Walter: Gesammelte Schriften, Bd. 1.2, Frankfurt 1978, 6971.

25 Vgl. BENJAMIN: Gesammelte Schriften 1.2, 694: ,Freilich fillt erst der erldsten Menschheit
ithre Vergangenheit vollauf zu. Das will sagen: erst der erlésten Menschheit ist ihre Vergangen-
heit in jedem ihrer Momente zitierbar geworden. Jeder ihrer gelebten Augenblicke wird zu einer
wcitation a I’ordre du jour - welcher Tag eben der jiingste ist“.

26 BARTH, Heinrich: Karl Jaspers iiber Glaube und Geschichte. In: Theologische Zeitschrift, 6.
Jahrgang (1950) 459.



192 Christoph von Wolzogen

Ersten Philosophie wird. Das ist nimlich gemeint, wenn Barth sagt, dafl die
Existenz auf der Erkenntnis beruhe (EH 353): ,Existentielle Erkenntnis® ist Prak-
tische Vernunft (AH 115). Gegen die Versuchungen einer ,materialen Ethik®,
deren Hinfilligkeit Nietzsche hinlianglich aufgewiesen hat, betont Barth die Un-
bedingtheit des Kantischen Ansatzes, dessen ,Formalitit‘ allein dem unverlier-
baren Transzendenzbezug der menschlichen Existenz (E 508) gerecht wird:

»Die Einheit der praktischen Fragestellung wird nur in dem Falle gewahrt, daf}
die radikale Prioritit der Idee Praktischer Vernunft vor allen materialen Inhalten
und ,Werten‘ vorbehaltlos anerkannt wird. [...] Die Idee aber ist nicht materiales
Prinzip; sie transzendiert alle materialen Begriffe, um in dieser qualifizierten
Transzendenz zum Prinzip urspriinglicher Begriindung zu werden® (PV 127).

2. PHILOSOPHIE DER PRAKTISCHEN VERNUNFT

Zu den wichtigsten Antworten auf die Frage nach einer Philosophie nach dem
,Ende der Philosophie“ im 20. Jahrhundert gehort ohne Zweifel die Metaon-
tologie?’. Wihrend Levinas in der Ontologie die Herrschaft eines egologischen
Denkens sieht und Heidegger seine Fundamentalontologie 1928 zu einer ,Me-
tontologie® steigert, mit welcher tiberhaupt erst das Problem der Ethik sicht-
bar werde28, bestreitet Barth hinsichtlich des Ethischen jegliche ,Okularitit“29,
wozu er auch die Phinomenologie rechnet, obwohl er mit Levinas30 darin ei-
nig ist, daf} ,die Ethik kein Moment des Seins“ ist. Ethik steht dabei nicht fir
eine Disziplin der Philosophie, sondern fiir den iibergegenstindlichen, ge-
schichtlichen Vollzug der Erkenntnis der Existenz selbst, der keinesfalls mit
»Erkenntnistheorie“ gleichgesetzt werden darf. Barth macht dies an der onto-
logischen Interpretation des Sittengesetzes deutlich:

27 SCHAAF, Julius (Rezension H. Barth, ,Erkenntnis der Existenz“. In: Perspektiven der
Philosophie. Neues Jahrbuch 1, 1975, 354) charakterisiert Barths Grundformel einer metaonto-
logischen Existenzphilosophie dahingehend, ,dass fiir ihn die Existenz ein Ubergegenstindliches
(verbal zu denken!) bedeutet, welches als Erkennendes (Erkenntnis der Existenz) begreift, dafl
alles scheinbar noch so Feste und Gegenstindliche in letzter Instanz nur vom Ubergegenstind-
lichen her und in ihm existiert®.

28 HEIDEGGER, Martin: Gesamtausgabe, Bd. 26, Frankfurt a.M. 1978, 170: ,Diese neue
Fragestellung liegt im Wesen der Ontologie selbst und ergibt sich aus ithrem Umschlag, ihrer
metabolé. Diese Problematik bezeichne ich als Metontologie. Und hier im Bezirk des metonto-
logisch-existenziellen Fragens ist auch der Bezirk der Metaphysik der Existenz (und hier erst lasst
sich die Frage der Ethik stellen).“

29 Vgl. Graf YORCK VON WARTENBURG, Paul: Bewusstseinsstellung und Geschichte. Ein
Fragment. Hamburg: Meiner 1991, 66: ,Das Organon der Okularitit, der Umstand, dass die
ethische Position als Sein, niher als gestaltetes Sein gefasst [wird], die Bestimmung der Wahrheit
als einer Existenzialitit [hier nicht im Sinne Heideggers zu verstehen! CvW], verlegt[] die
Antinomie zwischen Wollen und Vorstellen in das Gebiet der Intellektualitit.“

30 LEVINAS, Emmanuel: Wenn Gott ins Denken einfillt. Freiburg i.Br./Miinchen: Alber 1955, 107.



Das Wort als Geschichtlichkeit 193

»Zunichst scheint auch das moralische und juridische Gesetz eine gewisse onto-
logische Autarkie zu genieflen; es behauptet seine Geltung, ob es anerkannt wird
oder nicht. Es steht geschrieben! Uber den Wirrungen des Lebens beharrt eine
iberlegene ontologische Wahrheit; als ,Gesetz* besitzt sie offenbar eine Art un-
verriickbares, gediegenes Sein, das allen Wechselfillen der empirischen Welt
Trotz bietet. Mit der Ontologie des sittlichen Gesetzes hat es aber seine eigene
Bewandtnis. Wir miissen zusehen, dafl sich uns diese Erhabenheit nicht in gewis-
sem Sinne als blofler Nimbus zu erkennen gebe. Denn Eines hat sich uns deutlich
ergeben: dafs die Kraft praktischer Begriffe gebrochen wird, sofern sie ihrer prakti-
schen Aktualitit beraubt werden® (PV 129).

Die ,Kraft praktischer Begriffe* muss man hier - Barth verwendet diesen
Terminus zwar erst spiater (EE 250) - ,existenzgeschichtlich® lesen; erst dann
erschliesst sich die radikale Bedeutung dieses Satzes. Man muf} sich nur verge-
genwirtigen, dafl z.B. die Diskurstheorie (die eben auch die Ontologie beerbt,
indem sie die ,Kraft praktischer Begriffe bricht“) Recht (Aussagensystem) und
Gewalt bzw. Kraft (Tat) sprachphilosophisch in ,konstativ® und ,performa-
tiv“ trennt, und damit auseinanderreisst, was im wirklichen Leben untrennbar
eines ist3l. Dieses Leben ist aber erst als ,Virtualitat®, d.h. geschichtliches
angemessen beschrieben, wobei ,Virtualitit® fir virtus, d.h. ,Kraft(ibertra-
gung)“ steht. Das ist gemeint, wenn Graf Paul Yorck von Wartenburg gegen-
tiber Dilthey3? ,Geschichtlichkeit als Virtualitit“ definiert. Dass Geschicht-
lichkeit Wirken (virtus), d.h. ,Macht® ist, ist nicht erst die Entdeckung von
Derrida. Schon in seiner Tiibinger Dissertation von 1943 iiber Geschichte und

Begriff 3 schreibt Schaaf:

»,Wird die Geschichtsschreibung [...] durch ihre Begriindung auf der Idee des
Wirksamen nicht einfach den Michten der Gewalt ausgeliefert? Dient sie dann
nichts anderem als der Verherrlichung und Rechtfertigung siegreicher Michte?
[...] Es liegt diesem Argument aber zutiefst eine Verwechslung zugrunde, die auf
dem Nicht-zu-Ende-Denken der im Begriffe des Wirksamen und der Macht ent-
haltenen Bestimmungen beruht. Macht haben oder wirksam sein kénnen als ei-
ner der Grundvoraussetzungen alles menschlichen Einzel- und Zusammenlebens
bezeichnet den Tatbestand, dafl jemand (Individuum oder Uberindividuum) iiber
alle Bedingungen materieller und seelischer Art verfiigt, um einen von ihm ge-
wiinschten Erfolg herbeifithren zu kénnen. Zu jeder ,gerechten‘, ,humanen’,
.kulturellen®, ,kiinstlerischen® Leistung ist daher besondere Macht unerlisslich,
weswegen wir auch mit Recht von geistigen ,Michten‘ oder im umgekehrten Fall
von kiinstlerischer Ohmacht, d.h. Machtlosigkeit eines Menschen sprechen.”

31 Vgl. DERRIDA, Jacques: Gesetzeskraft. Der ,mystische Grund der Autoritit®. Frankfurt a.M.:
Suhrkamp 1991.

32 Briefwechsel Dilthey-Yorck [1923], ND Hildesheim 1995, 213.
33 SCHAAF, Julius: Geschichte und Begriff. Tiibingen 1946,114f.



194 Christoph von Wolzogen

Diese Kraftiibertragung ist gemeint, wenn Barth von ,Aktualitit“ spricht -
spater terminologisch als ,Manifestation® gefasst. Es ist deshalb duflerst auf-
schlussreich fiir das philosophische Unternehmen von Barth im Ganzen, daf§
er — sozusagen gegen eine iiberwiltigende Mehrheit der scientific community -
am Begriff des ,Sollens“ festhilt; dessen vermeintlichen ,Kategorienfehler ei-
nes Schlusses vom Sein auf das Sollen unterliuft er von vornherein; und es
wird deutlich, daf§ das ,Sollen“, das ,nur dort seine Bedeutung besitzt, wo es
in Relation zur Verwirklichung steht® (PV 99), schlechthin fir die Zugangs-
frage zum Problem der Existenz steht, insofern ,Manifestation die uniiberhol-
bare Voraussetzung aller Deontologie“ (EE 189) ist. Kann aber der Primat der
Praktischen Vernunft bzw. der Existenz vor der Ontologie, der der ,hoff-
nungslosen® ontologischen ,Problematik® eines ,Auf- und Abwogens des Gu-
ten und Bosen“ (PV 122) entgeht, gleichbedeutend sein mit einem vélligen
,Ausstieg‘ aus der Ontologie? Immerhin gibt Barth (AH 96) zu bedenken,
dass, wahrend ,in der Bedeutung von ,Sein‘ die Bedeutung von ,Existenz’
nicht enthalten® sei, hingegen ,in der Bedeutung der ,Existenz‘ die Bedeutung
von ,Sein‘ enthalten® sei. Barth wirft damit eine Frage auf, deren Brisanz im
20. Jahrhundert vielleicht nur noch von Levinas aufgenommen worden ist:

»Wenn Philosophie [...] ihre ethische Aufgabe zu erfiillen sucht, dann kann sie es
nur in dem klaren Bewusstsein tun, dafl sie fortwahrend von der Verwirklichung
- es sei denn derjenigen ihrer eigenen Denkarbeit - die Abstraktion vollzieht,
eine Abstraktion, deren Endgiiltigkeit die v6llige Vernichtung aller Ethik bedeu-
ten wiirde“ (PV 105).

Wie kann die Philosophie das, was ,besser” ist als ,Sein®, was also ,Weisheit
der Liebe“ ist34, oder das, woran uns ,gelegen® ist (EE 671), zum Ausdruck
bringen, ohne es zu verdecken oder entstellen? Die Antwort lautet fiir Barth -
wie fiir Levinas: in der sozusagen vertikalen Beziehung auf die Idee, nimlich
des ,Guten jenseits des Seins“, in dem so etwas wie Giite verbiirgt ist:

»-Existenz’ in derjenigen Bedeutung, die sich auf das Sein des Menschen in seiner
Menschlichkeit bezieht, ist nicht ein ontologisch-neutrales Sein. Indem sie nicht
anders als im Horizonte von Sinn und Giite existiert, ist sie Sein, an dem gelegen
ist. [...] Existenz ist aber nicht nur als einer Qualifikation durch Sinn und Gite
zuginglich zu denken. Solche Bezogenheit auf das ,Gute® (das wir hier im altpla-

tonischen Sinne zur Sprache bringen) ist dem Existieren bedeutungsmiflig zu ei-
gen“ (PE II 473).

Diese ,Bezogenheit auf die Idee“ ist nun keine ,Habe‘, sondern vielmehr ein
schwieriges, schmerzhaftes ,Nach-Denken® tiber das, was Levinas ,Nicht-In-
differenz“ nennt und Barth ,Angelegensein® (EE 132), das dem ,Existieren be-
deutungsmissig zu eigen® ist. Dieser Zugang zum Guten ist ,keine Extrapola-

34 LEVINAS: Totalitit, 12.



Das Wort als Geschichtlichkeit 195

tion des reinen Seins® (EE 133) und somit keine Frage einer Anthropologie; er
ist sozusagen frither, nimlich als die Ausgesetztheit35 des Menschen, die Schaaf
transzendentale Beziehung nennt (ich ziehe den Ausdruck ,Ausgesetztheit®
vor, weil er als die Gleichurspriinglichkeit von Exposition und Ex-position die
Zweiheit des Einen der Beziehung prignanter zum Ausdruck bringt). Verdeut-
lichen ldsst sich dies am besten durch den Begriff des ,Bésen®, den Barth im
Sinne des Levinasschen ,mal élémental“36 interpretiert. Ich zitiere dazu zwei
zentrale Stellen aus der Philosophie der Praktischen Vernunft:

35 Diese Ausgesetztheit darf nicht verwechselt werden mit ,irgendwelchen supponierten
Grundverhaltungen des Seins“, aus denen dann so etwas wie ,Existenz hervorgeht* (AH 61), viel-
mehr ist sie der #bergegenstindliche Vollzug der Existenz selbst, der dem ,Problem der Er-
kenntnis* vorgingig ist: ,Die Ausgesetztheit des Menschen zum Seienden als solchen, inmitten
seiner, diese Ausgesetztheit ist die Existenz“ (HEIDEGGER, Martin: Vom Wesen der Wahrheit,
Urfassung 1930, zit. nach:. FRANTZKI, E: Die Kehre. Pfaffenweiler 1987, 60). Wenn Barth ,an die
gegenwirtige Existenzphilosophie“ die ,Entscheidungsfrage® richtet, ob es méglich sei, ,dafl
Erkenntnis aus erkenntnisfremden Seinsinstanzen hergeleitet wird“ (AH 61), so trifft er damit
jedenfalls nicht Heidegger. C.F. GETHMANN (Dasein: Erkennen und Handeln. Heidegger im
phanomenologischen Kontext. Berlin 1993, 289f., Anm. 12) stellt in diesem Sinne beziiglich
Heidegger die umstandslose Identifizierung der ,Umsicht“ mit ,Erkenntnis“ und ,,Umgang“ mit
einem auf Erkenntnis angewiesenen ,Handeln® richtig: ,Heidegger konzipiert jedoch mit dem
Umgang eine Form des Handelns, das noch nicht durch Erkennen im Vollsinne prifiguriert ist,
wihrend die Umsicht noch nicht handlungsdistanzierte Erwigung ist. Der primire Umgang hat
ein kognitives Moment, das aber keine Bedingung (das heifit logisch friither als der Umgang),
sondern nur ein Merkmal (logisch gleichzeitig) ist. Entsprechend kann Heideggers Begriff des
Zeugs auch nicht mit der Unterscheidung zwischen dem ,Ergreifen von Seiendem‘ vs. dem
,Seienden selbst’ entgegengetreten werden.*

36 Das ,Elementale des Ubels* (mal élémental) bezeichnet einen komplexen Gedankengang,
ohne den Levinas’ Philosophie schlechterdings unverstindlich bleibt. Ankniipfend an Rosen-
zweigs Begriff des ,Elementaren®, der im ersten Teil des ,Stern der Erlésung“ entwickelt wird
und eine urspriingliche radikale Getrenntheit bezeichnet, deren Selbstgeniigsamkeit Rosenzweig
auch ,Heidentum® nennt (vgl. MOSES, Stéphane: System und Offenbarung. Miinchen 1985, 62),
pragt LEVINAS (7otalitat, 185) den Neologismus ,das Elementale“ (I’élémental), der das ,Milieu®
des ,Nicht-Besitzbaren® zum Ausdruck bringt, welches alles In-Beziehung-setzen oder Besitzen
umgibt. Der einzig angemessene Zugang zu diesem Milieu ist das ,Baden®, insofern es zu den
Elementen keinen Abstand gibt. Insofern das Leben aber von vornherein ein Heraustreten aus
der Selbstaffirmation ist, ist dieser Zustand auch immer schon iiberwunden; fiir LEVINAS (7ota-
litat, 186) geschieht dies aber charakteristischerweise als ein ,Wohnen“, als ein Bei-sich-sein
(chez-soi). Auf diese Weise zeigt sich, dass das Sein urspriinglich ein (zu {iberwindendes) ,,Ubel*
ist, nimlich das ,Ubel zu sein® (mal d’étre). Die erste Bedeutung des Seins - als ethos der Onto-
logie noch vorgingig - ist also eine ethische. Wenn Levinas also davon spricht, daf} allein schon
die Tatsache, zu sein, Verantwortung ist, so ist dies nicht, wie der franzésische Philosoph Didier
Franck unter Hinweis auf das Gute der Schépfung in der Bibel meinte, ein ungeheuerlicher
philosophischer Skandal (vgl. MALKA, Salomon: Emmanuel Levinas. Eine Biographie. Miinchen
2003, 262f.), sondern nur die Konsequenz aus Levinas’ Denken der Nicht-Indifferenz. In diesem
Sinne bilden das ,Ubel zu sein“ (mal d’étre) und das ,Elementale des Ubels® (mal élémental) die
beiden Seiten derselben Medaille. In gewisser Weise ist der Begriff des ,mal élémental“ auch eine
Antwort auf Kants Lehrstiick des ,radikal Bosen®, das ebenfalls das Bése oder das Ubel im Sinne
einer Urspriinglichkeit deutet, die ,jeder bosen Absicht, jeder bosen Tat vorgdngig® ist (RICOEUR,
Paul: Schuld und Ethik. In: Reader zum Funk-Kolleg Praktische Philosophie/Ethik. Frankfurt a.M.
1980, 338£.).



196 Christoph von Wolzogen

»Wir kennen eine begrifflich reine Bosheit nicht [...]. Eine Relation zum Guten
lisst diese Wirklichkeit nicht vermissen. [...] Es mag eine Frucht der Verwirrung
sein. Aber die Beziehung zum Guten ist nicht abgerissen. Nur dies Eine kann
nicht sein. Als ein Boses gewinnt die Relativitit schmerzliche Aktualitit. [...] Al-
lein die Relation bleibt erhalten“ (PV 161).

»,Radikal® ist nicht ein ontologisches Pridikat des Bosen, durch das es vom Gu-

ten losgerissen wiirde; es bezeichnet vielmehr den durchgreifenden Charakter
seiner Aktualitit (PV 162).

Auch diese Bestimmungen des Bosen miissen ,existenzgeschichtlich® gelesen
werden: In ithnen ist keine Rede von einem Wert bzw. Unwert, sondern von
der ,schmerzhaften Aktualisierung®. Dieser Schmerz gehort unverlierbar zum
Menschsein, ist also urspriinglich ethisch - und das Ethische bezeichnet eben
das Unerlassbare des Schmerzes, das den Kern des Geschichtlichen (der ,Ak-
tualisierung®) ausmacht. In diesem Sinne schreibt Paul Graf Yorck von War-
tenburg an Dilthey, der den Begriff der ,Erbstinde® kritisiert:

»Die dogmatischen Begriffe, welche Sie mit der rationalistischen Kritik erwih-
nen, sind alle, weil Christentum Leben ist, in der Tiefe der natiirlichen Leben-
digkeit entnommen. Hier allein war der fond fiir das ausreichende Symbol. Der
ethische Nominalismus kann allerdings einen virtuellen Zusammenhang nicht
ergreifen. Nicht ein Anderer, sondern ein Mensch und historische Kraft [virtus]
ist Jesus: Das Kind gewinnt durch das Opfer der Mutter, ihm kommt es zu Gute.
Obne diese virtuelle Zurechnung und Kraftiibertragung giebt es iiberbaupt keine Ge-
schichte - wie denn der Rationalismus den Geschichtsbegriff nicht kennt. Und
Stindhaftigkeit - nicht Siinde als Einzelnes - dem Religiosen ist sie auf Grund
seiner Erfahrung ein unvordenkliches. Ist weniger ,empdrend und widerlich’,
wenn wir sehen - ein alltigliches Bild - Krankheit und Jammer sich vererben?
Aus der Tiefe der Natur sind die Symbole geschépft, weil die Religion an sich

[...] ibernatiirlich, nicht unnatiirlich 1st.“37

Wichtig ist hier vor allem die Formel einer ,iibernatiirlichen, nicht unnatiirli-
chen“ Kraftiibertragung (virtus), so dafl Barth vom Bosen auch als einer ,Stei-
gerung des Lebens“ (EE 512) sprechen kann:

,Existenz existiert im Horizonte existentieller Erkenntnis, auch sofern sie bose
ist. Sie bleibt damit beschlossen im Horizonte der Giite der Existenz“ (EE 515).

Aber steht dies nicht in flagrantem Widerspruch zu allem, was landlaufig mit
Ethik verbunden wird? Wer so fragt, verkennt die Brisanz einer ontologischen
Bestimmung des Ethischen durch ,Normen‘ und ,Werte‘. Denn

»nichts ist ja in héherem Mafle geeignet, die Wahrheit des Ethos blofizustellen,
als der durch unkritische Antezipation eingeschrinkte Normbegriff (PV 1291.).

37 Briefwechsel Dilthey-Yorck, 154f.



Das Wort als Geschichtlichkeit 197

Und was den Begriff des Wertes betrifft, so ist nach Nietzsche nichts so ge-
wiss, als dass ,Werte“ in ithrer Abstraktion (PV 103) zur ,volligen Vernich-
tung aller Ethik“ (PV 105) fithren. Ich mochte dies an einem Beispiel verdeut-
lichen, das ein besonders grelles Schlaglicht auf die Katastrophengeschichte des
20. Jahrhunderts wirft:

»Ob ein Individuum existiert oder nicht, ist sittlich gleichgiiltig, solange es nicht
einen bestimmten Wert reprisentiert: und ganz ebenso ist es sittlich gleichgiltig,
ob eine ganze Gesellschaft existiert oder nicht, solange sie noch nicht und sobald
sie nicht mehr einen bestimmten Wert besitzt.“38

Das schreibt Wilhelm Windelband in seinem Aufsatz ,Vom Prinzip der Mo-
ral“, und er setzt noch eine Steigerung hinzu:

»Erkinnten wir ferner in der Existenz jeder beliebigen Gesellschaft einen absolu-
ten, unter allen Umstinden zu billigenden und zu férdernden Zweck an, so wire
nicht abzusehen, wie unser sittliches Urteil jemals sich mit der Zerstérung der
einen Gesellschaft durch die andere einverstanden erkliren konnte. Und doch
sehen wir nicht nur unbedenklich, sondern mit entschiedenem Beifall zu, wenn die
europiische Gesellschaft durch die Ausbreitung ihrer Zivilisation [...] eine nach der
anderen von den ,wilden® Gesellschaften physisch und geistig ruiniert und mit der
Zeit vom Erdboden verdringt. Wir wiirden mit dieser Zustimmung lediglich das
brutale Recht der Gewalt sanktionieren, wenn wir nicht der Uberzeugung wiren,
dass die siegreiche Gesellschaft den héheren ethischen Wert reprisentiert.“3?

Priziser ist meines Wissens in der philosophischen Literatur des 20. Jahrhun-
derts logisch der Massenmord nicht abgeleitet worden; aber die Ethik muf}
eben - und das ist ein, wie man betonen muf}, unerhérter Unterschied - ,,pra-
cis und heilig“ sein, wie Kant sagt. Barths grundsitzliche Ablehnung ,materia-
ler* Prinzipien des Ethischen ist also wohlbegriindet; sie ist immun gegen die
,Versuchung® der ,Uberlegenheit begrifflicher Klarheit“ (PV 101); oder in Va-
riation von Yorck: Sie ist iberbegrifflich, aber nicht unbegrifflich. Deshalb
unterlauft Barth die Diastase zwischen ,Gut“ und ,Bdse“ von vornherein.
Denn was er im Blick hat (ich erinnere an die beiden Bestimmungen des Bo-
sen), ist eine ,Asymmetrie des Verhiltnisses zwischen Gut und Bése®, die Sta-
nislaw Lem#0 auf die Formel bringt: ,Das Gute beruft sich niemals auf das
Bése als seinen Seinsgrund, das Bose aber gibt als Seinsgrund immer irgendein
Gut an.“ Das mag trivial klingen, hat aber fiir das Verstindnis des Ethischen
bei Barth und Levinas (d.h. des vor-moralischen ethos) erhebliche Konsequen-
zen. Zentral fir die Interpretation dieser Asymmetrie ist die folgende Stelle
aus Levinas‘ Aufsatz ,Humanismus und An-archie®:

38 WINDELBAND, Wilhelm: Vom Prinzip der Moral. In: Priludien II. Tiibingen 1921, 175.
39 WINDELBAND: Prinzip, 176.

40 LEM, Stanislaw: Provokation. Besprechung eines ungelesenen Buches. Frankfurt a.M. 1981, S. 42.



198 Christoph von Wolzogen

»Das Bose zeigt sich als Siinde, das heisst, als Verantwortung wider Willen, als
Verantwortung fiir die Verweigerung der Verantwortung. Weder neben dem Gu-
ten noch ithm gegeniiber, sondern an zweiter Stelle, unter ihm, niedriger als das
Gute. Das Seiende, das in seinem Sein verharrt, der Egoismus oder das Bose,
entwirft so die eigentliche Dimension der Niedrigkeit und die Geburt der Hie-
rarchie. Hier beginnt die axiologische Bipolaritit.“41

Es ist gewiss keine Trivialitit, wenn ich daran erinnere, daff Levinas seine
Uberlegungen zum ,Bésen nach Auschwitz geschrieben hat, Barth davor;
aber beide bedenken das Selbe, d.h. das Eine der Giite. Aber das Sagen des Gu-
ten ist, wie die Katastrophen des 20. Jahrhunderts zeigen, der dussersten Ent-
stellung durch die Geschichte ausgesetzt. Und so ist das ,Wort“ in seiner ex-
tremen Verletzlichkeit und héchsten Wirkungsmacht das eigentliche Zentrum
des Geschichtlichen. Und in der Philosophie des Wortes sehe ich das Innerste
des Barthschen Denkens.

3. DAS WORT ALS GESCHICHTLICHKEIT

Wenn wir den Sinn dessen, was das , Wort“ ist, verstehen wollen, miissen wir
von der Ontologie Abschied nehmen, insofern das Wort fiir eine Nicht-Indif-
ferenz (Levinas) oder ,Angelegensein® (Barth) steht.#2 Denn nicht Worte sind
der Anfang des Krieges, sondern Begriffe (s.0.); Krieg, sagt Levinas, gibt es
nur, wo vorher die Moglichkeit der Rede war. Dass das Wort ethisch ist (ver-
standen im Sinne eines vorgingigen ethos), hat schon Aristoteles in seiner
»Lehre vom Satz“ (Peri hermeneias, Kap. 4) gezeigt, wo das Wort nicht nur
Aussage ist, sondern auch Bitte. Als Nihe geht das Wort ganz darin auf, ,daf}
man die Liebe dem Geliebten sagt“43. Aber das Wort ist auch Verfluchung;
was aber an dieser Verfluchung ,verstanden werden kann, ist nicht ein abstra-
hierbarer logischer Sinn der Aussage, sondern die Verfluchung, die in ithm ge-
schieht“#4. Nietzsche# steigert den Sinn des Wortes zur Ausgesetztheit der
ethischen Gewalt:

41 LEVINAS, Emmanuel: Humanismus der anderen Menschen. Hamburg 1989, 81.

42 In diesem Sinne miissen wir das ,dunkle Wort (ainigma)® im 1. Korintherbrief (13,12) ver-
stehen, das eben fiir die Ontologie ,ein Spiegel“ bleibt, ein Sehen oder Erkennen ohne gesehen
bzw. erkannt zu werden; wihrend das Wort als Ausgesetztheit (an den Anderen) ein ,Erkennen®
ist - ,gleichwie [auch] ich erkannt bin“. Vgl. zum Motiv des ,Sehens, ohne gesehen zu werden®,
das der platonischen Mythos vom Ring des Gyges thematisiert und fiir Levinas eine Schliissel-
figur der abendlindischen Tradition ontologischer Indifferenz darstellt, WOLZOGEN, Christoph
v.: Emmanuel Levinas, 84-88. Es ist also sehr bedeutsam, dass Barth, nach dem Zeugnis von
HAUFF, Giinther (Traueransprache zur Trauerfeier in der Dorfkirche Riehen am 25. Mai 1965,
in: Gemeindehandreichung, 15), diesem Wort aus dem 1. Korintherbrief ein eminentes Gewicht
beigemessen hat.

43 LEVINAS, Emmanuel: Jenseits des Seins. Freiburg 1.Br./Miinchen 1992, 318, Anm. 10.

4 GADAMER, Hans-Georg: Wabrbeit und Methode. Grundziige einer philosophischen Herme-
neutik. Tubingen: Mohr Siebeck, (1. Auflage 1960) 1972, 404.



Das Wort als Geschichtlichkeit 199

»Sich mitteilen ist also urspriinglich seine Gewalt iiber den Anderen ausdebnen:

[...] das Zeichen ist (das oft schmerzhafte) Einprigen eines Willens auf einen an-
deren Willen.“

Als Dimension von Sage, Frage, Verheissung?#6 liegt das Wort vor den Diszipli-
nen Logik und Rhetorik, also ,jenseits von Gut und Bose“; und das ist es, was
Levinas (gegen Nietzsches Genealogie der Moral) als das ,Ethische“ bezeich-
net, namlich als ,Antlitz®, als ,das Sprechende, bevor die Sprache spricht und
ein Ausdruck, bevor die Worte kommen“¥. ,Das Antlitz“, sagt Barth, ist also
»in Wahrheit weder eine Maskerade noch ein Zeichensystem“ (AH 238). Fir
die Logik eine Paradoxie, kann dies auch so ausgedriickt werden: Warum kann
ich mit dem Anderen sprechen? Weil sich das Wort nicht webren kann; deshalb
kann ich ithm das Wort zuwenden. Diese Urspriinglichkeit des ,wortenden

Wortes“ gegeniiber dem ,geworteten Wort“ (wie Paul Natorp#8 es nannte) ist
es, die auch Barth im Blick hat:

»Die Sprache ist eine Manifestation des Sinnes, die im Medium des Lautes mani-
fest wird. Sie ist wohl die bedeutungsvollste Méglichkeit existentieller Sinnge-
bung, indem der Ruf der Berufung zur existentiellen Wahrheit im lautwerdenden
Worte einzigartig in die Erscheinung tritt. Nicht ein ,Vermdgen® des Menschen
zu sprechen ist das Erste, sondern ein an die Existenz gerichteter Anspruch, in

der Aktualisierung eines Sinngehaltes Sinnverwirklichung laut werden zu lassen®
(EE 190).

Dieses In-Anspruch-genommen-Sein darf nun nicht dialogisch# verstanden
werden. Barth insistiert vielmehr auf eine unerlassbare Asymmetrie der Ver-
antwortung des Einzelnen in seiner Einzigkeit (die ja nur ein anderer Aus-

druck fiir die Nicht-Indifferenz ist):

,Als ein Einzelner erschliesst er sich derjenigen Berufung, die fiir ihn, und nicht
fiir einen Anderen, sinngebende Bedeutung hat. Die in ithm wirksame Teleologie
nimmt ithn, und nicht einen Andern, in Anspruch. Er kann diese Inanspruch-
nahme weder auf einen Anderen iibertragen, noch vermag er sie mit derjenigen
eines Andern zu verschmelzen. Der Einzelne ist in seiner Existenz auf sich selbst
gestellt. Er existiert sozusagen ,unter freiem Himmel‘. [...] Er muss letztgiltig
selbst erkennen, woran ithm gelegen ist“ (EE 676).

45 NIETZSCHE, Friedrich: KSA, Bd. 10, S. 298.

46 Vgl. GADAMER, Hans-Georg: Lob der Theorie. Frankfurt a.M. 1983, 21.

47 CASPER, Bernhard: Interview mit E. Levinas, Paris 11.6.1981. In: DERS. / RUMMELE, Doris:
Geisel fiir den Anderen. Der jiidische Philosoph Emmanuel Levinas. Filmfeature, SWF 3, 1981, Ms. S. 2.

48 NATORP, Paul: Philosophische Systematik. Hamburg 1958, 23.

49 Wenn Barth vom ,Dialogos® spricht, also vom Logos, der ,nicht als ein frei schwebendes,
sondern als ein bezogenes Wort in die Erscheinung tritt“ (EE 19), so muss auch dies existenz-
geschichtlich verstanden werden, nimlich im Sinne von Diltheys Formel der Erkenntnis als
»Erkennen des Erkannten®, auf die sich Gadamers ,Logik von Frage und Antwort“ bezieht (vgl.
EE 20). Die Ich-Du-Dialogiker tibersehen, dass ,der Logos nicht eine Fihigkeit des Menschen® ist
(AH 170), denn ,mit der Frage hat der Dialog vielmehr schon begonnen“ (EE 20).



200 Christoph von Wolzogen

Dass damit alles andere als eine Egologie formuliert wird, geht schon daraus
hervor, dass Barth programmatisch seine Abkehr von der Ontologie, und
zwar im Namen der Nicht-Indifferenz, verkiindet, insofern es ,in der Bezie-
hung zum anderen Menschen nicht um eine neutrale Seinsbeziehung® geht
(Vorlesungen 8). Barth formuliert diese Nicht-Indifferenz (die auch, wie wir
gesehen haben, Schmerz ist) sogar als Begliickung:

»Dass Erscheinung erscheint, dass iiberhaupt etwas wirklich ist - daran kann uns
gelegen sein. Die Erscheinung ist kein neutrales, indifferentes Faktum. Es
kommt darauf an, ob sie erscheint oder nicht erscheint. [...] Wir gehen vielleicht
bis an den iussersten Rand dessen, was in sachlicher Aussage vertreten werden
kann, wenn wir uns dahin aussprechen, dass in der Erscheinung als solcher ein

Moment der Begliickung enthalten ist: der Begliickung dariiber, dass etwas ,da-
ist*“ (EE 671).

Dass Barth keine explizite ,Philosophie des Anderen hat und diejenige von
Sartre sogar ausdriicklich ablehnt (AH 187/EE 424), darf keineswegs zu dem
Schluss verleiten, dass Barth in dieser Richtung indifferent sei. Im Gegenteil
kann man sogar festhalten, dass eine Thematisierung des Anderen jederzeit in
der gréssten Gefahr seiner Verdeckung und Entstellung ist, die eben gerade in
einer Affirmierung des Themas ,Der Andere“ besteht. Barth trifft sich mit
Levinas vielmehr dort, wo die unbedingte, unvertretbare Asymmetrie der
Verantwortung fiir die Einzigkeit des Einzelnen in den Blick kommt. Und
dieser Blick ist die unverstellte Sicht auf die Idee des ,Guten jenseits des
Seins“, wonach die ,Wahrheit der existentiellen Entscheidung eins ist mit ih-
rer Giite“ (AH 44). In diesem Sinne ist ,Erscheinung das Prinzip dusserster,
uniiberholbarer Konkretion“ (AH 164). Das Wort in seiner ,uniiberholbaren
Erweiterung der ,Bedeutung*® (AH 207) ist also ein Ausserstes. Es ist gebun-
den an eine unvertretbare Existenz, und gerade so geschichtlich.

4. SOTERIOLOGIE DES WORTES

sDas ,Wort‘“, schreibt Barth, ,hat in einem eminenten Sinne geschichtliche
,dynamis““ (AH 209). Es kann kaum ein Zweifel bestehen, dass Barth hier
Spuren des Geschichts-Denkens des Grafen Yorck von Wartenburg aufnimmt,
das ein soteriologisch verbiirgtes ist:

,Die Dogmatik war der Versuch einer Ontologie des hoheren, des historischen
Lebens. Die christliche Dogmatik musste dieser widerspruchsvolle Niederschlag
eines intellektuellen Lebenskampfes sein, weil die christliche Religion héchste
Lebendigkeit ist. [...] Der hinter die fertigen Gegebenheiten zuriickreichende le-
bendige Verband [= Syndesmos, CvW] gewihrt nun gleichsam das Capital fiir



Das Wort als Geschichtlichkeit 201

die Entnahme der dogmatischen Begriffe, welche [...] soteriologisch gefordert
waren.“30

Worauf Yorck hinaus will, geht aus einem anderen Brief an Dilthey hervor:

»Nur was der Kraft [virtus] nach gegenwirtig, in der Gegenwart aufzeigbar ist,
gehort zum Bereiche der Geschichte.“51

Dass der christliche Standpunkt ,wesenhaft geschichtlich“52 ist - diese An-
nahme teilt Barth mit Yorck; und auch die Auffassung, dass die ,Okularitit®
des griechischen Denkens gerade die ,Sprache des Unerhorten“s3 entstelle,
welches die Sprache der ,Heiligkeit“ ist (in diesem Sinne kann man auch Levi-
nas Kritik an der Philosophie von ,Jonien bis Jena® verstehen). Dieses Uner-
horte, ,das ,Wort Gottes‘®, ist ,ein in eminentem Sinne ,geschichtlich® gewor-
denes Wort. [...] In dieser Unverfiigbarkeit ist es Geschichte und schafft es Ge-
schichte“ (AH 207). In diesem Sinne ist Geschichte - und damit komme ich zu
meiner Ausgangsthese - Vergegenwirtigung des Schmerzes, der bleibt. Denn
,das Sichtbarwerden des Leidens ist die Voraussetzung der Erscheinung des
Lebens. [...] Und dies ,Erscheinen‘ bedeutet nichts Geringeres als Leben und
Sterben“ (AH 241). Damit erreicht die Philosophie - ein Denken des Aussers-
ten - ihr Ausserstes, nimlich die christologische Verbiirgung der geschichtli-
chen Existenz:

»,Erscheinung® bezeichnet genau das, was fiir die Christologie entscheidend ist:
das Sichtbar-, Hérbar- und Greifbarwerden. Wihrend alle ,Etwas‘-Vorstellung
bereits eine verstandesmiflige Festlegung und Schematisierung der Erscheinung
darstellt! Darum ist auch alle ,Natur® als ein ontologisches Derivat des urspriing-
lichen, weiter nicht iiberholbaren, noch weiter erklirbaren Seinsmodus der ,Er-
scheinung® aufzufassen. [...] Das Geschehen der Inkarnation kann radikaler, ein-
deutiger und durchgreifender als durch das ,ist erschienen® nicht ausgesprochen
werden. Es ist eben dieser Begriff, durch den in uniiberholbarer Klarheit und

50 Briefwechsel Dilthey-Yorck, 154.

51 Briefwechsel Dilthey-Yorck, 167.

52 YORCK VON WARTENBURG: Bewusstseinsstellung, 34.

53 LEVINAS: Totalitit, 10. BARTH, Heinrich (in: Jaspers iiber Glaube und Geschichte, 460.)
bringt ein ,Unerhortes“ in den (freilich nicht ,okular“ zu verstehenden) Blick, ,ein Geschehen
durchgreifender Wiederherstellung [...]: Kondeszendierende Transzendenz.“ Es ist auflerordent-
lich aufschlussreich, dass LEVINAS in seiner Schrift De L’Evasion von 1935 (Montpellier 1982, 73)
an Stelle der verfinglichen (weil einen Gegensatz zur Immanenz evozierenden) Transzendenz
von ,Exzendenz“ (excendance) spricht, gebildet nach dem Verb excéder, was bedeutet ,ubertref-
fen“, aber auch ,ermatten®, ,listig werden®, ,auf die Nerven gehen®. Dieser durchgreifende
Bezug von Exzendenz auf das ,mal élémental (vgl. Anm. 36) legt die Erschliessung eines Zusam-
menhangs mit Barths soteriologisch verbiirgten, d.h. geschichtlich verstandenen ,kondeszendie-
renden Transzendenz“ nahe. ,Deszendenz“ verweist im iibrigen auf Schelling, der fiir seine ,posi-
tive“ Philosophie an Stelle einer ,philosophia transcendens® von einer ,philosophia descendens®,
einer ,von oben herabsteigenden spricht: vgl. SCHELLING, F. W. J.: Philosophie der Offenbarung
I, Samtliche Werke I1/3, S. 169.



202 Christoph von Wolzogen

Deutlichkeit zwischen dem Ewigen und dem Zeitlichen die Briicke geschlagen
wird® (AH 244).

Damit entspricht Barth, indem auch fiir thn ,Erscheinung® mit Okularitit ge-
rade nicht zusammenfillt, fast wortlich der Yorckschen Definition von Ge-
schichte:

, Weil Religiositit sich nicht sehen lisst, darum ist sie fiir Ranke keine historische
Potenz, bleibt sie dem religiésen Historiker eine transzendente. [...] Wenn aber
irgendwo, so sind in der Geschichte Himmel und Erde eins.“54

Eine Frage mufl nun abschliessend - Schaaf hatte sie schon einmal formulierts
- noch gestellt werden: Richtet sich hier nicht am Ende hinsichtlich der Er-
scheinung die Diastase einer doppelten Wahrheit auf? Ich méchte dafiirhalten,
dass es beziiglich der Geschichtlichkeit des Erscheinens keinen Hiatus zwischen
Glauben und Wissen gibt, weil die (soteriologisch verbiirgte) Geschichtlich-
keit dieser Dualitit wesentlich vorausgeht; es miisste sich denn bewahrheitet
haben, wovor schon Nietzsche3¢ warnte: ,Ihr wollt womdoglich - und es giebt
kein tolleres ,woméglich® - das Leiden abschaffen.“
Barth indessen beantwortet die Frage so:

»Die Inkommensurabilitit von profaner Erkenntnis und Glaubenswahrheit muss
in ihrer ganzen Gewichtigkeit anerkannt werden. Dies ist es aber, was wir hier
geltend machen: Diese Inkommensurabilitit hat innerbalb des Logos ithre Stitte®
(AH 124).

Aber auch er hitte bei dem Satz, ,Der Gottesbegriff ist kein problematischer
Begriff, er ist iberhaupt kein Begriff“, mit Levinas ausgerufen: ,Das, was die
Bibel iiber jedes Begreifen hebt, hitte [also] die Schwelle der Intelligibilitit
noch nicht erreicht!“57 Levinas jedenfalls lisst sich auf eine Diastase nicht ein,
aber er bestitigt Barths Antwort:

»Es ist nicht gewiss, dass man jenseits von ontologischer und ontischer Begriff-
lichkeit notwendig in die Rede der (blossen) Meinung oder des Glaubens zurtick-
fillt. Faktisch sprechen Glaube und (blosse) Meinung, auch wenn sie ausserhalb der
Vernunft bleiben bzw. sein wollen, die Sprache des Seins. Nichts widersetzt sich
der Ontologie weniger als die (blosse) Meinung des Glaubens. Sich fragen - wie wir
es hier versuchen -, ob Gott nicht in einer verniinftigen Rede, die weder Ontologie
noch Glauben wire, ausgesagt werden kann, heisst implizit, an dem von Jehuda
Halevi aufgestellten und von Pascal wieder aufgegriffenen formalen Gegensatz
zwischen dem Gott Abrahams, Isaaks und Jakobs, der ohne Philosophie im Glau-

54 Briefwechsel Dilthey-Yorck, 60.

55 Vgl SCHAAF, Julius: Rez. H. Barth, Existenzphilosophie und neutestamentliche Hermeneutik.
In: Philosophische Rundschau 16, Heft 3/4 (1969) 294.

56 NIETZSCHE, Friedrich: Jenseits von Gut und Bése. KSA 5, 161.

57 LEVINAS: Wenn Gott, 84.



Das Wort als Geschichtlichkeit 203

ben angerufen wird, einerseits, und dem Gott der Philosophen andererseits zwei-
feln; heisst zweifeln, dass dieser Gegensatz eine Alternative darstellt.“58

Wihrend Barth darauf besteht, dass ,ihr gemeinsamer Beziehungspunkt uns
zufolge seiner Transzendenz nicht verfiigbar® sei (AH 124), setzt Levinas den
Akzent ein wenig anders:

,In meinen Augen hat die abendlindische philosophische Tradition in keinem
Moment ithr Recht auf das letzte Wort verloren; denn in der Tat muss alles in ih-
rer Sprache ausgedriickt werden; aber vielleicht ist nicht sie der Ort des ersten
Sinns des Seienden, der Ort, wo das Verntinftige beginnt.“59

Einig sind sich beide in der Uberzeugung, dass sich die Verantwortung des
Menschen auf das ganze Universumé® bezieht, daf} also ,im Kosmos die dus-
serste Grenze [= das Ausserste] der existentiellen Problematik® liegt (EE
678)61. Und was die Zukunft bzw. einen méoglichen Fortschritt der Menschheit
auf dem Weg oder Umweg der Zukunft betrifft, so stimmen sie darin tiberein:

»Die Existenz wird von der Zukunft herausgerufen - wie auf das offene Meer,
aber ohne Gewihr fiir das Erreichen eines Zieles“ (EE 279).

Das ist, um mit Barth zu schliessen, genug!

Abstract

This is a reflection on the manifestation of the ,word“ in the context of the phi-
losophies of Julius Schaaf, Heinrich Barth, Emmanuel Levinas and York von
Wartenburg. Historicity of the word is understood as “virtuality”, as “dynamis®
in the Greek sense, and as “force” (virtus). In these existential philosophies the word
is emerging from a transcendental origin and actualized as an existential reality.
The main concern of this essay is how to explain the relationship between actual-
ized word and transcendence. The formalistic and transcendental aspects of rela-
tion or “relationality” are interpreted in the writings of Julius Schaaf, the existen-
tial aspects of the relation of existence to transcendence are analyzed by Heinrich
Barth and Emmanuel Levinas. The attempt is made by all these philosophers to
overcome ontology radically and to find a deeper basis for existential thought, even
to investigate — according York von Wartenburg - the soteriological virtuality of
the “word” as manifested in the Christian message of incarnation.

58 LEVINAS: Wenn Gott, 85f.

59 LEVINAS, Emmanuel: Ethik und Unendliches. Wien 1986, S. 17.

60 LEVINAS, Emmanuel: Jenseits des Seins, a.a.O. S. 256: ,Das Sich [...] findet sich unter der
Last des Universums - fiir alles verantwortlich.“

61 Damit bezieht sich Barth ohne Zweifel auf den ,Beschluss“ von Kants ,Kritik der prakti-
schen Vernunft®.



204 Christoph von Wolzogen

Verzeichnis der Siglen

AH  Existenzphilosophie und neutestamentliche Hermeneutik. Abbhandlungen,
Basel 1967.

EE Erkenntnis der Existenz, Basel 1965.

PV Philosophie der Praktischen Vernunft, Tibingen 1927.

PEII  Philosophie der Erscheinung. Eine Problemgeschichte, 2. Teil: Neuzeit, Ba-
sel 1959.

VORLESUNGEN Philosophie der Existenz. Zusammenfassung der vom SS 1947 -

WS 1948/9 gehaltenen Vorlesungen. Hektographiertes Manuskript



	Das Wort als Geschichtlichkeit : Heinrich Barth, Emmanuel Levinas und Julius Schaaf : eine Vergegenwärtigung

