Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 55 (2008)

Heft: 1

Artikel: L'étre de Dieu comme acte et événement, chez Karl Barth et dans sa
postérité contrastée

Autor: Durand, Emmanuel

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-761198

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761198
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

EMMANUEL DURAND

L’étre de Dieu comme acte et événement,
chez Karl Barth et dans sa postérité contrastee

A partir d’ot et de quelle fagon penser ’étre de Dieu ? Telle pourrait étre la
forme initiale du questionnement ontologique qui traverse le XX siécle tri-
nitairel. Nombreux sont les théologiens contemporains qui se sont attaqués a ce
défi, spécialement Karl Barth et, a sa suite mais de fagon fort diversifice, Hans
Urs von Balthasar, Eberhard Jiingel?, Robert Jenson3 et Bruce McCormack.

Dans cette étude, nous voulons interroger de facon bienveillante et construc-
tive ce nouveau type d’ontologie théologique, en examinant avec soin de
quelle fagon Karl Barth a entrepris de repenser I’étre de Dieu sous la modalité
de I’événement (Ereignis). Notre approche de I« ontologie » sera donc ici spe-
cifiquement théologique : elle vise la désignation propre de I’étre de Dieun.

La préoccupation ontologique est une constante indiscutable de la théolo-
gie dogmatique, manifeste dés que celle-ci parvient a une considération de la
Trinité immanente. Mais 1’actualité de notre sujet connait aujourd’hui une
nouvelle intensité, a cause d’un débat en cours chez les barthiens anglo-saxons,
autour des propositions novatrices de Bruce McCormack#*. Ce dernier estime

1 La présente étude est issue d’une lecon d’habilitation délivrée a la Faculté de théologie de
I'Université de Fribourg (Suisse), le 21 juin 2007. Je remercie trés cordialement le doyen, les pro-
fesseurs et les étudiants présents a cette legon, ainsi que Thomas-Joseph White et Maxime Allard
pour leurs suggestions et critiques bienveillantes.

2 Voir JUNGEL, Eberhard : Gottes Sein ist im Werden. Verantwortliche Rede vom Sein Gottes
bei Karl Barth. Eine Paraphrase. Tiibingen : Mohr Siebeck *1986 ('1965), spécialement 74-81. La
notion d’événement jouera ensuite un réle déterminant chez ’auteur, pour comprendre I’analo-
gie, I'incarnation et ’humanité de Dieu, dans Dieu mystére du monde 11 (= Cogitatio fidei 117).
Paris : Cerf 1997 (éd. all. 1977). Pour évaluer la pertinence de la paraphrase de Barth par Jiingel,
voir BOURGINE, Benoit : L’herménentique théologique de Karl Barth. Exégése et dogmatique dans le
quatrieme volume de la Kirchliche Dogmatik. Leuven : University Press 2003, 314-337.

3 Voir déja JENSON, Robert W.: The Triune Identity. God according to the Gospel. Phila-
delphia : Fortress Press 1983, 176-182 ; ’auteur critique ici la section de Barth que nous allons
considérer, car il lui préfére la polarisation eschatologique de I’événement, telle qu’il la trouve
chez Wolfhart Pannenberg. Robert Jenson renvoie ici aux analyses développées de GUNTON,
Colin : Becoming and Being. Oxford : University Press 1978. Voir surtout JENSON, Robert W. :
Systematic Theology, 2 vol., Oxford : University Press 22001 ; la tendance hégélienne de Jenson a
été vigoureusement critiquée par HUNSINGER, George : Robert Jenson’s « Systematic theology » : a
review essay. In : Scottish Journal of Theology 55/2 (2002) 161-200.

4 Voir MCCORMACK, Bruce : Grace and Being : The Role of God’s Gracious Election in Karl
Barth’s Theological Ontology. In : WEBSTER, John (éd.) : The Cambridge Companion to Karl Barth.
Cambridge : University Press 2000, 92-110 ; Van DRIEL, Edwin Chr. : Kar! Barth on the Eternal
Existence of Jesus Christ. In: Scottish Journal of Theology 60/1 (2007) 45-61 ; MCCORMACK,



L’étre de Dieu comme acte et événement 167

en effet que la doctrine de I’élection divine (KD I1/2) exige une révision de la
théologie trinitaire mise en place par premier volume de la Kirchliche Dogma-
tik (KD 1) - révision a laquelle Barth n’aurait pas lui-méme tout a fait consenti
a ce stade déja trop avance de son itinéraire théologiques.

Pourquoi souligner I'importance de propositions théologiques sur la Tri-
nité immanente ? En premiere approche, c’est tout simplement pour honorer
la seigneurie divine a travers la priorité de la Trinité immanente par rapport a
toute libre initiative de Dieu dans la grace et dans ’histoires. Cela vaut
indépendamment de toute option méthodique sur le meilleur point de départ a
adopter en théologie trinitaire. Tel est a nos yeux 'un des acquis majeurs du
premier volume de la Dogmatik.

Le rapport entre la « Trinité immanente » et la « Trinité économique » y
est pense selon trois options tout a fait fondamentales, que je reformule de la
facon suivante :

1) Le rapport entre Trinité immanente et Trinité économique est avant
tout une distinction indispensable, avec une priorité accordée a la Trinité im-
manente, pour garantir la souveraineté et la gratuité inaliénables de I’action et
de la révélation divines.

2) La distinction entre Trinité immanente et Trinité économique est toute-
fois « dépassée » (par Aufhebung) dans I’événement méme de I'Incarnation, ce
qui donne a la réveélation tout son réalisme - Dieu se révele bien tel qu’il est en
lui-méme.

3) Entre Trinité immanente et Trinité économique existe une triple rela-
tion, selon laquelle la Trinité immanente est le fondement (Grund), la possibi-
lité (Moglichkeit) et le prototype (Urbild) de la Trinité économique.

Etablies par une étude antérieure, centrée sur le premier volume de la
Kirchliche Dogmatik?, ces theses doivent étre gardées en mémoire si ’on entre-
prend d’approcher, a la suite Barth, ’étre de Dieu comme événement. Le
maintien de ces theses, issues de I’analyse de KD I, constitue une option inter-
prétative décisive pour la suite de notre étude.

Bruce : Seek God where he may be found : A response ton Edwin Chr. van Driel. In : Scottish Jour-
nal of Theology 60 (2007) 62-79.

5 Voir MCCORMACK : Grace and Being, 101-102.

6 C’est 'argument fondamental de MOLNAR, Paul D.: Divine Freedom and the Doctrine of
the Immanent Trinity. In Dialogue with Karl Barth and Contemporary Theology. Edimbourg : T&T
Clark 2002. Voir sa critique par HECTOR, Kevin W.: God’s Triunity and Self-Determination : A
Conwversation with Karl Barth, Bruce McCormack and Paul Molnar. In : International Journal of
Systematic Theology 7/3 (2005) 246-261 ; suivie de la réponse suivante : MOLNAR, Paul D. : The
Trinity, Election and God’s Ontological Freedom : A Response to Kevin W. Hector. In: Inter-
national Journal of Systematic Theology 8/3 (2006) 294-306. Notre lecture de Barth s’accorde
avec celle de Molnar.

7 Voir DURAND, Emmanuel : « Trinité immanente » et « Trinité économique » selon Karl
Barth. Les déclinaisons de la distinction et son dépassement (Aufbebung). In : Revue des sciences
philosophiques et théologiques 90/3 (2006) 453-478.



168 Emmanuel Durand

Notre premiere tache est maintenant de mener une analyse textuelle de la
contribution de Karl Barth a ’approche renouvelée de I’étre de Dieu. Notre
examen sera centré sur une section délimitée de KD II/1, a savoir le début du
paragraphe 28 consacré i la réalité de Dieu (Die Wirklichkeit Gottes®). A partir
des acquis de notre lecture, nous baliserons ensuite deux chemins théologiques
fort contrastés, issus de la matrice barthienne. Notre propos aboutira finale-
ment un essal de discernement.

[. PENSER L’ETRE TRINITAIRE DE DIEU COMME EVENEMENT, AVEC KARL
BARTH

a) La substance et l'accident, [’histoire et [’événement

C’est un lieu commun de la pensée contemporaine : la catégorie de substance a
été supplantée par les modalités d’acte et d’événement®. Le tamis aristotélicien
des catégories de I’€tre ne retient pas facilement I’événement. Il pourrait toute-
fois entrer pour une part dans les accidents de la substance, sous ’angle du
lieu, du temps, de I’agir et du patiri®. Mais I’étre accidentel en tant que tel est
inintelligible!l, car il est la rencontre contingente de plusieurs singuliers - ren-
contre qui ne dépend pas en priorité de I’essence de I'un ou de ’autre. Comme
particulier et contingent, [’événement ne saurait faire I’objet d’une science, car
il ne peut se traduire en un énoncé universel. Aussi, la poésie est-elle plus pro-
che de la philosophie que I’histoire, entendue comme chroniquel2.

Avec I’émergence de la philosophie de I’histoire, ’événement va pourtant
s'imposer comme un lieu éminent de dévoilement du sens des choses et de
’histoire. Le risque sera alors bientot d’absorber ’histoire dans la Raison, sans
reconnaitre a ’événement sa pleine facture contingente. Si I’on voulait toute-
fois reformuler en termes ontologiques la justesse de I'intuition qui préside a
un tel renversement, on pourrait dire que ’étre se dévoile en vérité dans
I’événement, précisément dans son réseau d’accidentel et de contingent.

Une telle stratégie de « révélation » fonctionne a plein dans ’histoire bibli-
que, ou les paroles croisent sans cesse les temps, les lieux, les gestes, les signes
et les événements.

8 Nous examinons principalement Kirchliche Dogmatik 11/1, §28.1. Cette section offre un
étalon significatif de ’entreprise barthienne, en continuité avec KD I, tout en anticipant sur
certains aspects nouveaux de KD II/2.

9 Voir FISCHBACH, Franck : L*étre et l'acte. Enquéte sur les fondements de ’ontologie moderne
de l’agir. Paris : Vrin 2002.

10 Voir ARISTOTE: Catégories IV, trad. Y. Pelletier, Les attributions. Montréal/Paris :
Bellarmin-BL 1983, 26.

11 Voir ARISTOTE : Métaphysique E, 2, trad. J. Tricot. Paris : Vrin 1970, 335-340.

12 Voir ARISTOTE : Poétique, 1451 b 7-8, trad. B. Gernez. Paris : BL-Poches 1997, 35.



L’étre de Dieu comme acte et événement 169

Heéritier de cette évolution de la pensée et de ses conséquences théologi-
ques, Karl Barth pense volontiers sous la modalité de I’événement!3, tant pour
décrire ce qui nous arrive en Christ - principalement la connaissance de Dieu,
la justification et la réconciliation - que pour caractériser Dieu lui-méme en
son immanence, sa révélation, son incarnation, sa mort et sa résurrection.
Tout cela doit étre envisagé comme des actes, sans jamais étre réduit a de sim-
ples états (Zustand) de la substance de Dieu ou de celle de I'homme.
L’influence de Hegel sur Barth est ici évidente, bien qu’elle soit filtrée par un
véritable effort de « conversion »14,

L’intention maitresse de Barth se décline selon deux préoccupations majeu-
res. Primo, la priorité de « Dieu en soi » par rapport a « Dieu pour nous »,
c’est-a-dire par rapport a toute initiative gracieuse en laquelle il peut librement
nous adresser sa Parole (y compris dans I'Incarnation). Secundo, la « vitalité »
de I’étre intradivin, qui doit étre pensé comme acte, événement, vis-a-vis et re-
lation, sans pouvoir étre réduit a la « solitude » et a I’« isolement » d’une sim-
ple substance 15. Barth pergoit a I’évidence la substance comme une monade
inerte.

Aussi vigoureuse et originale soit-elle, I'intuition théologique de Barth
n’est pas étrangere a ’émergence diffuse d’une nouvelle ontologie théologique,
singuliérement attentive a la dimension concrete et historigue de la révélation
de Dieu concentrée en Jésus-Christ.

Dans sa magistrale étude de 1951 sur la théologie de Karl Barth, Hans Urs
von Balthasar n’a aucun mal a dégager les affinités entre ce dernier et plusieurs
auteurs catholiques, légerement antérieurs ou strictement contemporains, spé-
cialement Hermann Schell, Maurice Blondel, Romano Guardini ou Michael
Schmaus!é. Balthasar souligne la nouveauté fondamentale de leur focalisation

13 Faut-il distinguer entre Ereignis comme résultat et Geschehen comme processus ? Du point
de vue de la signification courante, ils peuvent étre employés I'un pour 'autre. Du point de vue
grammatical, Eveignis est un nom neutre tandis que Gescheben est un verbe substantivé. On peut
donc relever une autre nuance potentielle : Ereignis désignera mieux soit un fait rapide soit un
résultat (en référence au verbe sich ereignen); Geschehen recouvrira plutdt une succession
d’événements. Nous allons observer ici que, chez Barth, Ereignis est le terme privilégié, mais il
est souvent redoublé par Geschehen, entendu comme synonyme.

14 En 1952, Barth dénonce chez Hegel trois défauts majeurs : 1) un contrdle de la pensée qui
s’étend au mysteére du mal et du salut, 2) une confusion du mouvement propre a I’homme et du
mouvement propre a Dieu, 3) en définitive, une non-reconnaissance de la liberté de Dieu dans
son action. A ce sujet, voir le chapitre consacré a Hegel dans BARTH, Karl : Die protestantische
Theologie im 19. Jahrbundert. Ziirich : 1952, publié en traduction frangaise sous forme de fascicule
séparé : Hegel (=Cahiers théologiques 38). Neuchatel/Paris: Delachaux et Niestlé 1955. La
relation de Barth est Hegel est toutefois plus complexe qu’il n’y parait; voir la note 43* ci-
dessous.

15 Voir BARTH : Dogmatique 1V/1, §59.1, 212-213 = KD, 220-221. Toutes les traductions
frangaises de la KD ont été revues et corrigées par nos soins.

16 Voir BALTHASAR, Hans Urs von : Karl Barth. Darstellung und Deutung seiner Theologie,
Kéln : Jakob Hegner 1951, 350-352. Les citations alignées par Balthasar sont trés éloquentes.



170 Emmanuel Durand

théologique sur le caractéere événementiel de ’étre (die Ereignishaftigkeit des
Seins). La nouveauté barthienne en ce domaine participe donc d’une matura-
tion théologique commune, a laquelle il saura donner un écho singulier et
considérable.

Relevons ici que nous n’assistons pas a la simple importation en théologie
d’un nouveau concept philosophique, mais a une véritable prise de conscience
theologique.

b) Le double événement de la connaissance de Dieu, en nous et en Dieu

Si I’on suit le déroulement progressif de la Kirchliche Dogmatik, Barth recourt
a la thématique de I’événement pour qualifier notre connaissance de Dieu bien
avant d’envisager I’étre méme de Dieu comme événement. L’événement de la
connaissance de Dieu advient pour chacun lorsque Dieu lui adresse effective-
ment la Parole et suscite en lui son écoute. Des le premier volume de la Dog-
matik, Barth s’interroge constamment sur les possibilités afférentes a certains
faits ou événements qui s’imposent dans le domaine de la Révélation. En ce
champ de I’action divine, seul le fait donne acces a la possibilité qu’il « présup-
pose », car cette possibilité n’est pas une capacité native a laquelle I'’homme
pourrait se fier pour discerner ou Dieu agit. Une telle prédétermination hu-
maine des cadres de I’action divine ne reléverait que des illusions d’une nature
pécheresse enfermée dans I'inimitié contre Dieu. Chez Barth, le fait de Révéla-
tion renvoie toujours, en définitive et de fagon exclusive, a une possibilité in-
tradivine.

La possibilité de connaitre la Parole de Dieu ne réside pas dans une « fa-
culté » (Vermagen) propre de réceptivité, pas plus que dans un « existential »
particulier par lequel I’homme serait disposé a ’écoute de la Parole. La possi-
bilité n’est ici envisageable qu’en fonction de 'actualité de la Parole de Dieu,
effectivement adressée au croyant dans 'Eglise. La Parole crée elle-méme les
conditions de son écoutel”. Aucune appropriation humaine ni aucune main-
mise conceptuelle n’est possible du coté de ’homme vis-a-vis de la souveraine
liberté divine de se dévoiler et de se communiquer.

La possibilité correspondant a I’événement de la connaissance de Dieu est
donc a chercher en Dieu méme. Ainsi, dans le second volume de la Dogmatik,
consacré a la connaissance de Dieu, Barth distingue « I’objectivité primaire » et
« I'objectivite secondaire » de Dieu. La premiere est propre a la vie trinitaire,
ou le Pére connait le Fils et le Fils connait le Pére ; la seconde nous est confé-
rée de telle sorte que « Dieu se donne a connaitre a nous dans sa révélation tel

17 Dogmatique 1, §6.2, 187 = KD, 201. Pour un plus long développement, illustré par d’autres
citations, voir DURAND, Emmanuel : « Trinité immanente » et « Trinité économique » selon Karl
Barth. Les déclinaisons de la distinction et son dépassement (Aufhebung), 455-457.



L’étre de Dieu comme acte et événement 171

qu’il se connait lui-méme »18. L’accueil de la révélation est bel et bien congu ici
comme une participation!? a la connaissance méme que Dieu a de lui-méme.

En référence au Nouveau Testament (Jn 1, 18 et Mt 11, 27), archétype de
notre connaissance de Dieu se trouve alors envisagé comme un « événement »
de connaissance mutuelle en Dieu lui-méme :

«[...] que Dieu se tienne en face de ’homme, qu’il se donne a connaitre a
I’homme et soit effectivement connu de lui, cela est vrai parce qu’il est le Dieu
trinitaire, le Pére, le Fils et le Saint-Esprit. A Dintérieur de la vérité en laquelle il
se tient devant nous, 1l se tient d’abord devant lui-méme : le Pére devant le Fils et
le Fils devant le Pére. A Dintérieur de la vérité en laquelle nous connaissons
Dieu, il se connait d’abord lui-méme : le Pére connaissant le Fils et le Fils con-
naissant le Pére, dans I’unité du Saint-Esprit. Cet événement (Gescheben) en Dieu
lui-méme est I’essence et la force de notre propre connaissance de Dieu »20.

Autrement dit : un événement de la « Trinité immanente » fonde et détermine
totalement ’événement de notre propre connaissance de Dieu a l'intérieur

; , .. 5B . . : .-
meéme de ’acte divin de sa révélation. Nous ne connaissons Dieu que lorsqu’il
élargit, par mode de participation, ’éternel face a face qu’entretiennent le Pere
et le Fils dans I’événement de leur mutuelle reconnaissance.

¢) La révélation de Dieu en ses cenvres est inséparable des profondeurs de son étre

Dieu est Dieu - Seigneur et Sauveur - dans ["acte méme de sa révélation (in der
Tat seiner Offenbarung). Nous pouvons connaitre ’étre de Dieu seulement
parce qu’« 1l est révélé dans ses ceuvres comme celui qu’il est en lui-méme »21.
Cela ne signifie pas qu’il soit enfermé dans ses ceuvres, mais qu’il y est vrai-
ment et que c’est la notre seul acces a lui. Réciproquement, les ceuvres de Dieu
resteraient inintelligibles si nous ne pouvions pas les rapporter a Celui qui les
accomplit :

« Il nous est permis et commandé de chercher a connaitre I’étre de Dieu (Gottes
Sein), parce que Dieu, comme sujet de ses ceuvres, caractérise de fagon si déter-
minante leur essence et leur connaissance, que, sans ce sujet, elles seraient quel-
que chose de tout a fait autre, par rapport a ce qu’elles sont selon la Parole de

18 Dogmatique 11/1, §25.1, 14 = KD, 15-16.

19 La « participation » ne laisse toutefois ici aucune autonomie au sujet humain dans la
connaissance de Dieu ; il s’agit surtout d’une soumission ou d’une inclusion dans la connaissance
que Dieu délivre de lui-méme.

20 Dogmatique 11/1, §25.2, 47 = KD, 52 : ,Ist das wabr, dafs Gott vor dem Menschen steht, sich
dem Menschen zu erkennen gibt und vom Menschen erkannt wird, dann ist das daraufbin und darin
wahr, daff Gott der Dreieinige ist, Gott der Vater, der Sobn und der Heilige Geist. Zuerst und im
Innern der Wabrbeit, in der er vor uns steht, steht Gott vor sich selber : der Vater vor dem Sohne, der
Sohn vor dem Vater. Und zuerst und im Innern der Wahrbeit, in der wir Gott erkennen, erkennt
Gott sich selber : der Vater den Sohn, der Sohn den Vater in der Einbeit des Heiligen Geistes. Dieses
Geschehen in Gott selber ist das Wesen und die Kraft unserer Gotteserkenntnis.“

21 Dogmatique 11/1, §28.1, 4 = KD, 291 : ,in seinem Werken ist er selber offenbar als der, der er ist.“



172 Emmanuel Durand

Dieu. Il s’ensuit que, fondés sur la Parole de Dieu, nous ne pouvons les recon-
naitre et les comprendre vraiment que si nous ne les séparons pas de ce sujet qui
est le leur »22.

I1 faut donc établir une circularité entre connaitre les ceuvres de Dieu, connaitre
Dieu en ses ceuvres et reconnaitre les cenvres rapportées a ce sujet unique et sin-
gulier qu’est Dieu. Le sujet agissant et les ceuvres sont distincts, mais les ceu-
vres sont inséparables du sujet divin. Ce dernier n’est toutefois pas enclos dans
ses ceuvres, c’est-a-dire dans la « relation » (Sichbeziehen) qu’il entretient avec
nous ou dans |'«attitude » (Sichverhalten) qu’il adopte a notre égard?.
N’oublions pas cependant que, selon Barth, si Dieu «en soi» pourrait étre
Dieu sans nous, il ne le veut pas I’étre, il choisit éternellement d’étre Dieu
« pour nous », librement et gratuitement?+.

Pour connaitre ’étre de Dieu, il faut se tourner vers [’acte de la révélation
divine, qui est essentiellement un acte trinitaire, comme le premier volume de
la Dogmatik I’a déja établi. Ici intervient le point décisif de notre considéra-
tion :

« Dans la révelation de Dieu, qui constitue le contenu de sa Parole, nous avons
réellement affaire a ’action de Dieu. Disons tout d’abord en termes généraux :
[dans la révélation de Dieu, nous avons affaire] a un événement (Ereignis, Gesche-
hen). Et en vérité cet événement est tel qu’on ne saurait le dépasser »25.

Il ne s’agit pas d’un simple fait historique, relégué dans le passé, mais d’un
événement toujours présent. La Révélation en acte s’accomplit en effet a cha-
que fois comme la libre initiative divine d’une parole adressée. Sans rien per-
dre de sa consistance de fait historique, cet événement est aussi toujours au de-
vant de nous, imminent26, Il se tient dés lors dans une « permanente actualité »

22 Dogmatique 11/1, §28.1, 4 = KD, 291 : ,Wir diirfen und miissen nach Gottes Sein fragen, weil
Gott als das Subjekt seiner Werke fiir deren Wesen und Erkenntnis so entscheidend charakteristich ist,
dafs sie obne dieses Subjekt etwas ganz Anderes waren als das, was sie laut des Wortes Gottes sind, dafs
wir sie also auf Grund des Wortes Gottes notwendig nur mit diesem ihrem Subjekt zusammen
erkennen und versteben kénnen.“

23 Voir Dogmatique 11/1, §28.1, 5 = KD, 292.

24 Voir Dogmatzque I/1, §5.4, 167 = KD, 178. Les affirmations de ce genre offrent des KD I
des amorces qu1 pourraient étre interprétées dans le sens de la thése que développera Bruce
McCormack a partir de la doctrine barthienne de I’élection en KD I1/2.

25 Dogmatigue 11/1, §28.1, 6 = KD, 293-294 : ,/...] wir haben es in Gottes Offenbarung, die der
Inbalt seines Wortes ist, wirklich mit seiner Tat zu tun. Wir sagen zundchst allgemein : mit einem
Ereignis, mit einem Gescheben. Und zwar mit einem als solchem in keinem Sinn zu transzendieren-
den Ereignis.“

26 On pourrait sans doute observer ici que Barth ne fait pas suffisamment la différence entre
I’événement de parole et I’événement historique ; a partir de I'opposition entre les théologies de
la Parole et les théologies de I'Histoire, voir l'intéressante clarification herméneutique de
RICEUR, Paul : Evénement et sens. In : CASTELLI Enrico (éd.) : Révélation et Histoire. Actes du
colloque organisé par le Centre international d’études humanistes et par I’Institut d’études philo-
sophiques de Rome (Rome, 5-11 janvier 1971). Paris : Aubier-Montaigne 1971, 15-34.



L’étre de Dieu comme acte et événement 173

(Gegenwartigkeit). En un mot, cet événement a pour épicentre Jeésus-Christ, en
sa naissance, sa mort et sa résurrection, la justification qu’il accorde, la souve-
raineté qu’il exerce et la perspective de son retour qui fonde toute espérance?’.

d) Dieu est en lui-méme événement, acte et vie

Dans cet événement-la, Dieu est ce qu’il est : le Révélateur, la Révélation et le
Révélé ; c’est-a-dire le Pere, le Fils et I’Esprit. La Dieu se révele comme le
Seigneur dont I’étre est acte trinitaire. Le choix des vocables d’« événement »
et d’« acte » est ici lourd de sens :

« En tout cela, il s’agit de I’étre de Dieu (das Sein Gottes) ; mais, par rapport a ’étre
de Dieu, les termes d’ * événement ’ (Ereignis) ou d’ ‘ acte ’ (Akt) ont de toutes
fagons une valeur définitive, qui ne saurait étre dépassée ni mise en question
d’aucune maniére. La divinité de Dieu consiste aussi, jusqu’en ses derniéres pro-
fondeurs, en ce qu’elle est événement (Ereignis) : non pas n’importe quel événe-
ment, ni I’événement en général, mais I’événement de son action (das Ereignis seines
Handelns), auquel nous sommes participants dans la révélation de Dieu »28.

Sil’on prend au sérieux le phrasé de Barth, c’est des profondeurs de la divinité
de Dieu que son action tient d’advenir toujours ainsi dans la forme de
I’événement. Cela implique aussi que Dieu est en lui-méme, en ses profondeurs
meéme, en son etre trinitaire, événement.

Que vise Barth lorsqu’il recourt ainsi au motif de 'événement ? A ce stade
de son ceuvre, il entend essentiellement donner a comprendre que ’étre de
Dieu est vie (Leben) et acte (Akt). 1l valide ainsi de fagon latérale I’ancienne
théologie métaphysique de 1’actus purus, mais il exige aussi une conversion de
la démarche sous-jacente?.

En effet, si Dieu est événement, acte et vie, il n’entre pas pour autant dans
ce que nous savons déja en termes généraux de I’événement, de ’acte et de la
vie : « La révélation de Dieu est un événement singulier (Ereignis), identique ni
a la somme [des événements], ni a n’importe quel autre événement (Gesche-
hen), que ce soit dans la nature ou dans I’histoire humaine »%. En Dieu qui se
révele comme Seigneur se trouve « a la fois 'origine, la réconciliation et le but

27 Voir Dogmatique 11/1, §28.1, 7 = KD, 294.

28 Dogmatique 11/1, §28.1, 7 = KD, 294 : ,Es geht um das Sein Gottes ; aber eben hinsichtlich
des Seins Gottes ist das Wort « Ereignis » oder « Akt » jedenfalls auch ein letztes, ein nicht zu iiber-
bietendes, noch irgendwober in Frage zu stellendes Wort. Gottes Gottheit bestebt bis in ibre tiefsten
Tiefen hinein jedenfalls auch darin, dafs sie Ereignis ist : nicht irgend ein Ereignis, nicht Ereignis im
Allgemeinen, sondern eben das Ereignis seines Handelns, an welchem wir in Gottes Offenbarung
beteiligt werden.”

29 Voir Dogmatique 11/1, §28.1, 8 = KD, 295.

30 Dogmatique 11/1, §28.1, 8 = KD, 296 : ,Gottes Offenbarung ist ein besonderes Eveignis, nicht
identisch mit der Summe, nicht identisch mit irgend einem Inbegriff sonstigen Geschehens : weder
dessen in der Natur, noch auch dessen in der menschlichen Geschichte.“



174 Emmanuel Durand

de tous les autres événements »31. Dieu est ainsi non seulement actus purus
mals aussi actus singularis.

Il faut tenir compte ici d’une précision importante : tout le travail accom-
pli autour de la notion d’événement dans la premiere section du paragraphe 28
de la Dogmatik ne doit pas étre congu comme la délimitation théorique d’un
concept général d’événement, mais comme la manifestation du contenu singu-
lier de I’événement divin, tel qu’il est révelé. Sa signification propre se trouve
ensuite déployée comme amour et liberté dans les sections suivantes du méme
paragraphe. L’affirmation selon laquelle Dieu est amour, communion et créa-
teur de communion ne doit pas étre regue comme un simple énoncé spéculatif
sur I’essence de Dieu, mais plutot, selon 1 Jn 4, 8-16, comme un renvoi per-
manent a |’acte de Dieu qui envoie son Fils dans le monde pour notre salut32.

Faisons un pas de plus. Dieu est aussi événement en lui-méme et de fagon
indépendante de tout ce qui arrive : « Au-dela de la relation a ce qui, en dehors
de Dieu, est événement, acte et vie ; sans préjudice a cette relation mais aussi
indépendamment d’elle, Dieu est en lui-méme événement libre, acte libre et vie
libre »33. Cette liberté de I’événement divin n’est autre que la seigneurie de I’étre
trinitaire de Dieu et de sa vie jaillissante, en lui-méme et dans sa révélation.

e) L’historicité de la révélation atteste la réalité de la vie intratrinitaire

La transcendance de I’événement divin par rapport aux événements du monde
ne s’aligne pas sur une dichotomie entre le domaine spirituel et les phénome-
nes naturels. Reconnaissons bien plutot une étonnante affinité entre ’étre tri-
nitaire de Dieu et sa révélation dans les événements concrets de I’histoire :

« L’événement de la révélation tel qu’il est attesté dans I'Ecriture posséde d’un
bout a 'autre une composante naturelle, corporelle, extérieure, visible : 2 partir
de la création (qui englobe non seulement le ciel mais [aussi] la terre !), a travers
I’existence historique du peuple d’Israél en Palestine, la naissance de Jésus, ses
miracles physiques, sa souffrance et sa mort sous Ponce Pilate, sa résurrection,
jusqu’a son retour et la résurrection de la chair »34.

31 Dogmatique 11/1, §28.1,9 = KD, 296.

32 Voir Dogmatique 11, §28.2, 20-22 = KD, 307-309.

33 Dogmatique 11/1, §28.1, 9 (Barth souligne) = KD, 296 : ,Sondern jenseits und unbeschadet,
aber auch unabhingig von seiner Beziebnung zu dem, was Ereignis, Akt, Leben aufSer ihm ist, ist Gott
freies Ereignis, freier Akt, freies Leben in sich selber.“ Les affirmations de ce genre résistent a la
these de Bruce McCormack, mais il le concéde volontiers, dans la mesure ot il estime que Barth a
changé de perspective fondamentale en KD II/1, méme si, ensuite, il ne se montre pas toujours
cohérent avec ce changement radical ; voir MCCORMACK : Seek God where he may be found, 77-78.

34 Voir Dogmatique 11/1, §28.1, 10 = KD, 297 : ,Es hat das Offenbarungsgescheben, wie es uns
in der Schrift bezeugt ist, vielmebr durchgingig auch eine natiirliche, leibliche, iufSere, sichtbare
Komponente : von der Schépfung (nicht nur des Himmels sondern auch der Erde !) iiber die konkrete
Existenz des Volkes Israel in Paldstina, tiber die Geburt Jesus Christi, seine physischen Wunder, sein



L’étre de Dieu comme acte et événement 175

Toutes ces données historiques sont décisives pour « la détermination de I’étre
divin » (die Bestimmung des gottlichen Seins) comme événement. La transcen-
dance de I’étre de Dieu ne reléve pas d’une « abstraction spiritualiste », mais
s’atteste comme seigneurie dans les événements de I’histoire du Salut.
L’historicité de la révélation de Dien est garante de la réalité de son action et de la
réalité de sa vie trinitaire. On pourrait dire que le caractére événementiel de la
révélation atteste le caractere réel de I’étre trinitaire de Dieu en son événement
interne de distinction et de relation :

« Il n’advient d’actes (Taten gescheben) que dans I'unitée de I’esprit et de la nature.
Si cette unité n’existe pas en Dieu lui-méme, il s’ensuit [...] qu’il n’existe pas non
plus d’histoire réelle, spécifique, authentique de I’action de Dieu: on ne peut
plus parler ni des desseins de Dieu, ni de son activité, ni de révélation ou de
réconciliation, de création ou de rédemption en tant qu’événement et décision
(als Ereignis und Entscheidung) ; enfin et surtout, il ne peut plus étre question de
la génération éternelle du Fils par le Pére, ni de la procession éternelle du Saint-
Esprit a partir du Peére et du Fils, ni de la vie intime de I’étre de Dieu. Toutes ces
choses ne sont dés lors plus que des images, des paraboles ou des symboles im-
propres, dont le role est de nous rendre attentifs a ’existence d’un “ esprit * sans
forme, immobile et neutre qui, notons-le, risque fort d’étre considére simple-
ment comme une idéalisation de notre propre esprit créé »35.

La propriété du langage theologique est donc suspendue a la correspondance
entre 'histoire réelle de la révélation et la réalité de I’événement intradivin de
distinction trinitaire.

f) L’étre trinitaire de Dieu se révéle comme [’étre d’une personne

A Tinverse de toute réduction déiste, par la réalité de son engagement dans
I’histoire, Dieu se révéle comme « I’étre d’une personne » (das Sein einer Per-
son) ou «|’étre en personne » (das « Sein in Person »): « La singularité de
’événement, de I’acte et de la vie de Dieu est celle qui caractérise ’étre d’une

Leiden und Sterben unter Pontius Pilatus, seine leibliche Auferstehung bis zu seiner Wiederkunft und
bis zur Auferstebung des Fleisches.

35 Dogmatique 11/1, §28.1, 12 = KD, 299 : ,Taten geschehen nur in der Einheit von Geist und
Natur. Ist eine solche hinsichtlich Gottes zu leugnen, dann gibt es [...] auch keine wirkliche, eigentliche
und in Wabrheit so zu nennende Geschichte seines Handelns : keine Ratschliisse und kein Wirken
Gottes, keine Offenbarung und Verséhnung, aber auch keine Schopfung und Erlosung als Ereignis
und Entscheidung und wohlverstanden und erst recht : keine ewige Zeugung des Sobnes durch den
Vater, keinen ewigen Ausgang des Heiligen Geistes vom Vater und vom Sobne, kein inneres Leben
Gottes. Dann sind auch das alles Bilder und Gleichnisse und Uneigentlichkeiten, denen als Eigent-
liches, als die in dem Allem angeblich gemeinte Wahrbeit nur das gestaltlose und bewegungslose Sein
eines Geistes gegeniiberberstehen wiirde, der im hochsten Verdacht stebt, doch nichts Anderes als eine
Hypostasierung unseres eigenen geschaffenen Geistes zu sein.



176 Emmanuel Durand

personne »3. Dans 'unité personnelle de ’esprit et de la nature telle qu’elle se
trouve en Dieu,

« Dieu n’est ni un sujet neutre (es), ni un ‘il” a 'instar des personnes créées, mais
toujours un ‘ je ’ spécifique (et comme tel objet d’une connaissance également spé-
cifique) : le “ je * qui se connait lui-méme, se veut lui-méme, se pose et se distingue
lui-méme, et qui, précisément dans cet acte de sa plénitude de puissance, se suffit
entiérement a lui-méme »3.

Cet événement intradivin de connaissance, de volonté, de libre position et de
distinction immanente n’est autre que I’étre trinitaire de Dieu, tout entier acte
et vie. Barth ira jusqu’a dire que I’étre de Dieu est « mouvement » (Bewegunyg),
au sens precis ou « il se caractérise comme un étre mu par lui-méme »38, dans
une souveraine vitalité et liberté3. L’étre de Dieu est aussi « sa décision pro-
pre, consciente, voulue, accomplie. [...] Sa décision accomplie en ce sens
qu’elle existe une fois pour toutes dans I’éterniteé, et s’accomplit toujours a
nouveau en chaque seconde de notre temps »%. Mais Dieu est le seul étre
identique a son acte et a sa décision. Par conséquent, « seul I’étre de Dieu peut-
étre Compris comme l,étre d’une personne, au sens fort et propre du mot »41,
Il ’est dans I’événement méme de I’éternelle distinction de ses trois maniéres
d’étre du Pere, du Fils et de ’Esprit.

L’identité entre 1’étre de Dieu et sa décision personnelle trouvera son plein
développement dans la doctrine barthienne de 1’élection divine ; nous y re-
viendrons a propos de I'interprétation radicale développée par Bruce McCor-
mack*2,

Signalons aussi qu’on peut, a juste titre, s’interroger sur la conception bar-
thienne de la Trinité comme un seul sujet; ou ici, une seule personne.
L’unique Seigneur semble alors se distinguer faiblement de lui-méme, dans une
éternelle « répétition » de soi. On le sait, Barth refuse de préter le flanc aux
représentations plus ou moins tri-théistes de trois sujets ou trois « moi » di-
vins. Mais cela va de pair chez lui avec une certaine excroissance du sujet pa-

36 Dogmatique 11/1, §28.1, 12 = KD, 300 : ,Die Besonderbeit des géttlichen Ereignisses, Aktes
und Lebens ist die Besonderbeit des Seins einer Person.

37 Dogmatique 11/1, §28.1, 13 = KD, 300 : ,[...] nicht ein Es ist, aber auch nicht ein Er wie ge-
schipfliche Personen, sondern eigentlich (und so auch fiir eine eigentliche Erkenntnis) immer ein Ich :
das Ich, das um sich selber weifs, das sich selber will, sich selber setzt und unterscheidet und eben in
diesem Akte seiner Machtvollkommenbheit in vollem Geniigen sich selber ist.

38 Dogmatique 11/1, §28.1, 13 = KD, 301 : ,kennzeichnet es sich als das durch sich selbst bewegte Sein.

39 Voir Dogmatique 11/1, §28.1, 14-15 = KD, 301-302.

40 Dogmatigue 11/1, §28.1, 17 = KD, 304 : , [Gottes Sein] seine eigene, bewufte, gewollte und
vollbrachte Entscheidung ist. [...] Seine vollbrachte Entscheidung : ein fiir allemal in Ewigkeit und in
jeder Sekunde unserer Zeit aufs neue vollbracht.

41 Dogmatigue 11/1, §28.1, 17 = KD, 304 : ,[...] unter dem Sein einer Person, streng und eigent-
lich genommen, nur das Sein Gottes verstanden werden kann.

42 Voir MCCORMACK: Seek God where he may be found, 74.



L’étre de Dieu comme acte et événement 177

ternel, qui dispose en premiere instance de la seigneurie commune aux Trois®.
Il n’en demeure pas moins que Barth envisage au sens propre I’étre trinitaire
de Dieu comme « I’étre d’une personne », un étre qu’il faudrait alors dire « tri-

personnel », car il est personnel dans I'inséparabilité de ses trois manieres
d’etre#4,

g) La réconciliation est une histoire

L’étre de Dien prend sens en regard de ce que Dieu accomplit dans notre his-
toire pour notre Salut, tout comme [’humanité de Dieu se dévoile et prend sens
\ . s -7 ’ st 7 , .
a partir de ’humanité assumée dans ’événement de 'Incarnation. Cela ren-
voie au quatrieme volume de la Dogmatik. Plus résolument encore que dans
r 5o . i 5.
ses préecédents volumes, Barth montre qu’il faut repartir du Christ, car sa divi-
nité n’est connaissable qu’a partir de son existence dans la chair#. Cela est
/ ] y o+ = \ ’ .
cohérent avec I’ouverture du paragraphe décisif ou Barth engage sa réflexion
sur I’abaissement et 1’obéissance kénotique du Fils de Dieu (§59). Il est frap-
pant de voir qu’il met alors en exergue, a la maniere d’un prelude musical,
I'importance de I’historicité de la réconciliation :

« La réconciliation est une histoire. Qui veut la connaitre doit la connaitre
comme une histoire. Qui veut la comprendre doit la comprendre comme une
histoire. Qui veut en parler, doit I’expliquer comme une histoire. Celui qui
voudrait concevoir la réconciliation comme une vérité supra-historique, c’est-a-
dire a-historique, ne pourrait pas la concevoir du tout. Elle est certes une vérité,
mais une verité qui advient (ereignet) dans une histoire et qui se manifeste comme
telle dans cette histoire ; exactement comme toute histoire se manifeste »46.

Nous tenons-la une annonce éloquente des futures théologies narratives. Chez
Barth, ce pari sur Ihistoricité de la révelation et de la réconciliation est ren-

43 PANNENBERG, Wolfhart : Subjectivité de Dieu et doctrine trinitaire. In : Hegel et la théologie
contemporaine. L’absolu dans [’histoire, Neuchatel-Paris : Delachaux et Niestlé 1977, 176 : «Si la
doctrine trinitaire doit exprimer selon Barth [lirréductible subjectivité de Dieu dans sa
révélation, le Je de Dieu, le Je du Seigneur, doit alors en former la ‘racine’. Par conséquent, les
trois maniéres d’étre sont a comprendre comme autant de moments dans I’autodéploiement de ce
Je. Dans ce cas, et quelque insistance que I’on mette sur 1’égale divinité des trois manieres d’étre,
il devient quasiment inévitable de penser le Pére comme la forme (Gestalt) originelle du Je divin
et comme ‘|’origine de ses autres maniéres d’étre’ ». Voir aussi MCCORMACK : Seek God where he
may be found, 72, qui accepte la part d’hégélianisme ici manifeste et pour une part explicitement
assumée par Barth lui-méme.

4 Voir Dogmatique 11/1, §28.2, 31-45 = KD, 319-334.

45 Voir Dogmatique IV/1, §59.1, 185-186 = KD, 193.

4 Dogmatique IV/1, §59.1, 164 = KD, 171 : ,Die Verséhnung ist Geschichte. Wer sie kennen
will, mufs sie als solche kennen. Wer ibr nachdenken will, mufS ibr als solcher nachdenken. Wer von
ihr reden will, mufs sie als Geschichte erzahlen. Wer sie als iibergeschichtliche, d.b. als geschichtlose
Wabrheit erfassen wollte, konnte sie gar nicht erfassen. Sie ist wohl Wahrbeit, aber Wahrbeit, die sich
in einer Geschichte ereignet und in dieser Geschichte als solcher offenbar wird : so wie Geschichte

offenbar wird.



178 Emmanuel Durand

forcé par la conviction que le Dieu Trinité est en lui-méme « événement », si
bien que I’histoire le manifeste de fagon étonnamment adéquate a ce qu’il est
en lui-méme, sans toutefois porter préjudice a sa transcendance. Nous sommes
ici devant un cercle fécond de la pensée barthienne : I’étre trinitaire de Dieu est
événement, acte et vie ; de facon conforme a son étre, Dieu a une histoire,
I’histoire de son action et de sa révélation ; aussi cette histoire singuliere ré-
vele-t-elle Dieu, et cela invite le théologien a penser I’étre trinitaire de Dieu
sous la modalité de 1’événement.

II. DEUX CHEMINS THEOLOGIQUES CONTRASTES ISSUS DE LA MATRICE
BARTHIENNE

Notre examen a mis en lumiére un nouveau développement, a la limite de la
subversion, du questionnement ontologique sur I’étre trinitaire de Dieu. Le
déplacement accompli par Barth dans la décennie 1930-1940 permettra I’émer-
gence de nouvelles théologies trinitaires dans la seconde moitié du XX
siecle. On peut distinguer ici deux lignes issues de la matrice barthienne :
d’une part, ’essai de conciliation et d’intégration accompli par Balthasar ;
d’autre part, I’essai d’accentuation ou de radicalisation mené par des théologies
de ’événement.

Ces deux voies différent par le statut accordé a la théologie des Noms di-
vins#¥. Tandis que Balthasar tente de concilier I'immutabilité de I’étre divin
avec 1’éternelle nouveauté de son événement, d’autres estiment qu’ils doivent
s’affranchir de toute régulation a priori des Noms divins, afin de comprendre
’éternité et 'immutabilité a frais nouveaux a partir de I’Incarnation.

a) L’essai d’intégration (Balthasar)

Dans le second volume de la Theodramatik, la christologie de Balthasar est éla-
borée a partir du motif johannique de I’« envoti ». La mission eschatologique et
universelle du Christ donne acces a sa personne, car elle la réquisitionne tout
entiere. Dans le cas du Christ, le concept de mission contient et délivre I'identité
personnelle. Si ’on tient ensemble le poids des formules conciliaires sur 'identité
du Christ et le réalisme de la mission comme telle, il faut conjuguer I’étre et le
devenir dans la qualification théologique de la personne de Jésus :

« Toute la personne du Fils est engagée dans son ceuvre terrestre, et toute sa na-
ture humaine se tient, dans toutes ses phases et tous ses aspects, au service de
cette ceuvre, pour laquelle il est envoyé en tant que Fils. Mais étant donné qu’une
mission ne peut étre accomplie que dans le cours d’un temps et que, justement
dans la mission de Jésus, la phase finale, ‘I’heure’, a la plus grande importance

47 Telle est la critique fondamentale adressée a2 Robert Jenson par HUNSINGER, George : Robert
Jenson’s « Systematic theolog » : a review essay, 188-192.



L’étre de Dieu comme acte et événement 179

dans I’exécution de la mission, il existe dans son existence de mission une unité
paradoxale de I’étre (toujours déja réel) et du devenir »43,

Autrement dit, il faut concilier « le caractére d’événement » de la mission avec
« ’'immutabilité du fondement » de l’existence, car la perfection humaine,
malgré toute la perfection du sujet, ne peut qu’étre réalisée dans un mouve-
ment historique et a travers des événements décisifs.

L’exigence de concilier I’étre et le devenir, relative au respect de la pleine
humanité de Jésus, trouve son fondement ultime dans I’étre éternel de Dieu :

«[...] les deux aspects : I’étre (das Sein) et le devenir (das Werden) du Verbe in-
carné, sont I’expression d’un étre éternel qui, quoique n’étant pas devenir, est
pourtant vie éternelle débordante (strémendes ewiges Leben) et (super-) événement
([Uber-] Ereignis). Le caractére dramatique qui est un élément essentiel de la per-
sonne de Jésus n’affecte pas simplement tout entier le c6té terrestre de son étre,
mais il a ses racines ultimes dans la vie divine elle-méme »4%.

C’est ainsi par la christologie que Balthasar est amené a reprendre et dévelop-
per la thématique barthienne de I’événement intradivin.

Il s’inscrit en effet clairement dans le sillage de Barth lorsqu’il affirme, au
troisieme volume de la Theodramatik, que « tout ce qui est temporel se produit
dans ’enveloppement de ’événement éternel, comme une suite possible de ce-
lui-ci »50. Le sur-événement qui fonde la mission du Christ et plus largement la
possibilité de tout devenir et altérité créée, s’identifie au don total par lequel le
Pere engendre éternellement le Fils comme son Autre5l. L’altérité maximale
ainsi posée impliquerait une sorte de « distance » entre le Pere et le Fils, éter-
nellement surmontée par ’Esprit de leur commune spiration.

Au quatrieme volume de la Theodramatik, Balthasar déploie une eschatolo-
gie dont la trajectoire est trinitaire : du monde issu de Dieu Trinité au monde
récapitulé en Dieu Trinité. Dans ’éternel événement trinitaire, tout événe-
ment temporel est actuellement fondé et assumé, si bien qu’il est aussi poten-
tiellement réconcilié et sauvé, restant sauve en principe la liberté humaine de
refuser la miséricorde divine.

Au point central de I’économie, le déploiement complet de I’histoire salvi-
fique de Jésus donne acces a ’événement intradivin. Le fait que la révélation

48 Voir BALTHASAR : La Dramatique divine 11. Les personnes du drame, 2. Les personnes dans
le Christ. Paris/Namur : Lethielleux - Culture et Vérité 1988, 126. Balthasar fait ensuite allusion
a ’ouvrage précité d’Eberhard Jiingel (parmi d’autres : H. Schlier, B. Welte, etc.).

9 1bid., 127,

50 BALTHASAR : La Dramatique divine 1Il. L’action. Namur : Culture et Vérité 1990, 303.
Balthasar estime cependant que Barth n’a pas tiré toutes les conséquences de ’analogie entre le
processus trinitaire immanent et I'histoire du salut ; voir La Dramatique divine IV. Le dénouement.
Namur : Culture et Vérité 1993, 218.

51 Nous laissons ici délibérément de coté la question de savoir si ce don doit étre congu
comme une Urkenosis, car nous la traitons dans une autre étude. Voir E. DURAND : L’image créée
et sa destination trinitaire. In : Transversalités 104 (2007) 231-246.



180 Emmanuel Durand

maximale soit ainsi délivrée en facture d’histoire exige du théologien que le
langage de I’étre (ou de I’essence) soit redoublé par celui de I’événement :

« C’est a partir du rapport trinitaire de Jésus a Dieu, que nous devons absolument
nous faire une image de ‘ I’étre ’ et de ‘ I’essence ’ de Dieu, qui se révele dans le
déroulement de I’histoire de Jésus comme étant lui-méme un événement éternel. -
Cependant cet événement trinitaire est bien plus qu’un ordre immobile ou une
série de termes fixes. En effet, des expressions telles que ‘engendrer’ ou ‘ enfanter ’,
‘ faire procéder’ ou ‘spirer’ expriment des actes éternels et donc un véritable
événement. Nous devons donc nous décider franchement a poser ensemble ces
deux aspects en apparence incompatibles : ’étre éternel ou absolu, et I’événement.
Il s’agit bien d’un événement qui n’est pas un devenir au sens intramondain. Ce
n’est pas une arrivée a ’existence de ce qui, a un certain moment, n’était pas (ce qui
serait professer 1’arianisme). Pourtant ce doit étre réellement quelque chose qui
fonde I'idée, la possibilité interne et la réalité d’un devenir. Bref, le devenir
intramondain est un reflet de I’événement éternel de Dieu qui, on doit toujours le
répéter, est comme tel identique a I’étre ou a ’essence éternelle »52,

Dans ce quatrieme volume, [’événementialité de la vie intratrinitaire se trouve
développée a partir d’une perception renouvelée de 1'imago Trinitatis, non seu-
lement dans ’ontologie du créé (sortie / retour, essence / existence, etc.) mais
aussi dans sa phénoménalité (altérité, passivité, réceptivité, réciprocité, etc.)%3.

De Balthasar interprete de Barth, nous retenons ici deux options caracteéris-
tiques : primo, le maintien de la priorité ontologique accordée a la Trinité im-
manente par rapport a son libre engagement dans ’histoire ; secundo, la tenta-
tive de conjugaison de l’essence divine et de l’événement. Cela exige que
I’événement divin soit nettement distingué du devenir créé. Dans ces condi-
tions, on écarte de I’événement divin tout passage de la puissance a I’acte.

Mais se pose alors la question suivante’4: I’événement divin signifie-t-il
donc simplement ’acte pur de la vie divine, dont on sait qu’il est strictement
identique a la substance divine ? En ce cas, 'événement n’est-il pas en fin de
compte une simple métaphore de I'acte divin ?

b) L’essai de radicalisation (McCormack)

En contrepoint de la logique barthienne fondamentale d’un surplomb trini-
taire (KD 1), certaines théologies de I’événement mettent résolument I’accent
sur I’inséparabilité, au moins de notre point de vue, entre I’événement trini-

52 BALTHASAR : Dramatique IV, 57.

53 Une récente thése doctorale a montré que, dans la perspective balthasarienne, ces deux
registres ne sont pas juxtaposés, comme on pourrait le croire de prime abord ; voir HEALY,
Nicholas ]. : The Eschatology of Hans Urs von Balthasar. Being as Communion. Oxford : Univer-
sity Press 2005.

54 Voir I’objection finale de MANSINI, Guy : Balthasar and the Theodramatic Enrichment of
the Trinity. In: The Thomist 64 (2000) 499-519.



L’étre de Dieu comme acte et événement 181

taire éternel, sa relation d’alliance avec les créatures et son actualisation dans
histoire de Jésus-Christs.

Afin de souligner la tendance commune aux théologies en question, on
pourrait formuler ’hypothése suivante : [’événement trinitaire éternel est iden-
tique a l'autodétermination éternelle de Dieu pour le monde créé et il s’actualise
dans la trajectoire compléte de I'unique Christ, PElu en qui se rassemble toute
Phistoire du salut. 1’éternel n’est plus alors clairement congu en surplomb on-
tologique vis-a-vis de la temporalité créée, mais il se trouve plutot envisagé
comme la dimension divine qui traverse et embrasse la totalité de I’histoire du
salut, a la fois originée et récapitulée en Dieu dans I'unique Christ en vertu de
I’élection divine.

Bruce McCormack intervient ici comme le barthien le plus incisif. Il sou-
tient que, si Jésus-Christ est non seulement I’objet de I’élection mais aussi le
sujet de I’élection, alors le Logos éternel (asarkos) doit toujours étre envisagé
comme Verbum incarnandum. De la sorte, I’étre trinitaire de Dieu est logi-
quement relatif a la libre décision divine d’entrer en relation d’alliance avec les
hommes3¢. Suivant une telle interprétation, « ’élection est, dans la vie de
Dieu, 'événement en lequel il s’assigne a lui-méme ’étre qu’il aura pour
’éternité »57. Le mystére trinitaire se révele étre une auto-détermination ou
une auto-affirmation divine, selon laquelle le Pere décide d’exister éternelle-
ment pour nous. La Trinité est ainsi constituée par I’acte éternel de I’élection
en lequel Dieu se pose comme Dieu pour nous, c’est-a-dire comme le Fils, la
seconde maniére d’étre de Dieu. Selon Bruce McCormack, cette vision apporte
de surcroit le bénéfice d’exclure le changement que I’incarnation du Logos
impliquerait autrement pour Dieu lui-méme. Le Verbe est engendré pour
I'incarnation, si bien que celle-ci n’implique aucune altération de sa condition
divine.

Force est ici de reconnaitre qu’un nouveau pas a été franchi par rapport a
I'intuition originelle de Karl Barth sur le caractére événementiel de la vie in-
tradivine et sa relation descendante a ’historicité de la révélation. Honnéte-
ment, je ne pense pas que l’on puisse lire Barth comme le fait Bruce McCor-

55 Sans lien manifeste avec Bruce MCCORMACK et Robert JENSON, cette tendance se re-
trouve dans le monde francophone chez MOINGT, Joseph : Dieu qui vient a I’homme 11. De
Papparition a la naissance de Dieu, vol. 1: Apparition (= Cogitatio fidei 245). Paris : Cerf 2005,
spécialement 394-402. Ces pages sont particuliérement puissantes, mais elles demeurent aussi
relativement obscures, peut-étre par exces de « subtilité ». Voir aussi Dieu qui vient a ’homme 1.
Du deuil au dévoilement de Dien (= Cogitatio fidei 222). Paris : Cerf 2002, 514-524.

56 Voir MCCORMACK: Grace and Being, 103. C’est principalement sur ce point que porte la
critique avancée par HECTOR : God’s Triunity and Self-Determination : A Conversation with Karl
Barth, Bruce McCormack and Paul Molnar, 246-261. La réponse de Bruce McCormack a Edwin
van Driel tient aussi compte, implicitement, de la lecture faite par Kevin Hector (qui est un
étudiant de McCormack).

57 MCCORMACK: Grace and Being, 98.

58 Voir MCCORMACK: Seek God where be may be found, 67 et 73.



182 Emmanuel Durand

mack, méme si sa culture, sa finesse et sa créativité théologiques sont admira-
bles.

Au plan de la méthode, il est aléatoire d’échafauder ainsi des innovations
trinitaires a partir de la doctrine de I’élection, pour exiger ensuite une révision
des affirmations barthiennes fondamentales sur la priorité de Dieu en soi par
rapport a Dieu pour nous. Au point de vue doctrinal, il est irrecevable de faire
de la différence trinitaire une « fonction » de I’élection®. C’est en effet soumet-
tre la réalité nécessaire du mystere de la Trinité a la libre décision contingente de
Dieu a ’égard du crees0. Bien que McCormack pense le contraireél, cela est tout
simplement étranger a I’orthodoxie trinitaire issue de Nicée.

Conclusion prospective

Au terme de ce parcours, nous avons besoin de criteres précis de discernement.
La réflexion pourra progresser de fagon féconde si ’on retient les trois options
suivantes :

1) la transcendance de I’étre trinitaire de Dieu doit étre maintenue par rap-
port a son action dans ’histoire, alors méme que c’est bien Dieu lui-méme qui
se révele dans son acte de révélation.

2) ’événement n’est pas a utiliser comme une alternative a I’affirmation
ontologique de I’étre éternel de Dieu, mais il vient amender la solitude suppo-
sée de la substance divine et enrichir la conception de ’acte divin afin que
I’étre de Dieu soit pergu comme une véritable plénitude de vie éternelle.

3) la notion d’événement ne peut étre employée en théologie sans étre con-
jointement délimitée et analysée pour elle-méme en philosophie, sans quoi elle
reste une métaphore mal définie.

Sur ce dernier point, les auteurs traversés sont largement pris en défaut. A
la différence de Barth, je ne pense pas qu'une notion théologique puisse rece-
voir un sens tout a fait unique et singulier de ’action révélatrice de Dieu. Elle
exige toujours un travail onéreux de clarification philosophique. Sans celui-ci,
on ne saurait jamais si ’événement est propre a signifier ce qu’il vise ou s’il
doit étre entendu comme une simple métaphore de ’acte divin.

A mes yeux, 'événement ne peut étre utilisé pour désigner ’étre divin que
s’il demeure clairement rapporté a un sujet qui agit et pas seulement au sujet

59 Voir MCCORMACK: Grace and Being, 103.

60 MCCORMACK : Seek God where he may be found, 67 : « What is ‘natural and necessary’ in
God is itself the consequence of the one eternal act of self-determination. God may indeed be
said to exist necessarily, but how he exists, how is being is structured, is (Im am suggesting) a
function of his will and decision. Put another way : God is so much the Lord that he is Lord
even over his being and essence. » (79, I'auteur souligne).

61 Voir MCCORMACK : Seek God where he may be found, 79. Par ailleurs, cet auteur a le grand
mérite de vouloir maintenir une christologie des deux natures, conscient qu'il est de sa valeur
cecumeénique ; voir MCCORMACK, Bruce : Karl Barth’s Christology as a Resource for a Reformed
Version of Kenoticism.In : International Journal of Systematic Theology 8/3 (2006) 243-251.



L’étre de Dieu comme acte et événement 183

« observateur » qui le pergoit et s’y trouve de fait impliqué. Si I’événement
etait détaché de tout sujet d’action®?, il n’a plus d’usage théologique pertinent,
car la révélation biblique se présente toujours comme une alliance et une
action qui engagent des sujets réels, Dieu et ’homme - Dieu gardant toujours
'initiative personnelle de son action et de sa révélation. Si le concept
d’événement demeure relatif a I’action d’un sujet, il peut intervenir de fagon
légitime en théologie comme une métaphore de I’acte divin, ’acte pur qui est
aussi la substance divine, vivante et libre. Cette métaphore est utile dans la
mesure ou elle suggere '« éternelle nouveauté » de ’acte divin: le Fils et
I’Esprit procédent éternellement sans que jamais leur origine ne soit un simple
résultat. Ce qui est ici visé par la métaphore n’a toutefois pas d’autre significa-
tion que celle déja impliquée par I’étre éternel, I’acte divin et la vie divine. Ici
comme ailleurs, les métaphores ne peuvent simplement étre juxtaposées aux
concepts analogiques propres (étre, acte, vie, etc.), quitte a jouer le role
d’alternative. Elles doivent demeurer compatibles avec les concepts et les pro-
longer en images, sans pour autant céder aux incohérences. En effet, la théolo-
gie dogmatique ne doit pas se résoudre facilement aux paradoxes, sous peine de
perdre sa spécificité de discours rationnel et argumentatif, capable de démon-
trer ce qu’elle avance.

Si cette clarification est acceptée, le principal acquis conceptuel du parcours
accompli a travers notre lecture de ’ceuvre de Barth tient dans la possibilité de
conjuguer [’étre et [’événement pour parler avec justesse de la vie trinitaire de
Dieu. Prétendre penser Dieu de facon univogue sous telle ou telle modalité a
I’exclusion des autres - que ce soit la substance, I'acte, la vie, la relation,
’amour, le don, le sujet, la personne, I’événement ou la communion - releve
finalement d’une posture trop naive ou trop conceptuelle, qui ne fait que va-
rier a 'infini les défauts stigmatisés sous le triste nom d’onto-théologie. Il faut
penser I’étre tri-personnel de Dieu dans le concert de ces multiples notions,
non sans les délimiter au préalable philosophiquement, ce qui ne dispense pas
de les « convertir » & partir de notre confession de foi.

St d’aucuns voulaient encore trancher sans appel la question de savoir s’il
faut penser Dieu dans le langage de I’étre ou dans I’historicité de I’événement,
n’oublions pas que le prologue du quatriéme évangile offre une attestation
eloquente du bénéfique redoublement de la permanence de I’étre et de la facti-
cité de I’événement pour I'unique confession de notre foi: « Au commence-
ment était (én) le Verbe [...] tout advint par lui (egeneto) [...] advint un homme,
envoyé de Dieu, du nom de Jean [...] Et le Verbe s’est fait chair (egeneto) [...]
Jean témoigne a son sujet et proclame : [...] avant moi, il était (én). » (Jn 1,1-
15) Au fil de I’évangile, il faut enfin relever une progression dans ’antériorite

62 L’analyse phénoménologique va en ce sens chez ROMANO, Claude : L’événement et le
monde. Paris : PUF 1998.



184 Emmanuel Durand

du Christ : avant Jean-Bapuiste (Jn 1, 15.30), avant Abraham (8, 58), avant la
fondation du monde (17, 5.24). Devant ces textes et d’autres encore, on ne
peut renoncer a la préexistence ontologique du Logos, condition de sa libre ac-
tion creatrice et rédemptrice®3.

La théologie patristique et médiévale des Noms divins doit ici jouer un role
crucial en christologie. Rappelons la question posée en ouverture de cette
étude : a partir d’ou et de quelle fagon penser I’étre de Dieu ? Le chemin de dé-
couverte de la confession trinitaire trouve assurément son point de départ dans
la rencontre de I’humanité abaissée et exaltée de Jésus, dont la singularité ul-
time tient précisément a sa relation au Pere et a ’Esprit ; mais ’acces a la sei-
gneurie du Christ suppose la reconnaissance de son inclusion dans 'unicité du
Dieu d’Israélé4. Aussi, dans le chemin d’exposition d’une théologie chrétienne,
la mise au point d’une « digne conception de Dieu », adossée aux Noms divins,
est-elle indispensable pour ne pas défigurer les mysteres de ’économie dans la
chair. A cet égard, la stratégie du Discours catéchétique de Grégoire de Nysse
demeure tres pertinente®S.

Abstract

Karl Barth’s Church Dogmatics (CD I, § 28) represents a new type of theological
ontology. This study takes a look at how this theologian tried to rethink the being
of God in termes of “event” (Ereignis), and why. The shift in perspective that
Barth achieved enabled the development of new trinitarien theologies in the second
half of the 20" century. Here we will consider first the effort at reconciliation and
integration undertaken by Hans Urs von Balthasar and then the attempt at
radicalisation published quite recently by Bruce McCormack. These two approaches
differ fundamentally on the status accorded to a theology of the divine names.

63 Voir les arguments de I'exégete néotestamentaire GATHERCOLE, Simon J. : Pre-existence,
and the Freedom of the Son in Creation and Redemption : An Exposition in Dialogue with Robert
Jenson. In: International Journal of Systematic Theology 7/1 (2005) 38-51.

64 Voir BAUCKHAM, Richard: God Crucified. Monotheism and Christology in the New
Testament. Cumbria : Paternoster Press 1998.

65 J’ai commencé a en prendre conscience dans ma bréve étude intitulée : Le réle conjoint de
la Trinité et des attributs divins jusqu’en christologie dans le Discours catéchétique de Grégoire de
Nysse. In : Nouvelle revue théologique 127 (2005) 571-586.



	L'être de Dieu comme acte et événement, chez Karl Barth et dans sa postérité contrastée

