Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 55 (2008)

Heft: 1

Artikel: Fundamentaltheologie im Koran?
Autor: Knauer, Peter

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-761197

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761197
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

PETER KNAUER

Fundamentaltheologie im Koran?

Das II. Vatikanum lehrt iiber den Islam: Gottes ,Heilswille umfasst [...] auch
die, welche den Schopfer anerkennen, unter thnen besonders die Muslime, die
sich zum Glauben Abrahams bekennen und mit uns [nobiscum] den einen
Gott anbeten, den barmherzigen, der die Menschen am jingsten Tag richten
wird.“ (Dogmatische Konstitution iiber die Kirche, n 16)

Man kann dieses ,mit uns den einen Gott anbeten® in einem schwachen
Sinn interpretieren: sie beten wie wir den einen Gott an. Die Formulierung
lasst allerdings auch die starke Interpretation zu, dass es sich um ein im Tiefs-
ten bereits gemeinsames Beten, um eine gegenseitige Verbundenheit im Gebet
selbst handeln konnte. Sollte diese zweite Interpretation zutreffen, misste
man sich iiber gelegentlich vorkommende kirchliche Verbote gemeinsamen
Betens eher verwundern. Aber welche der beiden Interpretationen man auch
vorziehen mag, jedenfalls handelt es sich nach der Auffassung des Konzils um
die Anbetung ein und desselben Gottes.

Dann liegt es nahe, dass sich fiir den Islam dhnliche Fragen stellen, wie sie
in unserer katholischen Fundamentaltheologie untersucht werden. Wie kann
man Gott erkennen? Gibt es Kriterien fiir eine gottliche Offenbarung? Wie
verhalten sich Glaube und Vernunft zueinander? Vielleicht wird sich sogar
herausstellen, dass es auch gemeinsame Antworten auf diese Fragen gibt. Aber
wie ist dann auf christlicher Seite mit solchen Gemeinsamkeiten umzugehen?

Ich selbst bin katholischer Fundamentaltheologe und kein Fachmann fiir
den Islam. Aber ich bin einfach dem Rat des muslimischen Uberarbeiters und
Herausgebers der Korantibersetzung von Max Henning gefolgt, den er in sei-
nem Vorwort gibt: Es mag ,eine weise Entscheidung® sein, ,den Koran das
erste Mal von hinten nach vorne, grob gesehen also in der Reihenfolge seiner
Offenbarung, zu lesen“l. Diese Reihenfolge der Lektiire macht den Koran in
der Tat am leichtesten verstindlich. Ich habe bei der Lektiire vor allem auch
auf Anspielungen auf biblische Texte bzw. Parallelen zu ihnen zu achten ver-
sucht und bin dabei in hohem Maf} fiindig geworden. Es hat mir Freude ge-
macht, den Koran mit Aufmerksamkeit zu lesen.

I Der Koran - Das heilige Buch des Islam - Aus dem Arabischen von Max HENNING -
Uberarbeitet und herausgegeben von Murad Wilfried HOFMANN. Miinchen: Heinrich Hugen-
dubel Verlag 1999, 11. Ich zitiere diese Ausgabe in heutiger Rechtschreibung. Die eingeklam-
merten Worter stehen im Original; sie sind Verdeutlichungen durch den Herausgeber.



Fundamentaltheologie im Koran? 143

Dass das Verhiltnis von Glauben und Vernunft auch ein Gegenstand des
Korans ist, geht zum Beispiel aus der wichtigen Aussage von Sure 10,100 her-
vor: Auf der einen Seite gilt: ,Niemand kann glauben ohne Allahs Erlaubnis.“2
Auf der anderen Seite heifit es unmittelbar anschlieflend: ,Er aber ziirnt de-
nen, die ihren Verstand nicht gebrauchen.“ Die Wichtigkeit dieses letzteren
Satzes kann man gar nicht genug unterstreichen. Der Koran selbst sieht den
Verstand als eine von Gott empfangene Gabe an (Sure 23,78) und hilt ihn be-
reits fiir die Gotteserkenntnis fiir notig (Sure 2,164).

Der erste der beiden Sitze in Sure 10,100 hat eine zumindest formale Ahn-
lichkeit mit der Formulierung von Paulus: ,Niemand kann sagen, Jesus ist
Herr, aufler im Heiligen Geist.“ (1 Kor 12,3) Glauben ist keine menschliche
Leistung, sondern Gottes Geschenk. Christliches Glauben gibt es nur als Er-
fillltsein vom Heiligen Geist, von der Gegenwart Gottes im eigenen Herzen.
Auch im Koran heifit es von den Glaubenden: ,Sie - in ithre Herzen hat er den
Glauben eingraviert, und er stirkt sie mit Seinem Geist.“ (Sure 59,22b)

Der zweite Satz weckt die Assoziation zu Mk 12,28-34 (Dialog tiber das
Hauptgebot), wo Jesus eine ,verstindige“ Antwort so sehr zu schitzen weifl.
An anderer Stelle wird Natanaél, der sich nicht gescheut hat, die zunichst wie
ein Ausdruck des Unglaubens klingende kritische Frage zu stellen, was denn
aus Nazaret Gutes kommen konne, von Jesus als ,wahrer Israelit“ bezeichnet,
»an dem kein Falsch ist“ (Joh 1,45-47). Was konnte es fiir ein grofleres Lob fiir
den redlichen Gebrauch des Verstandes geben?

Es unterliegt auch in der Sicht des Korans keinem Zweifel, dass der Glaube
Gottes Geschenk ist. Deshalb kann es fiir den Koran keinen ,Zwang im Glau-
ben“ geben (Sure 2,256): ,Und wenn dein Herr es gewollt hitte, wiren alle auf
Erden allesamt gliubig geworden.“ (Sure 10,99) Doch gilt gerade um der dem
Koran so teuren Freiheit des Glaubens willen auch, dass man sich sogar bei
der Lesung des Korans selbst des Verstandes bedienen muss. Man lauft sonst
Gefahr, auch den Koran noch misszuverstehen, und in diesem Fall kann er
sich nach seiner eigenen Aussage nur noch unheilvoll auswirken: ,Und wir
senden vom Koran herab, was eine Heilung und Barmherzigkeit fiir die Glau-
bigen ist; den Missetitern aber bringt es noch mehr Verderben.“ (Sure 17,82)
Den Koran fundamentalistisch, also ohne Verstand und ohne Barmherzigkeit
zu lesen, steht im Widerspruch zum Koran selbst. Ahnlich gilt auch von der

2 Die Gottesbezeichnungen im Koran, ,Allab*, ,Ila“ und ,Alabhumma“ haben alttestament-
liche Entsprechungen in EI“, ,Eloah“ und ,Elohim®. In den arabischen Sprachen ruft auch die
katholische Kirche Gott mit dem Namen ,Allah“ an; so zum Beispiel in den Messbuchtexten in
Malta. Das Wort Allah bietet den Vorteil, keinen Plural zuzulassen. Bereits Max Henning wie
auch der Uberarbeiter seiner Ubersetzung lassen das Wort ,Allah*, das ,Gott* bedeutet, uniiber-
setzt; wer als Europder ,Gott” sage, sei ,kaum ganz vom trinitiren christlichen Gottesbild frei®
(ebd. 11). Mit dieser Begriindung wird vielleicht iibersehen, dass nach der Aussage des Korans
selbst (Sure 29,46) die Muslime denselben Gott wie Juden und Christen anbeten.



144 Peter Knauer

christlichen Botschaft, dass sie Unverstindigen, die auf ihre eigene Weisheit
pochen (vgl. 1 Kor 1, 18f), zum , Todesgeruch® werden kann (vgl. 2 Kor 2,16).

WIE KANN MAN GOTT ERKENNEN?

Wenn jemand sich auf gottliche Offenbarung beruft, stellt sich fundamental-
theologisch gesehen eine Reihe von Fragen. Wer soll denn dieser Gott sein,
und wie wird er erkannt? Zu sagen, dass nur durch Gottes Offenbarung an
den Tag kommt, wer Gott ist, wire wohl eine petitio principii. Denn welche
Kriterien gibt es dafiir, dass es sich tatsichlich um Gottes Offenbarung han-
delt? Auch diese Frage ist zu kliren.

Von den beiden ersten Fragen, wer Gott sein soll und wie er erkannt wird,
muss die erste zuerst beantwortet werden. Denn ehe man auf die Frage einge-
hen kann, wie Gott erkannt wird, muss man sich zunichst dariiber im Klaren
sein, wer denn der Gott, auf den sich die betreffende Botschaft beruft, iiber-
haupt sein soll. Erst nachdem geklart ist, was das Wort ,Gott“ in der christli-
chen Botschaft bzw. im Islam bedeuten soll, ist es sinnvoll zu fragen, ob dieser
Gott existiert oder vielleicht doch nur ausgedacht ist.

Auf meine Frage, wer denn Gott tiberhaupt sein soll, habe ich auch von
Theologen immer wieder anstatt einer Antwort nur gehort, dies sei schwierig
zu sagen. Tatsichlich besteht eine Schwierigkeit: Angeblich fillt Gott nicht
unter unsere Begriffe. Aber wie kann man dann {iberhaupt noch von ihm re-
den? Diese Frage wird nur zu oft vollig verdringt. Vielleicht hingt auch die
heutige Krise des Christentums eng mit der Verdringung dieser Frage zusam-
men. Man setzt ganz zu Unrecht bei der Rede von ,Gott“ immer voraus, je-
dermann wisse bereits, was dieses Wort bedeutet; es wird weithin unterlassen,
aus der Sicht der christlichen Botschaft iiber die Bedeutung des Wortes ,,Gott*
Rechenschaft zu geben. Nach meiner Erfahrung o6ffnet sich die christliche
Botschaft Giberhaupt erst dann, wenn man sie mit solchen Fragen angeht. Viel-
leicht ist dies auch beim Koran der Fall.

Sowohl die christliche Botschaft wie auch der Koran geben auf die Frage,
wer ,Gott* sein soll, durchaus eine genaue und letztlich die gleiche Antwort.
Diese Antwort lautet der Sache nach, dass wir von Gott immer nur das thm
Verschiedene begreifen, das auf ithn verweist. Gott kann nur in der Anerken-
nung unserer eigenen Geschopflichkeit erkannt werden. Wir wissen nicht erst,
wer Gott ist, um dann zu sagen, er habe die Welt geschaffen, sondern die ein-
zige Weise, tiberhaupt von Gott zu wissen, besteht in der Anerkennung unse-
res eigenen Geschaffenseins. Gott ist, ,ohne wen nichts ist“. Dies ist eine
Antwort, welche die Unbegreiflichkeit Gottes wahrt; zugleich gibt sie dariiber
Rechenschaft, wie man dennoch von ithm reden kann.

Ganz wie die christliche Botschaft versteht auch der Koran unter Gott den
Schopfer von Himmel und Erde: ,Alles ist von Allah.“ (Sure 4,78) Er hat ,die



Fundamentaltheologie im Koran? 145

Himmel und die Erde geschaffen und die Finsternisse und das Licht gemacht®
(Sure 6,2). Selbst das Ubel kann nur als geschaffen existieren: ,Ich suche Zu-
flucht zum Herrn des Morgengrauens vor dem Ubel dessen, was er erschaffen
hat“ (Sure 113,1-2); dhnlich sagt auch Jesaja von Gott: ,Der Licht bildende
und Dunkel schaffende, der Frieden wirkende und Boses schaffende, ich, der
Herr, wirkend all dies.“ (Jes 45,7) Es gilt: ,Kein Blatt fallt nieder, ohne dass er
es weils.“ (Sure 6,59) Jesus sagte: ,Bei euch aber sind sogar die Haare auf dem
Koptf alle gezahlt.“ (Mt 10,30) Gottes Selbstvorstellung lautet im Koran:

»Er ist Allah, aufler dem es keinen Gott gibt. Er kennt das Verborgene und das
Offenbare. Er ist der Erbarmer, der Barmherzige. Er ist Allah, aufler dem es kei-
nen Gott gibt: der Herrscher, der Heilige, der Heilbringende, der Glaubenge-
wihrende, der Beschiitzer, der Erhabene, der Unwiderstehliche, der Majestiti-
sche. Preis sei Allah, (erhaben ist er) iiber alles, was sie ihm beigesellen. Er ist Al-
lah, der Schépfer, der Urheber, der Formgebende. Sein sind die schénsten Na-
men. Thn preist, was in den Himmeln und auf Erden ist; Er ist der Michtige, der
Weise.“ (Sure 59,22-24)

Allahs Schatfen geschieht durch das Wort: ,Er ist der Schopfer der Himmel
und der Erde, und wenn er eine Sache beschliefit, spricht er nur zu ihr: ,Seil’,
und sie ist.“ (Sure 2,117) Er ist ,lebendig und ewig, ,allwissend und allmich-
tig“, ,auf nichts in aller Welt angewiesen. (Sure 3,2.29.97) ,,Und er ist es, der
euch Gehor, Augenlicht, Verstand und Gemiit gab.“ (Sure 23,78) Er bleibt
machtig selbst im Widerwillen der Menschen gegen ihn: Die Siinde kommt
»von euch selber”; aber ,Siehe, Allah hat Macht tiber alle Dinge.“ (Sure 3,165)
»Weiflt du nicht, dass Allahs die Herrschaft des Himmels und der Erde ist und
dass thr aufler Allah weder Beschiitzer noch Helfer habt?“ (Sure 2,107)

Es geht bei unserem Geschaffensein nicht nur um den Anfang der Welt, son-
dern um jeden Augenblick ihrer Existenz. Alles in der Welt verweist auf Gott:

»S1iehe, in der Schopfung der Himmel und der Erde und in dem Wechsel der
Nacht und des Tages und in den Schiffen, welche das Meer durcheilen mit dem,
was den Menschen niitzt, und in dem, was Allah vom Himmel an Wasser nieder-
sendet, womit er die Erde nach ihrem Tode belebt, und was er an allerlei Getier
auf 1hr verbreitet, und in dem Wechsel der Winde und der Wolken, die dem
Himmel und der Erde dienen - wahrlich, in all dem sind Zeichen fiir Leute von
Verstand.“ (Sure 2,164)

,Und er ist es, der vom Himmel Wasser hinabsendet. Wir bringen dadurch die
Keime aller Dinge heraus, und aus ihnen bringen wir Griines hervor, aus dem
Wir dichtgeschichtetes Korn sprieflen lassen, und aus den Palmen, aus ihrer Bli-
tenscheide, niederhingende Fruchtbiischel; und Girten mit Reben und Oliven
und Granatidpfeln, einander dhnlich und unihnlich. Beobachtet ihre Frucht,
wenn sie sich bildet und reift. Siehe, darin sind wahrlich Zeichen fiir glaubige
Leute.“ (Sure 6,99)



146 Peter Knauer

Man braucht sich also nur auf Erden umzuschauen; alles, was existiert, ver-
weist auf ithn.

Gott ist jedem Menschen ,niher als seine Halsschlagader® (Sure 50,16); ,in-
timior intimo meo“, hatte bereits Augustinus gesagt (Confessiones 3,6,11). Und
dieser Gott will das Heil nicht nur einiger, sondern aller Menschen: ,Wenn
euere kiinftige Wohnung bei Allah euch unter Ausschluss anderer Menschen
zusteht, so wiinscht euch doch den Tod, wenn ihr wahrhaftig seid.“ (Sure
2,94) In der Sicht des Korans ist eine solche andere ausschlieffende Vorstellung
vom Jenseits vOllig widersinnig.

Auch nach der christlichen Botschaft ,will Gott, dass alle Menschen geret-
tet werden® (1 Tim 2,4). ,Gott hat alle in den Ungehorsam eingeschlossen, um
sich aller zu erbarmen.” (R6m 11,32) Obwohl kein Mensch aus eigener Kraft
Gemeinschaft mit Gott erlangen kann, wird Gott doch alle Menschen von ih-
rer Stinde trennen.

Gott ,macht auch die Toten wieder lebendig. Und er hat Macht tiber alle
Dinge.“ (Sure 30,50) In Rém 4,19 bezeichnete Paulus Gott als den, ,der die
Toten lebendig macht und das, was nicht ist, ins Dasein ruft“. So ist Gottes
Barmherzigkeit und Gnade ,besser als alles“ (Sure 3,157; 10,58), Zhnlich wie es
in Psalm 63,4 heifit: ,Deine Giite ist besser als Leben.“ Allah ist der ,festeste
Halt“ (Sure 2,296). An 1thn zu glauben stellt die befreiende Alternative zu jeder
Form von Weltvergotterung, aber dann auch von Verzweiflung an der Welt dar.
,Gott alleine gentigt mir!“ (Sure 9,129) Wer denkt hier nicht an das ,Nada te
turbe ... solo Dios basta® einer Teresa von Avila oder das »=Deine Gnade geniigt
mir® in den Geistlichen Ubungen von Ignatius von Loyola (GU, n. 234,5)?

Alle diese Aussagen des Koran - es wire moglich, noch seitenlang damit
fortzufahren - konnte jeder Christ unterschreiben. Es ist auch keine nur ein-
seitige Behauptung des Konzils, dass die Muslime mit uns denselben Gott an-
beten. Vielmehr sagt bereits der Koran selbst ausdriicklich in Bezug auf ,das
Volk der Schrift“, also in Bezug auf Juden und Christen: ,Unser Gott und
euer Gott ist ein und derselbe.“ (Sure 29,46; vgl. auch Sure 2,62.139)

Aber wie kommt man nun zur Erkenntnis dieses Gottes? Es wurden be-
reits mehrere Belege dafiir zitiert, dass die Welt auf ihn verweise: Alles, was
tberhaupt existiert, ist ,Zeichen fiir Leute, die nachdenken® (Sure 13,3). Gott
selber iibersteigt jedoch alles Begreifen, er ist der ,unvorstellbar Michtige“
(Sure 14,48). Man kann von ihm immer nur seine Schépfung begreifen, die auf
thn verweist. Gott ist, ohne wen nichts anderes sein oder gedacht werden
kann. Eine besonders eindriickliche Erliduterung dieser Gotteserkenntnis
findet sich in Sure 6,75-79:

»,Und so zeigten wir Abraham das Konigreich der Himmel und der Erde, damit
er zu den Festen im Glauben gehére. Doch als die Nacht ihn tberschattete, sah
er einen Stern. Er rief: ,Das ist mein Herr!” Als er aber unterging, sprach er: ,Ich
liebe nicht, was untergeht.” Und als er den Mond aufgehen sah, sprach er: ,Das



Fundamentaltheologie im Koran? 147

ist mein Herr!” Und als er unterging, sagte er: ,Wahrlich, wenn mich mein Herr
nicht leitet, bin ich einer der Irrenden.” Doch als er die Sonne aufgehen sah, rief
er: ,Das ist mein Herr - das ist das Groflte!” Als sie jedoch unterging, sagte er: ,O
mein Volk, ich habe nichts mit euren Géttern zu schaffen! Siehe, ich richte mein
Angesicht lauteren Glaubens auf den, der die Himmel und die Erde erschaffen
hat, und ich gehére nicht zu denen, die (Gott) Gefihrten geben.’®

Alles, was in irgendeiner Weise der Verinderung unterworfen ist, kann immer
nur das sein, was auf Gott verweist, und darf nie mit thm verwechselt werden.
Man konnte diesen Abschnitt des Koran mit der Weise vergleichen, wie
bereits Augustinus alle Seinsstufen der Welt betrachtet (Confessiones 9,10) und
jedes Mal nur sagen kann: Sie sind nicht Gott, sondern verweisen auf ihn:

»Siehe, es sind Himmel und Erde, sie rufen aus, dass sie geschaffen sind. Denn sie
wechseln und verindern sich. Was aber nicht geschaffen ist und dennoch ist, bei
dem gibt es nichts, was zuvor noch nicht war, denn dies heifit wechseln und sich
verindern. Sie rufen auch aus, dass sie sich nicht selbst geschaffen haben: Wir
sind deshalb, weil wir geschaffen sind; wir waren nicht, bevor wir wurden, so
dass wir von uns her hitten werden kénnen. Und die Stimme der Rufenden ist
die Evidenz selbst. Du also, Herr, hast sie geschaffen, der du schén bist, denn sie
sind schon; der du gut bist, denn sie sind gut; der du bist, denn sie sind. Doch
sind sie nicht in der Weise schon und sind nicht in der Weise gut und nicht in
der Weise sind sie, wie du, ihr Schépfer, mit dem verglichen sie weder schon sind
noch gut sind noch sind. Dank dir wissen wir dies, und unser Wissen ist im Ver-
gleich zu deinem Wissen Unwissenheit.“ (Augustinus, Confessiones 11,6,4)

Augustinus erldutert in diesem Abschnitt, was man spiter mit dem Begriff
»<Analogie“ bezeichnet hat: Man kann grundsitzlich von Gott nur hinweisend,
analog sprechen, und zwar in den drei Weisen der ,via affirmativa“ (dem be-
jahenden Erkenntnisweg), der ,via negativa“ (dem verneinenden Erkenntnis-
weg) und der ,via eminentiae“ (dem Weg des Uberstiegs). Von aller positiven
Vollkommenheit der Welt her schreibt man Gott hinweisend Ubervollkom-
menheit zu. Alle Begrenzung, die der Welt zukommt, ist in Bezug auf Gott zu
bestreiten. Aber selbst wenn man Gott auf diese Weise grenzenlose Seinsfiille
zuschreibt, so ist dies noch immer wie nichts im Vergleich zu thm selbst. Des-
halb wird das IV. Laterankonzil (1215) sagen: ,Zwischen Schopfer und Ge-
schopf kann keine so grofie Ahnlichkeit ausgesagt werden, ohne dass zwischen
thnen eine noch groflere Unihnlichkeit auszusagen wire.“ (DH 806) Dadurch
unterscheidet sich dieses Gottesverstindnis von einer bloflen Projektion, bei
der die Ahnlichkeit notwendig wechselseitig wire. Die Ahnlichkeit der Welt
Gott gegeniiber bleibt einseitig; Gott ist seinerseits nicht der Welt dhnlich,
sondern tibersteigt alles Begreifen. Vermutlich wiirden auch mit ihrem Koran
vertraute Muslime einer solchen Anerkennung der Absolutheit und Unver-

gleichlichkeit Gottes nur zustimmen (Sure 112,4: ,Und es gibt keinen der Thm
gleicht®).



148 Peter Knauer

Warum muss alles, was sich verindert, als geschopflich, nimlich als ,restloses
Bezogensein auf ... / in restloser Verschiedenheit von ...“ ausgesagt werden?
Verinderung bedeutet im Unterschied zu einer von vornherein bestehenden
Verschiedenheit zweier Sachverhalte, dass ein und derselbe Sachverhalt doch
nicht ganz derselbe bleibt; es gelingt aber nicht, dies in einen sich vollig iden-
tisch bleibenden Teil und einen nicht mehr identischen Teil aufzutrennen.
Vielmehr besteht eine gegenseitige Durchdringung von Identitit und Nicht-
identitdt, die sich logisch widerspruchsfrei nur durch die Angabe zweier Hin-
sichten beschreiben lisst, die sich ihrerseits nicht wiederum ausschlieflen. Als
solche Hinsichten kommen nur ,restloses Bezogensein auf ... / in restloser
Verschiedenheit von ...“ in Frage.

Die Gotteserkenntnis besteht sowohl im Christentum wie im Islam in der
Anerkennung der eigenen Geschopflichkeit, die man niemals hinter sich lassen
kann. Diese Gotteserkenntnis geschieht allerdings genau genommen nicht in
einem Schluss von der Welt auf Gott (denn dann miisste er unter Begriffe fal-
len), sondern in einem Schluss von der Verinderlichkeit und Endlichkeit der
Welt auf ihre Geschopflichkeit. Fir unser schlussfolgerndes Denken ist die
Anerkennung unserer Geschopflichkeit die logische Endstation. Sie erlaubt kein
weiteres Schlieflen, sondern nur ein hinweisendes Sprechen in Bezug auf Gott.
Es bleibt dabei, dass wir thn nur dadurch erkennen, dass wir das von ithm
Verschiedene begreifen, das auf ihn verweist. In sich selbst fillt Gott nicht unter
Begriffe. Es gibt auch keine noch Gott iibergreifenden Denkprinzipien.

Nach der Lehre der katholischen Kirche kann Gott aus dem Geschaffenen,
also aufgrund unserer Geschopflichkeit (dass die Welt in allem, worin sie sich

(49

vom Nichts unterscheidet, ein ,restloses Bezogensein auf ... / in restloser Ver-
schiedenheit von ...“ ist), mit der Vernunft erkannt werden (vgl. I. Vatikanum,
DH 3004). Denn unser Geschaffensein ist keine zusitzliche Eigenschaft zu un-
serem Sein, sondern vollkommen mit unserem Sein identisch. Wir sind genau
in dem Mafle geschaffen, in dem wir sind. Unser eigenes Sein aber ist Ver-
nunftgegenstand und damit ist es auch unser Geschaffensein, wenn es tatsich-
lich mit unserem Sein identisch ist. Der Glaube beginnt erst da, wo es um Ge-
meinschaft mit Gott geht.

Das Grundanliegen des Koran in allen seinen Aussagen ist es, zum einen
die Absolutheit Gottes zu wahren und dass um keinen Preis irgendetwas in
der Welt vergottert werde. Zum anderen aber geht es darum, Gott als den
Barmherzigen zu preisen. Es gibt keine Sure des Korans, in der nicht von der
Barmherzigkeit Gottes die Rede ist. Die eigentliche Offenbarung ist die der
Barmbherzigkeit Gottes. Dies geht sehr deutlich aus Sure 93 hervor:

»Im Namen Allahs, des Erbarmers, des Barmherzigen! Beim lichten Tag! Und bei
der dunklen Nacht, wenn sie still wird! Der Herr hat dich nicht verlassen und er
verabscheut dich nicht! Und wahrlich, das Jenseits ist besser fiir dich als das
Diesseits. Und der Herr wird dir gewiss bald geben, und du wirst zufrieden sein.



Fundamentaltheologie im Koran? 149

Fand er dich nicht als Waise und nahm dich auf? Und fand er dich nicht verirrt
und leitete dich? Und fand er dich nicht arm und machte dich reich? Daher, was
die Waise anlangt, benachteilige sie nicht! Und was den Bittsteller anlangt, weise
ihn nicht ab! Und was deines Herrn Wohltaten anlangt, sprich dariiber!®

Diese Sure konnte man als die Mitte des Koran bezeichnen. Sie gilt im Licht
und 1im Dunkel, in iiberhaupt jeder Situation: Weil Gott uns barmherzig ist,
konnen wir einander barmherzig sein. Und welcher Christ kénnte einer sol-
chen Aussage nicht zustimmen? Man kann nicht einmal sagen, dass eine solche
Aussage durch die christliche Botschaft noch tiberboten werden kénnte. Was
kénnte es Grofleres geben als diese Barmherzigkeit Gottes, die uns barmherzig
sein ldsst? Solange etwas Grofleres gedacht werden konnte, wire sie gar nicht
die Barmherzigkeit Gottes.

KRITERIEN FUR EINE GOTTLICHE OFFENBARUNG

Die Rede von Muhammad als einem und sogar dem ,Propheten® (z. B. Sure
7,158), ja dem ,Siegel der Propheten® (Sure 33,40), also dem letztlich bestati-
genden Propheten, bezeichnet ihn als Triger gottlicher Offenbarung. Aber die
blofle Behauptung, Offenbarungstriger zu sein, oder eine noch so starke sub-
jektive Gewissheit, eine Offenbarung zu haben, ist noch keine Garantie fiir
die Tatsichlichkeit von Offenbarung, also fiir die Wahrheit der Behauptung,
eine Offenbarung zu haben. Fundamentaltheologie unterscheidet — wie es je-
der verniinftige Mensch tut - zwischen der bloflen Feststellung der Existenz
einer Behauptung und der Anerkennung ihrer Wahrheit. Mit dem ersten fiir
sich allein ist noch nicht das zweite gegeben. Es geniigt nicht, dass ein angebli-
cher Offenbarungstriger von der Wahrheit seiner Botschaft vollkommen
tiberzeugt ist, damit auch andere diese Botschaft mit Recht annehmen koénnen.
Blofle subjektive Gewissheit oder auch eventuelle Trance-Erfahrungen sind
keine Wahrheitsgarantie. Im tibrigen wird jeder, dem an der Verantwortung
seines Glaubens liegt und der seines Glaubens gewiss sein will, diese Selbstge-
wissheit des Glaubens nur gewinnen kénnen, wenn er ,die Moglichkeit seiner
Unméglichkeit oder Unnétigkeit konsequent durchdenkt3, sich also mit Ein-
wanden wirklich auseinandersetzt.

Auch Muhammad setzt sich immer wieder mit der Frage nach den Krite-
rien von Offenbarung auseinander. Er sieht sich allein schon deshalb zur Aus-
einandersetzung mit dieser Frage genotigt, weil seine Botschaft von vielen ab-
gelehnt wird. Dies gilt nicht nur von Muhammad, sondern auch von den an-
deren Propheten vor ithm: ,Doch nie kam ein Prophet zu ihnen, ohne dass sie
thn verspottet hitten.“ (Sure 43,7) Im Neuen Testament sagt Jesus zu seinen

3 So mit Recht BULTMANN, Rudolf: Newues Testament und Mythologie. In: DERS.: Kerygma und
Mythos I. Hamburg Volksdorf: Reich 1951, 32.



150 Peter Knauer

Jungern: ,Selig seid ihr, wenn ithr um meinetwillen beschimpft und verfolgt
und auf alle mégliche Weise verleumdet werdet. Denn so wurden schon die
Propheten vor euch verfolgt.“ (Mt 5,11f)

Der Koran nennt die Griinde derer, die seine Botschaft zuriickweisen:
,Und die, welche kein Wissen haben, sagen: ,Wenn doch Allah zu uns spriche
oder du uns ein Zeichen brichtest!” Mit dhnlichen Worten sprachen die Leute
vor thnen (schon) so. Thre Herzen sind einander dhnlich.“ (Sure 2,118abcd) Es
handelt sich um einen fiir Muhammad selbst offenbar bereits langweiligen
Einwand. Gott sagt zu ithm: ,Fiir Leute von Glauben zeigten Wir die Zeichen
schon deutlich genug. Siehe, Wir entsandten dich mit der Wahrheit, als Freu-
denboten und Warner; und fiir die Bewohner der Holle bist du nicht verant-
wortlich. (Sure 2,118e.119; vgl. 7,188d: ,Ich bin nur ein Warner und Verkiin-
der froher Botschaft fiir ein glaubiges Volk.“) Diejenigen, welche die Botschaft
zurilickweisen, scheinen zu fordern, dass Gott entweder direkt zu ihnen spri-
che oder einen eventuellen Boten durch unwiderlegliche Zeichen beglaubigt.
Stattdessen beruft sich Muhammad als eigentliches Zeichen auf den Inhalt sei-
ner Botschaft, die er, wie wir Christen vielleicht sagen wiirden, zugleich als
,Gesetz® (Warnung) und als ,Evangelium® (Freudenbotschaft) versteht. Und
nicht ihn trifft die Verantwortung fiir die Ablehnung seiner Botschaft.

Gegeniiber der Vorstellung von einer die Freiheit des Menschen tiberwilti-
genden Offenbarung antwortet der Koran geradezu spottend: ,Erwarten sie
etwa, dass Allah ihnen im Schatten der Wolken erscheint und auch die Engel?
Doch dann wire die Sache schon entschieden.® (Sure 2,210ab) Auch die Vor-
stellung einer Offenbarung durch irgendwelche himmlische Wesen lehnt der
Koran als mit der Freiheit des Glaubens unvereinbar ab: ,Und sie sprechen:
,Warum ist denn kein Engel zu ithm herabgesandt worden?’ Aber wenn Wir
einen Engel hinabgesandt hitten, so wire die Sache entschieden gewesen.”
(Sure 6,8abc) Auch das Folgende ist kein sinnvoller Einwand: ,Und sie sagten:
,Warum wurde dieser Koran nicht auf eine fithrende Personlichkeit aus den
beiden Stidten* herabgesandt?* Die Antwort lautet: ,Verteilen etwa sie die
Barmherzigkeit deines Herrn?*“ (Sure 43,31.32a)

Bereits in Bezug auf Noah heifit es: ,Und die Anfiihrer seines Volkes, die
nicht glaubten, sagten: ,Wir sehen in dir nur einen Menschen wie wir. Und wir
sehen, dass dir nur die Niedrigsten unter uns folgen, in iibereiltem Entschluss.
Und wir sehen in euch auch keinen Vorzug tiber uns, sondern halten euch fiir
einen Liigner.”® (Sure 11,27) Auch Paulus hat darauf hingewiesen, dass sich
unter den Anhingern des christlichen Glaubens ,nicht viele Weise im irdischen
Sinn, nicht viele Michtige, nicht viele Vornehme® (1 Kor 1,26) finden; er sah
mit Recht darin keinen Einwand gegen die Wahrheit seiner Botschaft.

4 Mit den beiden Stidten sind Mekka und Ta’if gemeint.



Fundamentaltheologie im Koran? 151

Muhammad weif} sich von Gott aufgefordert, sich nicht in einer Art ,theologia
gloriae“ auf gottliche Schitze oder auf iibermenschliche Einsichten oder
sonstige Prachtentfaltung zu berufen: ,Sprich: Ich sage zu euch nicht: ,Bei mir
sind Allahs Schitze’ und nicht: ,Ich kenne das Verborgene’. Auch sage ich
nicht zu euch: ,Ich bin ein Engel’. Ich folge nur dem, was mir geoffenbart
wurde.“ (Sure 6,50). Sich selbst hat Muhammad als ungelehrt bezeichnet (Sure
7,158). Eine theologia gloriae schreibt der Koran dagegen dem Pharao gegen-
tiber Mose zu:

,Und Pharao lief} unter seinem Volk verkiinden: ,O mein Volk! Gehoren das
Kénigreich von Agypten und diese Strome, die es durcheilen, nicht mir? Schaut
ihr euch denn nicht um? Bin ich etwa nicht besser als dieser Verichtliche da, der
sich kaum verstindlich machen kann? Warum sind ihm denn keine Armbinder
aus Gold angelegt worden, oder sind keine Engel in seinem Gefolge gekom-
men?’“ (Sure 43,51-53)

Der Koran weist die Forderung nach solchen Zeichen dhnlich zuriick, wie sie
auch immer wieder von Jesus abgelehnt wurde (vgl. Mt 12,38f; 16,1-4; Mk 8,12):

»,Und sie sagen: ,Wir glauben dir niemals, ehe du uns nicht aus der Erde eine
Quelle hervorsprudeln lisst; oder bis du, wie du behauptest, den Himmel in Stii-
cken auf uns niederfallen lisst oder Allah und die Engel uns gegeniiberstellst;
oder bis du ein Haus aus Gold besitzt oder in den Himmel aufsteigst; und wir
wollen nicht eher an dein Hinaufsteigen glauben, bis du uns ein Buch herab-
kommen lasst, das wir lesen kénnen.” Sprich: ,Preis sei meinem Herrn! Bin ich
mehr als ein Mensch, ein Gesandter?” Und nichts hindert die Menschen am
Glauben, wenn die Rechtleitung zu ihnen gekommen ist, aufler ihr Einwand:
,Hat Allah nur einen Menschen entsandt?’“ (Sure 17,90-94)

Gott hat die Propheten nicht zu Wesen gemacht, die keine Nahrung aufneh-
men miissten oder unsterblich wiren (Sure 21,8). Sie sind ganz gewdhnliche
Menschen. Auch der Koran ist nach Sure 17,93 offenbar kein vom Himmel ge-
fallenes Buch, wenngleich sein Inhalt im Himmel von Ewigkeit her besteht
(vgl. Sure 43,4) und unausschéopflich ist: ,Sprich: \Wire das Meer Tinte fiir die
Worte meines Herrn, wahrlich, das Meer wire erschopft, bevor die Worte
meines Herrn versiegen, selbst wenn wir noch einmal soviel (Meer) dazu
brachten.”® (Sure 18,109)

So soll sich Muhammad nach dem Koran allein auf den Inhalt seiner Of-
fenbarung berufen. Das Kriterium ist die Uniiberbietbarkeit> des Gesagten
selbst:

5 In katholischer Theologie ist das Kriterium der Uniiberbietbarkeit vor allem von Anselm
von Canterbury (1033-1109) entfaltet worden, der im Dialog mit Juden und Muslimen stand.
Noch im voraus zu aller Offenbarung gilt bereits in Bezug auf Gott, dass er nicht nur solcher
Art ist, dass nichts Grofleres gedacht werden kann [quo maius cogitari non possit], sondern dass er
grofler ist als alles, was gedacht werden kann [maius quam cogitari possit] (Proslogion 15). Das
erste besagt, dass auch Gott plus Welt nicht gréfler als Gott sind. Dies ist in recto eine Aussage



152 Peter Knauer

»,Und dieser Koran konnte von niemand ersonnen werden, aufler von Allah. Er
ist eine Bestitigung dessen, was ihm vorausging, und - kein Zweifel ist daran -
eine (vollstindige) Darlegung der (schriftlichen) Offenbarungen des Herrn der
Welten. Dennoch sagen sie: ,Er hat ihn sich ausgedacht!” Sprich: ,So bringt we-
nigstens eine einzige ebenbiirtige Sure hervor, und ruft dafiir an, wen ihr kénnt -
aufler Allah - sofern ihr wahrhaftig seid.” (Sure 10,38).

Mit diesem Kriterium der Uniiberbietbarkeit ist wohl weit mehr als blof} die
literarische Vollkommenheit des Koran gemeint, die in seinem auserlesenen
Arabisch besteht. Der Koran ist nur deshalb auf Arabisch geschrieben, ,damit
ithr verstehen moget® (Sure 43,3b). Vielmehr diirfte es in seiner Uniiberbiet-
barkeit darum gehen, dass nur ein solches Wort als Gottes Wort verstanden
werden kann, das alles andere umfasst und iibergreift und gegeniiber dem
nichts noch Grofleres aussagbar ist. Dies ist in der Tat grundlegendes Krite-
rium fir gottliche Offenbarung. Wie konnte etwas Wort Gottes sein, wenn es
durch ein anderes Wort noch iiberboten werden konnte? So sagt Paulus:
»Nein, wir verkiindigen, wie es in der Schrift heiflt, was kein Auge gesehen
und kein Ohr gehdrt hat, was keinem Menschen in den Sinn gekommen ist:
Was Gott denen bereitet hat, die 1hn lieben.“ (1 Kor 2,9) Auch nach dem Ko-
ran empfingt man in der verheiflenen Gemeinschaft mit Gott ,weit mehr*, als
man zu begehren vermag (vgl. Sure 50,35).

Es gibt zugleich ein inneres Kriterium im Herzen der Glaubenden: ,Er ist
es, Welcher innere Ruhe in die Herzen der Gliaubigen hinabsandte, damit ihr
Glaube an Glauben zunehme - denn Allahs sind die Heerscharen der Himmel
und der Erde, und Allah ist wissend und weise.“ (Sure 48,4) Man fiihlt sich
hier an das Augustinuswort erinnert: ,,Unruhig ist unser Herz, bis es ruhet in
dir.“ (Confessiones 1,1,1) Gottes Wort - wenn es denn verstanden wird - hat
eine Uberzeugungsmacht, der nichts anderes gleichkommt; es fithrt zu einer
Gewissheit, die nicht mehr gesteigert werden kann und gegeniiber der anderes
nicht mehr in Frage kommt. ,Herr, wohin sollen wir gehen? Du hast Worte
ewigen Lebens.“ (Joh 6,68b) Im Koran steht entsprechend: ,An welche Offen-
barung wollen sie denn glauben, wenn nicht an Allah und seine Botschaft?“
(Sure 45,6) So ,hat euch Allah den Glauben lieb gemacht und ihn in eueren
Herzen verankert® (Sure 49,7b).

iiber die Welt, nimlich dass sie in allem, worin sie sich vom Nichts unterscheidet, vollkommen
darin aufgeht, ohne Gott gar nicht sein zu kénnen. Das zweite unterstreicht, dass Gott selbst
unter keine Begriffe gefasst werden kann und deshalb auch weder Ausgangspunkt noch Gegen-
stand noch Ergebnis von Schlussfolgerungen sein kann. Damit werden all die unzutreffenden
Anselmdeutungen widerlegt, die ihm zuschreiben, er wolle aus einem Gottesbegriff (dessen Mog-
lichkeit er ja gerade bestreitet) Gottes Existenz herleiten. Die beiden Formulierungen entspre-
chen dem muslimischen ,Allab akbar = Gott ist grofier (als alles). - Grundsitzlich gilt: Aus-
sagen in Bezug auf Gott miissen, um wahr zu sein, solcher Art sein, dass sie nicht noch steige-

rungsfihig sind.



Fundamentaltheologie im Koran? 153

Fir die Uniuiberbietbarkeit des Inhalts der Offenbarung und ihre gewissma-
chende Kraft ist Kriterium auch die Auswirkung im Leben. Bert Brecht hat in
seinem Gedicht ,Der Zweifler“6 als Kriterium fiir iiberhaupt jedes Wort, das
man glauben soll, formuliert: ,Aber vor allem / Immer wieder vor allem an-
deren: Wie handelt man / Wenn man euch glaubt, was ihr sagt? Vor allem:
Wie / handelt man?“

Wiirde die Botschaft tatsichlich zu einem liebevollen Leben, zu einem Leben
in Barmherzigkeit helfen? Dieses Kriterium fiir Offenbarung setzt voraus, dass
der Unterschied zwischen menschlich und unmenschlich im Voraus zum Glau-
ben einsichtig gemacht werden kann. Jedenfalls im christlichen Verstindnis
bringt Offenbarung keine zusitzlichen sittlichen Normen mit sich, sondern be-
freit den Menschen aus der Macht jener Angst um sich selbst, die ihn sonst im-
mer wieder daran hindert, sich menschlich anstatt unmenschlich zu verhalten.

Es heifdt ausdriicklich nicht: ,Wie handelt ihr, die ihr das verkiindet?“ Die
Glaubenswiirdigkeit einer Verkiindigung kann nicht daran festgemacht wer-
den, wie der Verkiindende selber lebt, sehr wohl aber daran, wie sie sich bei
jedem auswirken wiirde, der sie tatsichlich annimmt. Es kann durchaus ge-
schehen, dass der Verkiindende selbst sich an seine eigene Botschaft gar nicht
hilt. Dadurch wird nicht die Botschaft unglaubwiirdig, sondern sie stellt dann
thren Botschafter bloff. So kann sich auch Muhammad zuweilen gegen die an-
geblich Glaubenden selbst wenden: ,O ihr, die ihr glaubt! Warum sagt ihr,
was ihr nicht tut?“ (Sure 61,2) Erst recht warnt der Koran vor jeder Form von
Heuchelei (beim Gebet nur ,gesehen werden wollen®, Sure 107,6).

Nach der christlichen Botschaft wirkt sich der Glaube als die Liebe zu
Gott, namlich die Anerkennung seiner Liebe zu uns, in den guten Werken,
der Liebe zum Nichsten, aus (vgl. Mk 12,28-34). Denn in der Gemeinschaft
mit Gott lebt man nicht mehr unter der Macht der Angst um sich selbst, son-
dern hat gleichsam den Riicken frei, um alle eigenen Krifte zum Wohl der
Welt und des Nichsten einzusetzen. Dem steht der Koran in seinen grundle-
genden Aussagen nicht nach: ,Und suche mit dem, was dir Allah gegeben hat,
die kiinftige Wohnung, ohne deinen Anteil in dieser Welt zu vergessen. Und
tu Gutes, so wie Allah dir Gutes tat, und stifte kein Verderben auf Erden;
sieche, Allah liebt nicht die, welche Unbheil stiften.“ (Sure 28,77) Gerade im
Verlangen nach der ewigen Gemeinschaft mit Gott soll man der Welt zuge-
wandt bleiben und in ihr das Gute tun. Sogar wenn man selber in Not ist,
solle man sich noch bemiihen, sich der Armen, der Waisen und der Gefange-
nen anzunehmen (Sure 76,8). Man soll auch nicht spenden, ,um dafiir selbst
mehr zu empfangen® (Sure 74,6).

Immer wieder heifdt es, man solle Béses mit Gutem abwehren (Sure 13,22; 23,96;
28,54). ,Sage den Gldubigen, dass sie denen verzeihen sollen, die nicht mit den

6 BRECHT, Bert: Gesammelte Werke in acht Binden, VIII. Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1967, 510f.



154 Peter Knauer

Tagen Allahs rechnen.® (Sure 45,14a) ,,Wer aber geduldig 1st und verzeiht - das
ist firwahr die richtige Art der Entschlossenheit. (Sure 42,43) Im Vertrauen auf
Allah kann man geduldig ertragen, was einem an Leid zugefiigt wird (vgl. Sure
14,12). Sogar von der Feindesliebe ist die Rede: ,Vielleicht lisst Allah zwischen
euch und denen von ihnen, die euch feind sind, Freundschaft entstehen. Allah
ist michtig, und Allah ist verzeihend, barmherzig.“ (Sure 60,7)

»=Diener des Erbarmers“ (Sure 25,63) sind diejenigen, ,die niemand tSten,
wo Allah doch zu toten verboten hat, aufler nach Gesetz und Recht“ (ebd.,
68). Denn in der Sicht des Koran besteht das Bose darin, Menschen zu unter-
driicken und ,ohne jede Rechtfertigung Gewalttaten zu veriiben® (Sure 42,42).
Als Gottes Wort empfingt Mohammed im Koran den folgenden Bezug auf die
Thora: ,Aus diesem Grunde haben Wir den Kindern Israels angeordnet, dass,
wer einen Menschen totet, ohne dass dieser einen Mord begangen oder Unheil
im Lande angerichtet hat, wie einer sein soll, der die ganze Menschheit ermor-
det hat. Und wer ein Leben erhilt, soll sein, als hitte er die ganze Menschheit
am Leben erhalten.“ (Sure 5,32ab) In solchen Sitzen klingt mit dem Hinweis
auf ,die ganze Menschheit“ an, dass diese Ethik ,ohne Ansehen der Person®
(vgl. Rém 2,11; Jak 2,9) universale Geltung beansprucht.

Auch tiber Christen, die wirklich nach ihrem Glauben leben, sagt der Ko-
ran: ,in die Herzen derer, die thm [Jesus] folgten, legten wir Giite und Barm-
herzigkeit® (Sure 57,27). Muhammads eigene Sendung lasst sich mit solchen
Worten zusammenfassen: ,Und wir entsandten dich fiirwahr als eine Barm-
herzigkeit fiir alle Welt.“ (Sure 21,107)

Aber gibt es nicht im Koran auch Stellen, die geradezu zur Gewalt aufzu-
rufen scheinen? Ist es moglicherweise unredlich, hier nur die Stellen zu zitie-
ren, die zum Frieden und zur Vers6hnung mahnen? In der Tat kennt der Ko-
ran ein Recht zum Gewaltgebrauch, aber nur um noch grofiere Gewalt zu
verhindern. Nur Angreifer diirfen bekampft werden (vgl. Sure 4,90). ,Erlaub-
nis (zur Verteidigung) ist denen gegeben, die bekimpft werden - weil ihnen
Unrecht angetan wurde - und Allah hat gewiss die Macht, ithnen beizustehen,
jenen, die schuldlos aus ithren Wohnungen vertrieben wurden, nur weil sie
sagten: ,Unser Herr ist Allah!’“ (Sure 22,39). ,,Und bekimpft auf Allahs Pfad,
wer euch bekimpft, doch iibertretet nicht.“ (Sure 2,190a). Das ,doch iibertre-
tet nicht® meint, dass man nicht, anstatt noch mehr Gewalt zu verhindern,
vielmehr zur Eskalation der Gewalt beitrigt. Dies ist die gleiche Lehre iiber
die Erlaubtheit der Selbstverteidigung mit dem Verbot jeden Ubermafes, die
sich auch bei Thomas v. Aquin findet: ,Und wenn somit jemand zur Verteidi-
gung des eigenen Lebens grofiere Gewalt anwendet, als notwendig ist, wird es
unerlaubt sein. Wenn er aber mafivoll die Gewalt zuriickweist, wird es eine er-



Fundamentaltheologie im Koran? 155

laubte Verteidigung sein.“ (Summa theologica, II-II g64 a7 ad c)7 Aber trotz der
Legitimitat der Verteidigung gilt auch im Koran, solange das Unrecht sich nur
auf einen selbst bezieht und nicht auch andere zu verteidigen sind: ,Wenn ihr
es aber geduldig erduldet, ist dies besser fiir euch Geduldigen.“ (Sure 16,126)
Vgl. Mt 5,39: ,Ich aber sage euch: Leistet dem, der euch etwas Bdses antut,
keinen Widerstand, sondern wenn dich einer auf die rechte Wange schligt, dann
halte thm auch die andere hin.“ Allerdings hitte der barmherzige Samariter von
Lk 10,30-35, wire er frither am Ort des Geschehens angelangt und hitte er
vielleicht sogar geniigend Begleiter gehabt, gewiss nicht zunichst einmal tatenlos
zugesehen, bis die Riuber damit fertig wiren, den unter sie Gefallenen
zusammenzuschlagen. Denn hier ging es um die Verteidigung eines anderen.

Vielleicht liefle sich von den Koran-Stellen iiber das Unrechtleiden auch im
Islam ein Verstindnis des Kreuzestodes Jesu gewinnen, der ja tatsiachlich nicht im
Widerspruch dazu steht, dass der Tod ihn nicht iiberwinden konnte (Sure 4,157).

Die Gewaltausbriiche in islamischen Lindern aufgrund der Karikaturen zu
Muhammad in der dinischen Zeitung Jyllands Posten vom 30. September 2005
konnen sich gewiss nicht auf den Koran berufen. Im Koran heifit es: Diejeni-
gen wenden sich Allah zu, ,welche mit Wiirde weitergehen, wenn sie unter-
wegs frivole Reden horen. (Sure 25,72) Auch im Christentum konnten sich
Kreuzziige, Inquisition oder Hexenverfolgungen nicht mit Recht auf die Bibel
berufen. Gewaltausbriiche sind vielmehr in allen Fillen und auf allen Seiten
stets nur das Gegenteil von Religion und Frommigkeit.

Ein Offenbarungsanspruch, der den genannten Kriterien der inhaltlichen
Uniiberbietbarkeit, der das Sehnen des menschlichen Herzens erfiillenden
Uberzeugungsmacht und Erméglichung und Forderung liebevollen Handelns
geniigt, unterscheidet sich dadurch angebbar von einer beliebigen Behauptung;
dennoch bleibt es dabei, dass die Wahrheit eines Offenbarungsanspruchs nur
im Glauben selbst und damit in der freien Zustimmung erkannt werden kann.
Kann man bestreiten, dass der Koran diesen Kriterien durchaus gerecht wird?

Was soll man dann von der Ablehnung der Glaubensbotschaft halten? Dar-
auf antwortet der Koran:

»,Und wenn sie dich der Liige bezichtigen, dann sprich: ,Meine Taten betreffen
mich, und euere Taten betreffen euch. Ihr seid meines Verhaltens los und ledig,
und ich bin los und ledig euren Verhaltens.” Einige von ihnen héren dir zwar zu.
Aber kannst du Taube hérend machen, wenn sie ihren Verstand nicht gebrau-
chen wollen? Und andere von ihnen schauen dir zu. Aber kannst du Blinde lei-
ten, wenn sie nicht sehen wollen? Siehe, Allah fiigt den Menschen kein Unrecht
zu, vielmehr fiigen die Menschen sich selber Unrecht zu.“ (Sure 10,41-42)

7 Vgl. zu dem zugrunde liegenden Prinzip der Verhiltnismifligkeit: KNAUER, Peter: Hand-
lungsnetze - Uber das Grundprinzip der Ethik. Frankfurt: Book on Demand 2002.



156 Peter Knauer

Diese Sure besagt mit anderen Worten: Die Botschaft ist solcher Art, dass man
sich fiir thre Ablehnung nicht auf stichhaltige Vernunftgriinde berufen kann.
Vielmehr beruht die Taubheit der Menschen darauf, dass sie ,ihren Verstand
nicht gebrauchen wollen®, und auch ihre Blindheit beruht gerade darauf, dass
sie gar nicht sehen ,wollen®. Nicht ihre Augen sind blind, sondern ihre Her-
zen (vgl. Sure 22,46). Der Gegensatz zum Glauben ist, nur den eigenen Begier-
den zu folgen (Sure 22,16) und seine Geliiste zum Gott zu nehmen (Sure
25,43). Solcher Unglaube ist seinerseits Pseudoglaube: In Anspielung auf die
alttestamentliche Geschichte vom Goldenen Kalb (vgl. Ex 32) heifit es im Ko-
ran: ,Und in ithrem Unglauben fiillte ihre Liebe zum Kalb ihr ganzes Herz.
Sprich: ,Schlimmes befahl euch euer Glauben, sofern ihr tiberhaupt Gliubige
seid.” (Sure 2,93)

Auch im Neuen Testament wird Unglaube als willkiirlich bezeichnet. Von
den Gegnern der Botschaft Jesu heifit es: ,Sie haben mich grundlos gehasst.”
(Joh 15,25) Es gibt ein Sehen, ohne zu sehen, und ein Horen, ohne zu héren
(vgl. Mk 4,12 im Anschluss an Jes 6,9). Der Koran wiederum sagt: Allahs Zei-
chen werden ,ohne jeden Beweis“ bestritten (Sure 40,35a). ,Und so versiegelt
Allah das Herz eines jeden Stolzen, Gewalttatigen.“ (Sure 40,35b) Auch im
Neuen Testament heifdt es: Wer Boses tut, kommt nicht zum Licht (vgl. Joh
3,20). ,Wenn du den Koran verliest, legen Wir zwischen dich und die, die
nicht an das Jenseits glauben, einen unsichtbaren Vorhang. Und auf ihre Her-
zen legen wir Decken, so dass sie thn nicht verstehen, und machen ihre Ohren
schwerhorig.“ (Sure 17,45-46) Die Rede von den Decken hat grofle Ahnlichkeit
mit 2 Kor 3,14-17; und es heifit ihnlich wie im Koran auch in der Bibel, dass
Gott das Gott das Herz des Pharao verstockt hat (Ex 4,21; vgl. Rom 9,17-18).

Muhammad ist mit Recht iiberzeugt, dass es gegen wirkliche Offenbarung
keinen Einwand geben kann, auf den sich grundsitzlich nicht antworten liefRe:
,Und sie werden dir mit keinem Einwand kommen, ohne dass Wir dir die
Wahrheit und die beste Deutung zukommen lassen.“ (Sure 25,33) Eine solche
Stelle erinnert an Mt 10,19f: ,Wenn man euch vor Gericht stellt, macht euch
keine Sorgen, wie oder was ihr reden sollt; denn es wird euch in jener Stunde
eingegeben, was ihr sagen sollt. Nicht ithr werdet dann reden, sondern der
Geist eures Vaters wird durch euch reden.”

Tatsichlich beruht ja auch in katholischer Sicht die Vernunftgemifiheit des
Glaubens nicht darauf, dass man ihn auf irgendwelche mehr oder minder plau-
sible Vernunftgriinde zuriickfithren kénnte (und dann im Grunde gar nicht
mehr wirklich glauben miisste), sondern darauf, dass sich alle Vernunfteinwinde
gegen den Glauben auf ihrem eigenen Feld durch Vernunftgriinde entkriften
lassen. Das ist etwas vollig anderes, als den Glauben auf blofle Vernunftgriinde
stiitzen zu wollen; dies ist bereits deshalb rein logisch nicht méglich, weil die
Gewissheit des Glaubens ungleich grofer ist als jede Vernunftgewissheit.



Fundamentaltheologie im Koran? 157

Auf der einen Seite kann nichts geglaubt werden, was sich auf blofle Vernunft
zuriickfiithren lisst; damit entgeht man jeder Form von Rationalismus. Auf der
anderen Seite kann jedoch auch nichts geglaubt werden, was einer ihre Auto-
nomie wahrenden Vernunft widerspricht; damit entgeht man jedem Fidies-
mus, wonach die Entscheidung zum Glauben keine Kriterien hitte.

Wenn eine angebliche Offenbarung wirklich von Gott stammen sollte,
braucht man keine Einwinde gegen sie zu fiirchten; sie werden sich alle auf
threm eigenen Feld, dem Feld der Vernunft selbst, widerlegen lassen. Man
muss also Einwinde und Riickfragen nicht abwimmeln, sondern kann in aller
Ruhe und Gelassenheit auf sie eingehen.

Wirklicher Unglaube kann sich nicht auf stichhaltige Vernunftgriinde be-
rufen, sondern hat die Struktur reiner Willkiir. Sowohl in der Sicht der katho-
lischen Fundamentaltheologie wie in der Sicht des Korans verstéfit man im
Unglauben gegen die eigene Vernunft und tut im Grunde nur ,sich selber Un-
recht” (Sure 10,42).

Allerdings ist auch zwischen wirklichem Unglauben und nur scheinbarem,
nur ,vorliufigem“ Unglauben zu unterscheiden, wie neutestamentlich die be-
reits erwahnte Stelle mit Natanaél zeigt (Joh 1,45-47): Vernunfteinwinde
miissen tatsichlich erst widerlegt werden, ehe man zu Recht glauben kann.
Sonst wiirde man ja mit schlechtem Gewissen glauben missen; und solch ein
unredlicher Glaube wire eher ein Gegensatz zum Glauben, eigentlich eine
Form mangelnden Glaubens.

Sure 10,41-42 sagt auch in aller Klarheit, dass es nicht die Aufgabe des
Propheten sein kann, andere etwa fiir ihren Unglauben zu bestrafen. Ahnlich
heifit es in Sure 3,20: ,Kehren sie sich jedoch ab, dann obliegt dir nur die Pre-
digt.“ Oder auch: ,Wenn sie sich aber abwenden: Wir haben dich nicht als ih-
ren Aufpasser entsandt; dir obliegt nur die Verkiindigung.“ (Sure 42,48a)

Es ist meine Hoffnung, dass die obige Wiedergabe und Erliuterung von
Grundaussagen des Koran von Muslimen als zutreffend anerkannt werden
kann und dass auch Christen aller Konfessionen der Wiedergabe der christli-
chen Parallelen und insbesondere den dargelegten fundamentaltheologischen
Kriterien zustimmen kdnnen.

FUR EINEN DIALOG MIT DEM ISLAM

Die 34. Generalkongregation der Gesellschaft Jesu (1995) schreibt iiber den in-
terreligiésen Dialog:

»In Anbetracht der Spaltungen, Missbriauche und Konflikte, zu denen die Religi-
onen, auch das Christentum, im Laufe der Geschichte gefithrt haben, versucht
der Dialog, der einigenden und befreienden Kraft, die jeder Religion innewohnt,
zum Durchbruch zu verhelfen und so die Bedeutung der Religionen fiir das Wohl



158 Peter Knauer

der Menschbheit, fiir die Gerechtigkeit und fiir den Frieden in der Welt hervor-
zuheben.“8

An diesem Satz ist bemerkenswert, dass andere Religionen nicht mehr, wie es
in der katholischen Kirche lange iiblich war, abgewertet werden. Gewiss
braucht man die Augen nicht davor zu verschlieflen, dass es Missbrauch von
Religion gibt; aber ihn hat es auch auf unserer eigenen Seite gegeben.

Bemerkenswert ist ferner die Aussage, dass ,jeder Religion“ eine einigende
und befreiende Kraft innewohne. Die ,einigende Kraft“ ist gegen alle Tren-
nung und Feindschaft gerichtet. ,Befreiend” ist diese Kraft in Bezug auf unter-
driickende Zustinde und vor allem gegeniiber der Macht der Angst des Men-
schen um sich selber.

Der Ausdruck ,jede Religion® ist kein Freibrief dafiir, beliebige Ideologien
oder ,Kulte“ als religios auszugeben. Im Unterschied zu Pseudoreligion, die
darin besteht, irgendetwas in der Welt zu vergottern, geht es in jeder wirkli-
chen Religion um die Verehrung von Uniiberbietbarem. Als uniiberbietbar
kommt nicht Beliebiges in Frage, sondern nur der eine Gott, ohne den nichts
anderes auch nur sein kann. Wirkliche Religion steht deshalb immer im Ge-
gensatz zu jeder Form von Weltvergotterung.

Es gilt nun, der jeder Religion innewohnenden einigenden und befreienden
Kraft immer mehr ,zum Durchbruch zu verhelfen“. Es miisste geradezu darum
gehen, den Religionen darin einen Dienst zu leisten, dass ihre Bedeutung fiir das
Wohl der gesamten Menschheit, fiir die Gerechtigkeit und den Frieden in der
Welt hervorgehoben, also bewusst gemacht, verdeutlicht und geférdert wird.

Das Mittel dazu soll der Dialog sein. Dialog besteht darin, dass die Ge-
sprichspartner einander ihre jeweils eigene Auffassung mitteilen und sich be-
mithen, die Auffassung des anderen so zu verstehen, dass dieser selbst bestitigen
kann, richtig verstanden worden zu sein. Dieses Letztere ist fiir jeden wirkli-
chen Dialog entscheidend. Denn ein Dialog kann weder darin bestehen, ein-
ander die eigene Auffassung zu verschweigen noch umgekehrt in zwei wech-
selseitigen Monologen aneinander vorbeizureden oder einander nur zu iiber-
reden zu versuchen. Der wirkliche Dialog wird nur stattfinden kénnen, wenn
man bereit ist, einander Zeit zu schenken.

8 Satzungen der Gesellschaft Jesu und Erginzende Normen. Herausgegeben von der Provinzials-
konferenz der Zentraleuropiischen Assistenz. Miinchen: 1997, 388 (Erginzende Normen,
n. 265). Bereits in der ,Erklirung iiber das Verhiltnis der Kirche zu den nichtchristlichen Reli-
gionen (Ad gentes)“ des II. Vatikanums hatte die katholische Kirche ihre Mitglieder gemahnt,
»dass sie mit Klugheit und Liebe, durch Gesprich und Zusammenarbeit mit den Bekennern ande-
rer Religionen sowie durch ithr Zeugnis des christlichen Glaubens und Lebens jene geistlichen
und sittlichen Giiter und auch die sozial-kulturellen Werte, die sich bei ihnen finden, aner-
kennen, wahren und férdern® (n. 2,3). In der Enzyklika ,Redemptoris Missio vom 7. November
1990, n. 55, hatte Johannes Paul II. sogar geschrieben, Gott selbst mache ,sich auf vielfiltige
Weise gegenwirtig, nicht nur dem einzelnen, sondern auch den Vélkern im Reichtum ihrer
Spiritualitit, die in den Religionen ihren vorziiglichen und wesentlichen Ausdruck findet.“



Fundamentaltheologie im Koran? 159

Dem christlichen Glauben ist es eigen, dass er nur in der Weise des Dialogs
mitgeteilt werden kann, also im freundlichen und wohlwollenden Eingehen auf
alle Riickfragen; niemals kann es zulissig sein, Fragen zu verbieten oder abzu-
wimmeln. ,Wo der Geist Christi ist, da ist Freiheit.“ (2 Kor 3,17) So wird man
mit wirklicher christlicher Glaubensverkiindigung nur dann zu tun haben, wenn
sie die Fretheit gibt, alle Fragen zu stellen und alle Einwinde vorzubringen.
Gesprichspartner miissen der christlichen Botschaft auch die eigenen, vielleicht
anderslautenden Auffassungen gegeniiberstellen konnen. Wo diese Freiheit nicht
zuerkannt wird, handelt es sich auch nicht um sachgemifle Bezeugung des
christlichen Glaubens. Irgendeine Glaubenslehre der Befragung entziehen zu
wollen, hiefle im Ubrigen, sie zur blofien eigenen Privatmeinung zu degradieren.

Vermutlich gilt auch fiir jede andere wirkliche Religion in ithrem eigenen
Interesse — und ganz sicher fir den Islam -, dass sie nur in der Weise des herr-
schaftsfreien Dialogs sachgemif} bezeugt werden kann. Vom Koran her gese-
hen ist der Islam pluralititsfreundlich: ,Wir [...] machten euch zu Vélkern
und Stimmen, damit ihr einander kennenlernt.“ (Sure 49,13)

Wenn die Muslime, wie das II. Vatikanum sagt und auch sie selbst erkliren,
mit uns denselben Gott anbeten, dann kann man nicht mehr den Islam als
falsch erweisen wollen. Denselben Gott anzubeten kann auch nicht etwas in
sich ,Ungentigendes“ sein. Es wird vielmehr darum gehen, von der Christus-
botschaft gerade die tiefste Wahrheit des Islam zu unterstreichen. Tatsichlich
wire der Absolutheitsanspruch des christlichen Glaubens? als Superiorititsan-
spruch vollig missverstanden; denn Christus ist ,nicht gekommen, um zu
herrschen, sondern zu dienen“ (Mt 20,28).

Ich vertrete damit nicht die Auffassung der so genannten pluralistischen
Religionsphilosophie, nach der es die verschiedensten Offenbarungen neben-
einander geben konnte und keine von ihnen mit Recht einen Absolutheitsan-
spruch erheben kann. Vielmehr gehe ich als Christ davon aus, dass die ganze
Welt in Christus geschaffen ist und man deshalb von seiner Botschaft her seine
verborgene Gegenwart iiberall finden kann. Dies ist eine Religionstheologie,
die vielleicht am treffendsten mit dem Namen ,Interiorismus“ bezeichnet
werden kann.10 Es gibt eine verborgene Prisenz Christi ,in“ den Religionen.
Interiorismus ist die Alternative zu Exklusivismus, Inklusivismus und Plura-

9 Vgl. KNAUER, Peter: Ein anderer Absolutheitsanspruch ohne exklusive oder inklusive
Intoleranz. In: D’SA, Francis X. / MESQUITA, Roque (Hgg.): Hermeneutics of Encounter - Essays
in Honour of Gerbard Oberbammer on the Occasion of his 65th Birthday (= Publications of the De
Nobili Research Library, Vol. XX). Vienna: Sammlung de Nobili 1994, 153-173 (auch:
www.jesuiten.org/peter.knauer/05.html).

10 Vgl. KNAUER, Peter: Christus ,in“ den Religionen: Interiorismus. In: FZPhTh 51 (2004)
237-252 (auch http://www.jesuiten.org/peter.knauer/34.html). Vgl. auch GADE, Gerhard:
Adorano con noi il Dio unico. Roma: Borla 2008.



160 Peter Knauer

lismus. Anstatt andere Religionen ,iiberbieten” zu wollen, ginge es darum, ih-
rer tatsichlich bereits bestehenden Uniiberbietbarkeit einen Dienst zu leisten.

Rechtverstanden kann deshalb die christliche Botschaft nicht an die Stelle
anderer Religionen treten wollen. Wenn die Muslime tatsichlich ,mit uns®
denselben Gott anbeten, kann man nicht von ihnen verlangen, sie sollten sich
von threr Religion ,abwenden®. Vielmehr kann es ,nur® darum gehen, dass sie
die Wahrheit ihrer eigenen Religion tiefer erfassen. Allerdings mag dieses
Snur® durchaus mehr umfassen, als es auf den ersten Blick scheint. Anstatt der
Wahrheit der Religionen noch etwas hinzuzuftugen, wird es eher um ein neues
Aufleuchten von etwas in thnen selbst Angelegtem gehen, wozu es aber
durchaus der Begegnung mit der christlichen Botschaft bedarf (vgl. Joh 3,21:
»Wer die Wahrheit tut, kommt zum Licht, damit offenbar wird, dass seine
Werke in Gott getan sind.“). Es soll also etwas offenbar werden, was verbor-
gen langst der Fall ist.

Im frithen Christentum mussten Juden, die an Jesus Christus glaubten,
deshalb nicht authdren, Juden zu sein. Petrus und Johannes gingen weiterhin
»um die neunte Stunde zum Gebet in den Tempel hinauf“ (vgl. Apg 3,1). Nach
seinem Selbstverstindnis kann es dem christlichen Glauben im Verhiltnis zu
anderen Religionen nicht gut zunichst um deren Forderung (,der einigenden
und befreienden Kraft, die jeder Religion innewohnt, zum Durchbruch zu
verhelfen®) und am Schluss um deren Ersetzung gehen.

Das wahre Verhiltnis des Christentums zu anderen Religionen lisst sich
(entgegen seiner Geschichte einer manchmal atemberaubenden Unaufmerk-
samkeit gegeniiber seinem eigenen Inhalt) besser als Dienst an deren Uniiber-
bietbarkeit beschreiben. Die Bekehrung zum Glauben an Jesus Christus
miisste von diesem Glauben her nicht bedeuten, dass man seine bisherige Reli-
gion verlassen muss. Wie hitte sonst Papst Johannes Paul II. sagen kdnnen:
»Wir diirfen in der Tat glauben, dass jedes echte Gebet vom Heiligen Geist
angeregt ist, der auf geheimnisvolle Weise im Herzen jedes Menschen anwe-
send ist.“11 Man wird sich nur von solchen eventuellen Missverstindnissen in
Bezug auf die eigene Religion abwenden miissen, die ihrer ,einigenden und be-

11 Weihnachtsansprache an die Kardinile und die rémische Kurie vom 22. 12. 1986, in: AAS
79 (1987) 1082-1090, n. 11. Vgl. auch die folgenden Aussagen in der Enzyklika ,Redemptoris
Missio*: dass der Heilige Geist mit seiner Gegenwart und in seinem Handeln nicht nur einzelne
Menschen beriihrt, ,sondern auch die Gesellschaft und die Geschichte, die Volker, die Kulturen,
die Religionen. Der Geist steht ebenso am Ursprung edler Ideale und guter Initiativen der Mensch-
heit auf deren Wege“ (RM, n. 28). ,Denn es ist immer der Geist, der wirkt, sei es, dass er die Kir-
che belebt und sie zur Verkiindigung Christi dringt, sei es dass er seine Gaben auf alle Menschen
und Vélker ausbreitet und sie entfaltet, indem er die Kirche durch den Dialog anleitet, diese
Gaben zu entdecken, zu férdern und anzunehmen. Jede Gegenwart des Geistes muss mit Achtung
und Dankbarkeit aufgenommen werden.“ (RM, n. 29) ,Er [Gott] macht sich auf vielfiltige Weise
gegenwirtig, nicht nur dem einzelnen, sondern auch den Vélkern im Reichtum ihrer Spiritualitir,
die in den Religionen ihren vorziiglichen und wesentlichen Ausdruck findet.“ (RM, n. 55)



Fundamentaltheologie im Koran? 161

freienden Kraft“ widersprechen. Solche Missverstindnisse hat es, wie schon
gesagt, geschichtlich auch im Christentum gegeben.

Von besonderer Wichtigkeit fiir den Dialog ist die Frage, wie die christli-
che Dreifaltigkeitslehre mit dem Monotheismus zusammengehen kann, ja
moglicherweise geradezu um seinetwillen erforderlich ist, wenn wirklich zu-
sammen mit thm Gottes Barmherzigkeit verkiindet werden soll.

Muhammad ist dem Christentum, wie es scheint, fast nur in der degene-
rierten Form einer Art Dreigotterlehre oder eines verkappten Arianismus
bzw. eines tatsichlich Gott und Welt vermischenden christologischen Mo-
nophysitismus begegnet. Er musste den Eindruck gewinnen, dass diese Chris-
ten unter der Dreifaltigkeitslehre verstehen, dass es nicht nur einen Gott, son-
dern drei Gotter gebe, bzw. dass die angebliche Gottessohnschaft Jesu darin
bestehe, dass ein Geschopf oder irgendeine Art von Zwischenwesen Gott
»beigesellt“ werde. Sure 112 iiber die Aufrichtigkeit des Glaubens, ,die trotz
ithrer Kiirze nach Muhammad einem Drittel des ganzen Korans entspricht“12,
lautet demgegeniiber: ,Im Namen Allahs, des Erbarmers, des Barmherzigen!
Sprich: ,Er ist der Eine Gott, Allah, der Absolute. Er zeugt nicht und ist nicht
gezeugt. Und es gibt keinen, der ithm gleicht.” Dies klingt, als sei es direkt ge-
gen das Glaubensbekenntnis von Nizda und Konstantinopel gerichtet, wonach
der Sohn ,gezeugt, nicht geschaffen® ist.

Leider machen auch heute noch Muslime immer wieder die Erfahrung, dass
Christen, wenn sie nach ithrem Verstindnis der Dreifaltigkeitslehre befragt
werden, nur ins Stottern geraten. Handelt es sich nicht - so reden manche
Christen sich gerne heraus - um ein ,Glaubensgeheimnis“, das ohnehin nie-
mand versteht? Und fiir wie viele Christen ist die Lehre von Gott als Vater,
Sohn und Heiligem Geist iiberhaupt wichtig?

Aber wenn sich die christliche Botschaft auf Gottes Wort beruft und dieses
die Herzen iiberzeugen will, dann kann es sich nicht um ein unverstindliches
Wort handeln. Ein Glaubensgeheimnis hat nichts mit Unverstindlichkeit zu
tun, sondern meint einen Sachverhalt, den man nicht an der Welt ablesen kann,
der einem deshalb nur durch das Wort offenbar werden kann und dessen
Wahrheit nur im Glauben selbst erkannt wird. Aber das ist alles andere als ein
unverstindliches Ritsel. Und wenn man nur durch die Taufe ,im Namen des
Vaters und des Sohnes und des Heiligen Geistes“ Christ wird, muss es sich sogar
um das Entscheidende und den Verstehenszugang zum ganzen Glauben handeln.

Man kann dem Koran in seiner Ablehnung jeglicher Dreigotterlehre und
jeglicher Beigesellung eines Geschopfes zu Gott nur vollkommen Recht geben.
Eine andere Frage ist es, ob die wirkliche christliche Lehre unter sein Verdikt
fallt. Mir haben bereits mehrere Male gebildete Muslime bestitigt, dass sich

12 Einfithrung von Murad Wilfried Hofmann in seine Koranausgabe (vgl. Fufinote 1), 12.



162 Peter Knauer

gegen die unten folgende Erliuterung der Dreifaltigkeitslehre vom Koran her
kein Einwand erheben lisst.

Es geht in der Dreifaltigkeitslehre um die Frage, wie die Anerkennung der
Absolutheit Gottes mit der Aussage von seiner Barmherzigkeit und der Be-
hauptung, dass Menschen von Gott angeredet werden, ja dass er ihnen liebe-
voll zugewandt ist, zusammengebracht werden kann. Allah ist doch ,auf
nichts in der Welt angewiesen“ (Sure 3,97). Moglicherweise ist das Christen-
tum die einzige Religion, die auf diese Frage antwortet und so der Wahrheit
jeder wirklichen Religion einen Dienst leisten kann.

Es handelt sich tatsichlich um ein auch innerhalb des Islams bestehendes
Problem. Bereits um 745 hat der islamische Theologe Dja‘d Ibn Dirham die
Frage gestellt, wie man denn mit dem Koran sagen kdnne, der ewige, absolute
und transzendente Gott habe mit Mose ,Zwiesprache“ gehalten (Sure 2,51)
oder er habe sich ,Abraham zum Freund“ genommen (Sure 4,25). Wie ist die
Anerkennung der Absolutheit Gottes damit vereinbar, von ithm eine Bezie-
hung auf einen Menschen auszusagen?13 Diese Frage ist von grundlegender Be-
deutung. Auch der Gedanke einer Vermittlung etwa durch Engel, die ja auch
nur Geschopfe wirenl4, konnte hier nicht weiterfithren; denn auch bei Engeln
wire zu fragen, wie man aussagen kann, dass Gott ithnen zugewandt ist. Da-
mals wusste niemand auf diese Frage zu antworten, stattdessen wurde der Fra-
gesteller, ohne dass man sich dafiir hitte auf den Koran berufen kénnen, auf
den Scheiterhaufen geschickt. Die Frage bleibt bestehen. Und es gibt eine
Antwort:

Aus dem Nichts Geschaffensein bedeutet, dass die Welt in allem, worin sie
sich vom Nichts unterscheidet, also in ihrer ganzen Wirklichkeit, in einer ein-
seitigen Abhingigkeit von Gott vollkommen aufgeht. Es wiirde unseren ,,Aus
dem Nichts Geschaffensein® und so auch der Anerkennung der Absolutheit
Gottes widersprechen, eine Zuwendung Gottes zur Welt zu behaupten, die an
der Welt selber ihr Maf} hiitte, fiir welche also die Welt der sie als Beziehung
konstituierende Terminus wire. Die Abhingigkeit der Welt von Gott kann
nur als vollkommen einseitig gedacht werden, namlich als mit dem Sein der
Welt selbst vollig identisch.

Eine Liebe Gottes zur Welt kann deshalb nach der Auffassung des christlichen
Glaubens nur so ausgesagt werden, dass diese Liebe bereits im voraus zur Welt
von Ewigkeit her als eine Liebe von Gott zu Gott besteht, ja dass diese Liebe
selber Gott ist. Sonst wiirde Gottes Liebe durch etwas Geschaffenes bestimmt.

13 Vel. NAGEL, Tilman: Geschichte der islamischen Theologie. Miinchen: Beck 1994, 102; VAJDA,
Georges: Ibn Dirbam, in: The Encyclopaedia of Islam. New Edition, Vol. III Leiden/London: Brill
1986, 474.

14 Wenn nach Gal 3,17 das ,Gesetz“ von Engeln angeordnet ist, heifdt dies, es werde aus der
Schépfung selber erkannt, die als solche noch nicht Gemeinschaft mit Gott besagt.



Fundamentaltheologie im Koran? 163

Wenn wir von uns Menschen Personsein aussagen, meinen wir unsere Fi-
higkeit zur Selbstprisenz (dass wir um uns selber wissen und iiber uns selber
verfiigen konnen). Wenn nun auch von Gott hinweisend Personsein ausgesagt
wird, ist damit gemeint, dass erst recht die Wirklichkeit Gottes sich selber
prisent ist. Von der Botschaft Jesu her sprechen wir Christen in dem Sinn von
drei Personen in Gott, dass die eine und einzige Wirklichkeit Gottes sich sel-
ber auf drei verschiedene Weisen prisent ist. Der Vater ist eine erste Selbstpri-
senz der einen Wirklichkeit Gottes, der keine andere Person vorausgeht; er ist
gleichsam das Ich Gottes. Der Sohn ist eine zweite Selbstprisenz derselben
Wirklichkeit Gottes, die die erste voraussetzt (nicht im zeitlichen Sinn, son-
dern von Ewigkeit her). Er ist das Du Gottes. Der Heilige Geist ist eine dritte
Selbstprasenz wiederum ein und derselben Wirklichkeit Gottes, welche die
erste und die zweite voraussetzt. Er ist das Wir Gottes. Er ist die Liebe zwi-
schen Vater und Sohn, die selber Gott ist. Alle drei Selbstprisenzen der einen
und einzigen Wirklichkeit Gottes sind gleichewig. Dann gilt: der Vater ist
Gott; der Sohn ist derselbe Gott und auch der Heilige Geist ist ein und der-
selbe Gott. Vater, Sohn und Heiliger Geist sind jeweils Selbstprasenz ein und
derselben, thnen gemeinsamen Wirklichkeit des Gottseins. Obwohl Vater und
Sohn und Heiliger Geist voneinander verschiedene Selbstprisenzen der einen
Wirklichkeit Gottes sind, sind sie als Selbstprisenzen ein und derselben Wirk-
lichkeit nicht drei Gotter.
Das Konzil von Florenz (1439-1445) hat dies so formuliert: ,Der Vater
Heiliger Geist hat, was er auch ist oder hat, nicht von
einem anderen, sondern aus sich; und
er ist Ursprung ohne Ursprung. Der
Sohn hat, was er auch ist oder hat,
vom Vater, und er ist Ursprung von
einem Ursprung her. Der Heilige
Geist hat, was er auch ist oder hat,
zugleich vom Vater und vom Sohn.“
(DH 1301a) In der nebenstehenden
Veranschaulichung bedeutet jeder der
drei Kreise eine Selbstprisenz der
einen und selben Wirklichkeit; es wird
deutlich, wie der zweite Kreis den
ersten voraussetzt und der dritte die
beiden anderen, um jeweils zu ihrem
Ausgangspunkt zurtickzukehren. Ist
daran irgendetwas ,zu kompliziert“? Erst mit dieser Erliuterung lisst sich eine
Zuwendung Gottes zu Welt, seine Barmherzigkeit uns gegeniiber verstehbar
aussagen.

Vater Sohn



164 Peter Knauer

Wenn das christliche Glaubensbekenntnis vom Sohn sagt, er sei ,gezeugt,
nicht geschaffen®, dann ist nicht ein Zeugungsakt in dem vom Koran abge-
lehnten Sinn einer nachtriglichen Entstehung des Sohnes gemeint und schon
gar nicht ein anthropomorph gedachter Zeugungsakt, sondern es soll gerade
umgekehrt ausgeschlossen werden, dass es sich um die Beigesellung eines Ge-
schopfes handelt. Es soll nur gesagt werden, dass die zweite Selbstprisenz Got-
tes die erste voraussetzt und somit von Ewigkeit her von dieser als ihrem Ur-
sprung herkommt, wihrend die erste Selbstprisenz ursprunglos ist.

Die Welt ist in die von Ewigkeit her bestehende Liebe zwischen Vater und
Sohn, die der Heilige Geist und selber Gott ist, hineingeschaffen. Aber weil
diese Liebe Gottes zur Welt ihr Mafl nicht an der Welt hat, kann sie auch
nicht an der Welt abgelesen werden. Sie kann nur so offenbar werden, dass sie
zur Welt hinzugesagt wird. Unter Wort ist hier menschliches Wort zu verste-
hen, gesprochen von einem Menschen zum anderen.

Aber wie kann man Gott ein menschliches Wort zuschreiben? Zur Beant-
wortung dieser Frage beruft sich die christliche Botschaft auf die Menschwer-
dung des Sohnes; er habe in Jesus menschliche Natur angenommen: Ein
Mensch ist in seiner menschlichen Selbstprisenz einbezogen in die Selbstpri-
senz des Sohnes, die als seine tragende Selbstprisenz das Personsein dieses
Menschen ausmacht. An Jesus als den Sohn Gottes glauben bedeutet dann
nichts anderes, als aufgrund seines Wortes auf eine Liebe Gottes zu vertrauen,
die an nichts Geschaffenem ihr Maf} hat, sondern die ewige Liebe des Vaters
zum Sohn ist. Sie wird uns als auch uns geltend zugesagt. Gott hat gar keine
andere Liebe als diese, die ewig und unbedingt ist.

Nach dem christologischen Dogma des Konzils von Chalkedon (451) (DH
301-303) bleiben Gottsein und Menschsein in Jesus ,ohne Vermischung und
ohne Trennung® jeweils das, was sie sind: sie sind nicht voneinander getrennt,
wohl aber voneinander unterschieden (das eine ist nicht das andere und kein
Teil des anderen); sie sind auch nicht miteinander vermischt (als gibe es eine
gemeinsame Schnittmenge), sondern sie sind durch die Beziehung der gottli-
chen Selbstprisenz, die der Sohn ist, miteinander verbunden.

Die Antwort auf die Frage, warum Gott Mensch geworden ist, lautet: da-
mit es Wort Gottes im strengen Sinn geben kann15, damit also von Jesus her in
menschlichem Wort genau das weitergesagt werden kann, was Gott uns Men-

15 Auch auf der Verlesung der Schrift Israels und ihrem Anspruch, ,Wort Gottes“ zu sein,
liegt nach 2 Kor 3,14 ,eine Hiille“, die erst in Christus weggenommen wird. Es geht im
Christusglauben streng genommen nicht um eine Hinzufiigung zum Glauben Israels, denn die
Schriften sprechen bereits von ihm (vgl. Joh 5,29), sondern um die Aufhebung eines Hindernisses
fiir das Verstehen. So meint der christliche Ausdruck ,Altes Testament® ein neuxes, ,erfiilltes®,
nimlich definitiv sinnvolles Verstindnis dieser Schrift. Die Notwendigkeit dieser neuen
Sichtweise wird aufler Acht gelassen, wenn viele Christen heute anstatt vom ,Alten® nur vom
»Ersten® Testament sprechen wollen.



Fundamentaltheologie im Koran? 165

schen zu verstehen geben will: dass wir in einer von Ewigkeit her bestehenden
Liebe Gottes zu Gott geborgen sind. Weil diese Liebe Gottes an nichts Ge-
schaffenem ihr Maf} hat, sondern allein an Gott selbst, ist sie in alle Ewigkeit
verlidsslich. Dieser Glaube bedeutet, dass man nicht mehr aus der Angst um
sich selber leben muss, die aus der eigenen Verwundbarkeit und Verginglich-
keit resultiert und die sonst die Ursache aller Unmenschlichkeit ist. Die so
Glaubenden leben bereits in dieser Welt aus der ewigen Gemeinschaft mit
Gott (vgl. Eph 2,6), gegen die selbst der Tod keine Macht hat.

Wie sollte es moglich sein, anders auf die Frage zu antworten, die der oben
genannte Dja’d Ibn Dirham gestellt hat? Wie kann eine Zuwendung Gottes zu
einem Geschopf anders in einer Weise ausgesagt werden, dass dadurch nicht
die Anerkennung der Absolutheit Gottes in Frage gestellt wird?

Muhammad hat es mit Recht abgelehnt, ein unsinniges Verstindnis von
Gottessohnschaft im Sinn einer Beigesellung eines Geschopfes zu Gott anzu-
nehmen. Sollte es jedoch méglich sein, Gottessohnschaft tatsichlich anders zu
verstehen, dann gilt nach dem Koran fiir Muhammad, und das so Geltende ist
thm sogar zur Verkiindigung aufgegeben: ,Sprich: ,Wenn der Erbarmer einen
Sohn hitte, wire ich der erste, ithn zu verehren.’” (Sure 43,81) Ein solcher Satz
wire nicht sinnvoll, wenn die Rede von einer ,Gottessohnschaft* nur in sich
widerspriichlich und damit nur unsinnig sein kénnte.

Abstract

According to the teaching of Vatican Il (LG, n. 16) and of the Koran itself (sura
29,46) Christians and Muslims adore the same God. Thus, for both religions, the
same questions of fundamental theology may arise: How can God be known, and
what are the criteria for a revelation of God? There will also be common answers:
God is known from creation as “without whom nothing exists”. The criterion for
revelation consists in the fact that the latter can be understood as the all embracing
light over everything and cannot be surpassed. In dialogue, one main theme should
be: to what extent would a correctly interpreted doctrine of divine Trinity be
necessary for monotheism. The community of the believers in Christ may prove

itself as the “sacrament”, pointing beyond itself, of the unity of all human beings
(LG, n 1).



	Fundamentaltheologie im Koran?

