
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 55 (2008)

Heft: 1

Artikel: Kultivierung des Gewissens : eine Pflicht gegenüber sich selbst :
kantische Reflexionen

Autor: Witschen, Dieter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761196

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761196
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DIETER WITSCHEN

Kultivierung des Gewissens -
eine Pflicht gegenüber sich selbst

Kantische Reflexionen

Zu den philosophischen Ethikern, die in der Kontroverse, ob es überhaupt
moralische Pflichten des Menschen gegenüber sich selbst gibt, genauerhin
geben kann1, sich für ihre Existenz aussprechen, gehört Immanuel Kant. Er
plädiert nicht nur dafür, dass jeder Mensch selbstreferenzielle Pflichten hat,
sondern er misst ihnen des Näheren ein besonderes Gewicht zu. Für ihn haben sie

gar „den obersten Rang und sind die wichtigsten unter allen" (VE 147)2. Er
diagnostiziert, in der Moralphilosophie werde „kein einziges Stück mangelhafter

abgehandelt als dieses Stück von den Pflichten gegen sich selbst" (VE 146).

Entgegen seiner eigentlichen Bedeutung werde es „als eine Kleinigkeit"
angesehen und „als ein Supplement der Moral" behandelt (VE 146). Dass für Kant
selbstreferenzielle Pflichten in der Tat keine Quantité négligeable sind, lässt

sich allein schon durch eine äußere Beobachtung belegen. Denn in den beiden

Abhandlungen, in denen er auf diese Art von Pflichten eigens eingeht,
nehmen sie einen breiten Raum ein, und zwar in seiner „Vorlesung über Ethik"
(VE 145-242) und in seiner angewandten Ethik, der Tugendlehre der
„Metaphysik der Sitten" (MS VI 417-447)3.

1 Vgl. neuerdings mit Blick auf Kants Position die Kontroverse zwischen LOHMAR, Achim:
Gibt es Pflichten gegen sich selbst? In: Allgemeine Zeitschrift für Philosophie 30 (2005) 47-65,
und TlEDEMANN, Paul: Gibt es Pflichten gegen sich selbstf - Ja! Eine Replik aufAchim Lohmar. In:
Allgemeine Zeitschrift für Philosophie 32 (2007) 179-192. Zuvor wurde eine Diskussion initiiert
durch einen Artikel von SINGER, Marcus G.: On Duties to Oneself. In: Ethics 69 (1958-59) 202-
205. Die bibliographischen Angaben der damaligen Diskussionsbeiträge (wie ebenfalls der neueren
Beiträge) finden sich in: TIMMERMANN, Jens: Kantian Duties to the Self Explained and Defended. In:
Philosophy 81 (2006) 505-530, hier 529f.

2 VE Eine Vorlesung Kants über Ethik; sie wird zitiert nach der von P. Menzer
herausgegebenen Ausgabe. Berlin 1924.

3 MS Die Metaphysik der Sitten; sie wird zitiert nach der Ausgabe der Preußischen
Akademie der Wissenschaften, Berlin 1968. Der Band wird in römischer, die Seite in arabischer Zahl
angegeben. Andere Schriften Kants werden gleichfalls nach dieser Ausgabe und in der genannten
Weise zitiert: GMS Grundlegung zur Metaphysik der Sitten. KpV Kritik der Praktischen
Vernunft; RGV Die Religion innerhalb der Grenzen der bloßen Vernunft; SF Der Streit der
Facultäten.



130 Dieter Witschen

Was Kant unter einer Pflicht gegenüber sich selbst versteht, wie er sie

begründet4, und warum für ihn diese Art von Verantwortlichkeit ein eminentes

Gewicht hat, das sei im Folgenden anhand einer Pflicht exemplifiziert, die

seiner Zuordnung zufolge im inneren Konnex mit dem „ersten Gebot aller
Pflichten gegen sich selbst" (MS VI 441), der moralischen Selbsterkenntnis,
steht. Er beschreibt sie an einer Stelle als die Pflicht, „sein Gewissen zu culti-
viren, die Aufmerksamkeit auf die Stimme des inneren Richters zu schärfen"

(MS VI 401). Die Beschäftigung mit ihr lässt meiner Ansicht nach unter anderem

eine tragende Dimension seiner Ethik exemplarisch in den Blick geraten,
die in den vorherrschenden Interpretationen kaum Beachtung findet. Sie lässt

sich mit einem althergebrachten Terminus als „aszetische" kennzeichnen5. Mit
anderen Worten betrachtet Kant der Sache nach als eine seiner Aufgaben in
der Ethik die Gewissensbildung6.

1. Bestimmung einer Pflicht gegenüber sich selbst

a) Struktur einer selbstreferenziellen Pflicht

Die Rede von einer .Pflicht gegenüber sich selbst' ist keineswegs eindeutig.
Um klären zu können, was es mit ihr auf sich hat oder haben kann, ist es

erforderlich, in einem ersten Schritt sich die Struktur einer derartigen Pflicht zu
vergegenwärtigen. Allgemein weist sie die formale Struktur auf: „x ist gegenüber

y zu h verpflichtet". Es liegt nahe, das Spezifische einer selbstreferenziellen

Pflicht in der Relation zwischen dem Akteur und dem Adressaten (x

gegenüber y) begründet zu sehen. Im Unterschied zu einer Pflicht gegenüber
anderen, bei der Akteur und Adressat unterschiedliche Personen sind, sind bei

einer selbstreferenziellen Pflicht - in Kants Terminologie (MS VI 417) - der
Verbindende (auctor obligationis) und der Verbundene (subiectum obligatio-
nis) ein und dieselbe Person. Zum Beispiel: Ich habe gegenüber mir selbst die

Pflicht, mein Leben zu erhalten. Anhand dieses Beispiels kann demonstriert
werden, dass ebenfalls unter der Rücksicht des Handlungsgegenstandes (h) die
divisio zwischen selbst- und fremdbezogenen Pflichten vorgenommen werden

kann, zwar nicht unter der Rücksicht des Handlungsgegenstandes als solchen:

„Leben erhalten", aber unter der Rücksicht des von der Handlung Betroffenen:

„mein Leben erhalten oder das anderer".

4 Vgl. dazu DURAN CASAS, Vicente: Die Pflichten gegen sich selbst in Kants „Metaphysik der
Sitten". Frankfurt a.M. u.a.: Peter Lang 1996; DENIS, Lara: Duties to Oneself in Kant's Moral
Theory. New York/London: Garland Publishing 2001; TlMMERMANN, fens (s. Anm.l).

5 Vgl. dazu des Näheren: WITSCHEN, Dieter: Die aszetische Dimension in Kants Ethik. Ein
Hinweis. In: ThPh 81 (2006) 367-384. Der vorliegende Beitrag steht in einem sachlogischen
Zusammenhang mit diesem Artikel.

6 Vgl. SALA, Giovanni B.: Kants „Kritik der praktischen Vernunft". Ein Kommentar. Darmstadt:

Wissenschaftliche Buchgesellschaft 2004, 186.



Kultivierung des Gewissens - eine Pflicht gegenüber sich selbst 131

Eine Irritation bezüglich selbstreferenzieller Pflichten kann sich aus der

Nicht-Beachtung der zweifachen Bedeutung des Wortes .Selbstverpflichtung'
ergeben. Dieses wird in einer metaethischen und einer normativ-ethischen
Hinsicht gebraucht. Im ersten Fall steht es für die transzendentale Einsicht,
die für jedes moralische Handeln von Individuen Gültigkeit hat, unabhängig
davon, wer der Adressat der Handlung ist. Gemeint ist Kants Grundidee der

Autonomie, wonach der Mensch mittels seiner praktischen Vernunft sein
freies Wollen bestimmen kann, wonach er mit anderen Worten die kognitive
Fähigkeit zur Selbstgesetzgebung und die volitive Fähigkeit zur Selbstbestimmung

und somit insgesamt zur Selbstverpflichtung besitzt. Im zweiten Fall
steht es für die normativ-ethische Bestimmung der Akteur-Adressat-Relation,
mittels derer eine Klassifizierung der unterschiedlichen moralischen
Verantwortlichkeiten vorgenommen wird. .Selbstverpflichtung' meint hier, dass das

Individuum nicht nur wie bei allen individualethischen Pflichten der Akteur,
sondern insbesondere auch der Adressat ist („ich habe mir selbst gegenüber die

Pflicht"). Im ersten Fall ist die Opposition „Autonomie oder Heteronomie"
relevant, im zweiten Fall die Opposition „Pflicht gegenüber sich selbst oder
Pflicht gegenüber anderen".

b) Gehalt und Grund

Mit dem Aufweis der formalen Struktur ist, was leicht übersehen wird, noch
nicht hinreichend geklärt, ob die Handlungsweise, die prima facie wie eine

Pflicht gegenüber sich selbst sich darstellt, in der Tat eine solche ist oder nicht
vielleicht doch eine Pflicht gegenüber anderen. Wird nämlich die Frage nach
dem Warum und damit nach dem objektiven Geltungsgrund gestellt, so kann
sie unterschiedliche Antworten finden. Beispielsweise kann die Pflicht zur
Selbsterhaltung damit begründet werden, dass das Individuum als moralisches
Wesen sich die Selbsterhaltung selbst schuldig sei, oder damit, dass im Falle
einer Zuwiderhandlung der Akteur massiv gegen einen Auftrag Gottes
verstieße, oder damit, dass jemand ansonsten sich seiner moralischen Verantwortung

gegenüber anderen (beispielsweise als Elternteil gegenüber minderjährigen

Kinder) entzöge. Es zeigt sich also, dass mit der Pflichtrelation, wer wem
gegenüber wozu verpflichtet ist, nicht zugleich der Grund für die Pflicht
bestimmt ist. Was der Struktur bzw. dem Gehalt nach eine Pflicht gegenüber
sich selbst ist, das kann der Begründung nach eine Pflicht gegenüber anderen
sein.

Es versteht sich, dass den Ausgangspunkt für eine normativ-ethische Reflexion

die Bestimmung dessen, wozu dem Gehalt nach das Individuum sich
selbst gegenüber verpflichtet ist, zu bilden hat, bevor die Begründung erfolgen
kann. Des Unterschiedes zwischen der Bestimmung der Pflichtstruktur und



132 Dieter Witschen

der Begründung der Pflicht ist Kant sich bewusst. Er erläutert ihn u.a. am
Beispiel des Suizidverbotes. Er macht darauf aufmerksam, dass dieses

„auch als Übertretung seiner Pflicht gegen andere Menschen (Eheleute, Eltern
gegen Kinder, des Unterthans gegen seine Obrigkeit, oder seine Mitbürger, endlich

auch gegen Gott, dessen uns anvertrauten Posten in der Welt der Mensch
verläßt, ohne davon abgerufen zu sein) betrachtet werden" kann (MS VI 422).

Soll hingegen dieses Verbot als selbstreferenzielle Pflicht begründet werden,
dann ist es notwendig, dass jemand „alle jene Rücksichten bei Seite setzte"

(ebd.) und der Grund sich aus dem Selbstverhältnis ergebe. Anhand des Exem-

pels des Geizes illustriert Kant, dass die Zuordnung, ob dieser eine Verletzung
einer Pflicht gegenüber anderen oder einer Pflicht gegenüber sich selbst ist,

vom Grund für dieses Fehlverhalten abhängt. Denn der „habsüchtige Geiz",
der „der Erweiterung seines Erwerbs der Mittel zum Wohlleben über die
Schranken des wahren Bedürfnisses" dient, kann eine Verletzung der Pflicht
zur Wohltätigkeit und damit einer Pflicht gegenüber anderen beinhalten.

Demgegenüber liegt beim „kargen Geiz" eine Verletzung einer Pflicht gegenüber

sich selbst vor, da eine „Verengung seines eigenen Genusses der Mittel
zum Wohlleben unter das Maß des wahren eigenen Bedürfnisses" gegeben ist

(MS VI 432). Im ersten Fall steht der Geiz im Widerspruch zu einer Großzügigkeit,

die anderen zugute käme, im zweiten Fall zu einer legitimen Selbstsorge,

da jemand sich selbst ohne Not Verzichtsleistungen auferlegt, was
seinem eigenen Wohl entgegensteht.

Wenn eine Pflicht gegenüber sich selbst als eine Pflicht sui generis begriffen

wird, setzt dies nicht nur voraus, dass von der Relation der Pflicht her
Akteur und Adressat ein und dieselbe Person ist, und dass die Handlung auf die

eigenen Belange ausgerichtet ist, sondern beinhaltet ebenfalls, dass ihre
Begründung im Selbstverhältnis zu finden ist, was bedeutet: zur Begründung
einer selbstreferenziellen Pflicht werden nicht Gesichtspunkte herangezogen,
mit denen auf andere bzw. auf die Auswirkungen für andere Bezug genommen
wird. Mit anderen Worten müssen bei der genuinen Rede von einer selbstreferenziellen

Pflicht zusammenkommen: die Bestimmung der Pflicht, bei der

auctor und subiectum obligationis sowie Betroffener der Handlung ein und
dieselbe Person ist, plus Begründung dieser Pflicht, die aus der Perspektive des

Selbst erfolgt.
Bisher sind drei Grundbedingungen für die Rede von einer selbstreferenziellen

Pflicht eruiert worden: Was die Bestimmung der Pflicht betrifft,
erstens die Bedingung der Identität von Akteur und Adressaten und zweitens die

Bedingung, dass primär diese Person von der Handlung selbst betroffen ist.
Was die Begründung der Pflicht betrifft, drittens die Bedingung, dass der
Grund oder die Gründe mit dem Selbst zu tun haben, z.B. mit der Selbstachtung

oder der Selbstsorge. Müssen nun alle drei Bedingungen in jedem Fall er-



Kultivierung des Gewissens - eine Pflicht gegenüber sich selbst 133

füllt sein, damit eine selbstreferenzielle Pflicht vorliegt? Dieser Ansicht ist
Kant offensichtlich nicht, was eine Komplikation zur Folge zu haben scheint.

Denn für ihn ist beispielsweise die Vermeidung der äußeren Lüge, die er von
der inneren Lüge unterscheidet (MS VI 429), eine Pflicht gegenüber sich selbst.

Während jemand bei einer inneren Lüge sich selbst gegenüber nicht ehrlich
ist, sagt er bei einer äußeren Lüge anderen vorsätzlich die Unwahrheit. Wenn

nun Kant zufolge die äußere Lüge im Kern eine Verletzung einer Pflicht
gegenüber sich selbst ist, weil durch diese Handlungsweise der Akteur seine

eigene Würde missachtet - „die Lüge ist Wegwerfung und gleichsam Vernichtung

seiner Menschenwürde" (MS VI 429) -, dann scheint doch die Bedingung
für eine selbstreferenzielle Pflicht nicht zuzutreffen, dass der Akteur von der

Handlung selbst betroffen ist. Wie es möglich ist, eine dem Gehalt nach
selbstreferenzielle Pflicht altruistisch zu begründen (z.B. das Suizidverbot aus

Verantwortung für andere), so ist es umgekehrt möglich, eine dem Gehalt
nach auf andere ausgerichtete Pflicht selbstreferenziell zu begründen (z.B. das

Verbot, anderen vorsätzlich die Unwahrheit zu sagen, aus Achtung vor der

eigenen Würde). Aus dieser Klarstellung ergibt sich für die Kant-Interpretation
die Konsequenz, dass für die Charakterisierung einer Pflicht als selbstreferenziell

ihre Begründung, also der objektive Geltungsgrund maßgeblich ist,
zumindest nicht primär die Bestimmung des Gehalts. Wenn auch in der Regel
für eine selbstreferenzielle Pflicht die drei genannten Bedingungen zutreffen
werden, so ist dies doch nicht ausnahmslos der Fall.

c) Der Ur-Grund

Ist der objektive Geltungsgrund für die Bestimmung einer Pflicht gegenüber
sich selbst maßgeblich, dann ergibt sich als nächste Frage, welches denn der
Sache nach dieser Grund sei. Kants Antwort darauf ist klar: Der Ur-Grund der

selbstreferenziellen Pflichten ist in der Wahrung der eigenen Würde zu sehen.

Dieser kann nicht in der Sorge um das eigene Wohl, um die „zeitliche
Glückseligkeit" (VE 146) gesehen werden; geschieht dies, dann wird nach Kant nur
der Standpunkt des aufgeklärten Selbstinteresses, also der Klugheit, nicht der
der Moral eingenommen.

„Die Pflichten gegen sich selbst beruhen nicht auf der Beziehung der Handlung
zu den Zwecken der Glückseligkeit. Denn sonst [...] würden sie eine Klugheitsregel

sein, solche Regeln sind aber nicht moralisch [...] Die Pflichten [...] gegen
sich selbst sind unabhängig von allen Vorteilen und gehen nur auf die Würde der
Menschheit" (VE 150).

Mit anderen Worten:

„Das Principium der Pflichten gegen sich selbst besteht nicht in der Selbstgunst,
sondern in der Selbstschätzung, d.h. unsere Handlungen müssen mit der Würde
der Menschheit übereinstimmen." (VE 155)



134 Dieter Witschen

In eine der Formeln des Kategorischen Imperativs hat Kant das Grundprinzip
der selbstreferenziellen Pflichten, die eigene Würde zu wahren, mit
aufgenommen, in die Formel des Zweckes an sich:

„Handle so, daß du die Menschheit sowohl in deiner Person, als in der Person
eines jeden andern jederzeit zugleich als Zweck, niemals bloß als Mittel
brauchst." (GMS IV 429)

2. Gewissensbildung als Exempel für eine Pflicht gegenüber sich selbst

a) Einteilungen der selbstreferenziellen Pflichten

Das Grundprinzip der selbstreferenziellen Pflichten, die eigene Würde zu
wahren, steht als Inbegriff für eine Reihe von einzelnen Anforderungen. Während

Akteur und Adressat dieser Pflichten immer das jeweilige Individuum ist,
ist hingegen ihr Gehalt ein vielfältiger (vgl. MS VI 418f). Den Inhalt - bei dessen

konkreter Bestimmung Kant sich teilweise durchaus als von den
vorherrschenden Vorstellungen seiner Zeit abhängig zeigt - differenziert er unter
verschiedenen Rücksichten aus. Nach einem Einteilungsprinzip sind einschränkende,

negative Pflichten von erweiternden, positiven zu unterscheiden. Während

es bei den „Unterlassungspflichten" um die „moralische Gesundheit", um
die „Erhaltung der Natur in ihrer Vollkommenheit" geht, geht es bei den

„Begehungspflichten" um die „moralische Wohlhabenheit", um die Meliorisierung
der menschlichen Natur (vgl. MS VI 419). Bei einem anderen Einteilungsprinzip,

das er seinen Darlegungen in der „Metaphysik der Sitten" zugrunde
legt, greift er die vorgegebene Differenzierung zwischen vollkommenen und
unvollkommenen Pflichten auf. Hinsichtlich der vollkommenen Pflichten
unterscheidet er nochmals zwischen denen, die den Menschen „als animalisches

(physisches) und zugleich moralisches Wesen" betreffen, und denen, die

ihn „bloß als moralisches Wesen" betreffen (MS VI 420). Als wichtige
Beispiele für erstere behandelt Kant ausführlicher das Verbot der Selbsttötung,
des naturwidrigen Gebrauchs der Geschlechtlichkeit sowie des übermäßigen
Gebrauchs von Nahrungs- oder Genussmitteln, als wichtige Beispiele für
letztere das Vermeiden der Lüge, des Geizes und der Kriecherei. Die
unvollkommenen Pflichten unterteilt er in die, die der „Entwicklung und Vermehrung

seiner Naturvollkommenheit", also der Förderung der Geistes-, Seelen-

und Leibeskräfte dienen, und die, die die „Erhöhung seiner moralischen
Vollkommenheit" zum Gegenstand haben - Kant nennt die Pflicht zur „Lauterkeit
der Pflichtgesinnung" und das Bestreben, selbstreferenzielle Pflichten
möglichst vollständig umzusetzen (vgl. MS VI 444-447).

Unabhängig von den von Kant selbst eingeführten Einteilungen lassen sich
meines Erachtens, betrachtet man das Gesamt seiner Ausführungen, im Sinne

einer Interpretation zwei Grundarten selbstreferenzieller Pflichten unter-



Kultivierung des Gewissens - eine Pflicht gegenüber sich selbst 135

scheiden. Die eine Grundart könnte als .direkte Handlungspflichten', die
andere Grundart als ,Meta-Pflichten' bezeichnet werden. Das principium divisi-
onis ist, ob die jeweilige Verantwortlichkeit vom Akteur unmittelbar in
Handlungen umgesetzt werden kann oder nicht. Bei der ersten Grundart werden

Verantwortlichkeiten in der Weise kategorial bestimmt, dass ihre Realisierung

durch bestimmte konkrete Handlungen sogleich möglich ist, wie dies

beispielsweise beim Verbot des Suizids oder des übermäßigen Genusses oder
der vorsätzlichen Falschaussage oder des Geizes der Fall ist. Bei der zweiten
Grundart werden auf der Ebene einer zweiten Ordnung, auf der Metaebene
Verantwortlichkeiten bestimmt, die nicht unmittelbar umsetzbar sind, die
stattdessen gleichsam im Sinne einer transzendentalen Pflicht die moralische

Lebensführung eines Individuums begleiten, wie dies bei den Aufforderungen
zur generellen Lauterkeit oder zur Vervollkommnung der Fall ist. Wenn im
Folgenden die Kultivierung des Gewissens, auf die Kant an einigen Stellen

allerdings jeweils nur knapp zu sprechen kommt, als Exempel für eine selbstre-

ferenzielle Pflicht ein wenig näher erläutert werden soll, dann liegt es auf der

Hand, dass von einer Meta-Pflicht, nicht von einer direkten Handlungspflicht
die Rede ist.

b) Genese und Wirkungsweise des Gewissens

Kant stellt klar, es sei nicht eine Pflicht des Menschen, ein Gewissen zu haben,
sondern die selbstreferenzielle Pflicht könne nur darin bestehen, es zu
kultivieren. Warum Ersteres nicht der Fall ist, erschließt sich, führt man sich Kants
Auffassung zur Genese des Gewissens vor Augen. In diesem Punkt vertritt er
die Position, das Gewissen sei eine ursprüngliche, mit dem Menschsein als

solchem gegebene Anlage, es werde nicht erst durch Erziehung oder Internalisierungen

der gesellschaftlich wirksamen Normen erworben. Es ist „nicht etwas
Erwerbliches, und es giebt keine Pflicht sich eines anzuschaffen; sondern jeder
Mensch, als sittliches Wesen, hat ein solches ursprünglich in sich" (MS VI
400). Es ist „nicht etwas, was er sich (willkürlich) macht, sondern ist seinem
Wesen einverleibt" (MS VI 438), es ist des Näheren ein ,,angeborene[r] Richter
über sich selbst" (MS VI 437). Kant setzt sich von der Auffassung einer cons-
cientia artificialis ab und tritt für die einer conscientia naturalis ein.

„Es haben viele behauptet, das Gewissen sei ein Werk der Kunst und der Erziehung

und es urteile und spreche los nach Gewohnheit. Allein wäre dieses, so
könnte der, der solche Erziehung und Übung nicht hätte, sich der Gewissensbisse

entschlagen, welches aber nicht ist. Kunst und Unterweisung muß zwar
freilich das zur Fertigkeit bringen, wozu wir schon von Natur Anlage haben [...].
Das Gewissen ist also lediglich nur ein natürliches Gewissen." (VE 166f)

Das Gewissen als natürliche Anlage bedarf mithin der Ausbildung. Nach Kant
besteht die selbstreferenzielle Pflicht, es zu kultivieren, „die Aufmerksamkeit



136 Dieter Witschen

auf die Stimme des inneren Richters zu schärfen und alle Mittel anzuwenden

[...], um ihm Gehör zu verschaffen" (MS VI 401).

Unter der Hinsicht seiner Wirkungsweise gebraucht Kant für das Gewissen

am häufigsten die Metapher des Gerichtshofes. „Das Bewusstsein eines inneren
Gerichtshofes im Menschen [...] ist das Gewissen" (MS VI 438). Wie es im
Bereich des Rechts ein forum externum gibt, vor dem die Legalität oder Illegalität

von Handlungen verhandelt und schließlich rechtskräftig beurteilt wird, so

bildet für den Bereich der Moral das Gewissen ein forum internum (vgl. VE
164). Dieses weist die Besonderheit auf, ausschließlich für die Beurteilung der

eigenen Handlungen und Motivationen eine Kompetenz zu besitzen, nicht für
die der moralischen Praxis anderer7. Im Gewissen klärt das Subjekt, ob „eine

Handlung, die ich unternehmen will, recht sei"; dieser Erkenntnis zu folgen ist

„unbedingte Pflicht". „Ob eine Handlung überhaupt recht oder unrecht sei,

darüber urtheilt der Verstand, nicht das Gewissen" (RGV VI 185f.). Für die

forensische Struktur des Gewissens ist weiterhin signifikant, dass im Unterschied

zum forum externum, bei dem die unterschiedlichen Rollen des

Gesetzgebers, des Anklägers, des Verteidigers, des Zeugen und des Richters von
verschiedenen Personen übernommen werden, eben diese Funktionen vom
Subjekt selbst auszufüllen sind. Für Kant steht nicht die prospektive, sondern
die retrospektive Aufgabe des Gewissens im Vordergrund, nicht das Gewissen
als gesetzgebende, sondern als richtende Instanz. Die normativ-ethische
Beurteilung ist Angelegenheit der praktischen Vernunft, die sich auch irren kann

(vgl. MS VI 401); diese ist das Vermögen der moralischen Gesetzgebung. Das

Gewissen ist die judikative Instanz des Subjekts, und zwar die letztverbindliche,

vor der, wie Kant offensichtlich unter Rückgriff auf eine paulinische
Wendung in Rom 2,15 formuliert, „seine Gedanken einander anklagen oder

entschuldigen" (MS VI 438), und bei der „der rechtskräftige Spruch [...] über
den Menschen, ihn loszusprechen oder zu verdammen, den Beschluß

macht" (MS VI 440).

7 In diesem Kontext kann im Übrigen erklärt werden, warum eine Asymmetrie hinsichtlich
der beiden Grundprinzipien der selbst- und der fremdbezogenen Pflichten besteht. Nach Kant ist
Grundpflicht gegenüber sich selbst die moralische Vervollkommnung, jedoch nicht das Streben
nach dem eigenen Glück und ist Grundpflicht gegenüber anderen die Förderung ihres Wohls
Glückseligkeit), jedoch nicht die ihrer Moralität. Bezüglich der Moralität gilt: Die entsprechende

Verantwortung hat jedes Individuum nur für sich selbst. Sieht man von der Verantwortung ab,

das zu vermeiden, was in der moraltheologischen Tradition scandalum genannt wird, also „nichts
zu thun, was nach der Natur des Menschen Verleitung sein könnte zu dem, worüber ihn sein
Gewissen nachher peinigen kann" (MS VI 394), kann eine Person generell nichts für die Moralität
anderer tun; es wäre ein Widerspruch, „eines anderen Vollkommenheit mir zum Zweck zu
machen und mich zu deren Beförderung für verpflichtet zu halten." (MS VI 386). Hinsichtlich des

Glücks gilt: jeder Mensch strebt schon von Natur aus unvermeidlich nach ihm, so dass das

Individuum dieses sich nicht zur Pflicht zu machen hat (vgl. ebd.). Der Mensch befördert hingegen
nicht unvermeidlich das Wohl anderer, so dass eine entsprechende Verpflichtung notwendig ist.



Kultivierung des Gewissens - eine Pflicht gegenüber sich selbst 137

c) Das Gewissen als Ort der moralischen Selbsterkenntnis

Im Bemühen um die eigene Moralität und damit um die Wahrung der eigenen
Würde kommt dem Gewissen eine spezifische Funktion zu. Denn es kann als

Ort der moralischen Selbsterkenntnis und -prüfung verstanden werden. Da
der Mensch diese Fähigkeit auszubilden und zu verfeinern hat, bedarf es der

Gewissensbildung. Unter dieser versteht Kant nicht das Aufbauen und die Me-

liorisierung des Vermögens, das jeweils moralisch Richtige zu erkennen; dies

ist seiner Zuordnung an einigen Stellen zufolge Aufgabe der praktischen
Vernunft und Urteilskraft8. Sondern mit ihr meint er die Aufgabe des

Individuums, sich die eigene Motivation zu vergegenwärtigen, diese zu prüfen. Die
Gewissensbildung ist mit anderen Worten Bestandteil der Kantischen
Gesinnungsethik. Bekanntlich kommt in seiner Ethik der moralischen Gesinnung,
dem guten Willen der Primat zu. Von daher wird auch erklärlich, warum
Kant den selbstreferenziellen Pflichten ein so bedeutsames Gewicht beimisst,
sind sie doch auf das moralische Gutsein ausgerichtet.

„Der Mensch hat eine allgemeine Pflicht gegen sich selbst, sich so zu disponieren,
daß er zur Beobachtung aller moralischen Pflichten fähig sei, daß er also moralische

Reinigkeit und Grundsätze in sich festsetze und nach denselben zu handeln
trachte. Dieses ist also die erste Pflicht gegen sich selbst. Dahin gehört nun die

Selbstprüfung und die Selbsterforschung, ob die Gesinnungen auch moralische

Reinigkeit haben" (VE 156).

d) Gewissensbildung als aszetische Aufgabe

Mit der Aufgabe der Kultivierung des Gewissens kommt die aszetische

Dimension der Moralphilosophie Kants zum Tragen und damit u.a. das Erfassen

von Hindernissen, die der Realisierung des Guten im Wege stehen. Kant
betont immer wieder die Wichtigkeit der Lauterkeit der Gesinnung. An der

„Reinigkeit und Ächtheit [ist] im Praktischen am meisten gelegen" (GMS IV
390). Kant sieht den Menschen in der Gefahr, „die moralische Gesinnung in
ihrer Quelle [zu] verunreinigen" (KpV V 88f.). Wie in der aszetischen Tradition

macht er als Gefahrenquellen Anreize, Verlockungen der Sinnlichkeit
und damit Motive des Selbstinteresses aus. Die Grundpflicht des Menschen
gegenüber sich selbst, die Pflicht zur eigenen Vollkommenheit, fordert in
moralischer Hinsicht unter anderem die „Lauterkeit (puritas moralis) der Pflichtge-

8 An anderen Stellen kann Kant allerdings auch dem Gewissen, des Näheren dem
retrospektiven Gewissen die „Beurtheilung der Handlungen mit aller Behutsamkeit (ob sie recht oder
unrecht sind)" (RGV VI 186) zuweisen. Wenn er in seiner „Vorlesung über Ethik" von der Falli-
bilität des prospektiven Gewissens, also vom „irrenden Gewissen" spricht (vgl. VE 165f.), dann
hat er ebenfalls das praktische Urteilsvermögen, das Erkenntnis darüber zu erlangen versucht, ob
die eigene Handlung pflichtgemäß oder -widrig ist, im Blick.



138 Dieter Witschen

sinnung, mithin dass „ohne Beimischung der von der Sinnlichkeit hergenommenen

Absichten das Gesetz für sich allein Triebfeder ist" (MS VI 446).
Der Kultivierung des Gewissens obliegt die Ausbildung einer Sensibilität

bezüglich der bestimmenden Motive und Haltungen. Erforderlich ist damit
ein exercitium der moralischen Selbsterkenntnis, in aszetischer Terminologie:
der Gewissenserforschung. Für Kant ist die Aufforderung zum „nosce te

ipsum" die erste der Pflichten gegen sich selbst, die er in dieser Weise versteht:

„Erkenne (erforsche, ergründe) dich selbst, nicht nach deiner physischen
Vollkommenheit [...], sondern nach der moralischen, in Beziehung auf [...] dein

Herz, ob es gut oder böse sei, ob die Quelle deiner Handlungen lauter oder
unlauter" (MS VI 441).

Es ist schwer, die „Tiefen (Abgrund) des Herzens" zu ergründen. Es sind
zunächst die inneren Hindernisse des bösen Willens, mithin selbstsüchtige Motive
auszuräumen, um dann die ursprüngliche und nicht verlierbare Anlage zum

guten Willen zu entwickeln. Die prozessuale Aufgabe der moralischen
Selbsterkenntnis ist für Kant „aller menschlichen Weisheit Anfang" (ebd.), die
beinhaltet: „Unparteilichkeit in Beurtheilung unserer selbst in Vergleichung mit
dem Gesetz und Aufrichtigkeit im Selbstgeständnisse seines inneren moralischen
Werths oder Unwerths" (ebd.). Sie kann als Aufgabe des Gewissens bestimmt
werden, ist dieses doch „innerer Gerichtshof" und in Sonderheit „Richter über
sich selbst" (MS VI 43 lf.). In aszetischer Hinsicht gilt es, wie gesagt, „die
Aufmerksamkeit auf die Stimme des inneren Richters zu schärfen" (MS VI 401).

Dazu ist eine moralische Wachsamkeit (vigilantia moralis) erforderlich, die „auf
die Reinigkeit unserer Gesinnung [...] gerichtet sein" soll (VE 157).

Einen Anhaltspunkt, warum eine moralische Sensibilität oder Wachsamkeit

vonnöten ist, kann etwa Kants Unterscheidung von drei Stufen des Bösen

in seiner Religionsschrift bieten, in der er allerdings nicht selbst einen expliziten

Zusammenhang mit der Gewissensbildung herstellt. Es liegt jedoch auf der

Hand, dass eine unterschiedliche Gewissensbildung erforderlich ist, je nach

dem, ob eine „Gebrechlichkeit" in Form einer „Schwäche des menschlichen
Herzens in Befolgung genommener Maximen" vorliegt oder eine „Unlauterkeit"

in Form einer „Vermischung unmoralischer Triebfedern mit den moralischen"

oder eine „Bösartigkeit", bei der „die sittliche Ordnung in Ansehung
der Triebfedern einer freien Willkür um[ge]kehrt" wird (RGV VI 29f.). Da der
Mensch keinen „heiligen Willen" (vgl. KPV V 89) hat, ist ein Streben zum
Besseren, ein kontinuierliches Fortschreiten notwendig, wobei „die moralische

Besserung der Gesinnung" ein mühsamer und langwieriger Prozess ist (SF VII
60 Fn.). Der Ausgangspunkt hat dabei klar zu sein: „die moralische Bildung"
muss „nicht von der Besserung der Sitten, sondern von der Umwandlung der

Denkungsart und von der Gründung eines Charakters anfangen" (RGV VI 48).



Kultivierung des Gewissens - eine Pflicht gegenüber sich selbst 139

e) Gewissensbildung durch Überwindung von Selbsttäuschungen

Via negationis geschieht die Gewissensbildung, indem das Individuum die

Möglichkeiten der Selbsttäuschung erfasst und für sich auszuschalten versucht,
gilt es doch die „innere Falschheit" (RGV VI 42 Fn.) zu überwinden. Auf die

diesbezüglichen Gefahren macht Kant an verschiedenen Stellen seines Werkes
aufmerksam - eingedenk der Erfahrung: „man täuscht sich nirgends leichter,
als in dem, was die gute Meinung von sich selbst begünstigt" (RGV VI 68)

bzw. der Erfahrung, dass wir „gerne uns mit einem uns fälschlich angemaßten
edlern Bewegungsgrunde schmeicheln" (GMS IV 407). Generell ist er sich der

Schwierigkeit bewusst, sich ein zuverlässiges Urteil über die Motivation eines

Menschen zu bilden, ist diese doch nicht ein von außen beobachtbares,
sondern ein inneres Phänomen. Er befürchtet sogar, dass wir „selbst durch die

angestrengteste Prüfung hinter die geheimen Triebfedern niemals völlig kommen
können" (ebd.). Das Problem gibt es keineswegs nur für die Beobachter-Perspektive,

sondern ebenfalls für die Introspektion:

„selbst die innere Erfahrung des Menschen an ihm selbst läßt ihn die Tiefen
seines Herzens nicht so durchschauen, daß er von dem Grunde seiner Maximen, zu
denen er sich bekennt, und von ihrer Lauterkeit und Festigkeit durch Selbstbeobachtung

ganz sichere Kenntniß erlangen könnte" (RGV VI 63).

Allerdings sieht er für den Fall, dass eine bestimmte Situation vorliegt, einen

Ausweg. Er entwickelt nämlich das Testkriterium der Echtheitsprobe9. Bei

einer derartigen Bewährung, die ein experimentum crucis darstellt, kostet den

Akteur die Umsetzung seiner Gewissensüberzeugung viel; sie fordert substan-
zielle Verzichte oder bringt gravierende Nachteile mit sich, ohne dass eine

Aussicht besteht, dass die Inkaufnahme all des Negativen sich für ihn auszahlt.

Die Moralität zeigt sich in ihrer Reinheit, wenn eine eigennützige Motivation
ausgeschlossen ist. In einer anderen Situation als der der Bewährungsprobe ist
zumal in Anbetracht der menschlichen Gebrechlichkeit und Versuchbarkeit
eine Vermischung von moralischen und nicht-moralischen Motiven leicht
möglich.

Eine Variante der moralischen Selbsttäuschung resultiert aus der Verwechselung

des Gewissens mit einem Analogon. Wer wegen seines Fehlverhaltens
sich starke Vorwürfe macht oder dieses „bereut", jedoch nur deshalb, weil er
sich dadurch üble Folgen zugezogen hat - etwa der Verbrecher, der sich hat

ertappen lassen, die Strafe -, der urteilt und richtet nicht nach dem Gewissen,
sondern vom Standpunkt der Klugheit aus. „Wer aber die Abscheulichkeit der

Handlung selbst fühlt, die Folgen mögen auch sein wie sie wollen, der hat ein
Gewissen" (VE 162f.). Die Legalität Pflichtgemäßheit) des Handelns bereits

9 Vgl. dazu des Näheren: WITSCHEN, Dieter: Echtheit der Moralität und supererogatorische

Handlungen. Eine Zuordnung mit Blick aufKants Ethik. In: ThPh 78 (2003) 531-544, hier: 534-540.



140 Dieter Witschen

für Moralität zu halten, sieht Kant als eine weitere typische Form des

Selbstbetrugs an, der „Unredlichkeit, sich selbst blauen Dunst vorzumachen, welche
die Gründung ächter moralischer Gesinnung in uns abhält" (RGV VI 38). Er
sieht die

„Tücke des menschlichen Herzens [...], sich wegen seiner eigenen guten oder
bösen Gesinnungen selbst zu betrügen und, wenn nur die Handlungen das Böse

nicht zur Folge haben, was sie nach ihren Maximen wohl haben könnten, sich
seiner Gesinnung wegen nicht zu beunruhigen, sondern vielmehr vor dem
Gesetze gerechtfertigt zu halten" (ebd.).

Eine andere Art des Selbstbetrugs bzw. einer nicht gerechtfertigten
„Gewissensruhe" resultiert daraus, dass jemand sich nicht selbst prüft,

„ob es nicht blos etwa Verdienst des Glücks sei, und ob nach der Denkungsart,
die sie in ihrem Inneren wohl aufdecken könnten, wenn sie nur wollten, nicht
[...] Laster von ihnen verübt worden wären, wenn nicht Unvermögen,
Temperament, Erziehung, Umstände der Zeit und des Orts, die in Versuchung führen,
(lauter Dinge, die uns nicht zugerechnet werden können) davon entfernt gehalten

hätten" (ebd.).

Weiterhin hat die moralische Selbsterkenntnis die Fehlform zu verhindern, die

Kant „eigenliebige Selbstschätzung" nennt. Bei dieser hält jemand bloße Wünsche,

insbesondere wenn sie sehr stark sind, bereits für „Beweise eines guten
Herzens"; sie bleiben jedoch ohne Folgen, also tatenleer (vgl. MS VI 441).
Überdies macht sich selbst etwas vor, wer nicht den richtigen Maßstab10 bei

seiner Eigenbeurteilung zugrunde legt. „Die Überredung von einer Größe [...]
seines Werths, aber nur aus Mangel der Vergleichung mit dem Gesetz, kann der

Tugendstolz (arrogantia moralis) genannt werden" (MS VI 435). Diese
Fehleinschätzung bezeichnet Kant ebenfalls als „Eigendünkel", worunter er „ein
Wohlgefallen an sich selbst (arrogantia)" (KpV V 73) versteht11. In umgekehrter Richtung

zu den bisherigen Varianten einer Selbsttäuschung ließe sich schließlich
durchaus auch die Fehlform eines „mikrologischen Gewissens" (VE 168)

anführen. Wer alles und jedes zu einer moralischen Angelegenheit machen und bis

ins Detail regeln zu müssen meint, der unterliegt dem Fehler, nicht mehr
moralisch Bedeutsames und Indifferentes, die adiaphora, auseinander halten zu
können, was in eine „Tyrannei der Tugend" ausarten kann (vgl. MS VI 409), der

verliert sich zudem in einer „Kleinigkeitskrämerei (Mikrologie)" (MS VI 440).

10 Der richtige Maßstab ist das Sittengesetz. „Allein die moralische Selbstschätzung, die auf
der Würde der Menschheit beruht, muß sich nie auf die Vergleichung mit anderen, sondern auf
die Vergleichung mit dem moralischen Gesetz gründen" (VE 158).

11 Zu Kants Auffassungen über adäquate und falsche moralische Selbstbeurteilung vgl.:
WITSCHEN, Dieter: Humilitas moralis. Ein Exempel für eine Tugend-Bestimmung Kants. In: SaThZ
10 (2006) 249-262.



Kultivierung des Gewissens - eine Pflicht gegenüber sich selbst 141

Schlussbemerkung

Für eine moralisch gute Lebensführung, durch die der Mensch seiner Würde
als Person gerecht wird, in der seine legitime Selbstachtung gründet, ist aus

Kants Sicht eine Lauterkeit der Gesinnung sowie generell eine „Kultur der

Tugend" (MS VI 484) unverzichtbar. Ein entsprechendes individuelles Ethos

bedingt die Fähigkeit zur aufrichtigen moralischen Selbsterkenntnis bzw. zur
unparteilichen Selbstprüfung, die wiederum eine Gewissensbildung notwendig
macht. Diese Verantwortung begegnet dem Menschen Kant zufolge im Modus
einer Pflicht gegenüber sich selbst12. Das Gewissen wie selbstreferenzielle

Pflichten, insbesondere wenn sie den Teilbereich betreffen, der hier als der der

„Meta-Pflichten" bezeichnet worden ist, haben mit dem moralischen
Selbstverhältnis zu tun13. In diesem Teil des Traktats über die Pflichten gegen sich

selbst lässt sich meines Erachtens eine aszetische Grundierung bzw. Absicht
der Kantischen Reflexionen festzustellen.

Abstract
Kant makes a case not only for the existence ofmoral duties toward oneself which
he grounds in the preservation of one's own dignity, but also for the eminent

importance they carry. Among these duties moral self-knowledge occupies the first
place. This moral knowledge requires the cultivation of one's conscience and also

the overcoming of one's own self-deception. When one realizes what major tasks

Kant assigns to the formation of conscience, then one can see the ascetical

dimension ofhis ethics in an exemplary way.

12 Vgl. POTTER, Nelson: Duties to Oneself, Motivational Internalem, and Self-Deception in
Kant's Ethics. In: TlMMONS, Mark (Ed.): Kant's Metaphysics of Morals. Interpretative Essays.

Oxford 2004, 380: „the goal of cultivating and developing [the] internalist motivation is the

primary goal of Kantian duties to oneself." Auf der Kehrseite ist zu beachten: „The centrality
and overwhelming significance of self-deception is something of a subterranean theme in Kant's
moral philosophy. It comes to the surface in Kant's discussion of duties to oneself" (386).

13 Wer sich dessen bewusst ist, was es mit dem moralischen Selbstverhältnis auf sich hat, der
kann im Übrigen erkennen, dass Standardeinwände gegen selbstreferenzielle Pflichten nicht
stichhaltig sind. Typische Einwände besagen, man könne sich jederzeit von ihnen freisprechen
(diesen Einwand macht Kant auch sich selbst; vgl. MS VI 417), oder sie seien letztlich
Angelegenheit der Klugheit, nicht der Moral, oder sie widersprächen dem Wesen der Moral,
ausschließlich soziales bzw. interpersonales Handeln zu regeln.


	Kultivierung des Gewissens : eine Pflicht gegenüber sich selbst : kantische Reflexionen

