Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 55 (2008)

Heft: 1

Artikel: Zur Kritik des politischen Platonismus im Mittelalter : Marsilius von
Padua gegen Aegidius Romanus

Autor: Kahn, Wilfried

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-761195

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761195
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

WILFRIED KUHN

Zur Kritik des politischen Platonismus
im Mittelalter:
Marsilius von Padua gegen Aegidius Romanus'

I. ZUR ENTDECKUNG DES POLITISCHEN

Die Philosophen haben die Sphire des Politischen in Etappen entdeckt. Wenn
man heute fragt, wem das Verdienst dieser Entdeckung zukommt, werden die
meisten wohl an Machiavelli denken. Immerhin hat er als erster konsequent
darauf verzichtet, politische Prozesse und Verhiltnisse unter moralischen Ge-
sichtspunkten zu betrachten. Sofern Machiavelli die Konflikte unvoreinge-
nommen untersucht, die sich aus den mit politischer Herrschaft verbundenen
Interessen ergeben, kann er uns offenbar bis heute iiber manches aufkliren,
das in diesen Konflikten eine Rolle spielt.

Wer sich mit antiker und mittelalterlicher Philosophie beschiftigt, wird
die philosophische Entdeckung des Politischen frither datieren. Man kann sich
durchaus vom Gedanken an Machiavellis Politikbetrachtung leiten lassen,
wenn man bestimmen will, was Platon, Aristoteles und Marsilius von Padua
fir die Entdeckung des Politischen bedeuteten.

Platon in der Ahnenreihe Machiavellis? Nur in dem Sinn, dass Platon sich
von einem Vorginger abhebt, der das Politische vom Moralischen iiberhaupt
nicht unterscheidet. Der Vorginger ist Protagoras, wie er im Dialog Protagoras
auftritt und seine Theorie der politischen Kompetenz entwickelt. Wie be-
kannt, identifiziert Protagoras die Versiertheit (e/BovAia), die er jungen Poli-
tikaspiranten beibringt, mit der elementaren Fihigkeit, in biirgerlicher Gesell-
schaft zu leben. Das heifit, alle Biirger, ob sie eine politische Rolle spielen oder
nicht, miissen ithren Gerechtigkeitssinn und ihre Anlage, die anderen zu res-
pektieren (aidws), entwickelt haben. Wohl reflektiert diese Gleichheit die Rea-
litait der Polisdemokratie, in der jedem eine offentliche Funktion per Los zu-
fallen konnte. Aber was eine offentliche Funktion ausmacht, das liasst Prota-
goras ungeklirt.

Anders Platon. Wenn er die Bewohner der Stadt in drei Klassen einteilt,
geht er von der Unterscheidung aus, dass die wirtschaftlich Tdtigen ihr je in-

1 Ich verdffentliche hier die erweiterte Fassung eines Vortrags, den ich bei der Tagung ,,Poli-
tischer Platonismus. Befund - Tradition - Kritik® (24. bis 26. Juni 2005) am Institut fir poli-
tische Wissenschaft der Universitit Erlangen-Niirnberg gehalten habe.



Zur Kritik des politischen Platonismus im Mittelalter 99

dividuelles Interesse besorgen, die Soldaten dagegen das Interesse der Stadt als
ganzer. Dann bestimmt er die politische Versiertheit der Herrschenden als ein
Wissen, und zwar dasjenige, das sich auf die Stadt als ganze bezieht, auf ihr
Verhiltnis zu sich selbst und zu den anderen Stadten (Staat IV, 428 ¢ 11 - d 3).
So wird das Politische erstmals philosophisch gedacht, als Gegenstand des
Wissens, das rationale Herrschaft erméglicht. Uber diesen Gegenstand, die po-
litische Organisation der Gesellschaft, hat Platon drei lange Dialoge geschrie-
ben, ohne iiber das einschligige Wissen zu verfiigen. Einerseits unterscheidet
Platon das politische Thema klar von der Ethik, wie er sie etwa im Philebos
ausfiithrt. Andererseits interessiert sich Platon fiir das Politische unter dem
normativen Gesichtspunkt der besten oder zweitbesten Organisation des Zu-
sammenlebens in der Stadt.

Aristoteles hat bekanntlich diesen Gesichtspunkt nicht aufgegeben, aber im
Unterschied zu Platon relativiert, indem er die Frage nach dem schlechthin
besten Staat nur noch als eines der Themen der politischen Wissenschaft gel-
ten lief - neben den Fragen nach dem Staat, der jeweils fiir eine bestimmte
Bevolkerung der beste ist, nach den Entstehungs- und Erhaltungsbedingungen
unvollkommener Staaten und nach der Verfassung, die sich fiir alle Stadte so,
wie sie de facto sind, am ehesten eignet (Pol. IV 1, 1288 b 21-35). Dieser Off-
nung der thematischen Perspektive entspricht eine Erweiterung des Begriffs
des Politischen: es ist nicht mehr nur Gegenstand des Wissens, das die Kompe-
tenz des Politikers ausmacht, es ist auch Sache des kollektiven Willens bzw.
Unwillens oder Widerwillens. Denn die Erhaltung des Gemeinwesens ist die
Leistung nicht nur der Herrschenden und ihrer bewaffneten Macht, sondern aller
Biirger, ungeachtet ihrer verschiedenen Funktionen (Pol. 11 4, 1276 b 27-29).

Daraus ergeben sich zwei Konsequenzen, die Aristoteles’ politisches Konzept
zusatzlich vom platonischen unterscheiden. Ich meine zunichst das bekannte
Prinzip, dass die praktische Fihigkeit (agerr) des Biirgers auf die Form des Staats
bezogen ist, in dem er lebt, und dass, weil es verschiedene Staatsformen gibt, die
jeweilige politische Fihigkeit des Biirgers nicht dieselbe sein kann wie die eine
praktische Fihigkeit des Menschen als solchen (ebd., Z. 30-35). So wird die
politische Kompetenz von der moralischen geschieden. Die zweite Konsequenz
besteht darin, dass Erhalt und Prosperitit des Gemeinwesens nicht nur von der
Kompetenz der Herrschenden abzuhingen scheinen, sondern mindestens ebenso
vom Konsens der Individuen und vor allem der gesellschaftlichen Gruppen
dartiber, dass sie keinen anderen Staat wollen (Pol. IV 9, 1294 b 34-40). Die
Gruppen halten sich in dieser fundamentalen Ubereinstimmung, wenn sie am
politischen Handeln beteiligt werden, weil sie sich dadurch respektiert wissen
(Pol. TII 11, 1281 b 25-31). Wenn Aristoteles vorschligt, den Konsens so zu
sichern, dann auf dem Hintergrund seiner realistischen Einschitzung des
Konfliktpotentials, das die gewohnliche gesellschaftliche Ungleichheit mit sich
bringt, das heiflt insbesondere die ungleiche Vermdgensverteilung. Deshalb soll



100 Wilfried Kiithn

der Staat um seiner Erhaltung willen einen gewissen Ausgleich schaffen, das
heiflt im politischen Bereich die Ungleichheit der Biirger abmildern.

II. METAPHYSISCHE HERRSCHAFTSBEGRUNDUNG IM MITTELALTER

Marsilius von Padua hat die Idee des Konsenses aus der aristotelischen Politik-
theorie aufgegriffen und zur Grundlage eines eigenen, relativ kohirenten
Entwurfs gemacht. Im mittelalterlichen Kontext kommt das einer Wiederent-
deckung des Politischen gleich, wie ich im Folgenden zeigen méchte. Die Ge-
legenheit, das Politische wieder zu entdecken, verdankt Marsilius natiirlich
seinen Gegnern, die sich der damals gingigen Form der Herrschaftslegitima-
tion bedienen konnten, um die Oberhoheit der Kirche tiber jede weltliche Re-
gierung zu begriinden: nicht nur wurde politische Herrschaft von Gott abge-
leitet, sondern auch die politische Organisation der Menschen analog zur
Struktur des Kosmos begriffen; diesen Gedanken macht sich auch Dante zu ei-
gen (Monarchia 1 9). Der springende Punkt ist dabei, dass die Struktur des
Kosmos hierarchisch gedacht wurde und zwar meist unter Berufung auf die
Tradition des Platonismus. In einer anonymen Schrift wird Platon sogar zi-
tiert, u. a. nach dem Timaios, um die Rangdifferenz zwischen der Weltseele
und den Korperdingen zu beglaubigen.2 In der Tat ist die Leib-Seele-Dichoto-
mie durchgingig das Modell, zu dem die zwei die Christenheit regierenden
Michte in eine Analogiebeziehung gebracht wurden, die keinem antiken Pla-
toniker im Traum hitte einfallen konnen: wie die Seele dem Korper iiberlegen
ist, so die geistliche der weltlichen Herrschaft.

Mit anderen Worten, die Vertreter eines hierarchischen Politikkonzepts
griffen nicht auf Platons Staat zurtick, den sie allenfalls auf dem Weg iiber die
aristotelische Kritik kennen konnten. Der Platonismus, auf den sie sich berie-
fen, war vielmehr in der Regel der Neuplatonismus, vermittelt durch Augus-
tinus, mehr noch durch die Proklosderivate Pseudo-Dionysius Areopagita und
Liber de causis. Ich nehme mir die Freiheit, diese Philosophie kontextbedingt
einmal auf eine einzige Charakteristik zu reduzieren. Es handelt sich um eine
Metaphysik, die die Realitit als eine Kette einsinniger Kausalbeziehungen
konstruiert.3 Manches in neuplatonischen Texten deutet darauf hin, dass diese
Metaphysik mindestens unter anderem die Funktion hat, ein Herrschaftsideal
in abstrakte Termini zu transponieren : nur der herrscht souverin, der in kei-

2 Determ. compend. de iurisd. imp., S. 19; vgl. S. 39. Genaue bibliographische Angaben s. am
Schluss des Artikels.

3 Die Metapher der Kette, zum Paradigma einer langen Tradition erhoben durch A.O.
LOVE]JOY: The Great Chain of Being, findet man bet MACROBIUS: In somnium Scipionis, 1 14, 15.
Analog zu meinem Verfahren stellt F. CHENEVAL (Proclus politisé) den Gebrauch dar, den spit-
mittelalterliche Politiktheoretiker von einem fundamentaleren Prinzip des Neuplatonismus, der
Ableitung aller Vielheit aus Einheit, gemacht haben.



Zur Kritik des politischen Platonismus im Mittelalter 101

ner Weise von denen abhingt, die von ithm abhingen - das ist eben das Ver-
hiltnis, das ich mit einsinniger Kausalitit meine.# Im Ubrigen ist der Neu-
platonismus, auch wenn man einmal von allen spezielleren Erbstiicken
Platons in seinem Besitz absieht, insofern jedenfalls Platonismus, als er Prinzi-
pien des Denkens unmittelbar fiir Prinzipien der Wirklichkeit halt. Es wird
sich zeigen, dass dieses Verfahren bei dem politiktheoretischen Gebrauch eine
Rolle spielte, den man im Mittelalter vom Neuplatonismus machte. Insofern
handelt es sich hier um Geschichte des politischen Platonismus.

Wenn es wahr ist, dass die Neuplatoniker mindestens auch an ein Herr-
schaftsverhiltnis dachten, dann begingen die mittelalterlichen Autoren im
Prinzip keinen Missbrauch, als sie das metaphysische Konzept der Neuplato-
niker in der politischen Debatte benutzten, um hierarchische Machtverhilt-
nisse zu rechtfertigen. Allerdings wandten sie das neuplatonische Konzept auf
eine Beziechung an, die in Wirklichkeit auf gegenseitiger Angewiesenheit be-
ruhte, die Beziehung zwischen geistlicher und weltlicher Gewalt. Das heifit,
die Realitit, die die neuplatonische Metaphysik zu begreifen meint, die einsin-
nige Abhingigkeit bestimmter Wirkungen von ihren Ursachen also, diente
zur Legimitation der bloflen Forderung, ein bestimmtes politisches Verhiltnis
solle nicht reziprok sein, wie es de facto ist, sondern nur die eine Seite solle
von der anderen abhingen.

II1. DER POLITISCHE PLATONISMUS DES AEGIDIUS ROMANUS

Bekanntlich hat niemand die Macht der Papstkirche so ausfithrlich und wir-
kungsvoll aus dem Geist des Platonismus verteidigt wie Aegidius Romanus.
An zweien seiner Argumente mochte ich zeigen, wie ein Gelehrter und Kar-
dinal im Jahr 1302 fiir die Unterordnung der politischen Sphire unter die reli-
giose Organisation plidieren konnte.

1) Das metaphysische Argument

a) Vermittelte Abhangigkeit

Zwar setzt Aegidius zum Beweis der kirchlichen Oberherrschaft unter anderem
auch das erwihnte kosmologische Argument ein (De eccl. pot. 1 5, S. 16-17).
Grundsitzlicher - und schwieriger - ist aber ein anderes Argument, das auf
einer ganz abstrakten Fassung des neuplatonischen Kausalititskonzepts beruht.

4 Dass es um einsinnige Abhingigkeit geht, driickt am deutlichsten Porphyrios aus, s. In Plat.
Ti. comment., fr. 51, S. 35, 27 - 36, 10. Den Herrschaftscharakter der Kausalitit formuliert Plotin
in Enn. V 5 [32], 9, 7-18, u. VI 8 [39], 16, 8-12; vgl. V 5 [32], 3, 6-21. Die ,himmlische
Hierarchie®, die Ps.-Dionysius Areopagita nach dem neuplatonischen Begriff von Kausalitdt
organisiert, hat P. Bourdieu als Beispiel dafiir ausgewihlt, wie politische Herrschaft durch ihr
metaphysisches Modell gerechtfertigt wird (Geneése et structure, 329-330).



102 Wilfried Kiithn

»Wir konnen ja aufgrund der Ordnung der Welt klar darlegen, dass die Kirche
tber die Volker und Reiche gesetzt worden ist. Denn nach Dionysius, De
Angelica lerarchia,> hat die Gottheit das Gesetz, die untersten Wesen durch die
mittleren zu den hochsten zuriickzufithren. Die Ordnung der Welt verlangt also,
dass die Untersten durch die Mittleren zu den Hochsten zurtickgefiihrt werden.
Wenn nimlich die Untersten ebenso unmittelbar wie die Mittleren zu den
Hochsten zuriickgefithrt wiirden, dann wire die Welt nicht richtig geordnet -
was eine inadiquate These ist, insbesondere im Hinblick auf diese Michte und
Autorititen.” (De eccl. pot. 1 4, S. 12)

Aegidius beglaubigt die Voraussetzung dieses Einwands mit einem Pauluszitat,
nach dem die Miachte geordnet sind, die von Gott stammen (Romerbrief 13,
1). Dann fithrt er die Metapher der zwei Schwerter ein, die die geistliche und
weltliche Macht symbolisieren, und formuliert das von Pseudo-Dionysius ent-
lehnte Ordnungsmodell etwas anders:

»Die Ordnung der Welt, d. h. aller Geschopfe, verlangt, dass nicht alle Wesen
gleich unmittelbar zu den héchsten zuriickgefithrt werden, sondern die untersten
durch die mittleren und die relativ niedrigeren durch die relativ héheren. Weil
relativ niedriger, ist das zeitliche Schwert also < zu Gott > durch das geistliche
als das relativ hohere zuriickzufithren, und ein Schwert ist, weil relativ niedriger,
unter dem anderen als dem relativ hoheren einzuordnen.“ (De eccl. pot. 1 4, S. 13)

Obwohl das Argument auf einer bestimmten Idee von der Weltordnung be-
ruht, ist es nicht kosmologisch, sondern bezieht sich allgemein auf die Wesen,
die aus Gott hervorgehen. Um das Argument nachvollziehen zu kénnen, muss
man verstehen, was mit ,zuriickfithren® (reducere) gemeint ist und weshalb
die weltliche Macht als niedriger eingestuft wird.

Die Rede vom Zuriickfithren erschliefit sich aus ihrer eher komplexen Ge-
schichte. Zunichst hat Aristoteles unter anderem die Erklirung einer Wir-
kung durch ithre Ursache mit diesem Ausdruck bezeichnet (s. avaywyy in Met.
VI 3, 1027 b 14-15). Auch Plotin spricht noch in diesem kognitiven Sinn von
Zuriickfiihren, gebraucht den Terminus aber auch fiir die objektive Abhin-
gigkeit der Wirkungen von ithren Ursachen. So verstanden, dient die ,Zuriick-
fiithrung auf das Erste“ schon in einer frithen Abhandlung Plotins dazu, genau
das von Aegidius verwandte Schema zu formulieren: was aus dem ersten Prin-
zip hervorgeht, hingt entweder unmittelbar von ithm ab und ist das Zweite,
oder es hingt vom Zweiten ab und durch dessen Vermittlung vom Ersten -
woraus sich die Kette von Ursachen und Wirkungen ergibt (Enn. V 4 [7], 1, 1-
4). Plotin meint das nicht so abstrakt, wie Aegidius es verstehen muss, um es
auf geistliche und weltliche Macht anwenden zu konnen. Plotin denkt viel-
mehr an die Stufenfolge der drei Prinzipien, die er aus pythagoreischer, plato-

5 De coel. hier., cap. 10, S. 40, 1-11. Aegidius kannte diesen Text durch die Vermittlung HUGOS
VON ST. VIKTOR: Comm. in Hier. coel., Kap. 10, col. 1100 B - 1101 C.



Zur Kritik des politischen Platonismus im Mittelalter 103

nischer und aristotelischer Tradition gebildet hat: das absolut einfache Eine,
der Geist, die Seele.6

»Zuriickfithrung® hat fiir Plotin auch einen ethischen Sinn: die Vervoll-
kommnung der Seele durch Riickkehr zu ihrem hierarchisch abgestuften Ur-
sprung, d. h. zuerst zum Geist, dann von ihm aus zum Einen.” In dieser
Perspektive ergibt sich die Tatsache, dass die Zurtickfiihrung zum ersten Prin-
zip durch den Geist vermittelt ist, aus der vorausgesetzten Stufenfolge der drei
Prinzipien.8 Gleichwohl wird die Vermittlung durch den Geist im ethischen
Kontext fiir Platoniker auch inhaltlich plausibel, sofern die Seele sich zunichst
vom Schein der Sinnenwelt abkehren und Vernunfterkenntnis praktizieren
muss, wenn thr die nicht mehr kognitive Vereinigung mit dem Prinzip von
Vernunft und Ideen gelingen soll.

Einen doppelten, nimlich metaphysischen und ethischen Sinn hat auch der
Terminus ,Umkehr® oder ,Zuwendung® (émoreopsy, conversio), den Plotin
und Hugo von St. Viktor, Aegidius’ Quelle, zusammen mit ,Zuriickfithrung®
gebrauchen.? Metaphysisch meint Plotin mit ,Umkehr“ die Zuwendung zum
Einen, mit der sich der Geist konstituiert, und die Zuwendung zum Geist, mit
der sich die Seele konstituiert.10 Im Hinblick auf Aegidius ist zu bemerken,
dass die Texte die konstitutive Umkehr der Seele nur auf den Geist beziehen,
nicht vermittelst des Geistes auf das Eine. Anders verhilt es sich mit der Um-
kehr der Seele im ethischen Sinn: wie ihre Zuriickfithrung zielt sie auf den
Geist und das Eine, enthilt also die Vermittlung, auf die es Aegidius an-
kommt.

Pseudo-Dionysius und Aegidius unterscheiden nicht mehr zwischen meta-
physischem und ethischem Sinn von Zuriickfihrung und Umkehr. Auflerdem
verwenden sie das Prinzip der vermittelten Abhingigkeit bzw. Vervollkomm-
nung wie ein allgemeines Gesetz, indem sie ithm andere Entititen als Plotin
unterwerfen. Beide Verinderungen gehen auf Proklos zuriick, Pseudo-Diony-
sius’ umfasssende Quelle. Er handelt ausdriicklich nur von vermittelter Um-
kehr, nicht von vermittelter Zuriickfithrung zu Prinzipien, lisst aber in einem
anderen Zusammenhang erkennen, dass Zurtickfiihrung zum Prinzip nichts
anderes als Umkehr zu ihm ist.1! So hat Proklos mit dem Allgemeinheitsan-

6 Die (pseudo-) platonische Quelle ist der Zweite Brief (312 e 1-4), der mit der Abfolge von
erstem, zweitem und drittem ,Konig“ die Form der Ursachenkette suggeriert.

7 Enn.16[1], 6, 12-17; V 1[10], 1, 23-25

8 Enn. V19 [9], 3, 22-27; VI 7 [38], 35, 1-16; Kap. 36, 10-21; vgl. P. HADOT: L’union de
l’ame, S. 25-27.

9 Enn. V 1[10], 1, 22-25; Comm. in Hier. coel., col. 1101 B-C

10 Enn. T1 4 [12], 5, 31-35; 111 4 [15], 1, 8-10; vgl. V 1[10], 7, 36-42

11 El theol., prop. 33, 38 u. 158. Ich schliefle auf die Sinnidentitit von ,Zuriickfithrung zum
Prinzip“ und ,Umkehr zum Prinzip“ aus der Tatsache, dass Proklos in prop. 158 einen Unter-
schied zwischen ,Zuriickfiihrung® und ,Umkehr® nur insoweit bemerkt, als die Umkehr auch



104 Wilfried Kiihn

spruch, der die Elementatio kennzeichnet, das abstrakte Konzept der Ursa-
chenkette geschaffen, auf das Aegidius zuriickgreifen konnte. Nach diesem
Konzept hort das Wesen, das zu seinen Prinzipien umkehrt, nicht auf, es
selbst zu sein, im Gegenteil, es konstituiert sich auf diese Weise. Ferner ist die
vermittelte Umkehr nicht mehr der Seele vorbehalten, sondern ein Aspekt
von Kausalitit iberhaupt.

Es scheint mir niitzlich, auf den komplexen Hintergrund der Rede vom
Zurickfiihren hinzuweisen, weil man so erkennen kann, dass die neuplatoni-
sche Idee von menschlicher Vervollkommnung zur Begriindung dieser Rede
beigetragen hat, ohne dass Aegidius Romanus das wusste. Wie sich zeigen
wird, kime das Wissen von der ethischen Herkunft der vermittelten Zuriick-
fihrung oder Umkehr Aegidius’ Gegnern eher gelegen als ithm selber.

b) Der Wertunterschied zwischen weltlicher und religioser Macht

Bevor ich darauf eingehe, ist zu erkliren, warum Aegidius fraglos voraussetzen
konnte, dass die weltliche Macht die relativ niedrigere Stelle in der hierarchi-
schen Ordnung gegeniiber der geistlichen Macht einnimmt. Diese Rangord-
nung passt zwar zu der Vorstellung, die wir uns heute von mittelalterlicher
Denkweise machen, war aber im Mittelalter nicht selbstverstindlich. Denn
sowohl in Verlautbarungen verschiedener Konige wie in theoretischen Schrif-
ten wurde bisweilen die Uberlegenheit der weltlichen iiber die geistliche
Macht, hiufiger aber die Gleichrangigkeit beider vertreten.!2 Augustinus ist
wohl der Autor, auf den ganz besonders die Uberzeugung vom hoheren Rang
der geistlichen Sphire und damit auch der vom Klerus beherrschten geistli-
chen Organisation zuriickgeht. Denn, um diese Einschitzung der verfassten
Kirche fiir begriindet zu halten, geniigte es, die geistliche Organisation mit
dem ,Himmelsstaat® zu identifizieren.!3 Der Himmelsstaat bekommt seinen
Vorrang vor dem irdischen dadurch, dass der Unterschied beider nicht institu-
tionell, sondern ethisch definiert ist: den irdischen bilden die Menschen, die
jeweils sich selbst lieben, die anderen beherrschen wollen usw., den himmli-
schen diejenigen, die Gott mehr lieben als sich selbst und die einander dienen
(De civ. dei XIV 28).

Diese Unterscheidungskriterien scheinen nur die christliche Ethik zu re-
flektieren, sie enthalten aber auch Motive der antiken, insbesondere der stoi-
schen Ethik, die Augustinus rezipierte und der er offenbar im Rahmen der
christlichen Religion zu der Méglichkeit verhelfen wollte, im Leben vieler,

Umkehr zu sich selbst sein kann, wihrend die Zuriickfitlhrung immer Zuriickfithrung zu einer
iberlegenen Entitit ist, d. h. zum Prinzip.

12§, MORRALL: Political Thought, 24, 34, 36.

13 Wenn Augustin das gelegentlich auch tut (De civ. dei, VIII 24, Z. 67-68; X111 16, Z. 1-2; XVI 2,
Z.76-77), bedeutet ,Kirche bei thm nicht wie bei Aegidius die vom Papst beherrschte Hierarchie,
sondern die Gemeinschaft der Verehrer des christlichen Gottes (s. FLASCH: Awugustin, S. 386).



Zur Kritik des politischen Platonismus im Mittelalter 105

nicht nur der ganz wenigen Weisen, verwirklicht zu werden. So nimmt die
Idee der Gottesliebe, die die Selbstliebe iibertrifft, den fundamentalen Gedan-
ken der Stoiker auf, dass es dem Weisen nicht um sein Wohlergehen als Indi-
viduum geht, sondern um seine Ubereinstimmung mit Gottes Willen, der
nichts anderes ist als das den Weltlauf - zuweilen auf Kosten der Individuen -
steuernde Gesetz der Vernunft.!4 Ferner sind die Biirger des Gottesstaats auch
insofern stoische Weise, als sie nur solche Giuiter schitzen, die sie nicht gegen
thren Willen verlieren kénnen - deren Erwerb und Besitz nur von ihnen
selbst abhingt, wiirden die Stoiker sagen.15

Ich meine also, dass die moralische Uberlegenheit des Gottesstaats gewisse
Voraussetzungen in der antiken Ethik hat. Sofern also die Institution Kirche
von dieser Uberlegenheit profitiert, verdankt sie ihren Vorrang gegeniiber der
weltlichen Macht nicht nur ihrem sakralen Charakter - den die Kleriker iibri-
gens mit dem Konig teilen miissen -, sondern auch einer philosophischen Tra-
dition, die Augustinus mittelalterlichen Autoren wie Aegidius in christlicher
Sprache vermittelt. Dieser Hintergrund macht dem Philosophiehistoriker die
Hoherschitzung der Kirche eher begreiflich als die vielen Argumente aus dem
Alten und Neuen Testament, die bekanntlich auch in der Debatte vorgebracht
wurden.16

¢) Keine Trennung von Machtbereichen

Gegen wen streitet Aegidius in der Debatte um das Verhiltnis der beiden die
Christenheit regierenden Michte? Er sagt es selbst unmittelbar anschlieflend
an den oben {ibersetzten Text: es sind diejenigen, die die Konige nur in geistli-
cher Hinsicht der kirchlichen Organisation unterwerfen wollen, diese Organi-
sation aber umgekehrt den Konigen in weltlicher Hinsicht, d. h. was den terri-

14 DIOGENES LAERTIUS: VII 88; EPIKTET: Diss. II 5, 24-26 ; 6, 9-10. Die Identifikation des
gottlichen Willens mit dem Weltgesetz scheint christlichen Theologen nicht zumutbar zu sein,
aber THOMAS VON AQUIN lehrt sie mindestens implizit, s. S. Theol. I 19, 4; I-1I 91, 1.

15 Stoic. Vet. Fragm. 11, S. 287, 6-8; S. 290, 20-23; AUGUSTINUS : De lib. arb. 1 4, Z. 63-69; 11
14, Z. 1-6.

16 Eine originelle Kombination von augustinischen und platonischen Motiven findet man bei
Franciscus de Mayronis, der die Unterwerfung der weltlichen unter die religiése Macht recht-
fertigen will (Utrum in universo, S. 73 Lapparent; S. 134-135 Baethgen). Erstens soll in der Welt
die weltliche Macht die Stellung einnehmen, die im Menschen die Sinnenseele hat, die geistliche
(spiritualis) Macht dagegen die der Geistseele (anima intellectiva) entsprechende; die Welt befinde
sich deshalb in einer besseren Lage, wenn die weltliche der geistlichen Herrschaft unterworfen
sei, da auch derjenige Mensch in besserer Verfassung ist, in dem die Sinnenseele von der Geist-
seele beherrscht wird, als der, in dem die Sinnenseele herrscht. Zweitens ist die Unterwerfung
alles Weltlichen unter das Geistliche vorzuziehen, weil der Zustand der Welt dann dem Wach-
zustand der Seele entspricht, in dem die Einbildungskraft vom Verstand kontrolliert wird,
wihrend sie im Schlaf unkontrolliert titig ist. Die Analogie ergibt sich daraus, dass die zeitlichen
Giiter, auf die sich die weltliche Herrschaft bezieht, eher scheinbare als wirkliche sind und
insofern den Traumvorstellungen gleichen, die geistigen Giiter dagegen, mit denen es die geist-
liche Herrschaft zu tun hat, wirklich Giiter sind (vgl. PLATON: Staat V, 476 c 4 - d 4).



106 Wilfried Kithn

torialen Besitz der Kirche angeht. Diese Position ist am eingehendsten in der
Abhandlung De regia potestate et papali des Johannes von Paris ausgearbeitet,
der sie in demselben Jahr 1302 wie Aegidius seine Streitschrift, aber zur Un-
terstiitzung des franzdsischen Konigs publizierte. Es i1st auch Dantes Position,
jedenfalls im Prinzip, d. h. was den Grundsatz angeht, dass weltliche und
geistliche Macht gleichermaflen unmittelbar von Gott abhingen.1”

Johannes von Paris rechtfertigt diesen Grundsatz, indem er zwischen
Rangordnung und kausaler Abhingigkeit unterscheidet: er gibt der papstli-
chen Partei zu, dass der Priester eine groflere Wiirde als der weltliche Macht-
haber besitzt (vgl. AEGIDIUS: De eccl. pot., I 3 in fine), bestreitet aber, dass die
weltliche Macht aus der geistlichen hervorgehe. Zur Begriindung bezieht auch
er sich auf das Hierarchiekonzept des Pseudo-Dionysius und zwar auf die
Rangunterschiede unter den Engeln: mit der hoheren Wiirde eines Engels im
Verhiltnis zu einem anderen geht es nicht einher, dass der erste den zweiten
erschafft, vielmehr erschafft Gott alle Engel unmittelbar (Kap. 18, S. 164, 7-
11; vgl. Kap. 5, S. 88, 14-21).

Nun hat sich der Christ Aegidius Romanus gehiitet, irgendwelche Ge-
schopfe Gottes zu seinen Konkurrenten als Schopfer zu machen. Aber seine
Rede von vermittelter Abhingigkeit geht, wie gesagt, auf die neuplatonische
Konzeption der drei Prinzipien und schliefilich der Realitit iiberhaupt zuriick,
die Konzeption, nach der nur der Geist unmittelbar aus dem ersten Prinzip
hervorgeht, alles andere aber entweder aus dem Geist oder aus der Seele. Wire
thm dieser historische Hintergrund bekannt, dann konnte Johannes von Paris
den Verteidigern der geistlichen Vormacht mit mehr Bestimmtheit vorwerfen,
dass sie die Schopferrolle Gottes in Frage stellen. Falls Aegidius darauf ant-
wortete, dass er die geistliche Macht wie jedes relativ héhere Wesen nicht zum
Schopfer des relativ untergeordneten, sondern zum Vermittler der gottlichen
Kausalitit erklirt, dann kénnte Johannes, hitte er Plotin gelesen, prizisieren,
dass eine solche Vermittlung zur Konstitution der untergeordneten Realitit
nicht gebraucht wird.18

Er wiirde darauf hinweisen, dass Plotin das Konzept der vermittelten Ab-
hingigkeit fiir die Riickkehr der Seele zwecks Vervollkommnung einsetzt.
Und darin kénnten er und Dante Plotin beipflichten, weil sie die moralisch-
religivse Uberlegenheit der Klerikerkirche iiber die weltliche Organisation an-
erkennen; ich werde darauf zuriickkommen, dass das bedeutet, der vom Papst
beherrschten Kirche eine Vermittlungsrolle bei der Vervollkommnung der
Menschen zuzugestehen. Johannes von Paris und Dante konnten also das neu-

17 JOHANNES VON PARIS: Uber kénigliche, Kap. 5, S. 88, 14 - 89, 8; DANTE: Mon. 11 15, Z. 69-71
18 Proklos’ Gedanke, dass auch die iibergeordneten Prinzipien, insbesondere das erste, die
Wirkungen der untergeordneten produzieren und das sogar in hherem Maf}, resultiert aus einer

neuen Reflexion iiber die Konsequenzen, die aus der Idee einer kettenférmigen Kausalitit zu
ziehen sind (EL theol., prop. 56; Liber de causis, § 1).



Zur Kritik des politischen Platonismus im Mittelalter 107

platonische Hierarchiekonzept in seinem ethischen Gebrauch akzeptieren und
zugleich Aegidius widersprechen, der dasselbe Konzept in der von Proklos
und Pseudo-Dionysius vereinfachten Form benutzt. Die charakteristische Ver-
einfachung liegt darin, die ethische Perspektive, in der von Vervollkommnung
die Rede ist, nicht von der metaphysischen Kausalitit zu unterscheiden, aus
der Aegidius den politischen Machtanspruch der religiosen Institution ableitet.

Vielleicht wurde die tatsichliche Argumentation des Johannes von Paris
zum ersten Mal in seiner Schrift von 1302 vorgebracht und war Aegidius noch
nicht bekannt. Jedenfalls geht er auf sie nicht ein, verteidigt also nicht die
neuplatonische Idee der Kausalkette gegen die zwei Einwinde, die Johannnes’
Argument enthilt: aus hoherem Rang oder Wert folgt keine kausale Funktion
oder Macht; die Idee der Kausalkette widerspricht dem christlichen Schop-
fungsbegriff. Aegidius wendet sich vielmehr gegen den Aspekt von Gleichord-
nung, den das gegnerische Konzept enthalt:

»Die so reden, erfassen nicht die Kraft des Arguments. Denn wenn die Konige
und Fiirsten der Kirche nur im geistlichen Sinn unterstiinden, unterstiinde nicht
ein Schwert dem anderen, die zeitlichen Dinge nicht den geistlichen; es gibe
keine Ordnung unter den Michten, die untersten Wesen wiirden nicht durch die
mittleren zu den héchsten zuriickgefithrt. Wenn also diese geordnet sind, muss
das zeitliche Schwert dem geistlichen und miissen die Konigreiche dem
Stellvertreter Christi untertan sein.“ (De eccl. pot. 1 4, S. 13)

Ist der Kern dieses Arguments zu fassen, indem man von dem ausgeht, was Jo-
hannes von Paris entgegnen konnte? Warum sollte er nicht sagen, dass er
durchaus eine Macht der anderen unterordnet, nimlich die weltliche der geist-
lichen in geistlicher Hinsicht und die geistliche der weltlichen in weltlicher
Hinsicht? Darauf kénnte Aegidius erwidern, dass damit die Frage der Ord-
nung nur verschoben wird, weil das Verhiltnis der Hinsichten ungeklirt
bleibt. Johannes kann nicht vertreten, dass sie gleichrangig sind, denn er gibt
zu, dass das Geistliche in abstrakter Betrachtungsweise (simpliciter) bedeuten-
der als das Weltliche ist (Uber kénigliche, Kap. 5, S. 89, 7-8). Dass es ihm um
nichts anderes als diese Betrachtungsweise geht, prizisiert Aegidius ein paar
Seiten weiter unten (Kap. 5, S. 17). Nachdem er den im 4. Kapitel zusammen-
gefassten Einwand seiner Gegner wiederholt hat, antwortet er thnen: wie die
Koérper als Korper den Geistern unterstehen, so unterliegen die zeitlichen
Michte, sofern sie solche sind, dem Urteil der geistlichen Macht. Das heifit,
die begrifflichen Rangunterschiede driicken sich unmittelbar und exklusiv in
realen Hierarchien aus, der Unterschied zwischen Geistern und Korpern in
einer Hierarchie von Kriften, der Unterschied zwischen Geistlichem und
Weltlichem 1n einer Hierarchie politischer Michte.

Aegidius weist also die Idee zuriick, dass mit einer ethisch begriindeten
Wertordnung so etwas wie die Autonomie des Politischen zu vereinbaren ist,



108 Wilfried Kiihn

er besteht vielmehr darauf, dass Wertordnung und Ordnung der Michte zu-
sammentfallen, dass die von Augustinus etablierte Wertordnung unmittelbar
Herrschaftsordnung sein soll. Damit setzt er nur ins politische Konfliktfeld
des Mittelalters hinein das neuplatonische Verfahren fort, das darin bestand,
ethische Terme wie den der Umkehr in metaphysische, durchaus real wir-
kende Realititen umzudeuten.1?

2) Das ethische Argument

Aegidius’ zweites Argument hat sachlich mehr mit Platons Politikkonzept als
mit der neuplatonischen Metaphysik zu tun.

,Das zweite Argument zu derselben Sache ergibt sich aus dem Gesichtspunkt des
Zweckes. Denn wenn der eine Zweck dem anderen untergeordnet ist, untersteht
auch die eine Macht der anderen.“ (De eccl. pot. 19, 5.33)

Nach einem Exkurs iiber den wertenden Sinn von ,hoher® (superius) kommt
Aegidius auf das Argument zuriick, das auf einem bestimmten Verhiltnis von
Zwecken beruht.

»Dazu ist zu sagen, dass der weltliche Machthaber, der das materielle Schwert
gebraucht, den Zweck und die Absicht hat und haben muss, die Menschen zur
Tugend anzuleiten. Die tugendhaften Menschen nun sind fiahig und bereit, der
geistlichen Gewalt zu gehorchen. Der Zweck, den die weltliche Macht, die das
materielle Schwert gebraucht, anzustreben scheint, ist also, die Biirger, ihre
Untertanen, bereit zu machen, dass sie der geistlichen Macht gehorchen, die das
materielle Schwert in dem Sinn besitzt, dass sie seinen Einsatz befiehlt. Also ist
der Zweck desjenigen, der das materielle Schwert gebraucht und fithrt, dem
Zweck der geistlichen Macht untergeordnet. Unter dem Gesichtspunkt des
Zweckes ist also klar, dass die geistliche Gewalt hoher und michtiger ist als die
weltliche.” (De eccl. pot. 19, S. 33)

Aegidius macht hier zwei Voraussetzungen. Erstens dass die Funktion der Po-
litik darin besteht, die Menschen moralisch zu erziehen. Zweitens dass jeder,
der eine Voraussetzung fiir die Titigkeit eines anderen schafft, diesem anderen
untergeben ist. Aegidius will zeigen, dass politische und religiose Herrschaft in
diesem Verhiltnis stehen.

19 Woraus entnimmt J. Miethke, dass der Vorrang an Wiirde die Unterordnung der welt-
lichen unter die geistliche Gewalt nicht sichern kann (Die Legitimitit, 656-657)? Miethke zufolge
will Aegidius deshalb auch die zeitliche Prioritit des Priestertums nachweisen, aber Aegidius
selbst gesteht das angebliche Motiv nicht ein (s. De eccl. pot. 16, S. 18; I1I 1, S. 146-147). Was fiir
Miethke eine Unzulinglichkeit von Aegidius’ metaphysischem Argument ist, wird fiir denselben
Interpreten zu einer relativen Stirke der Position des Johannes von Paris: ein Wiirdevorrang der
geistlichen Gewalt bedeutet keine Hierarchisierung (Die Legitimitat, 658). Es fragt sich eben nur,
ob Johannes iiber begriffliche Mittel verfiigte, um das gegen die kirchlichen Neuplatoniker zu
zeigen. Ich kann nicht erkennen, dass er es iiberhaupt versucht hat. Wie schwierig es ist, wird
unten an Marsilius’ Versuch deutlich werden.



Zur Kritik des politischen Platonismus im Mittelalter 109

Was die Erziehungsfunktion der Politik angeht, so scheint Marsilius von
Padua der einzige mittelalterliche Autor zu sein, der sie bestritten hat, nicht
direkt tibrigens, sondern indem er der Politik eine andere Funktion zuwies,
die Sicherung der Lebensbedingungen; er setzt dieses Ziel in seinem Referat
des gegnerischen Arguments genau an die Stelle, an der sonst das Erziehungs-
ziel, die menschliche Tugend, steht (Def. pac., II 3, § 12, S. 156, 24-26). Die
anderen Opponenten gegen den Machtanspruch der Papstkirche, Johannes
von Paris und Dante, haben sich den Gemeinplatz von der Politik als morali-
scher Erziehung ausdriicklich zu Eigen gemacht. Der Gemeinplatz ist platoni-
sches Urgestein, in Wirklichkeit sogar eine Idee, die Platon von Protagoras
tibernommen hat. Allerdings hat weder Platon noch Aegidius behauptet, die
Politik habe keine andere Funktion. Nach Platon hat sie es auch mit dem
Verhiltnis zu den Nachbarstadten zu tun, nach Aegidius hat sie auch dafiir zu
sorgen, dass die Biirger ihre korperlichen Bediirfnisse befriedigen kénnen. Na-
tiurlich verschafft dieser nicht auf die Religion bezogene Zweck der Politik
keine Unabhingigkeit von der Kirche. Aus der Unterwerfung des Korpers un-
ter die Seele folgert Aegidius vielmehr, dass auch die kérperbezogene Herr-
schaft der kirchlichen Seelenverwaltung untertan sein muss (De eccl. pot. 11 5,
S. 57-58; vgl. Thomas von Aquin: S. theol. II-1I 60, 6 ad 3).

Nicht weniger platonisch als der Erziehungsbegriff ist die zweite Primisse
des Aegidius, also die These von der Unterordnung dessen, der eine Voraus-
setzung fiir die Titigkeit eines anderen schafft. Bei Platon kommt diese Un-
terordnung bekanntlich dann zur Sprache, wenn das Technemodell seine
Grenze erreicht, d. h. wenn nach dem verniinftigen Gebrauch der fachgerecht
hergestellten Produkte gefragt wird (Eud. 289 a-b). Vom Euthydem an ist es
klar, dass die Kompetenz, Produkte zu gebrauchen - falls es eine solche Kom-
petenz gibt -, zur Herrschaft berechtigt, die Sokrates zuerst als Herrschaft
iber die Produkte und iiber alle Dinge beschreibt (291 c-d). Im Staat wird
dann deutlich, dass das auch Unterordnung von Personen bedeutet, denn die
Herrschaft soll nun darin bestehen, den Herstellern die Beschaffenheit ihrer
Produkte vorzuschreiben (X, 601 c-e). Wihrend dieser Text Hersteller und
Benutzer der materiellen Sphire zuordnet, will Sokrates im Gorgias auf eine
Analogie in der kiinstlerischen und symbolischen Sphire hinaus. Das heifit,
ebenso wie Gymnastik und Medizin die Herstellung von Speisen und Kleidern
fiir den K&rper kontrollieren, so soll auch das Wissen vom Besten fiir die Seele
andere Titigkeiten beherrschen, die auf die Seele einwirken, wahrscheinlich
die Rhetorik und die Dichtung (517 d - 518 a; 501 b-c, 502 ¢ - 503 d).

Diese Platontexte waren um 1300 nicht bekannt, wohl aber die Nikomachi-
sche Ethik, die schon auf der ersten Seite von der unstrittigen Uber- bzw. Un-
terordnung bestimmter Techniken und Fertigkeiten - wie der militirischen
Reitkunst unter die Kriegskunst - handelt (1094 a 9-18). Wie Platon im Staat
nimmt Aristoteles aus der Erfahrung auf, dass die Vertreter derjenigen Berufe,



110 Wilfried Kithn

die die Produkte anderer gebrauchen, den Herstellern dieser Produkte Wei-
sungen erteilen; das impliziert der Terminus ,Meistertechniken® (aggirextovinai
tégvar, 1094 a 14). Aristoteles geht tiber Platon hinaus, indem er diesem Herr-
schaftsverhiltnis eine Hierarchie von Zwecken zuordnet: die Zwecke der jewel-
ligen Meistertechniken werden mehr begehrt als die der untergeordneten, denn
an den letzteren ist man nur interessiert, weil sie den ersteren dienen. Bekannt-
lich bestimmt Aristoteles die politische Herrschaft nach diesem Modell: ihr
Zweck ist das menschliche Gut, das die Zwecke aller Fertigkeiten umfasst, und
sie stellt die Regeln fiir die Ausiibung dieser Fertigkeiten auf (1094 a 24 - b 7).

Unverkennbar wendet Aegidius das aristotelische Modell auf das Ver-
hiltnis der weltlichen zur geistlichen Macht an. Zunichst schliefit er: weil die
tugendhafte Verfassung der Untertanen, auf die die weltliche Macht abzielt,
die Disposition enthilt, sich der religiosen Macht zu unterwerfen, ist diese
Disposition der Zweck der politischen Herrschaft. Der Form nach ist das ein
Fehlschluss, weil Aegidius die Eigenschaft ,Disposition an die Stelle der
Tugend setzt, deren Eigenschaft sie ist. Inhaltlich hat Johannes von Paris ein
Gegenargument vorgebracht, auf das ich zurtickkommen werde. Aegidius
dagegen hilt sich fiir berechtigt zu folgern, dass der Zweck der weltlichen
Erziehung dem der geistlichen und deshalb auch die politische Macht der
kirchlichen untergeordnet ist.

Thomas von Aquin hatte dieses Argument schon sorgfiltiger in seinem
Fiirstenspiegel De regno oder De regimine principum 1 15-16 ausgefithrt und
dabei Aegidius’ Fehler vermieden. Nach Thomas hat der Konig die Menschen
zu dem guten Leben anzuleiten, das der Zweck der politischen Gemeinschaft
ist. Das gute burgerliche Leben hat aber selber einen Zweck, das glickliche
Leben im Himmel. Deshalb kann Thomas es dem weltlichen Regierenden zur
Aufgabe machen, die weltliche Erziehung der Untertanen im Hinblick auf
ithre religidse Bestimmung zu organisieren. Dabei hat der Konig den
Richtlinien der Kirche zu folgen und sich dem Papst zu unterwerfen, dem es
obliegt, die Menschen zu ithrem letzten Ziel zu fithren.20

Beruht das metaphysische Argument auf neuplatonischer Spekulation, so
das ethische auf dem christlichen Bewusstsein, um des ewigen Heils willen zu
leben, und auf Platons und Aristoteles’ teleologischer Denkform. Doppelt
plausibel bzw. begriindet, war das Argument schwer zu bestreiten. Offenbar
hat kein Gegner des kirchlichen Machtanspruchs versucht, die Anwendung
des Modells der Berufehierarchie in Frage zu stellen. Das wire im Prinzip
unter Hinweis auf die aristotelische These moglich, dass nur herstellende

20 Opusc. phil. § 817, 819, 822-824. Zugunsten dieses Arguments wird das erste Kapitel der
Nikomachischen Ethik nur von Guillelmus de Villana Cremonensis in seiner Streitschrift gegen
Marsilius von Padua zitiert (Tractatus, S. 46). Was Thomas angeht, so bezeugt die angefiihrte
Argumentation nicht die relative Eigenstindigkeit des guten Lebens und der Politik, die man
gern bei thm finden mochte, so z.B. H. BIELEFELDT: Von der papstlichen, 71 u. 78, vgl. 111-112.



Zur Kritik des politischen Platonismus im Mittelalter m

Tiaugkeiten thren Zweck auflerhalb ihrer selbst haben, die Praxis dagegen auf
ihre eigene Vervollkommnung abzielt.2! Aber Aristoteles hilt sich selber nicht
konsequent an diese Unterscheidung, insbesondere erklirt er sie im Zusam-
menhang mit der Berufehierarchie fiir irrelevant (1094 a 16-18) - eine der
fundamentalen Unstimmigkeiten in Aristoteles’ Ethik nach seinen Kommen-
tatoren Gauthier und Jolif. Aber selbst wenn Aristoteles immer bei seiner
These bliebe, wie sollten seine mittelalterlichen Interpreten glauben, dass das
politische Handeln seinen Zweck in sich selbst hat, wenn es als Erziehung von
Untertanen oder Biirgern aufgefasst wird?

Deshalb erstaunt es nicht, dass Johannes von Paris sich gegen das ethische
Argument nicht auf den Praxischarakter der Politik beruft, sondern im
Prinzip akzeptiert, das Modell der Berufehierarchie auf das Verhiltnis von
weltlicher und geistlicher Macht anzuwenden.22 Der interessanteste von
Johannes’ Einwinden lautet aber, die beanspruchte Unterstellung einer
fachlichen Titigkeit unter den Befehl einer anderen habe nur dann Sinn, wenn
das Produkt der niedriger eingestuften Kunst zu nichts anderem gut ist als
zum Gebrauch der hoher eingestuften, wie das fiir die Medikamente gilt. Das
ethische Argument gehe dagegen fehl, wenn der Zweck der niederen Kunst in
sich gut und begehrenswert ist, wie es fiir das moralische Leben zutreffe.
Anstelle der politischen Praxis einen Eigenwert unabhingig von der religiosen
Werteskala zuzusprechen, will Johannes den Zweck oder das Produkt des
politischen Tuns dem Anspruch der Kleriker entziehen, als die fiir den letzten
Zweck Zustindigen iiber den Zweck der Politik als blofles Mittel zu verfiigen.
Aber die Tatsache, dass Johannes die Politik unter den Begriff der niederen
Kunst subsumiert, zeigt schon, dass seine Position in dem damaligen Konflikt
zwischen Papst und Konig, der wie jeder Konflikt eindeutige Stellungnahmen
begiinstigt, nicht leicht zu verteidigen war.

In historischer Perspektive kann man die Schwierigkeit, in der sich
Johannes befand, so beschreiben, dass er das aristotelische Lebensideal wieder
in die religiose Ethik zu integrieren suchte, die nach Augustinus die
Anspriiche der antiken philosophischen Ethik erstmals einldsen soll. Auf die

21 Eth. Nic. VI 5, 1140 b 6-7; vgl. Kap. 2, 1139 b 1-4. Die Ubersetzung des Wilhelm von
Moerbeke hat die These jedoch sehr abgeschwicht, anscheinend wegen eines Schreibfehlers in
der griechischen Vorlage (aus olx av eiy war wohl oix aef geworden). So sagte Aristoteles auf
Lateinisch, der Zweck der Praxis liege nicht immer auflerhalb ihrer (s. THOMAS VON AQUIN: In
X lib. Eth., lib. VI, lect. 4, textus, § 834). Thomas von Aquin bekriftigte diese Abschwichung
noch mit der Begriindung, nichts spreche dagegen, dass eine Handlung auf eine andere als ihren
Zweck abzielt (ebd., comm., § 1167). Im Kommentar zur Parallelstelle 1139 b 1-4 versteht er
aber Aristoteles ganz richtig so, dass der Zweck des Handelns das gute Handeln ist (lect. 2,
§ 1136; vgl. In XII lib. Met., lib. IX, lect. 8, § 1865).

22 Uber konigliche, Kap. 17, S.159-160; vgl. Kap. 11, S. 121, 9-19. Das impliziert die
selbstverstindliche Anerkennung der geistlichen Macht als Vermittlungsinstanz der endgiiltigen
Vervollkommnung der Menschen.



112 Wilfried Kiihn

aristotelische Politiktheorie bezogen, heifit das: nur die christliche Ethik
erklart, wie die bewundernswerten Handlungen gliicklich machen, auf die der
beste Staat bei der Erziehung seiner Biirger abzielt. Augustinus wihlt dazu ein
extremes Beispiel aus der romischen Geschichte aus, den Fall des Generals
Regulus, der sich nach einer Freilassung unter Bedingungen freiwillig wieder
in die Hinde der Karthager begab, um den bei den Géttern geschworenen Eid
zu halten, an den die Feinde seine Freilassung gebunden hatten; sie bestraften
seine Treue gegeniiber den Gottern, indem sie thn zu Tode folterten (De civ.
dei 1 15, Z.1-16). Daraus folgert Augustinus, dass die Uberzeugung der
philosophischen Ethik falsch ist, vorbildliches Handeln mache im irdischen
Leben gliicklich, dass das Gliick vielmehr nur nach diesem Leben von Gott als
Lohn zugeteilt werden kann.

Das bedeutet, wenn man auf Johannes von Paris und seine Konstruktion
von zwei Lebenszielen zuriickkommt, dass dem moralischen Leben, zu dem
der Staat erzieht, das abgeht oder jedenfalls nicht zuverlissig zukommt, was es
zu einem guten Leben macht, das Gliick. Anders gesagt, das gute Leben des
Aristoteles ist unter dem Gesichtspunkt des Gliicks vom ewigen Leben oder
vom Himmelsstaat absorbiert worden. Dem tragen Thomas von Aquin und
Aegidius Romanus Rechnung, indem sie das irdische Leben und die vom Staat
durchgesetzte Moral als blofle Mittel zum Erwerb kiinftigen Gliicks
betrachten. Johannes von Paris dagegen versucht, dem vom religiosen Ziel
absorbierten moralisch guten Leben gleichwohl wieder einen Platz nicht als
Mittel, sondern als Zweck einzuriumen, ohne jedoch die religiose Ordnung
der Zwecke im Ganzen in Frage stellen zu konnen.2? Wenn man sich
klarmacht, dass dieser Versuch von Inkonsistenz bedroht ist, kann man das
radikalere Konzept des Marsilius besser einschitzen.

IV. MARSILIUS EMANZIPATION DES POLITISCHEN

Aegidius Romanus praktiziert auf extreme Weise, was das Denken seiner
Epoche kennzeichnet: er bestimmt das Politische, indem er es in nicht-
politische Ordnungssysteme einpasst. Wer das Politische stattdessen als eine
Dimension menschlichen Zusammenlebens begreift, die auf nichts anderes zu
reduzieren ist, entdeckt es neu, weil er es in seiner Eigenstindigkeit entdeckt.

23 In derselben Schwierigkeit scheint sich mir Dante zu befinden, der im letzten Kapitel der
Monarchia ausfithrlich fiir die wechselseitige Unabhingigkeit der zwei Lebensziele und der ihnen
entsprechenden Ordnungen argumentiert, ganz zum Schluss aber eine gewisse Ausrichtung des
irdischen auf das ewige Gliick und eine partielle Unterwerfung des Kaisers unter den Papst ak-
zeptiert (III 15, Z. 79-86). Ich verstehe nicht die Interpretation, mit der B. Nardi die Bedeutung
dieser Zeilen minimalisieren will, dass sie sich nimlich auf die vorbereitende Funktion beziehen,
die das rémische Imperium fiir das Erlésungswerk Christi hatte (Dal/ Convivio, 95-96 u. 302);
denn aus einer Beziehung auf Christus wiirde Dante genau so wenig wie die anderen Kritiker der
kirchlichen Machtanspriiche eine Beziehung auf den Papst ableiten.



Zur Kritik des politischen Platonismus im Mittelalter 113

Das tut Marsilius von Padua in seinem Hauptwerk Defensor pacis (1324). Wie
Dante ist er iiberzeugt, dass der Herrschaftsanspruch der Papstkirche stindig
den Frieden der Christenheit bedroht. Wie Dante will er mit einem neuen
politischen Konzept zur Wiederherstellung des Friedens beitragen. Aber
anders als Dante meint er nicht den Weltfrieden unter einem Weltmonarchen,
sondern den inneren Frieden, den sich die verschiedenen politischen Gemein-
schaften mit einer neuen Verfassung und mit der Unterordnung der kirch-
lichen unter die politische Institution verschaffen konnen sollen. Neu ist im
Ubrigen die politische Verfassung, die Marsilius vorschligt, nur in der mittel-
alterlichen Theorie; in der Wirklichkeit boten die politischen Strukturen der
italienischen Stadtgemeinden Marsilius wichtige Vorbilder.24

Innerhalb dieses theoretischen Unternehmens kritisiert Marsilius einen
bestimmten politischen Platonismus, indem er erstens die Einordnung der
politischen Macht in die metaphysisch begriindete Hierarchie der Werte und
Michte bestreitet und zweitens eine neue, namlich politische Hierarchie auf-
stellt.25

1. Ungewollte Konsequenzen des Hierarchiekonzepts

Der erste Kritikpunkt bezieht sich nicht direkt auf das metaphysische
Argument des Aegidius, das ich oben behandelt habe, sondern auf eine
abstrakte Formulierung, die sowohl durch das kosmologische Argument (s.
oben S. 100) wie auch mit Bezug auf korperliche und seelische Belange des
Menschen konkretisiert werden kann. Marsilius referiert dieses Argument fol-
gendermafien:

»,Wie sich die Kérperdinge zu den spirituellen verhalten, so verhilt sich der
Herrscher iiber die Kérperdinge zum Herrscher iiber die spirituellen Dinge.
Ohne Zweifel haben die Korperdinge eine geringere Wiirde und unterstehen den
spirituellen von Natur aus. Also muss auch der Herrscher tiber die korperlichen
Dinge, der weltliche Richter, dem unterstehen, der die spirituellen Dinge
beherrscht, d. h. dem kirchlichen Richter.“ (II 3, § 11)

Mit diesem Schluss aus Obersatz, Untersatz und Konklusion will Marsilius
offenbar den Tenor der vielen Argumente erfassen, die auf die Leib-Seele-

24 Es gab auch schon vor Marsilius politische Schriften, die ohne vergleichbaren theo-
retischen Anspruch die Institutionen der Stadtrepubliken darstellten: Oculus pastoralis (um 1222);
JOHANNES VON VITERBO: Liber de regimine civitatum (1261-1264); BRUNETTO LATINI: Li livres
dou trésor (1262-66) 111 73-83.

25 Marsilius erwihnt auch das gegnerische Argument, das ich oben das ,ethische“ genannt
habe und das sich unmittelbar bis auf Platon zuriickverfolgen lisst (Def. pac. I1 3, § 12; Kap. 30,
§ 3; im Folgenden zitiere ich den Defensor pacis nur mit der Angabe von Teil, Kap., Paragr., Seite
u. Zeile). Aber die Widerlegung dieses Arguments enthilt keine neuen Gedanken, sondern be-
ruht auf der Unterscheidung der priesterlichen Funktion von derjenigen Gottes: im Hinblick auf
das ewige Gliicksziel hat der Priester nur zu lehren, Gott allein zu urteilen.



114 Wilfried Kiithn

Dichotomie zuriickgehen, ohne sich unmittelbar auf das dynamische Ver-
hiltnis von Seele und Leib zu beziehen. Jedenfalls habe ich das Argument in
dieser Formulierung bei keinem der Verteidiger der Papstkirche gefunden.
Den Obersatz kann man in der Determinatio compendiosa (S. 18) lesen, ab-
gesehen davon, dass da anstelle der beiden ,Herrscher” in abstracto konkret
Kaiser und Papst genannt sind. Der Untersatz kombiniert in aller Kiirze die
zwel Aspekte der neuplatonischen Hierarchie, wie sie vielen Argumenten des
Aegidius Romanus zugrundeliegt: Wertdifferenz und Herrschaftsverhiltnis.26

Ich habe hier ,spiritualis® mit dem ebenso zweideutigen Wort ,spirituell®
ubersetzt, weil manche philosophisch argumentierende Befirworter der kirch-
lichen Oberherrschaft von der Homonymie profitieren, um vom Geistigen
zum Geistlichen tiberzugehen, so Aegidius Romanus in De eccl. pot. I 5, S. 16~
17.27 Marsilius hat die verschiedenen Verwendungsweisen von ,spiritualis®
ausfihrlich erortert (Il 2, §5). Erst am Ende seiner umfangreichen Schrift
nimmt er zu dem {iibersetzten Schluss Stellung; dabei erinnert er daran, dass
ywspirituell“ im religiésen Sinn nicht dem Adjektiv ,korperlich®, sondern dem
Adjektiv ,zeitlich® entgegengesetzt ist.28

»,Gegen den Obersatz in seiner Allgemeinheit gibt es viele Einwinde. Wenn im
Untersatz, in dem es heiflt, die korperlichen Dinge seien den spirituellen unter-
geben, ,untergeben sein‘ im Sinn von ,weniger vollkommen sein‘ gemeint ist,
muss man ihn zugeben, falls man sich an die eigentlichen Bedeutungen der Wor-
ter ,zeitlich® und ,spirituell® hilt. Es wurde aber hinzugefiigt, der romische
Bischof sei der Herrscher bzw. Richter iiber die spirituellen Dinge.?? Wenn nun
,Richter* im Sinn der ersten Bedeutung des Wortes aufgefasst wird, dass er
nimlich der theoretische oder praktische Beurteiler dieser Dinge ist, dann ist es
wahr, dass der romische und jeder andere Bischof ein solcher Richter ist oder
sein muss. Und daraus ist zu schlieflen, dass er vollkommener als derjenige ist,
der in diesem Sinn nur iber Kérperdinge urteilt, und dies speziell wegen des
Unterschieds zwischen den beurteilten Dingen. Daraus folgt aber nicht, dass ein
solcher Richter iiber spirituelle Dinge einem anderen Richter in dem Sinn
iibergeordnet ist, dass er iiber thn Recht spricht oder zwingende Urteile ver-
hingt. Sonst wire nimlich der Zoologe der Herrscher iiber den Astrologen oder
den Geometer bzw. hitte richterliche Zwangsgewalt iiber ihn, oder ihr Ver-

hiltnis wire umgekehrt - wo doch keines von beiden notwendig oder wahr ist.”
(I 30, § 2)

26 S, De eccl. pot. 13, 5. 11; Kap. 5, S. 16-17; Kap. 7, S. 23; Kap. 9, S. 33

27 Allerdings weist Aegidius auf einen Unterschied hin, indem er erklirt, dass die ,spiri-
tuellen Substanzen“ kosmische Intelligenzen sind, und unmittelbar darauf die andere ,spirituelle
Macht zugleich ,kirchlich® nennt (I 5, S. 17).

28  Zeitliche® Giiter sind nach Augustinus diejenigen, die wir fiir eine gewisse Zeit die uns-
rigen nennen kdnnen, s. De lib. arb. 1 15, Z. 45-46. Im Ubrigen ist dem Kéorperlichen natiirlich

das Spirituelle im philosophischen Sinn, also das Geistige entgegengesetzt (vgl. oben Anm. 16).
298,11 3, § 10 in fine.



Zur Kritik des politischen Platonismus im Mittelalter 115

Die Einwinde gegen den Obersatz trigt Marsilius wohl deshalb nicht vor,
weil er zuvor (§ 1) das Argument behandelt hat, das in dhnlicher Weise das
Verhiltnis weltlicher und kirchlicher Herrschaft in Analogie zum Verhiltnis
von Leib und Seele bestimmen will. Einen generellen Einwand aus der Kritik
dieses Arguments wiirde er wahrscheinlich auch gegen den Obersatz des jetzt
diskutierten Arguments richten: er gilt nicht allgemein, denn zwischen den
Termini der einen Seite - ,Korperdinge“ und ,spirituelle Dinge“ - gibt es
Unterschiede, die es zwischen den Termini der anderen Seite - ,Herrscher
tiber die Korperdinge und ,Herrscher iiber die spirituellen Dinge“ - nicht
gibt (vgl. S. 589, 10-18); schon deshalb nicht, konnte man erginzen, weil die
beiden Herrscher Menschen sind. Wenn das so ist, dann kann man aus dem
Obersatz und einem bestimmten Untersatz nichts folgern, weil unklar ist, ob
in dem mit dem Untersatz gemeinten Fall die beiden Seiten der Analogie
tibereinstimmen oder nicht.

Die Prizisierungen des Untersatzes und der Konklusion zielen darauf ab,
zwischen metaphysischer Hierarchie und menschlicher Herrschaft zu trennen.

Als erstes prazisiert Marsilius, dass das Verb ,untergeben sein“ (subdi), das
er hier an die Stelle von ,unterstehen® (subesse in II 3, 11) setzt, einen
geringeren Grad von Vollkommenheit bedeutet - also keine Abhingigkeit
oder Unterwerfung unter eine tiberlegene Macht; in der ersten Fassung des
Untersatzes ist auch von geringerer Wiirde die Rede (II 3, 11). Die Prizi-
sierung erlaubt es Marsilius, weiter unten zu bestreiten, dass aus grofierer
Vollkommenheit juristisch definierte politische Macht folgt. Auch Johannes
von Paris hat schon den Aspekt der Wertstufen aus dem Hierarchiekonzept
isoliert und als einzigen gelten lassen (s. oben S. 106), aber die Vertreter dieses
Konzepts wie Aegidius Romanus unterscheiden nicht zwischen den Aspekten
Wert und Macht. Am ehesten noch kann man Aegidius den Unterschied an
seiner Rede von den untersten Wesen nachweisen, die durch die mittleren zu
den hochsten zuriickgefithrt werden sollen (s. oben S. 102). Denn wenn dieser
Satz keine Tautologie sein soll, muss der Unterschied zwischen Untersten,
Mittleren und Hoéchsten unabhingig von der mit ,zuriickfiihren“ gemeinten
Kausalitit gegeben sein, und dann handelt es sich um einen Unterschied an
Wert oder Wiirde, wie Johannes von Paris und Marsilius behaupten.

Der zweite Punkt, den Marsilius eindeutig machen will, ist der Gegensatz
von yzeitlich und ,spirituell; das betrifft schon den Obersatz. Die beiden
Termini sollen in ihrer eigentlichen Bedeutung verwendet werden, von der
Marsilius anzunehmen scheint, dass der Leser sie aus den Bedeutungsanalysen
zu Beginn des zweiten Buches des Defensor pacis entnimmt; aber nur im Fall
von ,spirituell spricht Marsilius da von einer eigentlichen Bedeutung. Er will
darunter die christliche Lehre und die Heilsmittel wie Sakramente und Gnade
verstehen, eventuell auch auf das ewige Heil bezogene menschliche Hand-
lungen und seelische Einstellungen (II 2, § 5, S. 147, 19-148, 12). ,Zeitlich“



116 Wilfried Kiihn

dagegen sind in erster Linie duflere Gliter, uber die der Mensch im Interesse
seines irdischen Lebens verfiigt, dann auch Handlungen und seelische Ein-
stellungen in derselben Absicht.30 Obwohl Marsilius nicht ausdriicklich sagt,
wie die Termini aufgefasst werden sollen, ist klar, dass er die ethisch-religiose
Gegeniiberstellung von Zeitlichem und Geistlichem meint und damit den
metaphysischen Gegensatz von Kérperlichem und Geistigem ausschlief3t.

Zur Analyse des Schlusses, den Marsilius seinen Gegnern unterstellt, ist
schliefilich der Sinn von ,Richter zu bestimmen; das Wort kommt im
Obersatz nicht vor, erklirt aber in der Konklusion, was schon im Obersatz
mit ,Herrscher® gemeint ist.3! Im Zuge seiner Bedeutungsanalysen hat Marsi-
lius schon unterschieden zwischen dem Fall des Sachverstindigen einerseits,
der sein Urteil iiber ein theoretisches Problem oder eine praktische Frage
abgibt, und dem Fall des Herrschenden andererseits, der nach Gesetz und
Herkommen ein Urteil in einem Rechtsstreit fillt und mit Zwangsgewalt
durchsetzt (II 2, § 8).32 Auf der Grundlage dieser Unterscheidung und der
anderen Prizisierungen hilt Marsilius anstelle des gegnerischen Schlusses nur
den folgenden fiir gilug:

Wie sich Zeitliches zu Geistlichem verhilt, so der Richter, d.h. Sachverstindige,
in zeitlichen Dingen zum Richter, d. h. Sachverstindigen, in geistlichen Dingen.

Zeitliches ist weniger vollkommen als Geistliches.

Also ist der Richter, d.h. Sachverstindige, in zeitlichen Dingen weniger vollkom-
men als der Richter, d.h. Sachverstindige, in geistlichen Dingen.

Marsilius hat die Primissen des Schlusses so interpretiert, dass er die Konklusion
akzeptieren kann, auch wenn der geistliche Sachverstindige kein Theologie-
professor, sondern einer der Bischéfe ist, z.B. der von Rom (fiir Marsilius ist er
nur primus inter pares, s. II 16). Es stort Marsilius nicht, dass sich der Bischof
von Rom als vollkommener denn ein weltlicher Herrscher, eventuell der Kaiser,
erweist, denn das rithrt nur von der grofleren Vollkommenheit der Gegenstinde
seiner Kompetenz her; die Gegenstinde des weltlichen Machthabers nennt
Marsilius nun doch wieder ,Koérperdinge® statt ,,zeitliche Dinge®.

3011 2, § 4, S. 146, 13-20 u. 24-26. So verstanden, stehen sich »spirituell“ und ,zeitlich“ im
Hinblick auf die zwei Zielsetzungen gegeniiber. Im Kontext der Argumentation von Kap. 30,
§ 2, kommt aber auch eine dritte Bedeutung von ,zeitlich“ in Frage: das justiziable zwischen-
menschliche Tun und Leiden (II 2, § 4, S. 147, 1-5).

31 Mit iurisdiccio® wird im Mittelalter die Herrschaft iiber Personen bezeichnet, mit
»dominium®“ diejenige iiber Sachen; auch die Oberherrschaft des Papstes iiber die weltlichen
Herrscher wird von ihren Befiirwortern oft als Befugnis bezeichnet, tiber sie zu Gericht zu sitzen
(s. z. B. AEGIDIUS: De eccl. pot. I 5, S. 17 unten). Dadurch, dass Herrschaft als Rechtsprechung
verstanden wird, bleibt Politik als Gestaltung der Lebensverhiltnisse und als Konfliktfeld
verschiedener Michte weitgehend unberiicksichtigt.

32 Vgl. THOMAS VON AQUIN : Script. sup. Sent., lib. IV, dist. 18, qu. 1, a. 1 ¢



Zur Kritik des politischen Platonismus im Mittelalter 117

Auf die Erklirung, was sich aus dem Verhiltnis von Zeitlichem und Geistlichem
legitim fiir thre Vertreter ergibt, folgt ein Hinweis auf den Irrtum, auf dem das
Hierarchiekonzept beruht. Nachdem Marsilius den Aspekt der Vollkommenheits-
stufen aus dem Hierarchiekonzept herausgelost hat, kann der Aspekt der Abstu-
fung der Macht bzw. Abhingigkeit nur noch hinzugefiigt werden. Wenn die Hin-
zufiigung nicht willkiirlich sein soll, muss Macht aus Vollkommenheit und Unter-
werfung oder Abhingigkeit aus relativer Unvollkommenheit folgen. Marsilius
unterscheidet sich nun von Johannes von Paris, indem er die {ibergeordnete
Macht nicht metaphysisch als Schopfungsmacht, sondern politisch als rechtliche
Gewalt (turisdiccio) versteht. Deshalb stellt er das Hierarchiekonzept so dar, dass
seine Vertreter aus groflerer Vollkommenheit den Besitz rechtlicher Gewalt
folgern (ebenso in § 1, S. 590, 8-13). Zugleich macht er geltend, dass Personen
dann vollkommener als andere sind, wenn sie - wie der Bischof von Rom im
Verhiltnis zum Kaiser - auf Gebieten von héherer Dignitit kompetent sind. Die
Vertreter des Hierarchiekonzepts miissten also folgendermafien schlieflen:

Wenn A auf einem Gebiet kompetent ist, das das Gebiet, auf dem B kompetent
ist, an Wert iibertrifft, dann ist A vollkommener als B.

Wenn A vollkommener als B ist, dann hat A rechtliche Gewalt iiber B.
Die Zoologie iibertrifft die Geometrie an Wert.
Also ist der Zoologe vollkommener als der Geometer.

Also hat der Zoologe rechtliche Gewalt {iber den Geometer.

Die Konklusion erweckt den Eindruck, dass Marsilius eine reductio ad absur-
dum gelungen und das Hierarchiekonzept damit widerlegt ist. Zweifellos ist die
Kombination der beiden Primissen nicht allgemein wahr. Aber es ist nicht
evident, dass sie auch in jedem Fall falsch ist. Ein Platoniker wird geltend
machen, dass sie dann wahr ist, wenn das Wissensgebiet von A die Dialektik ist.
Die Kluft, die Marsilius von der platonischen Tradition trennt, wird daran deut-
lich, dass er ein paar Seiten weiter unten eine dhnliche reductio ad absurdum an
dem Beispiel des Metaphysikers unternimmt (II 30, § 4, S. 595, 17-29).

Derjenige, dessen Handeln vollkommener ist, darf nicht der rechtlichen Gewalt
dessen unterworfen werden, der weniger vollkommen handelt.

Keine Handlung des politischen Machthabers ist so vollkommen wie die des
Metaphysikers.33

Also darf kein Metaphysiker der rechtlichen Gewalt des politischen Machthabers
unterworfen werden.

33 Marsilius muss voraussetzen, dass der Metaphysiker als solcher handelt, sonst sind seine
Handlungen nicht mit den politischen des Machthabers zu vergleichen; im Fall der Priester liegt
Marsilius an dem Hinweis, dass viele ihrer Handlungen iiberhaupt nicht geistlich sind (II 2, § 7).
Da aber die Metaphysik reine Theorie ist, bleibt es dunkel, wie der Metaphysiker als solcher
handeln kann.



118 Wilfried Kithn

Marsilius zielt natiirlich auf dasjenige Argument, das sich ergibt, wenn man
das sakramentale Handeln des Priesters im Vergleich mit dem richterlichen
Handeln des Regierenden in den Untersatz einsetzt, um auf die Befreiung der
Priester von der weltlichen Gerichtsbarkeit zu schlieflen (IT 30, § 4, S. 593, 2-
9). Den Unterstiitzern der klerikalen Anspriiche, die mit dem Handeln der
Priester nur einen Aspekt ihrer grofleren Wiirde meinen, ist es nicht ein-
gefallen, auf der Skala der Wiirden einen Platz zwischen dem Priester und dem
politischen Machthaber fiir Personen von nicht religiosem, wohl aber intellek-
tuellem Rang wie den Metaphysiker freizumachen und damit auch die
JIntellektuellen® der richterlichen Gewalt zu entziehen.3* Marsilius liefd sich
in seiner Argumentation offenbar so von der Denkweise, gegen die er oppo-
nierte, und von dem bestimmen, was vermutlich dem common sense einleuch-
tete, dass er den Satz von der rechtlichen Immunitit des Metaphysikers fiir
offenkundig falsch erklirte (II 30, § 4, S. 595, 21-22). Ebenso urteilt er tber
den Satz, der Metaphysiker habe wegen seiner grofieren Vollkommenheit tiber
den Arzt mit richterlicher Gewalt zu herrschen (§ 1, S. 589, 25-29).

Aber die Idee, politische Macht mit philosophischer, insbesondere
metaphysischer Kompetenz zu verkniipfen, konnte Marsilius nicht so fremd
sein, wie es sein Urteil suggeriert. Sein Kollege und Freund Johannes von
Jandun, den Zeitgenossen sogar fiir einen Koautor des Defensor pacis hielten,
hat nimlich einen Zusammenhang zwischen der fithrenden Rolle der Meta-
physik als Betrachtung Gottes und der Herrschaft iiber Menschen hergestellt.
Einerseits soll die Betrachtung Gottes der Zweck der politischen Gemein-
schaft und das mit dieser Erkenntnis verbundene Gliick Zweck des biirger-
lichen Gliicks sein.35 Andererseits brauchen der Richter und der Herrscher die
Erkenntnis Gottes, wenn die Gemeinschaft nach dem Prinzip der Verteilungs-
gerechtigkeit regiert werden soll (qu.22, fol. 19 ra). Deshalb muss der
Herrscher entweder selber in dem Sinn weise sein, dass er Gott erkennt, oder
sich diese Erkenntnis vom Metaphysiker vermitteln lassen. Die so verstandene
Regierung durch Weise ist eine notwendige Bedingung fir das biirgerliche
Glick. Unter diesen Voraussetzungen erscheint es konsequent, dass der
Nichtweise dem Weisen keine Befehle erteilen kénnen soll (qu. 22, fol. 18 vb).

Politischer Platonismus wird also auch von einem Denker praktiziert, der
im ibrigen Aristoteles nach den Kommentaren des Averroes interpretierte.
Deshalb kann Marsilius das, was er als eine reductio ad absurdum prisentiert,
d. h. den Schluss auf die rechtliche Immunitit des Metaphysikers, nicht fiir die
endgiiltige Widerlegung des Hierarchiekonzepts halten, wenn er die
Uberlegungen des Johannes von Jandun ernst nimmt.

34 Ein gutes Beispiel ist der schon zitierte (Anm. 20) Marsiliuskritiker GUILLELMUS DE
VILLANA CREMONENSIS: Tractatus, S. 43-45
35 Quaest. in Met., lib. I, qu. 18, fol. 15 rb.



Zur Kritik des politischen Platonismus im Mittelalter 119

2. Etablierung einer politischen Hierarchie

Marsilius widerspricht dem Schluss vom vollkommeneren Handeln auf die
rechtliche Immunitit nicht nur mit der besprochenen reductio ad absurdum.
Zuvor formuliert er schon einen anderen Einwand, der darauf hinausliuft, der
metaphysischen Rangfolge der Vollkommenheiten eine politische zur Seite zu
stellen. Zu Beginn dieses Gedankengangs bezieht er sich auf den Obersatz des
gegnerischen Arguments, nach dem der vollkommener Handelnde nicht dem
rechtlichen Zwang des weniger vollkommen Handelnden unterworfen sein

darf (vgl. II 3, § 13).

»50 ist der erste Satz dieser Argumentation falsch. Es hindert ja nichts, dass
dasjenige, das schlechthin edler oder vollkommener handelt, in einer bestimmten
Hinsicht von dem weniger vollkommen Handelnden abhingt und so in gewisser
Hinsicht unvollkommener ist.“ (I 30, § 4, S. 593, 18-22)

Im Folgenden illustriert Marsilius diese Art von Beziehungen am Verhiltnis
des menschlichen zu anderen Korpern und am Verhiltnis des Auges zur Hand
oder zum Fuf. Dann fihrt er fort:

»In diesem relativen Sinn ist auch die Regierung abhingig und empfingt einiges
durch die Handlungen einiger untergeordneter Teile der Stadt, von denen wir im
5. Kap. des ersten Teils gesprochen haben, - wenn auch nicht im Modus des
zwingenden Urteils -, wihrend diese Teile von der Regierung unter einem bes-
seren und vollkommeneren Gesichtspunkt abhingen, unter dem Gesichtspunkt
des zwingenden Urteils, wie im 15. Kap. des ersten Teils gezeigt wurde. So hingt
also der Priesterstand von der Regierung ab und empfingt etwas von ihr - und
die Regierung < auch > vom Priesterstand. Dieser empfingt nimlich von der
Regierung die rechtliche Bestimmung seiner biirgerlichen Handlungen und den
Schutz vor Unrecht, damit er solches keinem anderen zufiigt noch von einem
anderen erleidet, soweit es um die diesseitige Welt geht; denn das ist die
Funktion des Regierenden und keines anderen Teiles der Stadt, wie im 15. Kap.
des ersten Teils bewiesen wurde.” (II 30, § 4, S. 594, 5-17)

Nach einem Hinweis auf Textstellen bei Paulus nimmt Marsilius seinen Ge-
dankengang wieder auf:

»,Umgekehrt bedarf die Regierung des priesterlichen Handelns und hingt von ithm
ab, denn sie empfingt von der Priesterschaft die Lehre zusammen mit den Sakra-
menten, die die Menschen in dieser Welt auf das Heil oder ewige Gliick in der
kiinftigen Welt vorbereiten bzw. entfernen, was dem im Weg steht.

Wechselweise handeln und leiden sie aber verschiedenartig. Denn der Regierende,
der in dieser Welt mit Zwangsgewalt richtet, und zwar auf Gottes Anordnung hin,
unmittelbar aber aufgrund seiner Einsetzung durch den menschlichen Gesetzgeber
oder irgendeinen anderen menschlichen Willen, kann mit seiner Zwangsgewalt,
d.h. durch die Todesstrafe oder eine andere, legitim auf den Priester einwirken,
auch gegen dessen Willen, wenn er das menschliche Gesetz, soweit es dem gottli-



120 Wilfried Kiihn

chen nicht widerspricht, iibertreten hat, wie im 5. und 8. Kap. dieses und im 15.
Kap. des ersten Teils bewiesen wurde.“ (II 30, § 4, S. 594, 23-595, 9)

Bischofe und Priester, so schliefft Marsilius den Gedankengang, diirfen dage-
gen im irdischen Leben niemanden zwingen, weil sie nur praktische Lehrer
des gottlichen Gesetzes sind, vergleichbar den Arzten; das Richteramt dagegen
bleibt Christus vorbehalten (vgl. § 1, S. 590, 13-24, u. Kap. 10, § 2).

Um die Interpretation mit einem ,Detail“ zu beginnen: Marsilius macht
die in § 2 vorgenommene Trennung von Vollkommenheit und Abhingigkeit,
die auch Unterwerfung sein kann, wieder riickgingig, wenn er im zweiten
Satz von Abhingigkeit auf relative Unvollkommenheit schliefit. Das scheint
aber kein Ruckfall in die Denkgewohnheiten der Zeit, sondern Absicht zu
sein, denn 1m Folgenden nennt Marsilius das mit Zwang ausgestattete Urteil
»besser und vollkommener®. Das heiflt, er begniigt sich nicht damit, der tra-
ditionellen Hierarchie eine politische Herrschaftsordnung entgegenzusetzen,
sondern besteht darauf, dass diese auch eine Wertordnung enthilt; wie sie zu
verstehen ist, wird sich im Folgenden zeigen.

Eine andere Eigentimlichkeit des Gedankengangs im ersten Teil des Textes
liegt in der Anwendung des Schemas ,schlechthin - in einer bestimmten
Hinsicht“. Der Leser des zweiten Satzes befindet sich im Zweifel dariiber, wer
mit dem ,schlechthin vollkommener Handelnden® und wer mit dem ,in
gewisser Hinsicht vollkommener Handelnden“ gemeint ist, den es geben muss,
wenn es den im Text genannten in gewisser Hinsicht Unvollkommeneren
gibt. Geht man von der Wertordnung aus, die der zu widerlegende Obersatz
ausdriickt, und denkt man iiberdies an die Unterscheidung des Johannes von
Paris, dass der weltliche Machthaber in weltlichen Belangen bedeutender ist,
der geistliche aber schlechthin (Uber kénigliche, Kap. 5, S. 89, 7-8), dann liegt
es nahe zu vermuten, auch fiir Marsilius sei der schlechthin vollkommener
Handelnde der Priester und der in gewisser Hinsicht vollkommener Handeln-
de der Regierende. In dem Textabschnitt, der auf die Nennung der Beispiele
folgt, zeigt sich jedoch, dass Marsilius es umgekehrt meint. Denn wenn der
Gesichtspunkt des zwingenden Urteils der vollkommenere ist, dann sind auch
dies Urteilen und die urteilende Instanz vollkommener als andere Tiatigkeiten
und die sie ausfithrenden Instanzen; zu ihnen gehort neben anderen Stinden
der Priesterstand.

Da nicht zu erkennen ist, dass Marsilius zu dieser Einschitzung #bergebt,
muss man annehmen, dass er das Schema ,schlechthin - in einer bestimmten
Hinsicht“ von vornherein so angewandt hat, dass der Regierende schlechthin
vollkommener ist als der Priester und dieser nur in einer Hinsicht voll-
kommener als jener. Wenn das so ist, versucht Marsilius nicht, den Obersatz,
von dem seine Gegner ausgehen (,der vollkommener Handelnde darf nicht
dem rechtlichen Zwang des weniger vollkommen Handelnden unterworfen



Zur Kritik des politischen Platonismus im Mittelalter 121

sein®), mit Argumenten zu widerlegen. So undifferenziert, wie er den Ober-
satz aufschreibt, nennt er ithn zwar falsch. Er akzeptiert ithn aber unter drei
Bedingungen, von denen seine Gegner mindestens die dritte nicht iibernehmen
wiirden: man muss zwischen schlechthin vollkommenerem und in gewisser
Hinsicht vollkommenerem Handeln unterscheiden; die rechtliche Immunitit
gilt nur fir den schlechthin vollkommener Handelnden; der schlechthin
vollkommener Handelnde ist der Regierende, wihrend der Priester nur in
einer Hinsicht vollkommener handelt.3

Marsilius argumentiert also gegen die Verteidiger der Papstkirche, indem er
ein von ithnen akzeptiertes Prinzip anders als sie interpretiert. Aber er wider-
legt nicht ihre Interpretation, indem er etwa zeigte, dass sie einem anderen
von ihnen fiir wahr gehaltenen Satz widerspricht — das wire bekanntlich die
platonische Form der Widerlegung. Marsilius widerlegt die gegnerische
Interpretation des Obersatzes auch nicht auf andere Weise. Wie rechtfertigt er
dann seine Interpretation des Obersatzes, wie zeigt er, dass seine Inter-
pretation des Obersatzes derjenigen seiner Gegner iiberlegen 1st? Die Frage
scheint mir von grundsitzlicher Bedeutung zu sein, denn es geht um das
Verfahren, mit dem ein Philosoph eine herrschende Denktradition tber-
windet, deren Anfinge fiir ithn nicht mehr zu erkennen und kritisch zu
analysieren sind.

Marsilius rechtfertigt seine Voraussetzung, dass die Regierung schlechthin
vollkommener als der Priesterstand ist, unausdriicklich mit der Erwihnung
der rechtlichen Funktion der Regierung: sie und sie allein schreckt vor
Unrechttun ab und schiitzt vor Unrechtleiden. Dadurch erhilt sie, wie es in
dem mehrfach zitierten Kap.I 15 (§6 u. 11) heiflt, das Gemeinwesen und
jeden seiner Teile, also auch den Priesterstand. Denn ohne eine mit Zwang
durchgesetzte Rechtsordnung wiirden die Konflikte und Unrechtshandlungen,
sagt Marsilius, zu Biirgerkrieg und zur Auflosung der birgerlichen Gemein-
schaft fithren. Demnach ist kein Stand oder kein Organ dieser Gemeinschaft
fiir sie so notwendig wie die Regierung. Wenn deren Handeln zur Wahrung
der Rechtsordnung schlechthin vollkommener als das priesterliche Handeln
genannt wird, ist schon entschieden, dass im Hinblick auf die Existenz der
politischen Gemeinschaft bestimmt wird, was schlechthin vollkommener ist,

36 Es scheint, als hitte dies Vorgehen Marsilius’ Gegner iiberfordert, denn sein Kritiker
Guillelmus de Villana Cremonensis brachte keine schlagendere Erwiderung zustande als die Be-
teuerung, die Befugnis zu strafen richte sich nach der Wiirde der Personen, so dass es der Ver-
nunft widerspreche, wenn der Mindere den Hoheren bestrafen solle (Tractatus, S. 43 u. 45).

Was die Immunitit des Regierenden angeht, so folgt aus dem Obersatz, wie Marsilius ihn
versteht, nur, dass der Regierende keinem rechtlichen Zwang des Priesters unterliegt. Man kann
daraus nicht auf eine generelle rechtliche Unbelangbarkeit des Regierenden schlieflen, und Marsi-
lius sieht eine solche auch nicht vor, sondern unterstellt den oder die Regierenden dem Urteil des
Gesetzgebers, d. h. der Gesamtheit der Biirger (s. I 18, § 3).



122 Wilfried Kiithn

so dass fir konkurrierende Wertordnungen nur Vollkommenheiten unter be-
stimmten Hinsichten in Frage kommen.

Man kann also sagen, dass Marsilius die traditionelle, von der Papstkirche
genutzte Denkweise dadurch iiberwindet, dass er die nicht unbekannten, aber
theoretisch nicht gewdiirdigten politischen Existenzbedingungen der kirchli-
chen Institution in Anschlag bringt, die ihre Vollkommenheit und ihren
Anspruch auf Oberherrschaft aus ihrem religiosen Aufirag oder aus ihrer
Funktion ableitet.’” Marsilius erortert nicht die Frage, ob religidse Gemein-
schaften auflerhalb der politischen existieren konnen, er geht vielmehr davon
aus, dass die Priester denjenigen Stand der politischen Gemeinschaften bilden,
den deren Mitglieder fiir ihre religiése Bildung und moralische Erziehung im
Hinblick auf das kiinftige Leben unbedingt brauchen (I 5, § 10 u. 14 in fine;
Kap. 6, § 7-8). Das ist gemeint, wenn es in dem zuletzt iibersetzten Text (II
30, § 4) heifdt, dass die Regierung von der Priesterschaft die Lehre zusammen
mit den Sakramenten empfingt.

Es ist also nicht die Widerlegung eines Fehlers, sondern ein Perspekti-
venwechsel, der es Marsilius ermoglicht, die gewohnten Denkbahnen zu ver-
lassen und das Politische als einen eigenstindigen Bereich des menschlichen
Lebens zu erkennen. Der Perspektivenwechsel betrifft im Grunde den Ge-
brauch, den Marsilius von der verbreiteten Idee macht, dass Gott und die
Menschen mit verteilten Rollen die politische Macht konstituieren (mit II 30,
§4,S.595,3-4,vgl. 19, § 2, S. 40, 6-13). Auch Johannes von Paris und Dante
erwihnen den menschlichen Anteil, der fiir sie in der Wahl des Monarchen
liegt, aber sie berufen sich auf die gottliche Herkunft der politischen Macht,
wenn sie fir deren Gleichrangigkeit mit der kirchlichen plidieren.38 Marsilius
dagegen macht keinen theoretischen Gebrauch von der ,fernen Ursache®, die
Gott fiir die Konstitution der Herrschaft ist, sondern konstruiert in der Theo-
rie Herrschaft ginzlich aus der Analyse der unmittelbaren Ursache, die das
gesellschaftliche Wesen Mensch ist. Plakativer gesagt: fiir die Theorie ist
Herrschaft nicht von Gott, sondern von den Menschen geschaffen. Um das zu
zeigen, begniigt sich Marsilius nicht mit einem Hinweis auf Kénigswahlen,

37 Ist sich ein Vertreter dieser Institution wie Aegidius Romanus iiber ihre faktische Ab-
hingigkeit von einer funktionierenden biirgerlichen Ordnung wirklich nicht im Klaren? Er
vermeidet es jedenfalls, die Frage nach dem eventuellen Zusammenbruch dieser Ordnung und
nach seinen Folgen zu stellen, wenn er bemerkt, dass die weltliche Macht nétig ist, um Unrecht-
tun zu unterbinden und damit den Gliubigen wie den kirchlichen Oberen den fiir ihr religises
Leben forderlichen dufleren wie seelischen Frieden zu verschaffen (De eccl. pot., 11 6, S. 68).

38 JOHANNES VON PARIS: Uber kénigliche, Kap. 3, S. 82, 5-8; Kap. 10, S. 113, 8-14; Dante
spielt die Rolle der Wiahler zur bloflen Verkiindung der von Gott getroffenen Wahl herunter,
Mon., 111 15, Z. 56-71.



Zur Kritik des politischen Platonismus im Mittelalter 123

sondern holt weit aus, um Herrschaft im Rahmen einer anthropologischen
Konzeption der politischen Gemeinschaft zu bestimmen und zu begrenzen.

Nach dieser Konzeption haben sich die Menschen freiwillig zur arbeitstei-
ligen politischen Gemeinschaft zusammengeschlossen, um die Voraussetzun-
gen fiir ihr Uberleben und fiir das gute Leben zu schaffen (I 3, § 5, u. IT 22,
§ 15, S. 434, 1-13). Begiinstigt, sogar gefordert von der Bediirfnisnatur des
Menschen, verdankt sich die politische Gemeinschaft gleichwohl dem ver-
nunftigen Wollen ihrer Mitglieder.4#0 Der Wille zum burgerlichen Zusammen-
leben konkretisiert sich in der kollektiven Festsetzung der Regeln dieses
Lebens, d. h. in der Gesetzgebung durch alle Biirger, und in der Wahl des-
jenigen Staatsteils, der das Handeln der Biirger nach den Gesetzen zu organi-
sieren, anders gesagt, das Recht zu wahren hat, d. h. der Regierung (I 7, § 2-3,
S. 36, 6-9 u. 15-16; Kap. 15, § 3, S. 86, 13-18). Was das bedeutet, lisst sich an
dem letzten Satz des tibersetzten Textes von II 30, § 4, zeigen.

Die Regierung kann den Priester legitim (licite) gegen seinen Willen
zwingen. Marsilius sagt nicht, wie die Legitimitit dieser Handlung begriindet
ist. Wenn man erginzt, dass die Regierung im eigenen Interesse des Priesters
handelt, sofern der Priester auf eine funktionierende Rechtsordnung angewie-
sen ist, dann sollte man sich den Einwand machen, dass Marsilius’ Gegner
erwidern konnten, Entsprechendes gelte im Hinblick auf das Interesse des
Regierenden an seinem Seelenheil, wenn der Priester den Regierenden mit
Kirchenstrafen zwingt. Um diese mégliche Replik zu entkriften, kommt es
auf Marsilius’ Gedanken an, dass ein Gesetz, das alle Biirger ausarbeiten und
verabschieden, jeder einzelne meint, sich selbst gegeben zu haben; deshalb tut
es seiner Freiheit keinen Abbruch, das Gesetz zu befolgen.#! Entsprechendes
gilt fiir die Unterwerfung unter die von allen gewihlte Regierung, die
Marsilius ausdriicklich ,Exekutive der Gesetze nennt (I 15, § 2, S. 85, 20-29;
§ 4, S. 87, 2-11). Das bedeutet fiir den Fall des straffillig gewordenen Priesters,

39 Deshalb erscheint es mir unangemessen, diese Konzeption und die Beriicksichtigung des
Volkswillens in der Kénigswahl bei anderen Autoren unter dem Stichwort ,Volkssouverinitat®
zusammenzufassen und dann festzustellen, dass das Prinzip der Volkssouverinitit und Marsilius’
Staatstheorie iiberhaupt in seiner Zeit nichts Neues darstellten. So geht G. Piaia vor und gibt
seiner These eine provokante Note, indem er als Vertreter der Volkssouverinitit neben Marsi-
lius seinen Kritiker Guillelmus de Villana Cremonensis aufruft (L’idea di sovranita, 114-116).
Marsilius’ Theorie soll auf diesem Weg historisiert werden, aber ich bezweifle, dass man zu
einem historischen Befund gelangt, wenn man die Erwihnung der K6nigswahl, von der man in
vielen Texten aus Marsilius’ Zeit liest, als einen Ausdruck fiir die Idee der Volkssouverinitit ver-
steht, von der kein Autor spricht, auch Marsilius nicht. - Auch J. Quillet hat diese Idee benutzt,
um die Originalitit von Marsilius’ Theorie zu minimalisieren, zugleich aber behauptet, nach
derselben Theorie habe der Kaiser seine Macht nur von Gott (La philosophie politique, S. 18 u. 83).

40 Zum Zusammenhang zwischen Staatszweck, subjektivem Begehren und Beteiligung an der
Politik s. A. GEWIRTH: Marsilius of Padua, 204-205.

417112, §6, S. 67, 1-8 u. 15-19; zur Bedeutung der Freiheit in diesem Argument vgl. H.
BIELEFELDT: Von der papstlichen, 122-123.



124 Wilfried Kiithn

dass er als Privatmann gegen den Willen gehandelt hat, den er selbst als
gesetzgebender Biirger ausgedriickt hat, und dass die Strafe, die thm die Regie-
rung aufzwingt, von der ganzen Gemeinschaft ausgeht, zu der er sich selbst in
seinem burgerlichen Handeln zugehorig erklirt (I 12, §6, S.67, 21-24;
Kap, 15, § 4, S. 87, 16-19). Beriicksichtigt man diese hochst originellen Ele-
mente von Marsilius” politischer Konzeption, dann beruht die exklusive Legi-
timitdt des staatlichen Zwangs nicht darauf, dass er objektiv im Interesse der
von ithm Betroffenen liegt, sondern darauf, dass diese ihn und die Bedingungen
seiner Anwendung subjektiv ausdriicklich und 6ffentlich gutgeheiflen haben.#

V. KRITIK AM PLATONISMUS?

Was bedeutet nun diese Begriindung der politischen Macht im Hinblick auf
die politische Tradition des Platonismus? Marsilius’ neue Konzeption be-
deutet, dass das metaphysische Hierarchiekonzept, das die Neuplatoniker
konstruieren, zu abstrakt ist, um ein Herrschaftsverhiltnis unter Menschen zu
legitimieren. Das konnte Marsilius zeigen, weil er anhand der Politik des
Aristoteles dariiber nachgedacht hat, wie Herrschaft mit Freiheit der Be-
herrschten vereinbar sein kann und weil er priziser als Johannes von Paris das
grundlegende Muster der klerikalen Argumentation analysierte: sie stellt eine
direkte Proportion von Wiirde, Wert oder Vollkommenheit einerseits und
politischer Macht andererseits her, das heiflt, je grofler die Wiirde einer
Entitdt ist, um so grofler ist auch ithre Macht - de iure. Angesichts dessen, dass
kein mittelalterlicher Mensch dem Papst absprechen konnte, wiirdiger als ein
Ko6nig oder als der Kaiser zu sein, notigte die unterstellte Proportion dazu,
dem Papst auch die tiberlegene Macht zuzugestehen. Mit der Proportion hat
Marsilius nach meiner Ansicht einen wesentlichen Zug der neuplatonischen
Kausalitdt entdeckt. Hat er zugleich etwas von Platon verstanden?

Die Antwort auf diese Frage hingt davon ab, ob man in der Philoso-
phiegeschichte so etwas wie gebrochene Kontinuititen annimmt und meint,
dass eine Konzeption auch noch in ihren spiteren Transformationen nicht-
authentisch weiter besteht und eventuell durch eine Kritik an diesen Transfor-

42 Es ist instruktiv, Marsilius’ Versuch, politische Freiheit und Herrschaft zu vereinbaren,
mit dem entsprechenden Versuch Dantes zu vergleichen (Mon. I 12, Z. 30-55; III 15, Z. 38-56).
Nach Dante sind die Menschen dann frei, wenn die Herrschenden (domini aliorum, 1 12, Z. 53)
ihre Untertanen zur Uberwindung ihrer Begierden erziehen, weil das bedeutet, ihnen zu ihrem
optimalen Zustand zu verhelfen, in dem ihr Wille frei, d. h. nur von ihrem Urteil bestimmt ist (I
12, Z.1-17 u. 28-30). Weil eine solche Herrschaft im objektiven Interesse der Beherrschten
ausgeiibt wird, ist sie nicht despotisch, und die Beherrschten sind frei, weil sie nicht den Inte-
ressen der Herrschenden dienen (vgl. ARISTOTELES: Mer. I 2, 982 b 25-26; Pol. 111 4, 1277 b 7-11;
Kap. 6, 1278 b 32-36 u. 1279 a 17-21). Indem Marsilius die politische Freiheit subjektiv be-
stimmt, unterscheidet er den Biirger eindeutiger vom Sklaven, der - Aristoteles’ Rechtfertigung
der Sklaverei zufolge — durchaus von seiner Unterordnung profitiert.



Zur Kritik des politischen Platonismus im Mittelalter 125

mationen mit getroffen werden kann. Wer diese philosophiegeschichtliche
Hypothese akzeptiert, wird es Marsilius zutrauen, dass er indirekt etwas zu
Platon zu sagen hat, obwohl er wahrscheinlich keine Zeile von ithm gelesen hat.

Es liegt nimlich nahe anzunehmen, dass die Neuplatoniker mit der Pro-
portion von Wert und Macht, metaphysisch verstanden, die ethisch-politisch
gedachte Proportion von Kompetenz und Macht transformiert haben, wie
Platon sie gegen die Demokratie seiner Zeit und gegen die Sophisten geltend
machte. In Marsilius’ Idee, nach den Primissen seiner Gegner miisse der
Metaphysiker eigentlich politisch michtig sein, st Platons Gedanke noch zu
erkennen - ebenso in den Reflexionen des Johannes von Jandun. Nun ist die
Proportion von Kompetenz und Macht nicht nur Platons normatives Krite-
rium verniinftiger Verfassungen. Vielmehr beschreibt Sokrates schon im Kriton
Macht als die Fihigkeit, andere verniinftig oder unverniinftig zu machen (44 d
6-10, vgl. 46 ¢ 2-5). Das ist offensichtlich die Fihigkeit des Philosophen, also
ist fiir Sokrates der intellektuell Kompetente auch der Michtige.

Es scheint, als sei das die Konzeption, gegen die sich Marsilius” Kritik in
historisch letzter Instanz richtet. Denn Marsilius vertritt, dass sich politische
Macht nicht aus dem Wert einer Person ergibt, sei er religios oder intellektuell
bestimmt, dass politische Macht vielmehr durch kollektive Einsetzung zu-
stande kommt, anders gesagt, dass sie eine Institution ist, die auf dem ein-
miitigen Wollen einer menschlichen Gruppe beruht. Der Tradition des politi-
schen Platonismus hilt Marsilius entgegen, dass es mehr als auf die ideelle
Quelle der Macht auf ihre soziale Quelle ankommt.

Abstract

About 1300 Platonism is both a source of inspiration and a subject of criticism for
political thought. On the one hand, the Neoplatonic idea of non reciprocal
causality guides Giles of Rome in establishing the hierarchy of God, the pope, and
the secular ruler. And the ecclesiastical claims to supremacy were justified by
Plato’s idea that anyone who creates the conditions of another’s activity must be
subordinate to him. On the other hand, by criticising these claims John of Paris
and Marsiglio of Padua noticed that, according to Platonism, power derives from
dignity or from competence. Marsiglio is the only thinker who objects that political
power springs from the consensus of free men.



126 Wilfried Kithn

Zitierte Titel

AEGIDIUS ROMANUS, De ecclesiastica potestate [1302], hg. R. Scholz. Weimar:
Bohlau 1929.

ARISTOTELES, Opera, hg. I. Bekker. Berlin: Reimer 1831.

-, De anima, hg. W.D. Ross. Oxford: Clarendon 1956.

-, Ethica Nicomachea, hg. 1. Bywater. Oxford: Clarendon 1894.

-, Ethigue a Nicomagque, introd., trad. et comm. par R.-A. Gauthier, J.-Y. Jolif.
Louvain/Paris: Peeters/Nauwelaerts 1958-1959.

~, Metaphysica, hg. W. Jaeger. Oxford: Clarendon 1957.

AUGUSTINUS, De libero arbitrio (= Corpus Christianorum. Series Latina, Bd 29),
hg. W. M. Green. Turnhout: Brepols 1970.

-, De civitate dei (= Corpus Christianorum. Series Latina, Bd 47-48), hg. B.
Dombart, A. Kalb. Turnhout: Brepols 1955.

BIELEFELDT, Heiner, Von der papstlichen Universalberrschaft zur Biirgerrepublik.
Aegidius Romanus, Jobannes Quidort von Paris, Dante Alighieri und Marsilius
von Padua im Vergleich. In: Zeitschr. der Savigny-Stiftung fiir Rechtsgesch.,
kanon. Abt., 73 (1987) 70-130.

BOURDIEU, Pierre, Geneése et structure du champ religieux. In: Revue frangaise de
sociologie 12 (1971) 295-334.

BRUNETTO LATINI, Li livres dou trésor [1262-1266], hg. F.J. Carmody.
Berkeley/Los Angeles: University of California Press 1948.

CHENEVAL, Frangois, Proclus politisé: la réception politique de Proclus au moyen
age tardif- In: Arch. fiir Gesch. der Philos. 78 (1996) 11-26.

DANTE ALIGHIERI, Monarchia [etwa 1317], hg. P.G. Ricci. Mailand: Mondadori
1965.

Determinatio compendiosa de iurisdictione imperii [vor 1298, Tolomeo da Lucca
zugeschrieben], hg. M. Krammer. Hannover/Leipzig: Hahn 1909.

DIOGENES LAERTIUS, Lives of Eminent Philosophers (Vitae philosophorum), hg.
R.D. Hicks. Cambridge (Mass.)/London: Harvard University Press 1979-80.

PSEUDO-DIONYSIUS AREOPAGITA, De coelesti hierarchia, in: Corpus Dionysiacum
I1, hg. G. Heil, A.M. Ritter. Berlin/New York: De Gruyter 1991, 5-59.

EPIKTET, The Discourses (Dissertationes), hg. W. Oldfather. Cambridge (Mass.)/
London: Harvard University Press 1925-28.

FLASCH, Kurt, Augustin. Einfiihrung in sein Denken. Stuttgart: Reclam 1980.

FRANCISCUS DE MAYRONIS, Utrum in universo secundum optimam sui dispo-
sitionem sit dare unum monarcham [1324-1328], hg. P. de Lapparent, in:
AHDLMA 15-17 (1940-1942) 56-74; hg. F. Baethgen, in: Dt. Arch. fur d.
Erfor. d. MA 15 (1959) 120-136.

GEWIRTH, Alan, Marsilius of Padua, the Defender of peace, 1: Marsilius of Padua and
medieval political philosophy. New York: Columbia University Press 1951.



Zur Kritik des politischen Platonismus im Mittelalter 127

GUILLELMUS DE VILLANA CREMONENSIS, Tractatus cuius titulus Reprobatio
errorum [1327] (= Corpus scriptorum Augustinianorum 4), hg. D. Mac
Fhionnbhairr. Rom : Augustinianum 1977.

HADOT, Pierre, L’union de l'dime avec I'Intellect divin dans l'expérience mystique
plotinienne. In: G. Boss / G. Seel (Hg.): Proclus et son influence. Ziirich: Editions
du Grand Mid: 1987, 3-27.

HUGO VON SANKT VIKTOR, Commentarium in Hierarchiam coelestem S. Diony-
sit Areopagitae. Patrologiae cursus completus, Series Latina, hg. J.-P. Migne, Bd
175. Paris 1854.

JOHANNES VON JANDUN, Quaestiones in 12 libros Metaphysicae. Venedig 1553,
Nachdruck Frankfurt: Minerva 1966.

JOHANNES VON PARIS (JEAN QUIDORT), Uber kénigliche und pipstliche Gewalt
(De regia potestate et papali)[1302], hg. F. Bleienstein. Stuttgart: Klett 1969.
JOHANNES VON VITERBO, Liber de regimine civitatum [1261-1264] (= Biblio-
theca iuridica medii aevi 3), hg. A. Gaudentius [Gaudenzi]. Bologna: Societas

Azzoguidiana 1901, 217-282.

Liber de causis, hg. O. Bardenhewer. Freiburg 1.Br: Herder 1882, Nachdr.
Frankfurt/M: Minerva o. J.

LoVEJOY, Arthur O., The Great Chain of Being. Cambridge (Mass.): Harvard
University Press 1936.

MACROBE (MACROBIUS), Commentaire au songe de Scipion (In somnium
Scipionis), hg. M. Armisen-Marchetti. Paris: Les Belles Lettres 2001.

MARSILIUS VON PADUA, Defensor pacis, hg. R. Scholz. Hannover: Hahn 1932.

MIETHKE, Jurgen, Die Legitimitat der politischen Ordnung im Spatmittelalter.
Theorien des friithen 14. Jabrbunderts (Aegidius Romanus, Johannes Quidort,
Wilbelm von Ockbam). In: Historia philosophiae medii aevi. Festschrift fiir Kurt
Flasch. Amsterdam/Philadelphia: Griiner 1991, 643-674.

MORRALL, John B., Political Thought in Medieval Times. 3. Aufl. London:
Hutchinson University Press 1971.

NARDI, Bruno, Dal Convivio alla Commedia. Sei saggi danteschi. Rom: Istituto
storico Italiano per il Medio Evo 1960.

Oculus pastoralis pascens officia [um 1222], hg. D. Franceschi. In: Memorie dell’
Accademia delle scienze di Torino, classe di scienze morali, storiche e filo-
logiche, serie 43, 11 (1966) 29-70.

PIAIA, Gregorio, L’idea di sovranita popolare in Marsilio da Padova e Guglielmo
Amidani. In : G. P., Marsilio e dintorni. Padua: Antenore 1999, 104-117.

PLATON, Euvres compleétes, hg. L. Robin, A. Dieés, J. Souilhé. Paris: Les Belles
Lettres 1920 ff.

-, Res publica, hg. 1. Burnet. Oxford: Clarendon 1902.

PLOTIN, Opera (Enneades), hg. P. Henry, H.-R. Schwyzer. Paris/Bruxelles/
Leiden: Desclée de Brouwer/L’Edition Universelle/Brill 1951-1973.



128 Wilfried Kiithn

PORPHYRIOS, In Platonis Timaeum commentariorum fragmenta, hg. A.R. Sodano.
Neapel: [Istituto della stampa] 1964.

PROKLOS, The Elements of Theology (Elementatio theologica), hg. E.R. Dodds. 2.
Aufl. Oxford: Clarendon 1963.

QUILLET, Jeannine, La philosophie politique de Marsile de Padoue. Paris: Vrin 1970.

Stoicorum veterum fragmenta, hg. J. von Arnim. Leipzig: Teubner 1903-24,
Nachdr. Stuttgart 1978.

THOMAS VON AQUIN, Scriptum super Sententiis (= Opera omnia 1), hg. R. Busa.
Stuttgart-Bad Cannstatt: Frommann-Holzboog 1980.

-, Summa theologiae, hg. P. Caramello. Turin: Mariett1 1952.

-, In X libros Ethicorum Aristotelis ad Nicomachum, hg. R.M. Spiazzi. Turin:
Mariett1 1964.

-, In XII libros Metaphysicorunm Aristotelis, hg. M-R. Cathala / R.M. Spiazzi.
Turin/Rom: Marietti 1964.

—, De regno (De regimine principum), in: Opuscula philosophica, hg. R.M. Spiazzi.
Turin/Rom: Marietti 1954.



	Zur Kritik des politischen Platonismus im Mittelalter : Marsilius von Padua gegen Aegidius Romanus

