
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 55 (2008)

Heft: 1

Artikel: Zur Kritik des politischen Platonismus im Mittelalter : Marsilius von
Padua gegen Aegidius Romanus

Autor: Kühn, Wilfried

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761195

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761195
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Wilfried Kühn

Zur Kritik des politischen Piatonismus

im Mittelalter:
Marsilius von Padua gegen Aegidius Romanus1

I. Zur Entdeckung des Politischen

Die Philosophen haben die Sphäre des Politischen in Etappen entdeckt. Wenn

man heute fragt, wem das Verdienst dieser Entdeckung zukommt, werden die

meisten wohl an Machiavelli denken. Immerhin hat er als erster konsequent
darauf verzichtet, politische Prozesse und Verhältnisse unter moralischen
Gesichtspunkten zu betrachten. Sofern Machiavelli die Konflikte unvoreingenommen

untersucht, die sich aus den mit politischer Herrschaft verbundenen
Interessen ergeben, kann er uns offenbar bis heute über manches aufklären,
das in diesen Konflikten eine Rolle spielt.

Wer sich mit antiker und mittelalterlicher Philosophie beschäftigt, wird
die philosophische Entdeckung des Politischen früher datieren. Man kann sich
durchaus vom Gedanken an Machiavellis Politikbetrachtung leiten lassen,

wenn man bestimmen will, was Piaton, Aristoteles und Marsilius von Padua

für die Entdeckung des Politischen bedeuteten.
Piaton in der Ahnenreihe Machiavellis? Nur in dem Sinn, dass Piaton sich

von einem Vorgänger abhebt, der das Politische vom Moralischen überhaupt
nicht unterscheidet. Der Vorgänger ist Protagoras, wie er im Dialog Protagoras
auftritt und seine Theorie der politischen Kompetenz entwickelt. Wie
bekannt, identifiziert Protagoras die Versiertheit (zvßouXia), die er jungen
Politikaspiranten beibringt, mit der elementaren Fähigkeit, in bürgerlicher Gesellschaft

zu leben. Das heißt, alle Bürger, ob sie eine politische Rolle spielen oder

nicht, müssen ihren Gerechtigkeitssinn und ihre Anlage, die anderen zu
respektieren (aiSojç), entwickelt haben. Wohl reflektiert diese Gleichheit die Realität

der Polisdemokratie, in der jedem eine öffentliche Funktion per Los
zufallen konnte. Aber was eine öffentliche Funktion ausmacht, das lässt Protagoras

ungeklärt.
Anders Piaton. Wenn er die Bewohner der Stadt in drei Klassen einteilt,

geht er von der Unterscheidung aus, dass die wirtschaftlich Tätigen ihr je in-

I Ich veröffentliche hier die erweiterte Fassung eines Vortrags, den ich bei der Tagung
„Politischer Piatonismus. Befund - Tradition - Kritik" (24. bis 26. Juni 2005) am Institut für
politische Wissenschaft der Universität Erlangen-Nürnberg gehalten habe.



Zur Kritik des politischen Piatonismus im Mittelalter 99

dividuelles Interesse besorgen, die Soldaten dagegen das Interesse der Stadt als

ganzer. Dann bestimmt er die politische Versiertheit der Herrschenden als ein

Wissen, und zwar dasjenige, das sich auf die Stadt als ganze bezieht, auf ihr
Verhältnis zu sich selbst und zu den anderen Städten (Staat IV, 428 c 11 - d 3).

So wird das Politische erstmals philosophisch gedacht, als Gegenstand des

Wissens, das rationale Herrschaft ermöglicht. Uber diesen Gegenstand, die
politische Organisation der Gesellschaft, hat Piaton drei lange Dialoge geschrieben,

ohne über das einschlägige Wissen zu verfügen. Einerseits unterscheidet
Piaton das politische Thema klar von der Ethik, wie er sie etwa im Philebos

ausführt. Andererseits interessiert sich Piaton für das Politische unter dem

normativen Gesichtspunkt der besten oder zweitbesten Organisation des

Zusammenlebens in der Stadt.

Aristoteles hat bekanntlich diesen Gesichtspunkt nicht aufgegeben, aber im
Unterschied zu Piaton relativiert, indem er die Frage nach dem schlechthin
besten Staat nur noch als eines der Themen der politischen Wissenschaft gelten

ließ - neben den Fragen nach dem Staat, der jeweils für eine bestimmte

Bevölkerung der beste ist, nach den Entstehungs- und Erhaltungsbedingungen
unvollkommener Staaten und nach der Verfassung, die sich für alle Städte so,
wie sie de facto sind, am ehesten eignet {Pol. IV 1, 1288 b 21-35). Dieser

Öffnung der thematischen Perspektive entspricht eine Erweiterung des Begriffs
des Politischen: es ist nicht mehr nur Gegenstand des Wissens, das die Kompetenz

des Politikers ausmacht, es ist auch Sache des kollektiven Willens bzw.
Unwillens oder Widerwillens. Denn die Erhaltung des Gemeinwesens ist die

Leistung nicht nur der Herrschenden und ihrer bewaffneten Macht, sondern aller

Bürger, ungeachtet ihrer verschiedenen Funktionen {Pol. III 4, 1276 b 27-29).
Daraus ergeben sich zwei Konsequenzen, die Aristoteles' politisches Konzept

zusätzlich vom platonischen unterscheiden. Ich meine zunächst das bekannte

Prinzip, dass die praktische Fähigkeit {aoarf) des Bürgers auf die Form des Staats

bezogen ist, in dem er lebt, und dass, weil es verschiedene Staatsformen gibt, die

jeweilige politische Fähigkeit des Bürgers nicht dieselbe sein kann wie die eine

praktische Fähigkeit des Menschen als solchen (ebd., Z. 30-35). So wird die

politische Kompetenz von der moralischen geschieden. Die zweite Konsequenz
besteht darin, dass Erhalt und Prosperität des Gemeinwesens nicht nur von der

Kompetenz der Herrschenden abzuhängen scheinen, sondern mindestens ebenso

vom Konsens der Individuen und vor allem der gesellschaftlichen Gruppen
darüber, dass sie keinen anderen Staat wollen {Pol. IV 9, 1294 b 34-40). Die

Gruppen halten sich in dieser fundamentalen Übereinstimmung, wenn sie am

politischen Handeln beteiligt werden, weil sie sich dadurch respektiert wissen

{Pol. III 11, 1281 b 25-31). Wenn Aristoteles vorschlägt, den Konsens so zu
sichern, dann auf dem Hintergrund seiner realistischen Einschätzung des

Konfliktpotentials, das die gewöhnliche gesellschaftliche Ungleichheit mit sich

bringt, das heißt insbesondere die ungleiche Vermögensverteilung. Deshalb soll



100 Wilfried Kühn

der Staat um seiner Erhaltung willen einen gewissen Ausgleich schaffen, das

heißt im politischen Bereich die Ungleichheit der Bürger abmildern.

II. Metaphysische Herrschaftsbegründung im Mittelalter

Marsilius von Padua hat die Idee des Konsenses aus der aristotelischen Politiktheorie

aufgegriffen und zur Grundlage eines eigenen, relativ kohärenten
Entwurfs gemacht. Im mittelalterlichen Kontext kommt das einer Wiederentdeckung

des Politischen gleich, wie ich im Folgenden zeigen möchte. Die
Gelegenheit, das Politische wieder zu entdecken, verdankt Marsilius natürlich
seinen Gegnern, die sich der damals gängigen Form der Herrschaftslegitimation

bedienen konnten, um die Oberhoheit der Kirche über jede weltliche
Regierung zu begründen: nicht nur wurde politische Herrschaft von Gott
abgeleitet, sondern auch die politische Organisation der Menschen analog zur
Struktur des Kosmos begriffen; diesen Gedanken macht sich auch Dante zu

eigen (Monarchia I 9). Der springende Punkt ist dabei, dass die Struktur des

Kosmos hierarchisch gedacht wurde und zwar meist unter Berufung auf die

Tradition des Piatonismus. In einer anonymen Schrift wird Piaton sogar
zitiert, u. a. nach dem Timaios, um die Rangdifferenz zwischen der Weltseele
und den Körperdingen zu beglaubigen.2 In der Tat ist die Leib-Seele-Dichoto-
mie durchgängig das Modell, zu dem die zwei die Christenheit regierenden
Mächte in eine Analogiebeziehung gebracht wurden, die keinem antiken Pla-

toniker im Traum hätte einfallen können: wie die Seele dem Körper überlegen
ist, so die geistliche der weltlichen Herrschaft.

Mit anderen Worten, die Vertreter eines hierarchischen Politikkonzepts
griffen nicht auf Piatons Staat zurück, den sie allenfalls auf dem Weg über die

aristotelische Kritik kennen konnten. Der Piatonismus, auf den sie sich beriefen,

war vielmehr in der Regel der Neuplatonismus, vermittelt durch Augustinus,

mehr noch durch die Proklosderivate Pseudo-Dionysius Areopagita und
Liber de causis. Ich nehme mir die Freiheit, diese Philosophie kontextbedingt
einmal auf eine einzige Charakteristik zu reduzieren. Es handelt sich um eine

Metaphysik, die die Realität als eine Kette einsinniger Kausalbeziehungen
konstruiert.3 Manches in neuplatonischen Texten deutet darauf hin, dass diese

Metaphysik mindestens unter anderem die Funktion hat, ein Herrschaftsideal
in abstrakte Termini zu transponieren : nur der herrscht souverän, der in kei-

2 Determ. compend. de iurisd. imp., S. 19; vgl. S. 39. Genaue bibliographische Angaben s. am
Schluss des Artikels.

3 Die Metapher der Kette, zum Paradigma einer langen Tradition erhoben durch A.O.
LOVEJOY: The Great Chain of Being, findet man bei MACROBIUS: In somnium Scipionis, I 14, 15.

Analog zu meinem Verfahren stellt F. CHENEVAL (Proclus politisé) den Gebrauch dar, den
spätmittelalterliche Politiktheoretiker von einem fundamentaleren Prinzip des Neuplatonismus, der

Ableitung aller Vielheit aus Einheit, gemacht haben.



Zur Kritik des politischen Piatonismus im Mittelalter 101

ner Weise von denen abhängt, die von ihm abhängen - das ist eben das

Verhältnis, das ich mit einsinniger Kausalität meine.4 Im Übrigen ist der Neu-

platonismus, auch wenn man einmal von allen spezielleren Erbstücken
Piatons in seinem Besitz absieht, insofern jedenfalls Piatonismus, als er Prinzipien

des Denkens unmittelbar für Prinzipien der Wirklichkeit hält. Es wird
sich zeigen, dass dieses Verfahren bei dem politiktheoretischen Gebrauch eine

Rolle spielte, den man im Mittelalter vom Neuplatonismus machte. Insofern
handelt es sich hier um Geschichte des politischen Piatonismus.

Wenn es wahr ist, dass die Neuplatoniker mindestens auch an ein
Herrschaftsverhältnis dachten, dann begingen die mittelalterlichen Autoren im

Prinzip keinen Missbrauch, als sie das metaphysische Konzept der Neuplatoniker

in der politischen Debatte benutzten, um hierarchische Machtverhältnisse

zu rechtfertigen. Allerdings wandten sie das neuplatonische Konzept auf
eine Beziehung an, die in Wirklichkeit auf gegenseitiger Angewiesenheit
beruhte, die Beziehung zwischen geistlicher und weltlicher Gewalt. Das heißt,
die Realität, die die neuplatonische Metaphysik zu begreifen meint, die einsinnige

Abhängigkeit bestimmter Wirkungen von ihren Ursachen also, diente

zur Legimitation der bloßen Forderung, ein bestimmtes politisches Verhältnis
solle nicht reziprok sein, wie es de facto ist, sondern nur die eine Seite solle

von der anderen abhängen.

III. Der politische Platonismus des Aegidius Romanus

Bekanntlich hat niemand die Macht der Papstkirche so ausführlich und
wirkungsvoll aus dem Geist des Platonismus verteidigt wie Aegidius Romanus.

An zweien seiner Argumente möchte ich zeigen, wie ein Gelehrter und
Kardinal im Jahr 1302 für die Unterordnung der politischen Sphäre unter die

religiöse Organisation plädieren konnte.

1) Das metaphysische Argument

a) Vermittelte Abhängigkeit

Zwar setzt Aegidius zum Beweis der kirchlichen Oberherrschaft unter anderem

auch das erwähnte kosmologische Argument ein (De eccl. pot. I 5, S. 16-17).
Grundsätzlicher - und schwieriger - ist aber ein anderes Argument, das auf

einer ganz abstrakten Fassung des neuplatonischen Kausalitätskonzepts beruht.

4 Dass es um einsinnige Abhängigkeit geht, drückt am deutlichsten Porphyrios aus, s. In Plat.

Ti. comment., fr. 51, S. 35, 27 - 36, 10. Den Herrschaftscharakter der Kausalität formuliert Plotin
in Enn. V 5 [32], 9, 7-18, u. VI 8 [39], 16, 8-12; vgl. V 5 [32], 3, 6-21. Die „himmlische
Hierarchie", die Ps.-Dionysius Areopagita nach dem neuplatonischen Begriff von Kausalität

organisiert, hat P. Bourdieu als Beispiel dafür ausgewählt, wie politische Herrschaft durch ihr
metaphysisches Modell gerechtfertigt wird (Genese et structure, 329-330).



102 Wilfried Kühn

„Wir können ja aufgrund der Ordnung der Welt klar darlegen, dass die Kirche
über die Völker und Reiche gesetzt worden ist. Denn nach Dionysius, De

Angelica Ierarchia,5 hat die Gottheit das Gesetz, die untersten Wesen durch die
mittleren zu den höchsten zurückzuführen. Die Ordnung der Welt verlangt also,
dass die Untersten durch die Mittleren zu den Höchsten zurückgeführt werden.
Wenn nämlich die Untersten ebenso unmittelbar wie die Mittleren zu den
Höchsten zurückgeführt würden, dann wäre die Welt nicht richtig geordnet -
was eine inadäquate These ist, insbesondere im Hinblick auf diese Mächte und
Autoritäten." (De eccl. pot. I 4, S. 12)

Aegidius beglaubigt die Voraussetzung dieses Einwands mit einem Pauluszitat,
nach dem die Mächte geordnet sind, die von Gott stammen (Römerbrief 13,

1). Dann führt er die Metapher der zwei Schwerter ein, die die geistliche und
weltliche Macht symbolisieren, und formuliert das von Pseudo-Dionysius
entlehnte Ordnungsmodell etwas anders:

„Die Ordnung der Welt, d. h. aller Geschöpfe, verlangt, dass nicht alle Wesen

gleich unmittelbar zu den höchsten zurückgeführt werden, sondern die untersten
durch die mittleren und die relativ niedrigeren durch die relativ höheren. Weil
relativ niedriger, ist das zeitliche Schwert also < zu Gott > durch das geistliche
als das relativ höhere zurückzuführen, und ein Schwert ist, weil relativ niedriger,
unter dem anderen als dem relativ höheren einzuordnen." (De eccl. pot. I 4, S. 13)

Obwohl das Argument auf einer bestimmten Idee von der Weltordnung
beruht, ist es nicht kosmologisch, sondern bezieht sich allgemein auf die Wesen,
die aus Gott hervorgehen. Um das Argument nachvollziehen zu können, muss

man verstehen, was mit „zurückführen" (reducere) gemeint ist und weshalb
die weltliche Macht als niedriger eingestuft wird.

Die Rede vom Zurückführen erschließt sich aus ihrer eher komplexen
Geschichte. Zunächst hat Aristoteles unter anderem die Erklärung einer
Wirkung durch ihre Ursache mit diesem Ausdruck bezeichnet (s. avaywyrj in Met.

VI 3, 1027 b 14-15). Auch Plotin spricht noch in diesem kognitiven Sinn von
Zurückführen, gebraucht den Terminus aber auch für die objektive Abhängigkeit

der Wirkungen von ihren Ursachen. So verstanden, dient die „Zurück-
führung auf das Erste" schon in einer frühen Abhandlung Plotins dazu, genau
das von Aegidius verwandte Schema zu formulieren: was aus dem ersten Prinzip

hervorgeht, hängt entweder unmittelbar von ihm ab und ist das Zweite,
oder es hängt vom Zweiten ab und durch dessen Vermittlung vom Ersten -
woraus sich die Kette von Ursachen und Wirkungen ergibt (Enn. V 4 [7], 1, 1-
4). Plotin meint das nicht so abstrakt, wie Aegidius es verstehen muss, um es

auf geistliche und weltliche Macht anwenden zu können. Plotin denkt
vielmehr an die Stufenfolge der drei Prinzipien, die er aus pythagoreischer, plato-

® De coel. hier., cap. 10, S. 40, 1-11. Aegidius kannte diesen Text durch die Vermittlung HUGOS

VON ST. VIKTOR: Comm. in Hier, coel., Kap. 10, col. 1100 B - 1101 C.



Zur Kritik des politischen Piatonismus im Mittelalter 103

nischer und aristotelischer Tradition gebildet hat: das absolut einfache Eine,
der Geist, die Seele.6

„Zurückführung" hat für Plotin auch einen ethischen Sinn: die

Vervollkommnung der Seele durch Rückkehr zu ihrem hierarchisch abgestuften

Ursprung, d. h. zuerst zum Geist, dann von ihm aus zum Einen.7 In dieser

Perspektive ergibt sich die Tatsache, dass die Zurückführung zum ersten Prinzip

durch den Geist vermittelt ist, aus der vorausgesetzten Stufenfolge der drei

Prinzipien.8 Gleichwohl wird die Vermittlung durch den Geist im ethischen

Kontext für Platoniker auch inhaltlich plausibel, sofern die Seele sich zunächst

vom Schein der Sinnenwelt abkehren und Vernunfterkenntnis praktizieren
muss, wenn ihr die nicht mehr kognitive Vereinigung mit dem Prinzip von
Vernunft und Ideen gelingen soll.

Einen doppelten, nämlich metaphysischen und ethischen Sinn hat auch der

Terminus „Umkehr" oder „Zuwendung" (,sm<rrgo<p% conversio), den Plotin
und Hugo von St. Viktor, Aegidius' Quelle, zusammen mit „Zurückführung"
gebrauchen.9 Metaphysisch meint Plotin mit „Umkehr" die Zuwendung zum
Einen, mit der sich der Geist konstituiert, und die Zuwendung zum Geist, mit
der sich die Seele konstituiert.10 Im Hinblick auf Aegidius ist zu bemerken,
dass die Texte die konstitutive Umkehr der Seele nur auf den Geist beziehen,
nicht vermittelst des Geistes auf das Eine. Anders verhält es sich mit der
Umkehr der Seele im ethischen Sinn: wie ihre Zurückführung zielt sie auf den

Geist und das Eine, enthält also die Vermittlung, auf die es Aegidius
ankommt.

Pseudo-Dionysius und Aegidius unterscheiden nicht mehr zwischen
metaphysischem und ethischem Sinn von Zurückführung und Umkehr. Außerdem
verwenden sie das Prinzip der vermittelten Abhängigkeit bzw. Vervollkommnung

wie ein allgemeines Gesetz, indem sie ihm andere Entitäten als Plotin
unterwerfen. Beide Veränderungen gehen auf Proklos zurück, Pseudo-Dionysius'

umfasssende Quelle. Er handelt ausdrücklich nur von vermittelter
Umkehr, nicht von vermittelter Zurückführung zu Prinzipien, lässt aber in einem
anderen Zusammenhang erkennen, dass Zurückführung zum Prinzip nichts
anderes als Umkehr zu ihm ist.11 So hat Proklos mit dem Allgemeinheitsan-

6 Die (pseudo-) platonische Quelle ist der Zweite Brief (312 e 1-4), der mit der Abfolge von
erstem, zweitem und drittem „König" die Form der Ursachenkette suggeriert.

7 Enn. I 6 [1], 6, 12-17; V 1 [10], 1, 23-25
8 Enn. VI 9 [9], 3, 22-27; VI 7 [38], 35, 1-16; Kap. 36, 10-21; vgl. P. HADOT: L'union de

l'âme, S. 25-27.
9 Enn. V 1 [10], 1, 22-25; Comm. in Hier, coel., col. 1101 B-C
10 Enn. II 4 [12], 5, 31-35; III 4 [15], 1, 8-10; vgl. V 1 [10], 7, 36-42
11 El. theol., prop. 33, 38 u. 158. Ich schließe auf die Sinnidentität von „Zurückführung zum

Prinzip" und „Umkehr zum Prinzip" aus der Tatsache, dass Proklos in prop. 158 einen Unterschied

zwischen „Zurückführung" und „Umkehr" nur insoweit bemerkt, als die Umkehr auch



104 Wilfried Kühn

spruch, der die Elementatio kennzeichnet, das abstrakte Konzept der
Ursachenkette geschaffen, auf das Aegidius zurückgreifen konnte. Nach diesem

Konzept hört das Wesen, das zu seinen Prinzipien umkehrt, nicht auf, es

selbst zu sein, im Gegenteil, es konstituiert sich auf diese Weise. Ferner ist die

vermittelte Umkehr nicht mehr der Seele vorbehalten, sondern ein Aspekt
von Kausalität überhaupt.

Es scheint mir nützlich, auf den komplexen Hintergrund der Rede vom
Zurückführen hinzuweisen, weil man so erkennen kann, dass die neuplatonische

Idee von menschlicher Vervollkommnung zur Begründung dieser Rede

beigetragen hat, ohne dass Aegidius Romanus das wusste. Wie sich zeigen

wird, käme das Wissen von der ethischen Herkunft der vermittelten Zurück-
führung oder Umkehr Aegidius' Gegnern eher gelegen als ihm selber.

b) Der Wertunterschied zwischen weltlicher und religiöser Macht

Bevor ich darauf eingehe, ist zu erklären, warum Aegidius fraglos voraussetzen
konnte, dass die weltliche Macht die relativ niedrigere Stelle in der hierarchischen

Ordnung gegenüber der geistlichen Macht einnimmt. Diese Rangordnung

passt zwar zu der Vorstellung, die wir uns heute von mittelalterlicher
Denkweise machen, war aber im Mittelalter nicht selbstverständlich. Denn
sowohl in Verlautbarungen verschiedener Könige wie in theoretischen Schriften

wurde bisweilen die Überlegenheit der weltlichen über die geistliche
Macht, häufiger aber die Gleichrangigkeit beider vertreten.12 Augustinus ist
wohl der Autor, auf den ganz besonders die Überzeugung vom höheren Rang
der geistlichen Sphäre und damit auch der vom Klerus beherrschten geistlichen

Organisation zurückgeht. Denn, um diese Einschätzung der verfassten

Kirche für begründet zu halten, genügte es, die geistliche Organisation mit
dem „Himmelsstaat" zu identifizieren.13 Der Himmelsstaat bekommt seinen

Vorrang vor dem irdischen dadurch, dass der Unterschied beider nicht institutionell,

sondern ethisch definiert ist: den irdischen bilden die Menschen, die

jeweils sich selbst lieben, die anderen beherrschen wollen usw., den himmlischen

diejenigen, die Gott mehr lieben als sich selbst und die einander dienen

{De civ. dei XIV 28).

Diese Unterscheidungskriterien scheinen nur die christliche Ethik zu
reflektieren, sie enthalten aber auch Motive der antiken, insbesondere der
stoischen Ethik, die Augustinus rezipierte und der er offenbar im Rahmen der
christlichen Religion zu der Möglichkeit verhelfen wollte, im Leben vieler,

Umkehr zu sich selbst sein kann, während die Zuriickführung immer Zurückführung zu einer
überlegenen Entität ist, d. h. zum Prinzip.

12 S. MORRALL: Political Thought, 24, 34, 36.
13 Wenn Augustin das gelegentlich auch tut {De civ. dei, VIII 24, Z. 67-68; XIII 16, Z. 1-2; XVI 2,

Z. 76-77), bedeutet „Kirche" bei ihm nicht wie bei Aegidius die vom Papst beherrschte Hierarchie,
sondern die Gemeinschaft der Verehrer des christlichen Gottes (s. FLASCH: Augustin, S. 386).



Zur Kritik des politischen Piatonismus im Mittelalter 105

nicht nur der ganz wenigen Weisen, verwirklicht zu werden. So nimmt die
Idee der Gotteshebe, die die Selbstliebe übertrifft, den fundamentalen Gedanken

der Stoiker auf, dass es dem Weisen nicht um sein Wohlergehen als

Individuum geht, sondern um seine Ubereinstimmung mit Gottes Willen, der
nichts anderes ist als das den Weltlauf - zuweilen auf Kosten der Individuen -
steuernde Gesetz der Vernunft.14 Ferner sind die Bürger des Gottesstaats auch

insofern stoische Weise, als sie nur solche Güter schätzen, die sie nicht gegen
ihren Willen verlieren können - deren Erwerb und Besitz nur von ihnen
selbst abhängt, würden die Stoiker sagen.15

Ich meine also, dass die moralische Überlegenheit des Gottesstaats gewisse

Voraussetzungen in der antiken Ethik hat. Sofern also die Institution Kirche
von dieser Überlegenheit profitiert, verdankt sie ihren Vorrang gegenüber der
weltlichen Macht nicht nur ihrem sakralen Charakter - den die Kleriker übrigens

mit dem König teilen müssen -, sondern auch einer philosophischen
Tradition, die Augustinus mittelalterlichen Autoren wie Aegidius in christlicher
Sprache vermittelt. Dieser Hintergrund macht dem Philosophiehistoriker die

Höherschätzung der Kirche eher begreiflich als die vielen Argumente aus dem

Alten und Neuen Testament, die bekanntlich auch in der Debatte vorgebracht
wurden.16

c) Keine Trennung von Machtbereichen

Gegen wen streitet Aegidius in der Debatte um das Verhältnis der beiden die

Christenheit regierenden Mächte? Er sagt es selbst unmittelbar anschließend

an den oben übersetzten Text: es sind diejenigen, die die Könige nur in geistlicher

Hinsicht der kirchlichen Organisation unterwerfen wollen, diese Organisation

aber umgekehrt den Königen in weltlicher Hinsicht, d. h. was den terri-

14 Diogenes LAERTIUS: VII 88; EPIKTET: Diss. II 5, 24-26 ; 6, 9-10. Die Identifikation des

göttlichen Willens mit dem Weltgesetz scheint christlichen Theologen nicht zumutbar zu sein,
aber THOMAS VON AQUIN lehrt sie mindestens implizit, s. S. Theol. I 19, 4; I—II 91, 1.

15 Stoic. Vet. Fragm. II, S. 287, 6-8; S. 290, 20-23; AUGUSTINUS : De lib. arb. I 4, Z. 63-69; II
14, Z. 1-6.

16 Eine originelle Kombination von augustinischen und platonischen Motiven findet man bei
Franciscus de Mayronis, der die Unterwerfung der weltlichen unter die religiöse Macht
rechtfertigen will (Utrurn in universo, S. 73 Lapparent; S. 134-135 Baethgen). Erstens soll in der Welt
die weltliche Macht die Stellung einnehmen, die im Menschen die Sinnenseele hat, die geistliche
(spiritualis) Macht dagegen die der Geistseele (anima intellectiva) entsprechende; die Welt befinde
sich deshalb in einer besseren Lage, wenn die weltliche der geistlichen Herrschaft unterworfen
sei, da auch derjenige Mensch in besserer Verfassung ist, in dem die Sinnenseele von der Geistseele

beherrscht wird, als der, in dem die Sinnenseele herrscht. Zweitens ist die Unterwerfung
alles Weltlichen unter das Geistliche vorzuziehen, weil der Zustand der Welt dann dem
Wachzustand der Seele entspricht, in dem die Einbildungskraft vom Verstand kontrolliert wird,
während sie im Schlaf unkontrolliert tätig ist. Die Analogie ergibt sich daraus, dass die zeitlichen
Güter, auf die sich die weltliche Herrschaft bezieht, eher scheinbare als wirkliche sind und
insofern den Traumvorstellungen gleichen, die geistigen Güter dagegen, mit denen es die geistliche

Herrschaft zu tun hat, wirklich Güter sind (vgl. PLATON: Staat V, 476 c 4 - d 4).



106 Wilfried Kühn

torialen Besitz der Kirche angeht. Diese Position ist am eingehendsten in der

Abhandlung De regia potestate et papali des Johannes von Paris ausgearbeitet,
der sie in demselben Jahr 1302 wie Aegidius seine Streitschrift, aber zur
Unterstützung des französischen Königs publizierte. Es ist auch Dantes Position,
jedenfalls im Prinzip, d. h. was den Grundsatz angeht, dass weltliche und
geistliche Macht gleichermaßen unmittelbar won Gott abhängen.17

Johannes von Paris rechtfertigt diesen Grundsatz, indem er zwischen

Rangordnung und kausaler Abhängigkeit unterscheidet: er gibt der päpstlichen

Partei zu, dass der Priester eine größere Würde als der weltliche Machthaber

besitzt (vgl. AEGIDIUS: De eccl. pot., I 3 in fine), bestreitet aber, dass die

weltliche Macht aus der geistlichen hervorgehe. Zur Begründung bezieht auch

er sich auf das Hierarchiekonzept des Pseudo-Dionysius und zwar auf die

Rangunterschiede unter den Engeln: mit der höheren Würde eines Engels im
Verhältnis zu einem anderen geht es nicht einher, dass der erste den zweiten
erschafft, vielmehr erschafft Gott alle Engel unmittelbar (Kap. 18, S. 164, 7-
11; vgl. Kap. 5, S. 88, 14-21).

Nun hat sich der Christ Aegidius Romanus gehütet, irgendwelche
Geschöpfe Gottes zu seinen Konkurrenten als Schöpfer zu machen. Aber seine

Rede von vermittelter Abhängigkeit geht, wie gesagt, auf die neuplatonische
Konzeption der drei Prinzipien und schließlich der Realität überhaupt zurück,
die Konzeption, nach der nur der Geist unmittelbar aus dem ersten Prinzip
hervorgeht, alles andere aber entweder aus dem Geist oder aus der Seele. Wäre
ihm dieser historische Hintergrund bekannt, dann könnte Johannes von Paris
den Verteidigern der geistlichen Vormacht mit mehr Bestimmtheit vorwerfen,
dass sie die Schöpferrolle Gottes in Frage stellen. Falls Aegidius darauf

antwortete, dass er die geistliche Macht wie jedes relativ höhere Wesen nicht zum
Schöpfer des relativ untergeordneten, sondern zum Vermittler der göttlichen
Kausalität erklärt, dann könnte Johannes, hätte er Plotin gelesen, präzisieren,
dass eine solche Vermittlung zur Konstitution der untergeordneten Realität
nicht gebraucht wird.18

Er würde darauf hinweisen, dass Plotin das Konzept der vermittelten
Abhängigkeit für die Rückkehr der Seele zwecks Vervollkommnung einsetzt.
Und darin könnten er und Dante Plotin beipflichten, weil sie die moralischreligiöse

Überlegenheit der Klerikerkirche über die weltliche Organisation
anerkennen; ich werde darauf zurückkommen, dass das bedeutet, der vom Papst
beherrschten Kirche eine Vermittlungsrolle bei der Vervollkommnung der
Menschen zuzugestehen. Johannes von Paris und Dante könnten also das neu-

17 JOHANNES VON PARIS: Über königliche, Kap. 5, S. 88, 14-89, 8; DANTE: Mon. III 15, Z. 69-71
18 Proklos' Gedanke, dass auch die übergeordneten Prinzipien, insbesondere das erste, die

Wirkungen der untergeordneten produzieren und das sogar in höherem Maß, resultiert aus einer

neuen Reflexion über die Konsequenzen, die aus der Idee einer kettenförmigen Kausalität zu
ziehen sind (El. theol., prop. 56; Liber de causis, § 1).



Zur Kritik des politischen Piatonismus im Mittelalter 107

platonische Hierarchiekonzept in seinem ethischen Gebrauch akzeptieren und

zugleich Aegidius widersprechen, der dasselbe Konzept in der von Proklos
und Pseudo-Dionysius vereinfachten Form benutzt. Die charakteristische
Vereinfachung liegt darin, die ethische Perspektive, in der von Vervollkommnung
die Rede ist, nicht von der metaphysischen Kausalität zu unterscheiden, aus

der Aegidius den politischen Machtanspruch der religiösen Institution ableitet.
Vielleicht wurde die tatsächliche Argumentation des Johannes von Paris

zum ersten Mal in seiner Schrift von 1302 vorgebracht und war Aegidius noch
nicht bekannt. Jedenfalls geht er auf sie nicht ein, verteidigt also nicht die

neuplatonische Idee der Kausalkette gegen die zwei Einwände, die Johannnes'

Argument enthält: aus höherem Rang oder Wert folgt keine kausale Funktion
oder Macht; die Idee der Kausalkette widerspricht dem christlichen
Schöpfungsbegriff. Aegidius wendet sich vielmehr gegen den Aspekt von Gleichordnung,

den das gegnerische Konzept enthält:

„Die so reden, erfassen nicht die Kraft des Arguments. Denn wenn die Könige
und Fürsten der Kirche nur im geistlichen Sinn unterstünden, unterstünde nicht
ein Schwert dem anderen, die zeitlichen Dinge nicht den geistlichen; es gäbe

keine Ordnung unter den Mächten, die untersten Wesen würden nicht durch die

mittleren zu den höchsten zurückgeführt. Wenn also diese geordnet sind, muss
das zeitliche Schwert dem geistlichen und müssen die Königreiche dem

Stellvertreter Christi Untertan sein." (De eccl. pot. I 4, S. 13)

Ist der Kern dieses Arguments zu fassen, indem man von dem ausgeht, was
Johannes von Paris entgegnen könnte? Warum sollte er nicht sagen, dass er
durchaus eine Macht der anderen unterordnet, nämlich die weltliche der
geistlichen in geistlicher Hinsicht und die geistliche der weltlichen in weltlicher
Hinsicht? Darauf könnte Aegidius erwidern, dass damit die Frage der

Ordnung nur verschoben wird, weil das Verhältnis der Hinsichten ungeklärt
bleibt. Johannes kann nicht vertreten, dass sie gleichrangig sind, denn er gibt
zu, dass das Geistliche in abstrakter Betrachtungsweise (simpliciter) bedeutender

als das Weltliche ist (Über königliche, Kap. 5, S. 89, 7-8). Dass es ihm um
nichts anderes als diese Betrachtungsweise geht, präzisiert Aegidius ein paar
Seiten weiter unten (Kap. 5, S. 17). Nachdem er den im 4. Kapitel zusammen-
gefassten Einwand seiner Gegner wiederholt hat, antwortet er ihnen: wie die

Körper als Körper den Geistern unterstehen, so unterliegen die zeitlichen
Mächte, sofern sie solche sind, dem Urteil der geistlichen Macht. Das heißt,
die begrifflichen Rangunterschiede drücken sich unmittelbar und exklusiv in
realen Hierarchien aus, der Unterschied zwischen Geistern und Körpern in
einer Hierarchie von Kräften, der Unterschied zwischen Geistlichem und
Weltlichem in einer Hierarchie politischer Mächte.

Aegidius weist also die Idee zurück, dass mit einer ethisch begründeten
Wertordnung so etwas wie die Autonomie des Politischen zu vereinbaren ist,



108 Wilfried Kühn

er besteht vielmehr darauf, dass Wertordnung und Ordnung der Mächte
zusammenfallen, dass die von Augustinus etablierte Wertordnung unmittelbar
Herrschaftsordnung sein soll. Damit setzt er nur ins politische Konfliktfeld
des Mittelalters hinein das neuplatonische Verfahren fort, das darin bestand,
ethische Terme wie den der Umkehr in metaphysische, durchaus real
wirkende Realitäten umzudeuten.19

2) Das ethische Argument

Aegidius' zweites Argument hat sachlich mehr mit Piatons Politikkonzept als

mit der neuplatonischen Metaphysik zu tun.

„Das zweite Argument zu derselben Sache ergibt sich aus dem Gesichtspunkt des

Zweckes. Denn wenn der eine Zweck dem anderen untergeordnet ist, untersteht
auch die eine Macht der anderen." (De eccl. pot. I 9, S.33)

Nach einem Exkurs über den wertenden Sinn von „höher" (superius) kommt
Aegidius auf das Argument zurück, das auf einem bestimmten Verhältnis von
Zwecken beruht.

„Dazu ist zu sagen, dass der weltliche Machthaber, der das materielle Schwert

gebraucht, den Zweck und die Absicht hat und haben muss, die Menschen zur
Tugend anzuleiten. Die tugendhaften Menschen nun sind fähig und bereit, der

geistlichen Gewalt zu gehorchen. Der Zweck, den die weltliche Macht, die das

materielle Schwert gebraucht, anzustreben scheint, ist also, die Bürger, ihre
Untertanen, bereit zu machen, dass sie der geistlichen Macht gehorchen, die das

materielle Schwert in dem Sinn besitzt, dass sie seinen Einsatz befiehlt. Also ist
der Zweck desjenigen, der das materielle Schwert gebraucht und führt, dem

Zweck der geistlichen Macht untergeordnet. Unter dem Gesichtspunkt des

Zweckes ist also klar, dass die geistliche Gewalt höher und mächtiger ist als die

weltliche." (De eccl. pot. I 9, S. 33)

Aegidius macht hier zwei Voraussetzungen. Erstens dass die Funktion der
Politik darin besteht, die Menschen moralisch zu erziehen. Zweitens dass jeder,
der eine Voraussetzung für die Tätigkeit eines anderen schafft, diesem anderen

untergeben ist. Aegidius will zeigen, dass politische und religiöse Herrschaft in
diesem Verhältnis stehen.

19 Woraus entnimmt J. Miethke, dass der Vorrang an Würde die Unterordnung der
weltlichen unter die geistliche Gewalt nicht sichern kann (Die Legitimität, 656-657)? Miethke zufolge
will Aegidius deshalb auch die zeitliche Priorität des Priestertums nachweisen, aber Aegidius
selbst gesteht das angebliche Motiv nicht ein (s. De eccl. pot. I 6, S. 18; III 1, S. 146-147). Was für
Miethke eine Unzulänglichkeit von Aegidius' metaphysischem Argument ist, wird für denselben

Interpreten zu einer relativen Stärke der Position des Johannes von Paris: ein Würdevorrang der

geistlichen Gewalt bedeutet keine Hierarchisierung (Die Legitimität, 658). Es fragt sich eben nur,
ob Johannes über begriffliche Mittel verfügte, um das gegen die kirchlichen Neuplatoniker zu
zeigen. Ich kann nicht erkennen, dass er es überhaupt versucht hat. Wie schwierig es ist, wird
unten an Marsilius' Versuch deutlich werden.



Zur Kritik des politischen Piatonismus im Mittelalter 109

Was die Erziehungsfunktion der Politik angeht, so scheint Marsilius von
Padua der einzige mittelalterliche Autor zu sein, der sie bestritten hat, nicht
direkt übrigens, sondern indem er der Politik eine andere Funktion zuwies,
die Sicherung der Lebensbedingungen; er setzt dieses Ziel in seinem Referat
des gegnerischen Arguments genau an die Stelle, an der sonst das Erziehungsziel,

die menschliche Tugend, steht (.Def pac., II 3, § 12, S. 156, 24-26). Die
anderen Opponenten gegen den Machtanspruch der Papstkirche, Johannes

von Paris und Dante, haben sich den Gemeinplatz von der Politik als moralischer

Erziehung ausdrücklich zu Eigen gemacht. Der Gemeinplatz ist platonisches

Urgestein, in Wirklichkeit sogar eine Idee, die Piaton von Protagoras
übernommen hat. Allerdings hat weder Piaton noch Aegidius behauptet, die

Politik habe keine andere Funktion. Nach Piaton hat sie es auch mit dem

Verhältnis zu den Nachbarstädten zu tun, nach Aegidius hat sie auch dafür zu

sorgen, dass die Bürger ihre körperlichen Bedürfnisse befriedigen können.
Natürlich verschafft dieser nicht auf die Religion bezogene Zweck der Politik
keine Unabhängigkeit von der Kirche. Aus der Unterwerfung des Körpers unter

die Seele folgert Aegidius vielmehr, dass auch die körperbezogene
Herrschaft der kirchlichen Seelenverwaltung Untertan sein muss (De eccl. pot. II 5,
S. 57-58; vgl. Thomas von Aquin: 5. theol. II-II 60, 6 ad 3).

Nicht weniger platonisch als der Erziehungsbegriff ist die zweite Prämisse
des Aegidius, also die These von der Unterordnung dessen, der eine Voraussetzung

für die Tätigkeit eines anderen schafft. Bei Piaton kommt diese

Unterordnung bekanntlich dann zur Sprache, wenn das Technemodell seine

Grenze erreicht, d. h. wenn nach dem vernünftigen Gebrauch der fachgerecht
hergestellten Produkte gefragt wird (End. 289 a-b). Vom Euthydem an ist es

klar, dass die Kompetenz, Produkte zu gebrauchen - falls es eine solche

Kompetenz gibt -, zur Herrschaft berechtigt, die Sokrates zuerst als Herrschaft
über die Produkte und über alle Dinge beschreibt (291 c-d). Im Staat wird
dann deutlich, dass das auch Unterordnung von Personen bedeutet, denn die

Herrschaft soll nun darin bestehen, den Herstellern die Beschaffenheit ihrer
Produkte vorzuschreiben (X, 601 c-e). Während dieser Text Hersteller und
Benutzer der materiellen Sphäre zuordnet, will Sokrates im Gorgias auf eine

Analogie in der künstlerischen und symbolischen Sphäre hinaus. Das heißt,
ebenso wie Gymnastik und Medizin die Herstellung von Speisen und Kleidern
für den Körper kontrollieren, so soll auch das Wissen vom Besten für die Seele

andere Tätigkeiten beherrschen, die auf die Seele einwirken, wahrscheinlich
die Rhetorik und die Dichtung (517 d - 518 a; 501 b-c, 502 c - 503 d).

Diese Piatontexte waren um 1300 nicht bekannt, wohl aber die Nikomacbi-
sche Ethik, die schon auf der ersten Seite von der unstrittigen Über- bzw.
Unterordnung bestimmter Techniken und Fertigkeiten - wie der militärischen
Reitkunst unter die Kriegskunst - handelt (1094 a 9-18). Wie Piaton im Staat

nimmt Aristoteles aus der Erfahrung auf, dass die Vertreter derjenigen Berufe,



110 Wilfried Kühn

die die Produkte anderer gebrauchen, den Herstellern dieser Produkte

Weisungen erteilen; das impliziert der Terminus „Meistertechniken" (ägxnexTovixa!

Ts%vai, 1094 a 14). Aristoteles geht über Piaton hinaus, indem er diesem

Herrschaftsverhältnis eine Hierarchie von Zwecken zuordnet: die Zwecke der jeweiligen

Meistertechniken werden mehr begehrt als die der untergeordneten, denn

an den letzteren ist man nur interessiert, weil sie den ersteren dienen. Bekanntlich

bestimmt Aristoteles die politische Herrschaft nach diesem Modell: ihr
Zweck ist das menschliche Gut, das die Zwecke aller Fertigkeiten umfasst, und
sie stellt die Regeln für die Ausübung dieser Fertigkeiten auf (1094 a 24 - b 7).

Unverkennbar wendet Aegidius das aristotelische Modell auf das

Verhältnis der weltlichen zur geistlichen Macht an. Zunächst schließt er: weil die

tugendhafte Verfassung der Untertanen, auf die die weltliche Macht abzielt,
die Disposition enthält, sich der religiösen Macht zu unterwerfen, ist diese

Disposition der Zweck der politischen Herrschaft. Der Form nach ist das ein

Fehlschluss, weil Aegidius die Eigenschaft „Disposition" an die Stelle der

Tugend setzt, deren Eigenschaft sie ist. Inhaltlich hat Johannes von Paris ein

Gegenargument vorgebracht, auf das ich zurückkommen werde. Aegidius
dagegen hält sich für berechtigt zu folgern, dass der Zweck der weltlichen
Erziehung dem der geistlichen und deshalb auch die politische Macht der
kirchlichen untergeordnet ist.

Thomas von Aquin hatte dieses Argument schon sorgfältiger in seinem

Fürstenspiegel De regno oder De regimine principum I 15-16 ausgeführt und
dabei Aegidius' Fehler vermieden. Nach Thomas hat der König die Menschen

zu dem guten Leben anzuleiten, das der Zweck der politischen Gemeinschaft
ist. Das gute bürgerliche Leben hat aber selber einen Zweck, das glückliche
Leben im Himmel. Deshalb kann Thomas es dem weltlichen Regierenden zur
Aufgabe machen, die weltliche Erziehung der Untertanen im Hinblick auf
ihre religiöse Bestimmung zu organisieren. Dabei hat der König den

Richtlinien der Kirche zu folgen und sich dem Papst zu unterwerfen, dem es

obliegt, die Menschen zu ihrem letzten Ziel zu führen.20

Beruht das metaphysische Argument auf neuplatonischer Spekulation, so
das ethische auf dem christlichen Bewusstsein, um des ewigen Heils willen zu
leben, und auf Piatons und Aristoteles' teleologischer Denkform. Doppelt
plausibel bzw. begründet, war das Argument schwer zu bestreiten. Offenbar
hat kein Gegner des kirchlichen Machtanspruchs versucht, die Anwendung
des Modells der Berufehierarchie in Frage zu stellen. Das wäre im Prinzip
unter Hinweis auf die aristotelische These möglich, dass nur herstellende

20 Opusc. pbil. § 817, 819, 822-824. Zugunsten dieses Arguments wird das erste Kapitel der
Nikomachischen Ethik nur von Guillelmus de Villana Cremonensis in seiner Streitschrift gegen
Marsilius von Padua zitiert (Tractatus, S. 46). Was Thomas angeht, so bezeugt die angeführte
Argumentation nicht die relative Eigenständigkeit des guten Lebens und der Politik, die man

gern bei ihm finden möchte, so z.B. H. BlELEFELDT: Von der päpstlichen, 71 u. 78, vgl. 111-112.



Zur Kritik des politischen Piatonismus im Mittelalter 111

Tätigkeiten ihren Zweck außerhalb ihrer selbst haben, die Praxis dagegen auf
ihre eigene Vervollkommnung abzielt.'1 Aber Aristoteles hält sich selber nicht
konsequent an diese Unterscheidung, insbesondere erklärt er sie im
Zusammenhang mit der Berufehierarchie für irrelevant (1094 a 16-18) - eine der
fundamentalen Unstimmigkeiten in Aristoteles' Ethik nach seinen Kommentatoren

Gauthier und Jolif. Aber selbst wenn Aristoteles immer bei seiner
These bliebe, wie sollten seine mittelalterlichen Interpreten glauben, dass das

politische Handeln seinen Zweck in sich selbst hat, wenn es als Erziehung von
Untertanen oder Bürgern aufgefasst wird?

Deshalb erstaunt es nicht, dass Johannes von Paris sich gegen das ethische

Argument nicht auf den Praxischarakter der Politik beruft, sondern im
Prinzip akzeptiert, das Modell der Berufehierarchie auf das Verhältnis von
weltlicher und geistlicher Macht anzuwenden.22 Der interessanteste von
Johannes' Einwänden lautet aber, die beanspruchte Unterstellung einer
fachlichen Tätigkeit unter den Befehl einer anderen habe nur dann Sinn, wenn
das Produkt der niedriger eingestuften Kunst zu nichts anderem gut ist als

zum Gebrauch der höher eingestuften, wie das für die Medikamente gilt. Das

ethische Argument gehe dagegen fehl, wenn der Zweck der niederen Kunst in
sich gut und begehrenswert ist, wie es für das moralische Leben zutreffe.
Anstelle der politischen Praxis einen Eigenwert unabhängig von der religiösen
Werteskala zuzusprechen, will Johannes den Zweck oder das Produkt des

politischen Tuns dem Anspruch der Kleriker entziehen, als die für den letzten
Zweck Zuständigen über den Zweck der Politik als bloßes Mittel zu verfügen.
Aber die Tatsache, dass Johannes die Politik unter den Begriff der niederen

Kunst subsumiert, zeigt schon, dass seine Position in dem damaligen Konflikt
zwischen Papst und König, der wie jeder Konflikt eindeutige Stellungnahmen
begünstigt, nicht leicht zu verteidigen war.

In historischer Perspektive kann man die Schwierigkeit, in der sich

Johannes befand, so beschreiben, dass er das aristotelische Lebensideal wieder
in die religiöse Ethik zu integrieren suchte, die nach Augustinus die

Ansprüche der antiken philosophischen Ethik erstmals einlösen soll. Auf die

21 Eth. Nie. VI 5, 1140 b 6-7; vgl. Kap. 2, 1139 b 1-4. Die Übersetzung des Wilhelm von
Moerbeke hat die These jedoch sehr abgeschwächt, anscheinend wegen eines Schreibfehlers in
der griechischen Vorlage (aus ovx 'àv z'ir) war wohl ovx iz! geworden). So sagte Aristoteles auf
Lateinisch, der Zweck der Praxis liege nicht immer außerhalb ihrer (s. THOMAS VON AQUIN: In
X lib. Eth., lib. VI, lect. 4, textus, § 834). Thomas von Aquin bekräftigte diese Abschwächung
noch mit der Begründung, nichts spreche dagegen, dass eine Handlung auf eine andere als ihren
Zweck abzielt (ebd., comm., § 1167). Im Kommentar zur Parallelstelle 1139 b 1-4 versteht er
aber Aristoteles ganz richtig so, dass der Zweck des Handelns das gute Handeln ist (lect. 2,

§ 1136; vgl. In XIIlib. Met., lib. IX, lect. 8, § 1865).
22 Über königliche, Kap. 17, S. 159-160; vgl. Kap. 11, S. 121, 9-19. Das impliziert die

selbstverständliche Anerkennung der geistlichen Macht als Vermittlungsinstanz der endgültigen
Vervollkommnung der Menschen.



112 Wilfried Kühn

aristotelische Politiktheorie bezogen, heißt das: nur die christliche Ethik
erklärt, wie die bewundernswerten Handlungen glücklich machen, auf die der
beste Staat bei der Erziehung seiner Bürger abzielt. Augustinus wählt dazu ein

extremes Beispiel aus der römischen Geschichte aus, den Fall des Generals

Regulus, der sich nach einer Freilassung unter Bedingungen freiwillig wieder
in die Hände der Karthager begab, um den bei den Göttern geschworenen Eid
zu halten, an den die Feinde seine Freilassung gebunden hatten; sie bestraften
seine Treue gegenüber den Göttern, indem sie ihn zu Tode folterten {De civ.

dei I 15, Z. 1-16). Daraus folgert Augustinus, dass die Uberzeugung der

philosophischen Ethik falsch ist, vorbildliches Handeln mache im irdischen
Eeben glücklich, dass das Glück vielmehr nur nach diesem Eeben von Gott als

Eohn zugeteilt werden kann.
Das bedeutet, wenn man auf Johannes von Paris und seine Konstruktion

von zwei Febenszielen zurückkommt, dass dem moralischen Eeben, zu dem

der Staat erzieht, das abgeht oder jedenfalls nicht zuverlässig zukommt, was es

zu einem guten Leben macht, das Glück. Anders gesagt, das gute Leben des

Aristoteles ist unter dem Gesichtspunkt des Glücks vom ewigen Leben oder

vom Himmelsstaat absorbiert worden. Dem tragen Thomas von Aquin und

Aegidius Romanus Rechnung, indem sie das irdische Leben und die vom Staat

durchgesetzte Moral als bloße Mittel zum Erwerb künftigen Glücks
betrachten. Johannes von Paris dagegen versucht, dem vom religiösen Ziel
absorbierten moralisch guten Leben gleichwohl wieder einen Platz nicht als

Mittel, sondern als Zweck einzuräumen, ohne jedoch die religiöse Ordnung
der Zwecke im Ganzen in Frage stellen zu können.23 Wenn man sich

klarmacht, dass dieser Versuch von Inkonsistenz bedroht ist, kann man das

radikalere Konzept des Marsilius besser einschätzen.

IV. Marsilius' Emanzipation des Politischen

Aegidius Romanus praktiziert auf extreme Weise, was das Denken seiner

Epoche kennzeichnet: er bestimmt das Politische, indem er es in
nichtpolitische Ordnungssysteme einpasst. Wer das Politische stattdessen als eine

Dimension menschlichen Zusammenlebens begreift, die auf nichts anderes zu
reduzieren ist, entdeckt es neu, weil er es in seiner Eigenständigkeit entdeckt.

23 In derselben Schwierigkeit scheint sich mir Dante zu befinden, der im letzten Kapitel der
Monarchia ausführlich für die wechselseitige Unabhängigkeit der zwei Lebensziele und der ihnen
entsprechenden Ordnungen argumentiert, ganz zum Schluss aber eine gewisse Ausrichtung des

irdischen auf das ewige Glück und eine partielle Unterwerfung des Kaisers unter den Papst
akzeptiert (III 15, Z. 79-86). Ich verstehe nicht die Interpretation, mit der B. Nardi die Bedeutung
dieser Zeilen minimalisieren will, dass sie sich nämlich auf die vorbereitende Funktion beziehen,
die das römische Imperium für das Erlösungswerk Christi hatte (Dal Convivio, 95-96 u. 302);
denn aus einer Beziehung auf Christus würde Dante genau so wenig wie die anderen Kritiker der

kirchlichen Machtansprüche eine Beziehung auf den Papst ableiten.



Zur Kritik des politischen Piatonismus im Mittelalter 113

Das tut Marsilius von Padua in seinem Hauptwerk Defensor pacis (1324). Wie
Dante ist er überzeugt, dass der Herrschaftsanspruch der Papstkirche ständig
den Frieden der Christenheit bedroht. Wie Dante will er mit einem neuen
politischen Konzept zur Wiederherstellung des Friedens beitragen. Aber
anders als Dante meint er nicht den Weltfrieden unter einem Weltmonarchen,
sondern den inneren Frieden, den sich die verschiedenen politischen Gemeinschaften

mit einer neuen Verfassung und mit der Unterordnung der
kirchlichen unter die politische Institution verschaffen können sollen. Neu ist im
Übrigen die politische Verfassung, die Marsilius vorschlägt, nur in der
mittelalterlichen Theorie; in der Wirklichkeit boten die politischen Strukturen der
italienischen Stadtgemeinden Marsilius wichtige Vorbilder.24

Innerhalb dieses theoretischen Unternehmens kritisiert Marsilius einen
bestimmten politischen Piatonismus, indem er erstens die Einordnung der

politischen Macht in die metaphysisch begründete Hierarchie der Werte und
Mächte bestreitet und zweitens eine neue, nämlich politische Hierarchie
aufstellt.25

1. Ungewollte Konsequenzen des Hierarchiekonzepts

Der erste Kritikpunkt bezieht sich nicht direkt auf das metaphysische

Argument des Aegidius, das ich oben behandelt habe, sondern auf eine

abstrakte Formulierung, die sowohl durch das kosmologische Argument (s.

oben S. 100) wie auch mit Bezug auf körperliche und seelische Belange des

Menschen konkretisiert werden kann. Marsilius referiert dieses Argument
folgendermaßen:

„Wie sich die Körperdinge zu den spirituellen verhalten, so verhält sich der
Herrscher über die Körperdinge zum Herrscher über die spirituellen Dinge.
Ohne Zweifel haben die Körperdinge eine geringere Würde und unterstehen den

spirituellen von Natur aus. Also muss auch der Herrscher über die körperlichen
Dinge, der weltliche Richter, dem unterstehen, der die spirituellen Dinge
beherrscht, d. h. dem kirchlichen Richter." (II 3, § 11)

Mit diesem Schluss aus Obersatz, Untersatz und Konklusion will Marsilius
offenbar den Tenor der vielen Argumente erfassen, die auf die Leib-Seele-

24 Es gab auch schon vor Marsilius politische Schriften, die ohne vergleichbaren
theoretischen Anspruch die Institutionen der Stadtrepubliken darstellten: Oculuspastoralis (um 1222);

JOHANNES VON VITERBO: Liber de regimine civitatum (1261-1264); BRUNETTO LaTINI: Li livres
dou trésor (1262-66) III 73-S3.

25 Marsilius erwähnt auch das gegnerische Argument, das ich oben das „ethische" genannt
habe und das sich unmittelbar bis auf Piaton zurückverfolgen lässt (Def pac. II 3, § 12; Kap. 30,
§ 3; im Folgenden zitiere ich den Defensor pacis nur mit der Angabe von Teil, Kap., Paragr., Seite

u. Zeile). Aber die Widerlegung dieses Arguments enthält keine neuen Gedanken, sondern
beruht auf der Unterscheidung der priesterlichen Funktion von derjenigen Gottes: im Hinblick auf
das ewige Glücksziel hat der Priester nur zu lehren, Gott allein zu urteilen.



114 Wilfried Kühn

Dichotomie zurückgehen, ohne sich unmittelbar auf das dynamische
Verhältnis von Seele und Leib zu beziehen. Jedenfalls habe ich das Argument in
dieser Formulierung bei keinem der Verteidiger der Papstkirche gefunden.
Den Obersatz kann man in der Determinatio compendiosa (S. 18) lesen,
abgesehen davon, dass da anstelle der beiden „Herrscher" in abstracto konkret
Kaiser und Papst genannt sind. Der Untersatz kombiniert in aller Kürze die

zwei Aspekte der neuplatonischen Hierarchie, wie sie vielen Argumenten des

Aegidius Romanus zugrundeliegt: Wertdifferenz und Herrschaftsverhältnis.26
Ich habe hier „spiritualis" mit dem ebenso zweideutigen Wort „spirituell"

übersetzt, weil manche philosophisch argumentierende Befürworter der
kirchlichen Oberherrschaft von der Homonymie profitieren, um vom Geistigen
zum Geistlichen überzugehen, so Aegidius Romanus in De eccl. pot. I 5, S. 16-
17.27 Marsilius hat die verschiedenen Verwendungsweisen von „spiritualis"
ausführlich erörtert (II 2, § 5). Erst am Ende seiner umfangreichen Schrift
nimmt er zu dem übersetzten Schluss Stellung; dabei erinnert er daran, dass

„spirituell" im religiösen Sinn nicht dem Adjektiv „körperlich", sondern dem

Adjektiv „zeitlich" entgegengesetzt ist.28

„Gegen den Obersatz in seiner Allgemeinheit gibt es viele Einwände. Wenn im
Untersatz, in dem es heißt, die körperlichen Dinge seien den spirituellen
untergeben, ,untergeben sein' im Sinn von ,weniger vollkommen sein' gemeint ist,
muss man ihn zugeben, falls man sich an die eigentlichen Bedeutungen der Wörter

.zeitlich' und .spirituell' hält. Es wurde aber hinzugefügt, der römische
Bischof sei der Herrscher bzw. Richter über die spirituellen Dinge.29 Wenn nun
.Richter' im Sinn der ersten Bedeutung des Wortes aufgefasst wird, dass er
nämlich der theoretische oder praktische Beurteiler dieser Dinge ist, dann ist es

wahr, dass der römische und jeder andere Bischof ein solcher Richter ist oder
sein muss. Und daraus ist zu schließen, dass er vollkommener als derjenige ist,
der in diesem Sinn nur über Körperdinge urteilt, und dies speziell wegen des

Unterschieds zwischen den beurteilten Dingen. Daraus folgt aber nicht, dass ein
solcher Richter über spirituelle Dinge einem anderen Richter in dem Sinn

übergeordnet ist, dass er über ihn Recht spricht oder zwingende Urteile
verhängt. Sonst wäre nämlich der Zoologe der Herrscher über den Astrologen oder
den Geometer bzw. hätte richterliche Zwangsgewalt über ihn, oder ihr
Verhältnis wäre umgekehrt - wo doch keines von beiden notwendig oder wahr ist."
(II 30, § 2)

26 S. De eccl. pot. I 3, S. 11; Kap. 5, S. 16-17; Kap. 7, S. 23; Kap. 9, S. 33
27 Allerdings weist Aegidius auf einen Unterschied hin, indem er erklärt, dass die

„spirituellen Substanzen" kosmische Intelligenzen sind, und unmittelbar darauf die andere „spirituelle
Macht" zugleich „kirchlich" nennt (I 5, S. 17).

28 „Zeitliche" Güter sind nach Augustinus diejenigen, die wir für eine gewisse Zeit die uns-
rigen nennen können, s. De lib. arb. I 15, Z. 45-46. Im Übrigen ist dem Körperlichen natürlich
das Spirituelle im philosophischen Sinn, also das Geistige entgegengesetzt (vgl. oben Anm. 16).

29 S. II 3, § 10 in fine.



Zur Kritik des politischen Piatonismus im Mittelalter 115

Die Einwände gegen den Obersatz trägt Marsilius wohl deshalb nicht vor,
weil er zuvor (§ 1) das Argument behandelt hat, das in ähnlicher Weise das

Verhältnis weltlicher und kirchlicher Herrschaft in Analogie zum Verhältnis

von Leib und Seele bestimmen will. Einen generellen Einwand aus der Kritik
dieses Arguments würde er wahrscheinlich auch gegen den Obersatz des jetzt
diskutierten Arguments richten: er gilt nicht allgemein, denn zwischen den

Termini der einen Seite - „Körperdinge" und „spirituelle Dinge" - gibt es

Unterschiede, die es zwischen den Termini der anderen Seite - „Herrscher
über die Körperdinge" und „Herrscher über die spirituellen Dinge" - nicht
gibt (vgl. S. 589, 10-18); schon deshalb nicht, könnte man ergänzen, weil die

beiden Herrscher Menschen sind. Wenn das so ist, dann kann man aus dem

Obersatz und einem bestimmten Untersatz nichts folgern, weil unklar ist, ob

in dem mit dem Untersatz gemeinten Fall die beiden Seiten der Analogie
übereinstimmen oder nicht.

Die Präzisierungen des Untersatzes und der Konklusion zielen darauf ab,

zwischen metaphysischer Hierarchie und menschlicher Herrschaft zu trennen.
Als erstes präzisiert Marsilius, dass das Verb „untergeben sein" (subdi), das

er hier an die Stelle von „unterstehen" (subesse in II 3, 11) setzt, einen

geringeren Grad von Vollkommenheit bedeutet - also keine Abhängigkeit
oder Unterwerfung unter eine überlegene Macht; in der ersten Fassung des

Untersatzes ist auch von geringerer Würde die Rede (II 3, 11). Die
Präzisierung erlaubt es Marsilius, weiter unten zu bestreiten, dass aus größerer
Vollkommenheit juristisch definierte politische Macht folgt. Auch Johannes

von Paris hat schon den Aspekt der Wertstufen aus dem Hierarchiekonzept
isoliert und als einzigen gelten lassen (s. oben S. 106), aber die Vertreter dieses

Konzepts wie Aegidius Romanus unterscheiden nicht zwischen den Aspekten
Wert und Macht. Am ehesten noch kann man Aegidius den Unterschied an
seiner Rede von den untersten Wesen nachweisen, die durch die mittleren zu
den höchsten zurückgeführt werden sollen (s. oben S. 102). Denn wenn dieser

Satz keine Tautologie sein soll, muss der Unterschied zwischen Untersten,
Mittleren und Höchsten unabhängig von der mit „zurückführen" gemeinten
Kausalität gegeben sein, und dann handelt es sich um einen Unterschied an
Wert oder Würde, wie Johannes von Paris und Marsilius behaupten.

Der zweite Punkt, den Marsilius eindeutig machen will, ist der Gegensatz

von „zeitlich" und „spirituell"; das betrifft schon den Obersatz. Die beiden

Termini sollen in ihrer eigentlichen Bedeutung verwendet werden, von der

Marsilius anzunehmen scheint, dass der Leser sie aus den Bedeutungsanalysen

zu Beginn des zweiten Buches des Defensor pacis entnimmt; aber nur im Fall

von „spirituell" spricht Marsilius da von einer eigentlichen Bedeutung. Er will
darunter die christliche Lehre und die Heilsmittel wie Sakramente und Gnade

verstehen, eventuell auch auf das ewige Heil bezogene menschliche
Handlungen und seelische Einstellungen (II 2, § 5, S. 147, 19-148, 12). „Zeitlich"



116 Wilfried Kühn

dagegen sind in erster Linie äußere Güter, über die der Mensch im Interesse
seines irdischen Lebens verfügt, dann auch Handlungen und seelische

Einstellungen in derselben Absicht.30 Obwohl Marsilius nicht ausdrücklich sagt,
wie die Termini aufgefasst werden sollen, ist klar, dass er die ethisch-religiöse
Gegenüberstellung von Zeitlichem und Geistlichem meint und damit den

metaphysischen Gegensatz von Körperlichem und Geistigem ausschließt.

Zur Analyse des Schlusses, den Marsilius seinen Gegnern unterstellt, ist
schließlich der Sinn von „Richter" zu bestimmen; das Wort kommt im
Obersatz nicht vor, erklärt aber in der Konklusion, was schon im Obersatz
mit „Herrscher" gemeint ist.31 Im Zuge seiner Bedeutungsanalysen hat Marsilius

schon unterschieden zwischen dem Fall des Sachverständigen einerseits,
der sein Urteil über ein theoretisches Problem oder eine praktische Frage

abgibt, und dem Fall des Herrschenden andererseits, der nach Gesetz und
Herkommen ein Urteil in einem Rechtsstreit fällt und mit Zwangsgewalt
durchsetzt (II 2, § 8).32 Auf der Grundlage dieser Unterscheidung und der
anderen Präzisierungen hält Marsilius anstelle des gegnerischen Schlusses nur
den folgenden für gültig:

Wie sich Zeitliches zu Geistlichem verhält, so der Richter, d.h. Sachverständige,
in zeitlichen Dingen zum Richter, d. h. Sachverständigen, in geistlichen Dingen.

Zeitliches ist weniger vollkommen als Geistliches.

Also ist der Richter, d.h. Sachverständige, in zeitlichen Dingen weniger vollkommen

als der Richter, d.h. Sachverständige, in geistlichen Dingen.

Marsilius hat die Prämissen des Schlusses so interpretiert, dass er die Konklusion
akzeptieren kann, auch wenn der geistliche Sachverständige kein Theologieprofessor,

sondern einer der Bischöfe ist, z.B. der von Rom (für Marsilius ist er

nur primus inter pares, s. II 16). Es stört Marsilius nicht, dass sich der Bischof

von Rom als vollkommener denn ein weltlicher Herrscher, eventuell der Kaiser,
erweist, denn das rührt nur von der größeren Vollkommenheit der Gegenstände
seiner Kompetenz her; die Gegenstände des weltlichen Machthabers nennt
Marsilius nun doch wieder „Körperdinge" statt „zeitliche Dinge".

30 II 2, § 4, S. 146, 13-20 u. 24-26. So verstanden, stehen sich „spirituell" und „zeitlich" im
Hinblick auf die zwei Zielsetzungen gegenüber. Im Kontext der Argumentation von Kap. 30,
§ 2, kommt aber auch eine dritte Bedeutung von „zeitlich" in Frage: das justiziable
zwischenmenschliche Tun und Leiden (II 2, § 4, S. 147, 1-5).

31 Mit „iurisdiccio" wird im Mittelalter die Herrschaft über Personen bezeichnet, mit
„dominium" diejenige über Sachen; auch die Oberherrschaft des Papstes über die weltlichen
Herrscher wird von ihren Befürwortern oft als Befugnis bezeichnet, über sie zu Gericht zu sitzen
(s. z. B. AEGIDIUS: De eccl. pot. I 5, S. 17 unten). Dadurch, dass Herrschaft als Rechtsprechung
verstanden wird, bleibt Politik als Gestaltung der Lebensverhältnisse und als Konfliktfeld
verschiedener Mächte weitgehend unberücksichtigt.

32 Vgl. THOMAS VON AQUIN : Script, sup. Sent., lib. IV, dist. 18, qu. 1, a. 1 c



Zur Kritik des politischen Piatonismus im Mittelalter 117

Auf die Erklärung, was sich aus dem Verhältnis von Zeitlichem und Geistlichem

legitim für ihre Vertreter ergibt, folgt ein Hinweis auf den Irrtum, auf dem das

Hierarchiekonzept beruht. Nachdem Marsilius den Aspekt der Vollkommenheitsstufen

aus dem Hierarchiekonzept herausgelöst hat, kann der Aspekt der Abstufung

der Macht bzw. Abhängigkeit nur noch hinzugefügt werden. Wenn die

Hinzufügung nicht willkürlich sein soll, muss Macht aus Vollkommenheit und
Unterwerfung oder Abhängigkeit aus relativer Unvollkommenheit folgen. Marsilius
unterscheidet sich nun von Johannes von Paris, indem er die übergeordnete
Macht nicht metaphysisch als Schöpfungsmacht, sondern politisch als rechtliche
Gewalt (iurisdiccio) versteht. Deshalb stellt er das Hierarchiekonzept so dar, dass

seine Vertreter aus größerer Vollkommenheit den Besitz rechtlicher Gewalt

folgern (ebenso in § 1, S. 590, 8-13). Zugleich macht er geltend, dass Personen
dann vollkommener als andere sind, wenn sie - wie der Bischof von Rom im
Verhältnis zum Kaiser - auf Gebieten von höherer Dignität kompetent sind. Die
Vertreter des Hierarchiekonzepts müssten also folgendermaßen schließen:

Wenn A auf einem Gebiet kompetent ist, das das Gebiet, auf dem B kompetent
ist, an Wert übertrifft, dann ist A vollkommener als B.

Wenn A vollkommener als B ist, dann hat A rechtliche Gewalt über B.

Die Zoologie übertrifft die Geometrie an Wert.

Also ist der Zoologe vollkommener als der Geometer.

Also hat der Zoologe rechtliche Gewalt über den Geometer.

Die Konklusion erweckt den Eindruck, dass Marsilius eine reductio ad absurdum

gelungen und das Hierarchiekonzept damit widerlegt ist. Zweifellos ist die

Kombination der beiden Prämissen nicht allgemein wahr. Aber es ist nicht
evident, dass sie auch in jedem Fall falsch ist. Ein Platoniker wird geltend
machen, dass sie dann wahr ist, wenn das Wissensgebiet von A die Dialektik ist.
Die Kluft, die Marsilius von der platonischen Tradition trennt, wird daran deutlich,

dass er ein paar Seiten weiter unten eine ähnliche reductio ad absurdum an
dem Beispiel des Metaphysikers unternimmt (II 30, § 4, S. 595, 17-29).

Derjenige, dessen Handeln vollkommener ist, darf nicht der rechtlichen Gewalt
dessen unterworfen werden, der weniger vollkommen handelt.

Keine Handlung des politischen Machthabers ist so vollkommen wie die des

Metaphysikers.33

Also darf kein Metaphysiker der rechtlichen Gewalt des politischen Machthabers
unterworfen werden.

33 Marsilius muss voraussetzen, dass der Metaphysiker als solcher handelt, sonst sind seine

Handlungen nicht mit den politischen des Machthabers zu vergleichen; im Fall der Priester liegt
Marsilius an dem Hinweis, dass viele ihrer Handlungen überhaupt nicht geistlich sind (II 2, § 7).
Da aber die Metaphysik reine Theorie ist, bleibt es dunkel, wie der Metaphysiker als solcher
handeln kann.



118 Wilfried Kühn

Marsilius zielt natürlich auf dasjenige Argument, das sich ergibt, wenn man
das sakramentale Handeln des Priesters im Vergleich mit dem richterlichen
Handeln des Regierenden in den Untersatz einsetzt, um auf die Befreiung der
Priester von der weltlichen Gerichtsbarkeit zu schließen (II 30, § 4, S. 593, 2-
9). Den Unterstützern der klerikalen Ansprüche, die mit dem Handeln der
Priester nur einen Aspekt ihrer größeren Würde meinen, ist es nicht
eingefallen, auf der Skala der Würden einen Platz zwischen dem Priester und dem

politischen Machthaber für Personen von nicht religiösem, wohl aber intellektuellem

Rang wie den Metaphysiker freizumachen und damit auch die

„Intellektuellen" der richterlichen Gewalt zu entziehen.34 Marsilius ließ sich

in seiner Argumentation offenbar so von der Denkweise, gegen die er
opponierte, und von dem bestimmen, was vermutlich dem common sense einleuchtete,

dass er den Satz von der rechtlichen Immunität des Metaphysikers für
offenkundig falsch erklärte (II 30, § 4, S. 595, 21-22). Ebenso urteilt er über
den Satz, der Metaphysiker habe wegen seiner größeren Vollkommenheit über
den Arzt mit richterlicher Gewalt zu herrschen (§ 1, S. 589, 25-29).

Aber die Idee, politische Macht mit philosophischer, insbesondere

metaphysischer Kompetenz zu verknüpfen, konnte Marsilius nicht so fremd
sein, wie es sein Urteil suggeriert. Sein Kollege und Freund Johannes von
Jandun, den Zeitgenossen sogar für einen Koautor des Defensor pads hielten,
hat nämlich einen Zusammenhang zwischen der führenden Rolle der

Metaphysik als Betrachtung Gottes und der Herrschaft über Menschen hergestellt.
Einerseits soll die Betrachtung Gottes der Zweck der politischen Gemeinschaft

und das mit dieser Erkenntnis verbundene Glück Zweck des bürgerlichen

Glücks sein.35 Andererseits brauchen der Richter und der Herrscher die

Erkenntnis Gottes, wenn die Gemeinschaft nach dem Prinzip der
Verteilungsgerechtigkeit regiert werden soll (qu. 22, fol. 19 ra). Deshalb muss der
Herrscher entweder selber in dem Sinn weise sein, dass er Gott erkennt, oder
sich diese Erkenntnis vom Metaphysiker vermitteln lassen. Die so verstandene

Regierung durch Weise ist eine notwendige Bedingung für das bürgerliche
Glück. Unter diesen Voraussetzungen erscheint es konsequent, dass der

Nichtweise dem Weisen keine Befehle erteilen können soll (qu. 22, fol. 18 vb).
Politischer Piatonismus wird also auch von einem Denker praktiziert, der

im übrigen Aristoteles nach den Kommentaren des Averroes interpretierte.
Deshalb kann Marsilius das, was er als eine reductio ad absurdum präsentiert,
d. h. den Schluss auf die rechtliche Immunität des Metaphysikers, nicht für die

endgültige Widerlegung des Hierarchiekonzepts halten, wenn er die

Überlegungen des Johannes von Jandun ernst nimmt.

34 Ein gutes Beispiel ist der schon zitierte (Anm. 20) Marsiliuskritiker GUILLELMUS DE

Villana Cremonensis: Tractatus, S. 43-45
35 Quaest. in Met., lib. I, qu. 18, fol. 15 rb.



Zur Kritik des politischen Piatonismus im Mittelalter 119

2. Etablierung einer politischen Hierarchie

Marsilius widerspricht dem Schluss vom vollkommeneren Handeln auf die

rechtliche Immunität nicht nur mit der besprochenen reductio ad absurdum.
Zuvor formuliert er schon einen anderen Einwand, der darauf hinausläuft, der

metaphysischen Rangfolge der Vollkommenheiten eine politische zur Seite zu
stellen. Zu Beginn dieses Gedankengangs bezieht er sich auf den Obersatz des

gegnerischen Arguments, nach dem der vollkommener Handelnde nicht dem
rechtlichen Zwang des weniger vollkommen Handelnden unterworfen sein

darf (vgl. II 3, § 13).

„So ist der erste Satz dieser Argumentation falsch. Es hindert ja nichts, dass

dasjenige, das schlechthin edler oder vollkommener handelt, in einer bestimmten
Hinsicht von dem weniger vollkommen Handelnden abhängt und so in gewisser
Hinsicht unvollkommener ist." (II 30, § 4, S. 593, 18-22)

Im Folgenden illustriert Marsilius diese Art von Beziehungen am Verhältnis
des menschlichen zu anderen Körpern und am Verhältnis des Auges zur Hand
oder zum Fuß. Dann fährt er fort:

„In diesem relativen Sinn ist auch die Regierung abhängig und empfängt einiges
durch die Handlungen einiger untergeordneter Teile der Stadt, von denen wir im
5. Kap. des ersten Teils gesprochen haben, - wenn auch nicht im Modus des

zwingenden Urteils -, während diese Teile von der Regierung unter einem
besseren und vollkommeneren Gesichtspunkt abhängen, unter dem Gesichtspunkt
des zwingenden Urteils, wie im 15. Kap. des ersten Teils gezeigt wurde. So hängt
also der Priesterstand von der Regierung ab und empfängt etwas von ihr - und
die Regierung < auch > vom Priesterstand. Dieser empfängt nämlich von der

Regierung die rechtliche Bestimmung seiner bürgerlichen Handlungen und den
Schutz vor Unrecht, damit er solches keinem anderen zufügt noch von einem
anderen erleidet, soweit es um die diesseitige Welt geht; denn das ist die

Funktion des Regierenden und keines anderen Teiles der Stadt, wie im 15. Kap.
des ersten Teils bewiesen wurde." (II 30, § 4, S. 594, 5-17)

Nach einem Hinweis auf Textstellen bei Paulus nimmt Marsilius seinen

Gedankengang wieder auf:

„Umgekehrt bedarf die Regierung des priesterlichen Handelns und hängt von ihm
ab, denn sie empfängt von der Priesterschaft die Lehre zusammen mit den

Sakramenten, die die Menschen in dieser Welt auf das Heil oder ewige Glück in der

künftigen Welt vorbereiten bzw. entfernen, was dem im Weg steht.
Wechselweise handeln und leiden sie aber verschiedenartig. Denn der Regierende,
der in dieser Welt mit Zwangsgewalt richtet, und zwar auf Gottes Anordnung hin,
unmittelbar aber aufgrund seiner Einsetzung durch den menschlichen Gesetzgeber
oder irgendeinen anderen menschlichen Willen, kann mit seiner Zwangsgewalt,
d.h. durch die Todesstrafe oder eine andere, legitim auf den Priester einwirken,
auch gegen dessen Willen, wenn er das menschliche Gesetz, soweit es dem göttli-



120 Wilfried Kühn

chen nicht widerspricht, übertreten hat, wie im 5. und 8. Kap. dieses und im 15.

Kap. des ersten Teils bewiesen wurde." (II 30, § 4, S. 594, 23-595, 9)

Bischöfe und Priester, so schließt Marsilius den Gedankengang, dürfen dagegen

im irdischen Leben niemanden zwingen, weil sie nur praktische Lehrer
des göttlichen Gesetzes sind, vergleichbar den Ärzten; das Richteramt dagegen
bleibt Christus vorbehalten (vgl. § 1, S. 590, 13-24, u. Kap. 10, § 2).

Um die Interpretation mit einem „Detail" zu beginnen: Marsilius macht
die in § 2 vorgenommene Trennung von Vollkommenheit und Abhängigkeit,
die auch Unterwerfung sein kann, wieder rückgängig, wenn er im zweiten
Satz von Abhängigkeit auf relative Unvollkommenheit schließt. Das scheint
aber kein Rückfall in die Denkgewohnheiten der Zeit, sondern Absicht zu
sein, denn im Folgenden nennt Marsilius das mit Zwang ausgestattete Urteil
„besser und vollkommener". Das heißt, er begnügt sich nicht damit, der
traditionellen Hierarchie eine politische Herrschaftsordnung entgegenzusetzen,
sondern besteht darauf, dass diese auch eine Wertordnung enthält; wie sie zu
verstehen ist, wird sich im Folgenden zeigen.

Eine andere Eigentümlichkeit des Gedankengangs im ersten Teil des Textes

liegt in der Anwendung des Schemas „schlechthin - in einer bestimmten
Hinsicht". Der Leser des zweiten Satzes befindet sich im Zweifel darüber, wer
mit dem „schlechthin vollkommener Handelnden" und wer mit dem „in
gewisser Hinsicht vollkommener Handelnden" gemeint ist, den es geben muss,
wenn es den im Text genannten in gewisser Hinsicht Unvollkommeneren
gibt. Geht man von der Wertordnung aus, die der zu widerlegende Obersatz
ausdrückt, und denkt man überdies an die Unterscheidung des Johannes von
Paris, dass der weltliche Machthaber in weltlichen Belangen bedeutender ist,
der geistliche aber schlechthin (Uber königliche, Kap. 5, S. 89, 7-8), dann liegt
es nahe zu vermuten, auch für Marsilius sei der schlechthin vollkommener
Handelnde der Priester und der in gewisser Hinsicht vollkommener Handelnde

der Regierende. In dem Textabschnitt, der auf die Nennung der Beispiele

folgt, zeigt sich jedoch, dass Marsilius es umgekehrt meint. Denn wenn der

Gesichtspunkt des zwingenden Urteils der vollkommenere ist, dann sind auch
dies Urteilen und die urteilende Instanz vollkommener als andere Tätigkeiten
und die sie ausführenden Instanzen; zu ihnen gehört neben anderen Ständen
der Priesterstand.

Da nicht zu erkennen ist, dass Marsilius zu dieser Einschätzung übergeht,

muss man annehmen, dass er das Schema „schlechthin - in einer bestimmten
Hinsicht" von vornherein so angewandt hat, dass der Regierende schlechthin
vollkommener ist als der Priester und dieser nur in einer Hinsicht
vollkommener als jener. Wenn das so ist, versucht Marsilius nicht, den Obersatz,

von dem seine Gegner ausgehen („der vollkommener Handelnde darf nicht
dem rechtlichen Zwang des weniger vollkommen Handelnden unterworfen



Zur Kritik des politischen Piatonismus im Mittelalter 121

sein"), mit Argumenten zu widerlegen. So undifferenziert, wie er den Obersatz

aufschreibt, nennt er ihn zwar falsch. Er akzeptiert ihn aber unter drei

Bedingungen, von denen seine Gegner mindestens die dritte nicht übernehmen
würden: man muss zwischen schlechthin vollkommenerem und in gewisser
Hinsicht vollkommenerem Handeln unterscheiden; die rechtliche Immunität
gilt nur für den schlechthin vollkommener Handelnden; der schlechthin
vollkommener Handelnde ist der Regierende, während der Priester nur in
einer Hinsicht vollkommener handelt.36

Marsilius argumentiert also gegen die Verteidiger der Papstkirche, indem er
ein von ihnen akzeptiertes Prinzip anders als sie interpretiert. Aber er widerlegt

nicht ihre Interpretation, indem er etwa zeigte, dass sie einem anderen

von ihnen für wahr gehaltenen Satz widerspricht - das wäre bekanntlich die

platonische Form der Widerlegung. Marsilius widerlegt die gegnerische

Interpretation des Obersatzes auch nicht auf andere Weise. Wie rechtfertigt er
dann seine Interpretation des Obersatzes, wie zeigt er, dass seine

Interpretation des Obersatzes derjenigen seiner Gegner überlegen ist? Die Frage
scheint mir von grundsätzlicher Bedeutung zu sein, denn es geht um das

Verfahren, mit dem ein Philosoph eine herrschende Denktradition
überwindet, deren Anfänge für ihn nicht mehr zu erkennen und kritisch zu
analysieren sind.

Marsilius rechtfertigt seine Voraussetzung, dass die Regierung schlechthin
vollkommener als der Priesterstand ist, unausdrücklich mit der Erwähnung
der rechtlichen Funktion der Regierung: sie und sie allein schreckt vor
Unrechttun ab und schützt vor Unrechtleiden. Dadurch erhält sie, wie es in
dem mehrfach zitierten Kap. I 15 (§6 u. 11) heißt, das Gemeinwesen und

jeden seiner Teile, also auch den Priesterstand. Denn ohne eine mit Zwang
durchgesetzte Rechtsordnung würden die Konflikte und Unrechtshandlungen,

sagt Marsilius, zu Bürgerkrieg und zur Auflösung der bürgerlichen Gemeinschaft

führen. Demnach ist kein Stand oder kein Organ dieser Gemeinschaft

für sie so notwendig wie die Regierung. Wenn deren Handeln zur Wahrung
der Rechtsordnung schlechthin vollkommener als das priesterliche Handeln

genannt wird, ist schon entschieden, dass im Hinblick auf die Existenz der

politischen Gemeinschaft bestimmt wird, was schlechthin vollkommener ist,

36 Es scheint, als hätte dies Vorgehen Marsilius' Gegner überfordert, denn sein Kritiker
Guillelmus de Villana Cremonensis brachte keine schlagendere Erwiderung zustande als die

Beteuerung, die Befugnis zu strafen richte sich nach der Würde der Personen, so dass es der
Vernunft widerspreche, wenn der Mindere den Höheren bestrafen solle (Tractatus, S. 43 u. 45).

Was die Immunität des Regierenden angeht, so folgt aus dem Obersatz, wie Marsilius ihn
versteht, nur, dass der Regierende keinem rechtlichen Zwang des Priesters unterliegt. Man kann
daraus nicht auf eine generelle rechtliche Unbelangbarkeit des Regierenden schließen, und Marsilius

sieht eine solche auch nicht vor, sondern unterstellt den oder die Regierenden dem Urteil des

Gesetzgebers, d. h. der Gesamtheit der Bürger (s. I 18, § 3).



122 Wilfried Kühn

so dass für konkurrierende Wertordnungen nur Vollkommenheiten unter
bestimmten Hinsichten in Frage kommen.

Man kann also sagen, dass Marsilius die traditionelle, von der Papstkirche

genutzte Denkweise dadurch überwindet, dass er die nicht unbekannten, aber
theoretisch nicht gewürdigten politischen Existenzbedingungen der kirchlichen

Institution in Anschlag bringt, die ihre Vollkommenheit und ihren
Anspruch auf Oberherrschaft aus ihrem religiösen Auftrag oder aus ihrer
Funktion ableitet.37 Marsilius erörtert nicht die Frage, ob religiöse Gemeinschaften

außerhalb der politischen existieren können, er geht vielmehr davon

aus, dass die Priester denjenigen Stand der politischen Gemeinschaften bilden,
den deren Mitglieder für ihre religiöse Bildung und moralische Erziehung im
Hinblick auf das künftige Leben unbedingt brauchen (I 5, § 10 u. 14 in fine;
Kap. 6, § 7-8). Das ist gemeint, wenn es in dem zuletzt übersetzten Text (II
30, § 4) heißt, dass die Regierung von der Priesterschaft die Lehre zusammen
mit den Sakramenten empfängt.

Es ist also nicht die Widerlegung eines Fehlers, sondern ein
Perspektivenwechsel, der es Marsilius ermöglicht, die gewohnten Denkbahnen zu
verlassen und das Politische als einen eigenständigen Bereich des menschlichen
Lebens zu erkennen. Der Perspektivenwechsel betrifft im Grunde den
Gebrauch, den Marsilius von der verbreiteten Idee macht, dass Gott und die
Menschen mit verteilten Rollen die politische Macht konstituieren (mit II 30,
§ 4, S. 595, 3-4, vgl. I 9, § 2, S. 40, 6-13). Auch Johannes von Paris und Dante
erwähnen den menschlichen Anteil, der für sie in der Wahl des Monarchen
liegt, aber sie berufen sich auf die göttliche Herkunft der politischen Macht,
wenn sie für deren Gleichrangigkeit mit der kirchlichen plädieren.38 Marsilius
dagegen macht keinen theoretischen Gebrauch von der „fernen Ursache", die

Gott für die Konstitution der Herrschaft ist, sondern konstruiert in der Theorie

Herrschaft gänzlich aus der Analyse der unmittelbaren Ursache, die das

gesellschaftliche Wesen Mensch ist. Plakativer gesagt: für die Theorie ist
Herrschaft nicht von Gott, sondern von den Menschen geschaffen. Um das zu
zeigen, begnügt sich Marsilius nicht mit einem Hinweis auf Königswahlen,

37 Ist sich ein Vertreter dieser Institution wie Aegidius Romanus über ihre faktische
Abhängigkeit von einer funktionierenden bürgerlichen Ordnung wirklich nicht im Klaren? Er
vermeidet es jedenfalls, die Frage nach dem eventuellen Zusammenbruch dieser Ordnung und
nach seinen Folgen zu stellen, wenn er bemerkt, dass die weltliche Macht nötig ist, um Unrechttun

zu unterbinden und damit den Gläubigen wie den kirchlichen Oberen den für ihr religiöses
Leben förderlichen äußeren wie seelischen Frieden zu verschaffen (De eccl. pot., II 6, S. 68).

38 JOHANNES VON Paris: Über königliche, Kap. 3, S. 82, 5-8; Kap. 10, S. 113, 8-14; Dante
spielt die Rolle der Wähler zur bloßen Verkündung der von Gott getroffenen Wahl herunter,
Mon., III 15, Z. 56-71.



Zur Kritik des politischen Piatonismus im Mittelalter 123

sondern holt weit aus, um Herrschaft im Rahmen einer anthropologischen
Konzeption der politischen Gemeinschaft zu bestimmen und zu begrenzen.39

Nach dieser Konzeption haben sich die Menschen freiwillig zur arbeitsteiligen

politischen Gemeinschaft zusammengeschlossen, um die Voraussetzungen

für ihr Uberleben und für das gute Leben zu schaffen (I 3, § 5, u. II 22,

§ 15, S. 434, 1-13). Begünstigt, sogar gefordert von der Bedürfnisnatur des

Menschen, verdankt sich die politische Gemeinschaft gleichwohl dem

vernünftigen Wollen ihrer Mitglieder.40 Der Wille zum bürgerlichen Zusammenleben

konkretisiert sich in der kollektiven Festsetzung der Regeln dieses

Lebens, d. h. in der Gesetzgebung durch alle Bürger, und in der Wahl
desjenigen Staatsteils, der das Handeln der Bürger nach den Gesetzen zu organisieren,

anders gesagt, das Recht zu wahren hat, d. h. der Regierung (I 7, § 2-3,
S. 36, 6-9 u. 15-16; Kap. 15, § 3, S. 86, 13-18). Was das bedeutet, lässt sich an
dem letzten Satz des übersetzten Textes von II 30, § 4, zeigen.

Die Regierung kann den Priester legitim (licite) gegen seinen Willen
zwingen. Marsilius sagt nicht, wie die Legitimität dieser Handlung begründet
ist. Wenn man ergänzt, dass die Regierung im eigenen Interesse des Priesters

handelt, sofern der Priester auf eine funktionierende Rechtsordnung angewiesen

ist, dann sollte man sich den Einwand machen, dass Marsilius' Gegner
erwidern könnten, Entsprechendes gelte im Hinblick auf das Interesse des

Regierenden an seinem Seelenheil, wenn der Priester den Regierenden mit
Kirchenstrafen zwingt. Um diese mögliche Replik zu entkräften, kommt es

auf Marsilius' Gedanken an, dass ein Gesetz, das alle Bürger ausarbeiten und

verabschieden, jeder einzelne meint, sich selbst gegeben zu haben; deshalb tut
es seiner Freiheit keinen Abbruch, das Gesetz zu befolgen.41 Entsprechendes

gilt für die Unterwerfung unter die von allen gewählte Regierung, die

Marsilius ausdrücklich „Exekutive" der Gesetze nennt (I 15, § 2, S. 85, 20-29;
§ 4, S. 87, 2-11). Das bedeutet für den Fall des straffällig gewordenen Priesters,

39 Deshalb erscheint es mir unangemessen, diese Konzeption und die Berücksichtigung des

Volkswillens in der Königswahl bei anderen Autoren unter dem Stichwort „Volkssouveränität"
zusammenzufassen und dann festzustellen, dass das Prinzip der Volkssouveränität und Marsilius'
Staatstheorie überhaupt in seiner Zeit nichts Neues darstellten. So geht G. Piaia vor und gibt
seiner These eine provokante Note, indem er als Vertreter der Volkssouveränität neben Marsilius

seinen Kritiker Guillelmus de Villana Cremonensis aufruft (L'idea di sovranitä, 114-116).
Marsilius' Theorie soll auf diesem Weg historisiert werden, aber ich bezweifle, dass man zu
einem historischen Befund gelangt, wenn man die Erwähnung der Königswahl, von der man in
vielen Texten aus Marsilius' Zeit liest, als einen Ausdruck für die Idee der Volkssouveränität
versteht, von der kein Autor spricht, auch Marsilius nicht. - Auch J. Quillet hat diese Idee benutzt,
um die Originalität von Marsilius' Theorie zu minimalisieren, zugleich aber behauptet, nach
derselben Theorie habe der Kaiser seine Macht nur von Gott {La philosophie politique, S. 18 u. 83).

40 Zum Zusammenhang zwischen Staatszweck, subjektivem Begehren und Beteiligung an der
Politik s. A. GewirTH: Marsilius ofPadua, 204-205.

41 I 12, § 6, S. 67, 1-8 u. 15-19; zur Bedeutung der Freiheit in diesem Argument vgl. H.
BlELEFELDT: Von der päpstlichen, 122-123.



124 Wilfried Kühn

dass er als Privatmann gegen den Willen gehandelt hat, den er selbst als

gesetzgebender Bürger ausgedrückt hat, und dass die Strafe, die ihm die Regierung

aufzwingt, von der ganzen Gemeinschaft ausgeht, zu der er sich selbst in
seinem bürgerlichen Handeln zugehörig erklärt (I 12, § 6, S. 67, 21-24;
Kap, 15, § 4, S. 87, 16-19). Berücksichtigt man diese höchst originellen
Elemente von Marsilius' politischer Konzeption, dann beruht die exklusive
Legitimität des staatlichen Zwangs nicht darauf, dass er objektiv im Interesse der

von ihm Betroffenen liegt, sondern darauf, dass diese ihn und die Bedingungen
seiner Anwendung subjektiv ausdrücklich und öffentlich gutgeheißen haben.42

V. Kritik am Platonismus?

Was bedeutet nun diese Begründung der politischen Macht im Hinblick auf
die politische Tradition des Platonismus? Marsilius' neue Konzeption
bedeutet, dass das metaphysische Hierarchiekonzept, das die Neuplatoniker
konstruieren, zu abstrakt ist, um ein Herrschaftsverhältnis unter Menschen zu
legitimieren. Das konnte Marsilius zeigen, weil er anhand der Politik des

Aristoteles darüber nachgedacht hat, wie Herrschaft mit Freiheit der
Beherrschten vereinbar sein kann und weil er präziser als Johannes von Paris das

grundlegende Muster der klerikalen Argumentation analysierte: sie stellt eine

direkte Proportion von Würde, Wert oder Vollkommenheit einerseits und
politischer Macht andererseits her, das heißt, je größer die Würde einer
Entität ist, um so größer ist auch ihre Macht - de iure. Angesichts dessen, dass

kein mittelalterlicher Mensch dem Papst absprechen konnte, würdiger als ein

König oder als der Kaiser zu sein, nötigte die unterstellte Proportion dazu,
dem Papst auch die überlegene Macht zuzugestehen. Mit der Proportion hat
Marsilius nach meiner Ansicht einen wesentlichen Zug der neuplatonischen
Kausalität entdeckt. Hat er zugleich etwas von Piaton verstanden?

Die Antwort auf diese Frage hängt davon ab, ob man in der

Philosophiegeschichte so etwas wie gebrochene Kontinuitäten annimmt und meint,
dass eine Konzeption auch noch in ihren späteren Transformationen
nichtauthentisch weiter besteht und eventuell durch eine Kritik an diesen Transfor-

42 Es ist instruktiv, Marsilius' Versuch, politische Freiheit und Herrschaft zu vereinbaren,
mit dem entsprechenden Versuch Dantes zu vergleichen (Mon. I 12, Z. 30-55; III 15, Z. 38-56).
Nach Dante sind die Menschen dann frei, wenn die Herrschenden (domini aliorum, I 12, Z. 53)
ihre Untertanen zur Uberwindung ihrer Begierden erziehen, weil das bedeutet, ihnen zu ihrem
optimalen Zustand zu verhelfen, in dem ihr Wille frei, d. h. nur von ihrem Urteil bestimmt ist (I
12, Z. 1-17 u. 28-30). Weil eine solche Herrschaft im objektiven Interesse der Beherrschten
ausgeübt wird, ist sie nicht despotisch, und die Beherrschten sind frei, weil sie nicht den

Interessen der Herrschenden dienen (vgl. ARISTOTELES: Met. I 2, 982 b 25-26; Pol. III 4, 1277 b 7-11;
Kap. 6, 1278 b 32-36 u. 1279 a 17-21). Indem Marsilius die politische Freiheit subjektiv
bestimmt, unterscheidet er den Bürger eindeutiger vom Sklaven, der - Aristoteles' Rechtfertigung
der Sklaverei zufolge - durchaus von seiner Unterordnung profitiert.



Zur Kritik des politischen Piatonismus im Mittelalter 125

mationen mit getroffen werden kann. Wer diese philosophiegeschichtliche
Hypothese akzeptiert, wird es Marsilius zutrauen, dass er indirekt etwas zu
Piaton zu sagen hat, obwohl er wahrscheinlich keine Zeile von ihm gelesen hat.

Es liegt nämlich nahe anzunehmen, dass die Neuplatoniker mit der

Proportion von Wert und Macht, metaphysisch verstanden, die ethisch-politisch
gedachte Proportion von Kompetenz und Macht transformiert haben, wie
Piaton sie gegen die Demokratie seiner Zeit und gegen die Sophisten geltend
machte. In Marsilius' Idee, nach den Prämissen seiner Gegner müsse der

Metaphysiker eigentlich politisch mächtig sein, ist Piatons Gedanke noch zu
erkennen - ebenso in den Reflexionen des Johannes von Jandun. Nun ist die

Proportion von Kompetenz und Macht nicht nur Piatons normatives Kriterium

vernünftiger Verfassungen. Vielmehr beschreibt Sokrates schon im Kriton
Macht als die Fähigkeit, andere vernünftig oder unvernünftig zu machen (44 d

6-10, vgl. 46 c 2-5). Das ist offensichtlich die Fähigkeit des Philosophen, also

ist für Sokrates der intellektuell Kompetente auch der Mächtige.
Es scheint, als sei das die Konzeption, gegen die sich Marsilius' Kritik in

historisch letzter Instanz richtet. Denn Marsilius vertritt, dass sich politische
Macht nicht aus dem Wert einer Person ergibt, sei er religiös oder intellektuell
bestimmt, dass politische Macht vielmehr durch kollektive Einsetzung
zustande kommt, anders gesagt, dass sie eine Institution ist, die auf dem

einmütigen Wollen einer menschlichen Gruppe beruht. Der Tradition des politischen

Piatonismus hält Marsilius entgegen, dass es mehr als auf die ideelle

Quelle der Macht auf ihre soziale Quelle ankommt.

Abstract
About 1300 Platonism is both a source of inspiration and a subject ofcriticism for
political thought. On the one hand, the Neoplatonic idea of non reciprocal
causality guides Giles ofRome in establishing the hierarchy of God, the pope, and
the secular ruler. And the ecclesiastical claims to supremacy were justified by
Plato's idea that anyone who creates the conditions of another's activity must be

subordinate to him. On the other hand, by criticising these claims John of Paris
and Marsiglio ofPadua noticed that, according to Platonism, power derives from
dignity or from competence. Marsiglio is the only thinker who objects that political
power springs from the consensus offree men.



126 Wilfried Kühn

Zitierte Titel

AEGIDIUS Romanus, De ecclesiastica potestate [1302], hg. R. Scholz. Weimar:
Böhlau 1929.

ARISTOTELES, Opera, hg. I. Bekker. Berlin: Reimer 1831.

-, De anima, hg. W.D. Ross. Oxford: Clarendon 1956.

-, Ethica Nicomachea, hg. I. Bywater. Oxford: Clarendon 1894.

-, Ethique à Nicomaque, introd., trad, et comm. par R.-A. Gauthier, J.-Y. Jolif.
Louvain/Paris: Peeters/Nauwelaerts 1958-1959.

-, Metaphysica, hg. W. Jaeger. Oxford: Clarendon 1957.

AUGUSTINUS, De libero arbitrio Corpus Christianorum. Series Latina, Bd 29),

hg. W. M. Green. Turnhout: Brepols 1970.

-, De civitate dei Corpus Christianorum. Series Latina, Bd 47-48), hg. B.

Dombart, A. Kalb. Turnhout: Brepols 1955.

BlELEFELDT, Heiner, Von der päpstlichen Universalherrschaft zur Bürgerrepublik.
Aegidius Romanus, Johannes Quidort von Paris, Dante Alighieri und Marsilius

von Padua im Vergleich. In: Zeitschr. der Savigny-Stiftung für Rechtsgesch.,
kanon. Abt., 73 (1987) 70-130.

BOURDIEU, Pierre, Genese et structure du champ religieux. In: Revue française de

sociologie 12 (1971) 295-334.
BRUNETTO LatINI, Li livres dou trésor [1262-1266], hg. F.J. Carmody.

Berkeley/Los Angeles: University of California Press 1948.

CHENEVAL, François, Proclus politisé: la réception politique de Proclus au moyen
âge tardif. In: Arch, für Gesch. der Philos. 78 (1996) 11-26.

DANTE Alighieri, Monarchia [etwa 1317], hg. P.G. Ricci. Mailand: Mondadori
1965.

Determinatio compendiosa de iurisdictione imperii [vor 1298, Tolomeo da Lucca

zugeschrieben], hg. M. Krammer. Hannover/Leipzig: Hahn 1909.

DIOGENES LaerTIUS, Lives of Eminent Philosophers (Vitae philosophorum), hg.

R.D. Hicks. Cambridge (Mass.)/London: Harvard University Press 1979-80.

PSEUDO-DlONYSIUS AreoPAGITA, De coelesti hierarchia, in: Corpus Dionysiacum
II, hg. G. Heil, A.M. Ritter. Berlin/New York: De Gruyter 1991, 5-59.

EPIKTET, The Discourses (Dissertationes), hg. W. Oldfather. Cambridge (Mass.)/
London: Harvard University Press 1925-28.

FLASCH, Kurt, Augustin. Einführung in sein Denken. Stuttgart: Reclam 1980.

Franciscus DE Mayronis, Utrum in universo secundum optimam sui dispo-

sitionem sit dare unum monarcham [1324-1328], hg. P. de Lapparent, in:
AHDLMA 15-17 (1940-1942) 56-74; hg. F. Baethgen, in: Dt. Arch, für d.

Erfor. d. MA 15 (1959) 120-136.

GEWIRTH, Alan, Marsilius ofPadua, the Defender ofpeace, 1: Marsilius ofPadua and

medievalpolitical philosophy. New York: Columbia University Press 1951.



Zur Kritik des politischen Piatonismus im Mittelalter 127

GUILLELMUS DE Villana Cremonensis, Tractatus cuius titulus Reprobatio

errorum [1327] Corpus scriptorum Augustinianorum 4), hg. D. Mac
Fhionnbhairr. Rom : Augustinianum 1977.

Hadot, Pierre, L'union de l'âme avec l'Intellect divin dans l'expérience mystique

plotinienne. In: G. Boss / G. Seel (Hg.): Proclus et son influence. Zürich: Editions
du Grand Midi 1987, 3-27.

HUGO VON Sankt Viktor, Commentarium in Hierarchiam coelestem S. Diony-
sii Areopagitae. Patrologiae cursus completus, Series Latina, hg. J.-P. Migne, Bd

175. Paris 1854.

JOHANNES von Jandun, Quaestiones in 12 libros Metaphysicae. Venedig 1553,

Nachdruck Frankfurt: Minerva 1966.

Johannes von Paris (Jean Quidort), Über königliche und päpstliche Gewalt

(De regia potestate etpapali) [1302], hg. F. Bleienstein. Stuttgart: Klett 1969.

JOHANNES von VITERBO, Liber de regimine civitatum [1261-1264] Biblio-
theca iuridica medii aevi 3), hg. A. Gaudentius [Gaudenzi]. Bologna: Societas

Azzoguidiana 1901, 217-282.
Liber de causis, hg. O. Bardenhewer. Freiburg i.Br: Herder 1882, Nachdr.

Frankfurt/M: Minerva o. J.

LOVEJOY, Arthur O., The Great Chain of Being. Cambridge (Mass.): Harvard

University Press 1936.

MACROBE (Macrobius), Commentaire au songe de Scipion {In somnium

Scipionis), hg. M. Armisen-Marchetti. Paris: Les Belles Lettres 2001.

MARSILIUS VON PADUA, Defensor pacis, hg. R. Scholz. Hannover: Hahn 1932.

MlETHKE, Jürgen, Die Legitimität der politischen Ordnung im Spätmittelalter.
Theorien des frühen 14. Jahrhunderts (Aegidius Romanus, Johannes Quidort,
Wilhelm von Ockham). In: Historia philosophiae medii aevi. Festschrift für Kurt
Flasch. Amsterdam/Philadelphia: Grüner 1991, 643-674.

MORRALL, John B., Political Thought in Medieval Times. 3. Aufl. London:
Hutchinson University Press 1971.

Nardi, Bruno, Dal Convivio alla Commedia. Sei saggi danteschi. Rom: Istituto
storico Italiano per il Medio Evo 1960.

Oculus pastoralis pascens officia [um 1222], hg. D. Franceschi. In: Memorie dell'
Accademia delle scienze di Torino, classe di scienze morali, storiche e filo-
logiche, serie 4a, 11 (1966) 29-70.

PlAlA, Gregorio, L'idea di sovranitä popolare in Marsilio da Padova e Guglielmo
Amidani. In : G. P., Marsilio e dintorni. Padua: Antenore 1999, 104-117.

PLATON, Œuvres complètes, hg. L. Robin, A. Dies, J. Souilhé. Paris: Les Belles

Lettres 1920 ff.

-, Res publica, hg. I. Burnet. Oxford: Clarendon 1902.

PLOTIN, Opera {Enneades), hg. P. Henry, H.-R. Schwyzer. Paris/Bruxelles/
Leiden: Desclée de Brouwer/L'Edition Universelle/Brill 1951-1973.



128 Wilfried Kühn

PORPHYRIOS, In Piatonis Timaeum commentariorum fragmenta, hg. A.R. Sodano.

Neapel: [Istituto della stampa] 1964.

PROKLOS, The Elements of Theology (.Elementatio theologica), hg. E.R. Dodds. 2.

Aufl. Oxford: Clarendon 1963.

QUILLET, Jeannine, La philosophiepolitique de Marsile de Padoue. Paris: Vrin 1970.

Stoicorum veterum fragmenta, hg. J. von Arnim. Leipzig: Teubner 1903-24,
Nachdr. Stuttgart 1978.

THOMAS VON AQUIN, Scriptum super Sententiis (-= Opera omnia 1), hg. R. Busa.

Stuttgart-Bad Cannstatt: Frommann-Holzboog 1980.

-, Summa theologiae, hg. P. Caramello. Turin: Marietti 1952.

-, In X libros Ethicorum Aristotelis ad Nicomachum, hg. R.M. Spiazzi. Turin:
Marietti 1964.

-, In XII libros Metaphysicorum Aristotelis, hg. M-R. Cathala / R.M. Spiazzi.
Turin/Rom: Marietti 1964.

-, De regno {De regimine principuni), in: Opuscula philosophica, hg. R.M. Spiazzi.
Turin/Rom: Marietti 1954.


	Zur Kritik des politischen Platonismus im Mittelalter : Marsilius von Padua gegen Aegidius Romanus

