
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 55 (2008)

Heft: 1

Artikel: "Ulricus de Argentina... theologus, philosophus, ymmo et iurista" : le
dottrine di teologia morale e di pastorale penitenziale nel VI libro del De
summo bono e la loro diffusione nel tardo Medioevo

Autor: Palazzo, Alessandro

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761194

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761194
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Alessandro Palazzo

"Ulricus de Argentina theologus,

philosophus, ymmo et iurista"

Le dottrine di teologia morale e di pastorale penitenziale
nel VI libro del De summo bono e la loro diffusione

nel tardo Medioevo*

L'edizione critica del De summo bono di Ulrico di Strasburgo, ormai giunta al

settimo volume1, mette a nudo una personalità scientifica rilevante, capace di
formulare una proposta filosofico-teologica di grande interesse. Se gli apparati
di questi volumi confermano un uso costante delle opere di Alberto il Grande,
che fu maestro di Ulrico, la lettura del testo consente di apprezzare la

spregiudicatezza con cui quelle opere furono usate. Studi recenti, sulla base di

questo nuovo materiale, hanno evidenziato gli scarti dottrinali tra i due

domenicani e posto sul tappeto i temi che meritano di essere approfonditi:
a) la questione dell'uso ulriciano delle opere filosofiche di Alberto il

Grande e délia loro compatibilità con il contesto teologico del De summo bono

va riformulata in senso più radicale: il compito degli studiosi diviene, infatti,
quello di ricostruire il sistema filosofico di Ulrico cogliendo il senso delle

rielaborazioni, talora molto sottili, dei testi del maestro;
b) l'uso delle opere teologiche di Alberto, in particolare del Commento alle

Sentenze, documentato dalle recenti edizioni critiche, suggerisce nuovi percorsi
di ricerca: il rapporto con la teologia di Alberto; l'atteggiamento di Ulrico di
fronte alla Summa de creaturis; il rapporto del De summo bono con la Summa

theologiae di Alberto (si tratta di due progetti alternativi?).

* Questo articolo è il frutto di una ricerca condotta presso la Herzog August Bibliothek di
Wolfenbüttel (febbraio-aprile 2005) e finanziata dalla Günther Findel-Stiftung. Nel prossimo
fascicolo della Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie (2, anno 2008) verra pubblicata
l'edizione di due capitoli del De summo bono (VI 3 19-20) che compléta il présente articolo.

1 Gli ultimi quattro volumi pubblicati all'interno del Corpus Philosophorum Teutonicorum Medii
Aevi sono: ULRICUS ARGENTINENSIS, De summo bono III 1-3, ed. S. TUZZO, Hamburg 2004

CPTMA I, 3[1]); IV 3, ed. A. PALAZZO, Hamburg 2005 CPTMA I, 4[4]); II 5-6, ed. A.
Beccarisi, Hamburg 2007 CPTMA I, 2[2]); III 4-5, ed. S. Tuzzo, Hamburg 2007 CPTMA
I, 3[2]).



"Ulricus de Argentina theologus, philosophus, ymmo et iurista" 65

In altre parole, superata la fase in cui la dignità scientifica di Ulrico passava

per il riconoscimento del suo ruolo di "cofondateur de la théologie rhénane"2,

oggi si tratta di tracciare i contorni del sistema di filosofia e di teologia
speculativa originalmente costruito da questo pensatore.

Parte intégrante del sistema ulriciano sono anche le dottrine di teologia
morale, di cura pastorale e di diritto penitenziale esposte nel VI libro del De

summo bono e fino ad oggi rimaste ai margini dell'interesse degli studiosi3.

Il présente contributo esamina quelle dottrine dal punto di vista della loro
diffusione e segue le tracce della loro ricezione nell'ambito tedesco-polacco nel

tardo medievo (secc. XIII-XV). I principali risultati che emergeranno da

questo esame possono essere riassunti nei due punti seguenti:
a) la ricezione del De summo bono si articola in due distinte "correnti":

accanto ad una, più nota, di tipo speculativo, che partendo da Teodorico di
Freiberg4 giunse sino agli Albertisti del XV secolo e di cui, forse, si avvertono
gli echi anche nelle opere di Nicola Cusano5, ce ne fu un'altra di tipo morale-

pastorale, che prese awio con Giovanni di Friburgo e le cui tracce sono
facilmente documentabili in pieno Quattrocento;

b) l'assorbimento in opere latine "popolari" e la diffusione volgare di
alcune dottrine ulriciane di teologia pastorale e di diritto penitenziale
suggerisce che il raggio di circolazione della seconda corrente fu più ampio
perché valico i confini del mondo universitario e dei dotti e raggiunse anche

2 A. DE LIBERA, Introduction à la Mystique Rhénane d'Albert le Grand à Maître Eckhart, Paris
1984 Sagesse chrétienne 3), p. 100.

3 Su questi temi è da segnalare solo un interessante articolo di Albert Fries: A. FRIES,

Johannes von Freiburg, Schüler Ulrichs von Strassburg, in: Recherches de Theologie ancienne et
médiévale 18 (1951), pp. 332-340. Lo studioso tedesco, pero, indaga non tanto l'uso e la valu-
tazione delle dottrine di Ulrico da parte di Giovanni di Friburgo, quanto piuttosto i rapporti
storico-letterari tra i due domenicani. Per un esame della ricezione della dottrina ulriciana della
simonia (De summo bono VI 3 19-20) nelle opere di Dionigi il Certosino, cf. A. PALAZZO, Ulrich
of Strasbourg and Denys the Carthusian: Textual Analysis and Doctrinal Comments, in: Bulletin de

Philosophie Médiévale 46 (2004), p. 93. La posizione del Certosino è articolata perché egli, pur
criticando Ulrico, tiene tuttavia in alta considerazione il suo punto di vista riportando lunghi
escerti dal VI libro del De summo bono sull'argomento.

4 L. STURLESE, Storia della filosofia tedesca nel Medioevo. Il secolo XIII, Firenze 1996

(Accademia toscana di scienze e lettere "La Colombaria". "Studi" 149), pp. 179-180 e A.
BECCARISI, La "scientia divina" dei filosofi nel De summo bono di Ulrico di Strasburgo, in: Rivista
di storia della filosofia 1 (2006), pp. 147-149, sottolineano la dipendenza di Teodorico da Ulrico
per il concetto agostiniano di duplice prowidenza, naturale e volontaria.

5 Per la diffusione e l'uso del De summo bono presso gli Albertisti del '400, cf. A. PALAZZO,
Ulrich of Strasbourg and Denys the Carthusian: Textual Analysis and Doctrinal Comments, pp. 61-
68 e Id., Ulrich of Strasbourg and Denys the Carthusian (II): Doctrinal Influence and Implicit
Quotations, in: Bulletin de Philosophie Médiévale 48 (2006), pp. 163-208, speciatim 164-185. Un
possibile uso da parte di Nicola Cusano è suggerito da M.L. FUEHRER, Ulrich ofStrassbourg and
Nicholas of Cusa's Theory ofMind, in: Classica et Mediaevalia 36 (1985), pp. 225-239.



66 Alessandro Palazzo

livelli più bassi della gerarchia ecclesiastica, ossia i parroci concretamente
impegnati nell'attività pastorale e nel ministero della confessione.

Le due correnti6 corsero parallele senza alcun punto di contatto alia fine del

Duecento e per tutto il Trecento. Solo nel secondo quarto del XV secolo esse

si congiunsero nelle opere di due autori, significativamente entrambi non
domenicani: Dionigi il Certosino7 e Giovanni Pfeffer di Weidenberg8.

1. iL LIBRO VI DEL DE SUMMO BONO

1.1 Contenuti e caratteristiche

"Ulricus de argentina qui tamen maximus fuit theologus, philosophus,

ymmo et iurista"9: con queste parole Giovanni Nider, domenicano tedesco del

XV secolo, restituisce, nel suo scritto De abstinentia esus carnium, l'esatta

misura dell'attività intellettuale di Ulrico di Strasburgo, che non fu solo

teologo e filosofo, ma anche perito in materia giuridica, ossia nelle questioni
relative al cosiddetto foro interiore.

Lo Strasburghese deve questa fama al libro VI del De summo bono (d'ora
innanzi citato come De s.b. VI), il più lungo dei sei effettivamente scritti. Esso

Consta di cinque trattati, l'ultimo dei quali non è stato portato a termine
interrompendosi alia fine del primo capitolo ("Qualiter praeter virtutes
morales istae virtutes ad bonum hominis requiruntur")10.

6 Con il termine 'corrente', qui assunto in un'accezione larga, si fa riferimento non a movi-
menti culturali costituiti da autori consapevoli della loro comune appartenenza, ma più sempli-
cemente a tendenze interpretative, comuni a più autori, che privilegiano alcune dottrine del De

summo bono.
7 Dionigi cita tutti i sei libri del De summo bono: per l'elenco delle citazioni e la lista delle

opere di Dionigi che le contengono, cf. A. PALAZZO, Ulrich of Strasbourg and Denys the

Carthusian: Textual Analysis and Doctrinal Comments, pp. 69-72.
8 Nel Commenta al primo libro delle Sentenze Giovanni Pfeffer cita il De summo bono su

questioni di teologia speculativa innumerevoli volte, mentre nel Directorium sacerdotale e nella
raccolta delle sue prediche dedicate alla penitenza compaiono citazioni dal sesto libro del De

summo bono: cf. A. FÜSSINGER, Johannes Pfeffer von Weidenberg und seine Theologie. Ein Beitrag
zur Freiburger Universitätsgeschichte, Freiburg i.B. 1957 Beiträge zur Freiburger Wissenschaftsund

Universitätsgeschichte 12), pp. 33-80, 87; G. HÄGELE, Johannes Pfeffer von Weidenbergs
Tractatus de paenitentia. Notizen zu Leben und Werk des ersten Theologen der Freiburger
Universität, in: Aus Archiven und Bibliotheken. Festschrift für Raymund Kottje zum 65. Geburtstag, hg.
v. H. MÖRDER, Frankfurt a.M./Bern/New York/Paris 1992 Freiburger Beiträge zur
Mittelalterlichen Geschichte 3), p. 494.

9 lOHANNES NIDER, De abstinentia esus carnium, cap. 12, Cod. Wolfenbüttel, Herzog August
Bibliothek, Guelf. 664 Heimst., ff. 185v-186r (recte 184v-185r).

D Su De s.b. VI sono da segnalare i seguenti contributi: R. KLINGSEIS, Das Aristotelische

Tugendprinzip der richtigen Mitte in der Scholastik, in: Divus Thomas 8 (1921), pp. 83-112; W.
BREUNING, Erhebung und Fall des Menschen nach Ulrich von Strassburg, Trier 1959 Trierer
theologische Studien 10); H. LODUCHOWSKI, Die Lehre von der 'Iustitia' bei Ulrich von Straßburg
und ihre Beziehungen zu Albert dem Großen und Thomas von Aquin, in: Trierer Teologische
Zeitschrift 75 (1966), pp. 42-48; E.J. WlSNESKI, Ulrich of Strasbourg Summa de bono: De virtutibus,



"Ulricus de Argentina theologus, philosophus, ymmo et iurista" 67

Se si esclude il primo trattato, che illustra i "propria" dello Spirito, la

condizione nello stato di innocenza ed il peccato originale, ossia questioni
teologiche11, l'organizzazione di De s.b. VI riproduce lo schema seguito da

Aristotele nt\YEtica Nicomachea,-. il trattato secondo si occupa délia virtù in
generale (Eth. II), del coraggio e della temperanza (Eth. Ill); il trattato terzo
esamina liberalità, magnanimità, magnificenza, mansuetudine, verità, garbo
(eutrapelia) e verecondia (Eth. IV); il trattato quarto studia la giustizia e le

virtù connesse (Eth. V); il trattato quinto avrebbe dovuto esaminare le virtù
dianoetiche (Eth. VI)12.

All'interno di questo schema filosofico, Ulrico ricava sezioni piuttosto
ampie, che dedica a problemi di teologia morale e di pastorale penitenziale. In
De s.b. VI 3 4 l'analisi dell'avarizia (illiberalitas), uno dei vizi della liberalità, si

chiude con una "specialis prosecutio de usura". È questo il punto di partenza
per una rassegna di temi trattati generalmente nelle Summae confessorum

(furto, restituzioni, rapina, vendetta, guerra, eredità, giudici, assessori,

testimoni, awocati ecc.) che si chiude con De s.b. VI 3 20, dedicato al

sacrilegio e all'immunità delle chiese e delle res ecclesiastiche. Capitoli di

genere analogo sono contenuti in De s.b. VI 4 (ad es.: capp. 9-12 dedicati alia

natura e ai tipi di orazione, cap. 15 dedicato all'obbedienza dovuta all'autorità
secolare ed ai prelati ecclesiastici, ecc.)13.

Owiamente, anche nella discussione di tali terni il punto di vista di Ulrico
rimane quello del teologo. Tuttavia il ricorso alla struttura espositiva e

analitica dei casus, l'indubbia capacità di padroneggiare la materia e la

disinvoltura nel citare fonti giuridiche (i Digesta di Giustiniano, il Decretum di
Graziano e le raccolte di Decretales) giustificano l'autorevolezza di cui egli
godette in questo campo nel tardo Medioevo.

Boston College: Dissertation, Boston 1978; S.J. SELEMAN, Law and Justice in the Philosophical
Doctrine of the Summa de bono of Ulrich of Strasbourg: Edited Text and Philosophical Study,
Fordham University: Dissertation, New York 1979; F.-B. STAMMKÖTTER, De virtutibus
secundum principia philosophica. Die philosophische Tugendlehre bei Albert dem Großen und
Ulrich von Straßburg, on-line: http://deposit.ddb.de/cgi-bin/dokserv?idn 960446214; I. ZAVAT-
TERO, 1 principi costitutivi delle virtù nel De summo bono di Ulrico di Strasburgo, in: Per

perscrutationem philosophicam. Neue Perspektiven der mittelalterlichen Forschung. Zum 60.

Geburtstag Loris Sturlese gewidmet, hg. v. A. Beccarisi/R. IMBACH/P. PORRO, Hamburg 2008

CPTMA Beiheft 4), pp. 111-126. Nessuno di essi prende in esame le dottrine che qui interessano.
11 Ulrico, pero, non esita a "vivacizzare" il contesto teologico con aggiunte filosofiche

assumendo la questione tradizionale della scienza di Adamo nello stato originale a pretesto per
esporre la dottrina della sapienza filosofica: cf. L. STURLESE, Storia della filosofia tedesca nel
Medioevo, pp. 171-172 e A. PALAZZO, La sapientia nel De summo bono di Ulrico di Strasburgo,
in: Quaestio 5 (2005), pp. 502-503.

12 L'unica difformità concerne l'amicizia, trattata da Ulrico in due distinti luoghi (De s.b. VI 3 24

e VI 4 20), in entrambi i casi, pero, fuori posizione rispetto alla collocazione aeW'Etica Nicomachea

(libri ottavo e nono). L'incompletezza di De s.b. VI potrebbe spiegare questa incongruenza.
13 Per l'elenco dei capitoli del De summo bono, cf. J. DAGUILLON, Ulrich de Strasbourg, O. P.

La "Summa de bono" livre I, Paris 1930 Bibliothèque Thomiste XII), pp. \4*-29*.



68 Alessandro Palazzo

Proprio l'accostamento di materiali eterogenei (dalle trattazioni teologiche
del primo trattato a quelle filosofiche e di pastorale penitenziale dei trattati
successivi) e la conseguente contaminazione di stili costituisce il tratto
caratteristico di De s.b. VI, che si fa fatica a ridurre sotto l'etichetta teologica

proposta da Ulrico stesso nel proemio: lo Spirito Santo e gli effetti ad esso

appropriati, cioè la grazia, i doni e le virtù14.

1.2 La tradizione manoscritta del VI libro del De summo bono: un nuovo
frammento?

La tradizione manoscritta15 del VI libro è relativamente ampia: esso è traman-
dato integralmente da 9 codici (B, Be, D, Ei, K, O, Pi, R, Ui) e frammen-
tariamente da 2 codici (Er, Wn)16.

B Berlin, Staatsbibliothek Preußischer Kulturbesitz, Cod. Theol. lat. 233

Be Berlin, Staatsbibliothek Preußischer Kulturbesitz, Sammlung Görres,
Cod. lat. 766

D Dôle, Bibliothèque Municipale, Cod. 79

Er Erfurt, Universitätsbibliothek, Dep. Erf. Cod. Ampi. f° 294

Ei Erlangen-Nürnberg, Universitätsbibliothek, Cod. 530/2 (Irm. 819)

14 ULRICUS ARGENTINENSIS, De summo bono 111, ed. B. MOJSISCH, Hamburg 1989

CPTMA I, 1), p. 5,70-71: "Sextus est de Spiritu sancto et de effectibus sibi appropriatis, sicut

sunt gratia et dona et virtutes et similia his".
15 Sulla tradizione manoscritta del De summo bono, cf. M. GRABMANN, Studien über Ulrich

von Strassburg. Bilder wissenschaftlichen Lehens und Strehens aus der Schule Alberts des Grossen, in
Id., Mittelalterliches Geistesleben. Abhandlungen zur Geschichte und Mystik I, München 1926

(reprint Hildesheim/Zürich/New York 1984), pp. 171-173; J. DAGUILLON, Ulrich de Strasbourg,
0. P., pp. 36*-100*; H. WEISWEILER, Eine neue Überlieferung aus der Summa de bono Ulrichs von
Straßburg und andere Handschriften in Innsbruck, in: Zeitschrift für katholische Theologie 59

(1935), pp. 442-443; F. STEGMÜLLER, Repertorium commentariorum in Sententias Petri Lombardi
1, Würzburg 1947, pp. 423-424; L. STURLESE, Introduzione a BERTOLDO DI MOOSBURG, Expo-
sitio super Elementationem theologicam Procli. 184-211 De animabus, ed. ID., Roma 1974 Temi
e Testi 18), p. LXXXI, n. 10; G.I. LlEFTINCK, Keulse handschriften van De summa de bono van
Ulrich van Straatsburg, in: Nederlands Archief voor Kerkgeschiedenis 56 (1975), pp. 129-140; S.

Pieperhoff, Prolegomena a Ulrich von Strassburg, De summo bono IV,1-2,7, ed. Ead.,
Hamburg 1987 CPTMA I, 4[1]), pp. VII-VIII; A. PALAZZO, Ulrich of Strasbourg and Denys
the Carthusian: Textual Analysis and Doctrinal Comments, pp. 61-68, 73-74.

16 II codice Köln, Historisches Archiv der Stadt Köln, GB 4°31, ff. 51r-62r, contiene non
estratti dei sei libri del De summo bono, come riferito dalla Daguillon (62*), ma estratti-sintesi dei

capitoli del primo libro e un elenco dei titoli dei capitoli degli altri cinque libri. Un lettore del
manoscritto si è reso conto della natura di questi presunti estratti ed ha corretto l'indicazione
Summa Ulrici posta al margine del foglio 51r con la precisazione vel potius index. In quanto taie,

questo codice non puô pertanto essere considerato un testimone del libro VI. A sua volta, il
codice Basel, Universitätsbibliothek, A.VII.39, ff. 30r-309r, tramanda non un frammento di De

summo bono VI (cf. Daguillon, 97>1-99*), ma della Summa confessorum di Giovanni di Friburgo:
cf. par. 3.1. Ui contiene solo De summo bono VI, ma originariamente era il primo volume di un
codice in più voll, contenente tutti e sei i libri.



"Ulricus de Argentina theologus, philosophus, ymmo et iurista" 69

K Köln, Historisches Archiv der Stadt Köln, GB f°170
O Saint-Omer, Bibliothèque Municipale, Cod. 152

Pi Paris, Bibliothèque Nationale de France, Ms. lat. 15901

R Città del Vaticano, Biblioteca Apostolica Vaticana, Cod. Vat. lat. 1311

Ui Wien, Dominikanerkonvent, Cod. 152/122 (originariamente 170a)

Wn Wien, Osterreichische Nationalbibliothek, Cod. lat. 4948

Tre di questi 11 codici sono testimoni del solo VI libro:
K contiene l'intero VI libro fino al punto in cui Ulrico lo ha vero-

similmente lasciato incompiuto: "... illi habitus sunt virtutes ambarum parti-
cularum et ideo de hiis habitibus specialiter restât prosequi" (VI 5 1).

Una nota posta in calce all'ultimo foglio vergato dichiara che il codice

appartenne a Magister Antonius Falconis di Erpel, che lo cedette alia biblioteca
del convento dell'ordine degli Eremiti di Sant'Agostino in Colonia nel 1466,
allorché egli entro nel medesimo convento17.

Er, f. 66vb, contiene un frammento:

Suscriptio: De symonia religiosorum;
Inc.: Si monasterium est tanta paupertate ...;
Expl.: Quare verba Prosperi hic posita .i. q. .ii. Si quis propter hoc et c.

pastori.
II frammento è stralciato da De s.b. VI 3 19 "De simonia in beneficio et in

ordine, in quibus casibus et qualiter committatur, et quae sunt eius species".
Un'iscrizione sul margine del foglio di guardia rivela che il codice fu legato

da Nycolaus de Spira, membro dell'ordine carmelitano, al Collegium Porte
Celi in Erfurt18.

Wn, ff. 65r-v, contiene un frammento:
Suscripta sumpta sunt de summa ulrici libro sexto tractatu tertio c. 10 de

incendiis et partu supposito aut per adulterium generato § mulier vero;
Inc.: Mulier que de adulterio suscepit filium vel supposuit partum ...;
Expl.: non tenetur ad restitucionem vel composicionem nec remissionum

porcionem quia bone fidei possessor non tenetur de consumptis.
II frammento è copiato, come correttamente indicato nel codice, da De s.b.

VI 3 10 "De incendiis et partu supposito vel (: aut PI) per adulterium generato

17 Köln, Historisches Archiv des Stadt Köln, GB f°170, f. 133v: "Ex fratris Anthonii falconis
de Erpel in theologia in(?) solo nomine magistri expropriatione et assignatione dum ineiperetur
vita communis in conventu Coloniensi ordinis fratrum heremitarum saneti Augustini anno
domini m° cccc° lxvi dominica letare pro quo orate unum Ave maria propter deum". In margine
una mano successiva commenta cosi l'espressione "solo nomine": "humilitati inditum esse quis
negabit?".

18 Su questo carmelitano, cf. H. KEUSSEN, Die Matrikel der Universität Köln I (1389-1475),
Bonn 1928, p. 61* (43), p. 158 (94,13).



70 Alessandro Palazzo

et de pedagiis, theoloniis (: theloneis PI), questis (: et questibus PI) et talliis
{add. et cetera PI)"19-

E degna di nota la précisa indicazione del paragrafo (§ mulier vero), che

trova corrispondenza nella divisione in paragrafi di R (f. 169vb: § Mulier vero)
e, con molta probabilità, nella divisione originaria risalente ad Ulrico.20

A questi 11 codici già noti va aggiunto, forse, un altro frammento finora
trascurato dagli studiosi: esso è contenuto nel codice miscellaneo Kornicka,
Biblioteka Kornicka, Cod. 119 (IG 119). Il codice, databile ai secoli XV/XVI,
contiene in prevalenza documenti di diritto canonico (brevi, decretali, bolle

papali, costituzioni conciliari), trattati di morale pastorale ed escerti da autori
classici, in particolare latini, e da auctoritates cristiane (Agostino, Gregorio,
Ambrogio, Bernardo). II frammento in questione si legge all'inizio di una
breve raccolta di quaestiones (ff. 166v-176r), cui appartengono, tra gli altri,
anche frammenti delle opere di Gerson, Angelo Carletti di Chiavasso {Summa

angelica de casibus conscientiae), Bonaventura, Alessandro di Hales, ecc.

Nella descrizione del manoscritto contenuta nel catalogo dei manoscritti
medievali della biblioteca di Kornicka21, il frammento non viene identificato:
il nome Ulricus, menzionato all'inizio dello stesso, ricompare infatti senza
ulteriori precisazioni nell'indice dei nomi posto alia fine del catalogo, segno
che il catalogatore non è riuscito a dare un'identità storica a quel nome.22

Che il passo riproduca effettivamente un breve brano del De summo bono

di Ulrico di Strasburgo risulta chiaro dal confronto con un codice già noto del
De summo bono (R).

Kornicka, Biblioteka Kornicka, Cod.
119 (I G 119), f. 166v

Utrum religiosus semper mortaliter
peccet in inobediendo. Respondit
Ulricus Ii vi tracta iiii

Inobedientia exhibita prelato non
est secundum se mortale peccatum,
nisi sit contra preceptum eius, quia
ipse prelatus ideo mandatum

temperat, quia non vult subditum

De s.b. VI 4 15, Città del Vaticano,
Biblioteca Apostolica Vaticana, Vat.
lat. 1311, f. 197va

Inobedientia autem exhibita
prelato non est secundum se mortale

peccatum, nisi sit contra eius

preceptum, quia ipse prelatus ideo
mandatum temperat, quia non vult

19 Trascrivo il testo del titolo del capitolo da R. In parentesi sono indicate le varianti di Pi.
211 Sulla scansione in paragrafi del De summo bono avremo modo di tornare in seguito.
21 Desumo tutte le informazioni circa il codice da J. ZATHEY, Catalogus codicum manu-

scriptorum Medii Aevi bibliothecae Cornicensis, Wratislaviae/Varsoviae/Cracoviae 1963, pp. 305-319.
22 J. ZATHEY, Catalogus codicum manuscriptorum, p. 315. II nome Ulricus ricompare,

nuovamente senza ulteriori specificazioni, nell'indice dei nomi posto alia fine del catalogo.



"Ulricus de Argentina theologus, philosophus, ymmo et iurista" 71

pro qualibet levi causa exponere
discrimini mortalis peccati.

Dicitur autem secundum se, quia
ex animo non obedientis simplici
mandato potest hoc fieri mortale

peccatum, scilicet cum hoc facit ex

tali tali contemptu auctoritatis

prelati, quod intendit ei non obedire,
etiam si preciperet id, quod mandat.

Hec ille.

subditum pro qualibet levi causa

exponere discrimini mortalis peccati

{del) culpe.

Diximus autem secundum se, quia
ex omnino non obedientis simplici
mandato potest hoc fieri mortale

peccatum, scilicet cum facit hoc ex

tali contemptu auctoritatis prelati,
quod intenderet ei non obedire, etiam
si preciperet id, quod mandat.

Che la fonte diretta del passo sia il De summo bono non è pero sicuro; il fatto
che esso sia introdotto come la risposta ad una quaestio suscita infatti qualche
perplessità perché il De summo bono non présenta taie tipo di struttura.
L'organizzazione in quaestiones con risposte tratte da autorità teologiche e

giuridiche è invece propria délia Summa confessorum di Giovanni di Friburgo,
al cui interno si puo leggere anche il passo in questione23. C'è pero una
differenza: nel frammento di Kornicka non c'è traccia délia citazione tratta
dalla Summa theologiae di Tommaso d'Aquino che nella Summa confessorum
costituisce la prima parte délia risposta. L'ipotesi che l'autore délia miscellanea
tramandata dal codice di Kornicka abbia attinto il passo direttamente a De s.b.

VI, pertanto, sebbene non certa, rimane probabile.
Qualunque sia la provenienza diretta, il frammento ha comunque una certa

rilevanza: aggiungendosi a K, Er e Wn, segnala, pur nella sua brevità,
l'esistenza di un interesse specifico per le tematiche di teologia pastorale e

diritto penitenziale trattate in De s.b. VI.

23 Cito la Summa confessorum secondo la divisione interna voluta da Giovanni: liber, titulus e

quaestio. Le edizioni usate sono quelle di Lione 1518 e di Parigi 1519. IOHANNES DE FRIBURGO,
Summa confessorum 111.33.24 (Parisiis 1519): "Post hec quero utrum inobedientia sit peccatum
mortale. Respondeo secundum Tho. in summa questio cv. arti. i. dicendum quod sic Ulri. lib.
vi. tracta, iiii. ca. xv. § Inobedientia dicit sic quod inobedientia exhibita prelato non est
secundum se mortale peccatum nisi sit contra eius preceptum, quia ipse prelatus ideo mandatum

temperat, quia non vult subditum pro qualibet levi causa exponere discrimini mortalis peccati.
Diximus autem secundum se, quia ex animo non obedientis simplici mandato potest hoc fieri
mortale peccatum, scilicet cum hoc facit ex tali contemptu auctoritatis prelati, quod intendit ei

non obedire, etiam si preciperet id, quod mandat".



72 Alessandro Palazzo

2. La ricezione di De s.b. VI nella Summa confessorum di Giovanni
di Friburgo

2.1 La Summa confessorum: caratteri generali, fonti e fortuna

La fortuna di cui De s.b. VI ha goduto va ascritta principalmente a Giovanni
di Friburgo. Delia vita di questo domenicano, di una generazione più giovane
di Ulrico (1250 circa-1314), si hanno poche informazioni e, perlopiù,
congetturali. Potrebbe aver accompagnato Alberto il Grande nel suo viaggio a

Mecklenburg (1268)24; Walz ha ipotizzato un suo soggiorno di studio a Parigi
prima del 127725; dal 1280 fu sicuramente lettore e priore nel convento di

Freiburg. Mori nel 1314.26

Di Giovanni ci sono pervenute diverse opere (Registrum sen tabula super
textu et apparatu seu glossa Raymundi secundum ordinem alpbabeti, le Additiones
ad Summa Raimundi, il Libellas de quaestionibus casualibus, la Summa

confessorum, il Confessionale, ecc.)27 tutte relative alla confessione e alia penitenza,
ossia agli oggetti del foro interiore, o forum poenitentiae.

Benché la distinzione operata da Johann Friedrich von Schulte tra
Schrifsteller für das forum internum e giuristi (Dekretisten, Dekretalisten e reine

Juristen) sia troppo netta e semplificatoria28, il genere delle summae casuum o
dei manuali per confessori aveva assunto tuttavia caratteristiche determinate,
distinguendosi dalle tradizionali trattazioni di diritto canonico progressiva-
mente nel corso dei secoli XII-XIII. Spesso concepite per rendere accessibili ai

non specialisti le materie dibattute in quei trattati, le summae casuum

24 H.C. SCHEEBEN, Albert der Große. Zur Chronologie seines Lebens, Leipzig 1931 Quellen
und Forschungen zur Geschichte des Dominikanerordens in Deutschland 27), pp. 85, 90.

25 A. WALZ, Hat Johann von Freiburg in Paris studiert?, in: Angelicum 11 (1934), pp. 245-249.
26 M. HAMM, Johannes von Freiburg, in: Die deutsche Literatur des Mittelalters. Verfasserlexicon

IV, Berlin/New York 1983, col. 605.
27 Per le opere di Giovanni di Friburgo (elenco, una sommaria descrizione e una rassegna della

tradizione manoscritta e delle prime stampe), cf. M. Tadin, Jean de Frihourg, in: Dictionnarie de

droit canonique, t. VI, Paris 1957, coli. 103-5; T. KAEPPELI, Scriptores Ordinis Praedicatorum Medii

Aevi, II, Roma 1975, pp. 428-436; M. HAMM, Johannes von Freiburg, coli. 605-11.
28 J.F. VON SCHULTE, Die Geschichte der Quellen und Literatur des canonischen Rechts, voll.

1-2, Graz 1956 (Unveränderter Abdruck der 1875-77 in Stuttgart erschienen Ausgabe), pp. 109-
211 (vol.1), 75-456 (vol.2). Secondo P. MiCHAUD-QUANTIN, Sommes de casuistique et manuels de

confession au moyen âge (X1I-XVI siècles), Louvain/Lille/Montreal 1962, pp. 37-38, già il diritto
canonico contiene una rilevante componente morale: i suoi precetti e le sue proibizioni, infatti,
esprimono la volontà divina e, di conseguenza, la sua trasgressione è un peccato. Il foro
penitenziale, pertanto, sarebbe un'applicazione particolare del diritto canonico e giudicherebbe
l'atto esteriore solo in funzione del movente, dell'intenzione e delle circostanze giungendo a una
sentenza che è un giudizio spirituale delle anime. W. TRUSEN, Forum internum und gelehrtes
Recht im Spätmittelalter. Summae confessorum und Traktate als Wegbereiter der Rezeption, in:
Zeitschrift der Savigny-Stiftung für Rechtsgeschichte. Kanonistische Abteilung 57 (1971), pp. 83-
126, sottolinea la rilevanza della componenente di diritto canonico e romano all'interno delle
Summae confessorum.



"Ulricus de Argentina theologus, philosophus, ymmo et iurista" 73

rispondevano infatti aile nécessita concrete dei confessori, facevano fronte ai

problemi pratici délia cura animarum, avevano un maggiore legame con il
sapere teologico e manifestavano un'attenzione casuistica aile più svariate
situazioni morali29.

Tutti questi elementi sono presenti anche nell'opera principale di
Giovanni: la Summa confessorum. Concepita come un aggiornamento della
Summa de penitentia di Raimondo di Pennaforte, allora opera di riferimento
nel genere delle summae casuum nonché manuale ufficiale per i confessori
dell'ordine domenicano, la Summa confessorum è in realtà molto di più:
secondo il lusinghiero giudizio di Leonard E. Boyle essa non fu una mera
compilazione, ma "the most influential work of pastoral theology in the two
hundred years before the Reformation"30.

Scritta molto probabilmente tra il 1297 e il 129B, essa desume dalla Summa
di Raimondo l'organizzazione in quattro libri e la suddivisione in capitoli, se

ne discosta pero per il numéro di questi ultimi e l'organizzazione delle

questioni all'interno di ciascun capitolo.31 A ciascuna delle questioni formulate
Giovanni risponde non solo con escerti tratti dall'opera di Raimondo e dalle
altre autorità giuridiche (VApparatus di Guglielmo di Rennes, la Summa

dell'Hostiensis, quella di Goffredo di Trani, Guglielmo Durando il vecchio, la
Glossa ordinaria alle Decretales di Gregorio IX, ecc.), ma anche con passi tratti
dagli scritti dei quattro principali teologi domenicani: Alberto il Grande,
Tommaso d'Aquino, Pietro di Tarantasia e Ulrico di Strasburgo. Gli studiosi

29 L.E. BOYLE, Summae confessorum, in: Les genres littéraires dans les sources théologiques et
philosophiques médiévales. Définition, critique et exploitation. Actes du Colloque international de

Louvain-la-Neuve 25-27 mai 1982, Louvain-la-Neuve 1982, pp. 227-237. Osservazioni interessan-
ti sulla natura dei manuali per confessori e sul loro legame con la realtà socio-economica sono
contenute in J. LE GOFF, Métier et profession d'après les manuels de confesseurs au moyen âge, in:
Beiträge zum Berufshewusstsein des mittelalterlichen Menschen, hg. v. P. WlLPERT, Berlin 1964
Miscellanea Mediaevalia 3), pp. 50-60. J. GOERING, The Internal Forum and the Literature of
Penance and Confession, in: Traditio 59 (2004), pp. 208-226, passa in rassegna la variegata
letteratura tardomedievale relativa al forum poenitentiae.

30 L.E. BOYLE, The Summa Confessorum ofJohn of Freiburg and the Popularization of the

Moral Teaching ofSt. Thomas and ofSome ofhis Contemporaries, in ID., Facing History: a Different
Thomas Aquinas, Louvain-la-Neuve 2000 Textes et études du Moyen Age 13), p. 51. Diverso
era stato il giudizio di J. DlETTERLE, Die Summae confessorum (sive de casibus conscientiae) -
von ihren Anfängen an bis zu Silvester Prierias - (unter besonderer Berücksichtigung ihrer
Bestimmungen über den Ablass)", in: Zeitschrift für Kirchengeschichte 25 (1904), pp. 260-61, che, pur
considerando l'opéra di Giovanni un punto alto nello sviluppo del genere delle summae confessorum,

non riconosceva al lettore di Friburgo profondità di pensiero nè originalità. Sull'opera di
Giovanni, cf. anche A. TEETAERT, La confession aux laiques dans l'église latine depuis le VIIIe

jusqu'au XIV siècle, Wetteren/Bruges/Paris, 1926, pp. 440-445; M.M. MULCHAHEY, "First the
Bow is Bent in Study."Dominican Education before 1350, Toronto 1998 Studies and Texts 132),

pp.543-552.
31 L.E. BOYLE, The Summa Confessorum ofJohn ofFreiburg, pp. 40-42.



74 Alessandro Palazzo

hanno rinvenuto proprio nella fusione di questi due diversi filoni32 nonché
nell'uso di un più ampio e aggiornato apparato di auctoritates giuridiche i
tratti di maggior originalità dell'opera di Giovanni rispetto a quella di
Raimondo.

La Summa confessorum godette di una straordinaria fortuna al punto da

mettere in ombra perfino l'opéra di Raimondo e da divenire un vero e proprio
best seller: copiata in centinaia di esemplari manoscritti e stampata varie volte
nel Quattrocento e Cinquecento33, essa fu soggetta a innumerevoli rielabora-
zioni latine e ad alcuni volgarizzamenti, che ne garantirono la diffusione anche

presso circoli più ampi di quelli degli abituali lettori di summae in latino.
Boyle fa una rassegna dettagliata di moite delle opere, dotte o popolari, che

furono in vario modo sotto l'influenza dell'opera di Giovanni di Friburgo34.

2.2 La Summa confessorum e Ulrico di Strasburgo

Boyle ha osservato che le quattro autorità teologiche menzionate da Giovanni
non hanno in realtà un eguale peso perché la presenza di Tommaso e di Pietro
di Tarantasia è di gran lunga prevalente rispetto a quella di Alberto e di
Ulrico35. Se si abbandona pero il terreno di una valutazione meramente
quantitativa, il ruolo giocato da Ulrico appare tutt'altro che secondario.

a) Un primo indizio in questo senso è fornito dal prologo al Libellus de

quaestionibus casualibus, poi riprodotto all'inizio della Summa confessorum, che

fornisce preziose informazioni proprio sul conto di Ulrico36.

"Item fratris Ulrici quondam lectoris Argentinensis eiusdem Ordinis (seil. Prae-

dicatorum): qui quamvis magister in theologia non fuerit: scientia tarnen ma-

gistris inferior non extitit ut in libro suo quem tarn de theologia quam de

philosophia conscripsit evidenter innotescit. Et famosorum lectorum de scholis

ipsius egressorum numerus protestatur. Unde et postea provincialatus Teutoniae

32 P. MlCHAUD-QUANTIN, Sommes de casuistique et manuels de confession, pp. 45, 47-48; M.
HAMM, Johannes von Freiburg, col. 607; L.E. BOYLE, The Summa Confessorum of John of
Freiburg, p. 44.

33 T. KAEPPELI, Scriptores Ordinis Praedicatorum Medii Aevi, II, pp. 430-33; M.W.
Bloomfield/B.-G. Guyot/D.R. Howard/T.B. Kabealo, Incipits of Latin Works on the

Virtues and Vices, 1100-1500 A.D.: Including a Section of Incipits of works on the Pater Noster,
Cambridge, Mass. 1979 The Mediaeval Academy of America 88), p. 452, n. 5256.

34 L.E. BOYLE, The Summa Confessorum ofJohn ofFreiburg, pp. 52-64. A questo proposito,
cf. anche M.M. Mulchahey, "First the Bow is Bent in Study", pp. 217-218.

35 L.E. BOYLE, The Summa Confessorum ofJohn ofFreiburg, pp. 47-51. In un altro articolo
Boyle sottolinea quanto la Summa confessorum sia stata déterminante per la diffusione delle
dottrine di cura pastorale contenute nei Quodlibeta di Tommaso d'Aquino: cf. L.E. BOYLE, The

Quodlibets of St. Thomas and Pastoral Care, in Id., Facing History: a Different Thomas Aquinas,
pp. 32-35.

36 A. WALZ, Hat Johann von Freiburg in Paris studiertI, p. 246, ha sottolineato il valore
documentario degli scritti di Giovanni, che, a prescindere dai contenuti propriamente scientifici,
contengono utili indicazioni sui maestri a lui contemporanei.



"Ulricus de Argentina theologus, philosophus, ymmo et iurista" 75

laudabiliter administrato officio, Parisius ad legendum directus ante lectionis
inceptionem ibidem a Domino est assumptus"37.

Il passo è noto ed è stato più volte citato dagli storici. Heinrich Finke ricava
dal riferimento ai "lectorum de scholis ipsius egressorum" la convinzione che

anche Giovanni fosse allievo di Ulrico38, convinzione confortata da Albert
Fries sulla base di alcune allusioni della Summa, confessorum alle lezioni dello
Strasburghese39.

L'allusione alle circostanze della morte di Ulrico, "ante lectionis inceptionem",

è comunemente assunta come una chiara indicazione dell'anno della

morte dello Strasburghese: il 1277. In quell'anno, infatti, Ulrico fu, su sua

richiesta, destituito dalla carica di Provinciale di Teutonia e incaricato di
leggere le Sentenze a Parigi dal capitolo generale di Bordeaux:

"Absolvimus priorem provincialem Theutonie et assignamus eum Parisius ad

legendum sentencias isto anno"40.

Heribert Christian Scheeben contesta, pero, questa tesi: a suo parere, infatti,
Ulrico non sarebbe morto nel 1277 e avrebbe cost potuto leggere le Sentenze a

Parigi, anzi avrebbe cominciato anche la redazione del suo Commento di cui si

sono conservate alcune tracce41. Anche l'espressione di Giovanni ("ante lectionis

inceptionem"), purché rettamente intesa, non osterebbe a questa ipotesi,
perché andrebbe riferita alle lezioni del magister in theologia, dignità mai

conseguita da Ulrico, e non a quelle del baccalaureus sententiarum42.
Alessandra Beccarisi in un recente articolo cita a sua volta il passo sopra

riportato dando opportuno risalto alla concisa ma significativa descrizione del
De summo bono, somma non solo teologica, ma anche filosofica43:

"...in libro suo quem tarn de theologia quam de philosophia conscripsit...".

Finora nessuno ha pero sufficientemente insistito sul senso generale e sulla

portata della dichiarazione di Giovanni. Quest'ultimo, infatti, è preoccupato di

37 lOHANNES DE FRIBURGO, Prologus in priorem libellum quaestionum casualium, in Summa
confessorum, Lugduni 1518.

38 H. FINKE, Die Freiburger Dominikaner und der Münsterbau, in: Zeitschrift der Gesellschaft
für Beförderung der Geschichts-, Altertums- und Volkskunde von Freiburg 17 (1901), p. 166.

39 A. FRIES, Jobannes von Freiburg, Schüler Ulrichs von Strassburg, pp. 333-334, riporta e

commenta questi passi.
40 Cito da M. GRABMANN, Studien über Ulrich von Strassburg, p 166.
43 A. FRIES, Johannes von Freiburg, Schüler Ulrichs von Strassburg, pp. 333, 338-339
42 H. C. SCHEEBEN, De Alberti Magni discipulis, in: Alberto Magno. Atti della Settimana

Albertina celebrata in Roma nei giorni 9-14 Nov. 1931, Roma 1932, pp. 211-212; anche C.
BAEUMKER, Der Anteil des Elsaß an den geistigen Bewegungen des Mittelalters, in ID., Studien und
Charakteristiken zur Geschichte der Philosophie insbesondere des Mittelalters, Münster i. W., 1927

(Beiträge zur Geschichte der Philosophie des Mittelalters XXV 1/2), p. 237, n. 49, sostiene che

Ulrico divenne baccelliere sentenziario prima di morire.
43 A. BECCARISI, La "scientia divina"dei filosofi, pp. 140-141.



76 Alessandro Palazzo

spiegare l'eccezionalità délia scelta di inserire nel novero delle sue auctoritates

teologiche anche Ulrico, che, in qualità di semplice lettore, non ne avrebbe

titolo. Ai suoi occhi le doti intellettuali di Ulrico sono più rilevanti délia dignità
di dottore. Tali affermazioni, congiunte al fatto che Giovanni fu allievo diretto
di Ulrico, conferiscono un posto speciale alio Strasburghese nella Summa

confessorum, secondo solo a quello occupato da Tommaso d'Aquino44.

b) Un esame più attento rivela che le citazioni di Ulrico, anche se numeri-
camente di molto inferiori a quelle di Tommaso, si addensano intorno a parti-
colari nuclei tematici: la simonia, la restituzione del maltolto (restitutiones),
l'obbedienza dei chierici, l'ignoranza invincibilis che discolpa, la guerra,
l'usura, la rapina. Su questi temi Giovanni considéra Ulrico un'autorità
teologica non inferiore a Tommaso, talvolta e per certi versi addirittura più
importante (ad es. sulle questioni délia simonia e delle restituzioni): le sue

parole sono riportate accanto aile consuete auctoritates di diritto canonico,
mentre rimangono in ombra Alberto e Pietro di Tarantasia.

Il caso délia simonia è éclatante. A questo tema Ulrico dedica due capitoli
del terzo trattato di De s.b. VI (19-20). Il titulus 1 del libro I délia Summa

confessorum e ricco di citazioni e riferimenti a questi due capitoli, corne risulta
chiaro dalla tabella in basso:

Citazioni lunghe45

q. 1, q. 3, q. 5, q. 6, q.
12, q. 16, q. 18, q. 24, q.
25, q. 30, q. 48, q. 49, q.
50, q. 71

Tot. 14

Citazioni brevi

q. 2, q. 4, q. 10, q. 14, q.
15, q. 21, q. 23, q. 43, q.
58, q. 64

Tot. 10

Allusioni46

q. 8, q. 22, q. 26, q. 27,

q. 38, q. 41, q. 42, q. 61,

q. 62, q. 63, q. 65, q. 67,

q. 69

Tot. 13

Su un totale di 80 questioni (1-79 + 70bis), in 37 compare il nome di Ulrico.
Cosa più importante, in gran parte le questioni non contenenti citazioni di
Ulrico si fondano solo sulla letteratura giuridica, eccetto 6 questioni (37, 39,

45, 47, 51 e 66) ove compaiono altre fond teologiche, in prevalenza Tommaso.
Una valutazione non puramente quantitativa fornisce ulteriori indicazioni

circa la rilevanza del De summo bono. Infatti, tutte le citazioni lunghe

44 A proposito di Tommaso, Giovanni confessa: "... cum secunda pars secundae de summa
fratris Thome praedicti quasi pro maiori parte sit moralis et casualis, plurima de ilia sumpta in
hoc opusculo posui": JOANNES DE FRIBURGO, Prologus in priorem libellum quaestionum
casualium, in Summa confessorum, Parisiis 1519.

45 L'edizione dei due capitoli in questione comparirà nel fascicolo 2 (2008) délia Freiburger
Zeitschrift für Philosophie und Theologie. Considero lunghe le citazioni che raggiungono o

superano tre righe di testo in quella edizione.
4^ Non annoto tutte le allusioni, ma solo quelle presenti in questioni che non contengono già

altre citazioni del De summo bono.



"Ulricus de Argentina theologus, philosophus, ymmo et iurista" 77

dell'opera di Ulrico, eccetto quella nella q. 5, giocano un ruolo di primo piano
perché sono la fonte unica (3 e 50), la fonte principale o una fonte parti-
colarmente importante (1, 6, 12, 16, 30, 48, 49 e 71), l'unica o la principale
delle fonti teologiche (18, 24, 25, 48 e 71) delle risposte di Giovanni.

Il De summo bono è anche la fonte unica délia risposta alla q. 15 e l'unica
fonte teologica delle risposte aile qq. 8, 22, 26, 43, 58, 62 e 63.

Il problema delle restitutiones (S.c. II.5.64-99) è un altro esempio di questa
attitudine. Su questo tema Giovanni preferisce le fonti giuridiche, di gran
lunga le più citate. Il De summo bono, pero, è la fonte teologica citata in più
questioni. Su un totale di 36 questioni, infatti, Ulrico è citato in 22. In 14 di

queste 22 questioni Ulrico è l'unica fonte teologica (66, 67, 68, 69, 70, 71, 72,

73, 74, 75, 76, 91, 92 e 94). Prevalentemente si tratta di riferimenti a conferma
di passi provenienti da autorità giuridiche; non mancano, tuttavia, casi degni
di interesse: nella risposta alla questione 74, ad esempio, Giovanni non solo

riporta lunghi estratti da De s.b. VI 3, ma confessa di preferire la dottrina di

Ulrico a quella délia Glossa47:

"Sed dictum Ulrici magis etiam in hoc placet sicut in furto et rapina".

Osservazione interessante perché rivela che un'analoga preferenza viene
accordata aile esposizioni ulriciane sul furto e sulla rapina.

In 8 questioni (64, 65, 77, 80, 81, 83, 86 e 93), invece, Ulrico è citato insieme a

Tommaso in posizione prevalentemente secondaria rispetto all'Aquinate.
Delle 14 questioni in cui non compaiono riferimenti o citazioni del De

summo bono, solo 3 contengono altre fonti teologiche: la 79 cita il Commento
aile Sentenze di Alberto, le questioni 82 e 84 citano invece Tommaso. Le

risposte aile altre questioni (78, 85, 87, 88, 89, 90, 95, 96, 97, 98 e 99) si

fondano solo sulla letteratura giuridica.

2.3 La divisione in paragrafi del De summo bono e il manoscritto usato da

Giovanni di Friburgo

La frequenza con cui Giovanni ricorre al De summo bono solleva la questione
del rapporto délia Summa confessorum con la tradizione manoscritta dell'opera
di Ulrico.

Scartata l'ipotesi che il codice concretamente usato da Giovanni (G) sia tra
i testimoni oggi conosciuti del De summo bono - sono questi, infatti, codici

posteriori all'opera di Giovanni, scritta, come detto, sul finire del XIII secolo48

47 IOHANNES DE FRIBURGO, Summa confessorum 1.5.74 (Lugduni 1518).
48 Tutti i codici risalgono al XV secolo con Teccezione di R che è datato al XIV secolo da M.

GRABMANN, Des Ulrich Engelberti von Strassburg O. Pr. (H277J Abhandlung De pulchro.
Untersuchungen und Texte, München 1926, p. 73, (il saggio è oggi ripubblicato in M. GRABMANN,
Gesammelte Akademieabhandlungen, I, Paderborn/München/Wien/Zürich 1979, pp. 177-260) e



78 Alessandro Palazzo

-, resta da individuare la collocazione di G all'interno della tradizione del De

summo bono. La mancanza di un'edizione critica delle sezioni di De s.b. VI
citate da Giovanni nonchè di quella della Summa confessorum frappongono un
serio ostacolo a ogni tentativo in questo senso49.

In attesa di testi critici affidabili tali da consentire l'esatta determinazione
del grado di fedeltà all'originale degli estratti di Giovanni, c'è pero un
elemento che permette di formulare un'ipotesi verosimile. Giovanni ha l'abi-
tudine di citare l'opéra di Ulrico con estrema precisione menzionando non
solo libro, trattato e capitolo, ma anche il paragrafo, di cui sono riportate le

prime parole precedute dal segno §. Data la prossimità temporale della Summa

confessorum al VI libro del De summo bono, che Ulrico non avrebbe portato a

compimento perché eletto priore provinciale nel 1270, è molto probabile che

la scansione in paragrafi testimoniata da S.c. Summa confessorum)

corrisponda a quella originaria, quella, cioè, cui Ulrico allude nel prologo:
"Insuper ad magis distinctam dictorum intelligentiam libros distinximus per
tractatus et tractatus per capitula et capitula per paragraphos"50.

Questa divisione in paragrafi è riprodotta piuttosto fedelmente dal codice

R del De summo bono51, come si ricava facilmente dal confronto tra le

citazioni di De s.b. VI contenute nelle questioni relative alia simonia di S.c. e i

paragrafi dei capitoli sulla simonia (VI 3 19-20) di R.

da T. KaePPELI/E. PANELLA, Scriptores Ordinis Praedicatorum Medii Aevi, IV, Roma 1993, p.
419; secondo altri, pero, risalirebbe anch'esso al XV secolo: cf. J. DAGUILLON, Ulrich de

Strasbourg, p. 93* e G.I. LlEFTINCK, Keulse handschriften, pp. 131-132, n.8. Secondo J. KOCH,
Neue Literatur über Ulrich von Straßburg (~\ 1277), in: Theologische Revue 29 (1930), p. 435, anche

il codice Paris, Bibliothèque Nationale de France, lat. 15900 risalirebbe al XIV secolo, anzi agli
inizi del XIV secolo. Se Koch avesse ragione, anche Pi, che è la continuazione di quel mano-
scritto, andrebbe fatto risalire al XIV secolo. La datazione dello studioso tedesco non sembra

pero essere stata accolta dagli altri specialisti.
49 La gran parte di De s.b. VI è ancora inedita. Le edizioni fin qui realizzate, relative a parti

non citate da Giovanni, presentano spesso gravi limiti. De s.b. VI 3 22-28, ed. E.J. WlSNESKI, in
ID., Ulrich of Strasbourg Summa de bono: De virtutibus, pp. 14-90 e De s.b. VI 4 1-5, ed. S.J.

SELEMAN, in ID., Law and Justice in the Philosophical Doctrine of the Summa de bono of Ulrich of
Strasbourg, pp. 57-142, si ispirano alio studio della Daguillon, adottando di fatto il criterio del

manoscritto guida (Pi), non applicabile ad una tradizione divisa in due famiglie come è quella del
De summo bono. Alla studiosa francese si devono le trascrizioni da Pi di alcuni capitoli di De s.b.

VI nel Supplément a la "Vie SpirituelleEtudes et documents, t. XIV, n.2 (mai 1926), pp. [19]—[37];
n.3 (juin 1926), pp. [89]—[102]; t. XV, n.2 (novembre 1926), pp. [56]—[67]. Più affidabile è

l'edizione di De s.b. VI I, ed. W. BREUNING, in ID., Erhebung und Fall des Menschen nach Ulrich
von Strassburg, pp. 217-259, che ha il merito di cogliere la rilevanza di alcuni manoscritti (R, Ui,
K), ma che non perviene ancora ad uno stemma codicum. E invece condotta criticamente secondo
le leggi della stemmatica e sulla base di tutti i testimoni l'edizione di De s.b. VI 2 1-7 e 5 1, ed.

F.-B. STAMMKÖTTER, in appendice a ID., De virtutibus secundum principia philosophica. Die
philosophische Tugendlehre bei Albert dem Großen und Ulrich von Straßburg.

50 ULRICUS ARGENTINENSIS, De summo bono II 1, ed. B. MOJSISCH, p. 5,75-76.
51 Questo mi pare essere un elemento a favore di chi sostiene che R debba essere datato al

XIV secolo.



"Ulricus de Argentina theologus, philosophus, ymmo et iurista" 79

q. 1 ulricus in libro suo sexto tractatu tertio c.xix § Et non est contradictio: et

sequenti52

Et non est haec contradictio

q. 2 ulri. § .ii. Vocatur autem symonia53
Vocatur simonia haeresis

q. 3 secundum Ulricum § cum ergo et sequenti
Cum ergo inter crimina

q. 4 Secundum Ulricum § dicuntur autem
Dicuntur autem

q. 5 unde et ulri.iii. § in predicta
In praedicta autem

q. 6 secundum Ulricum § Excepi autem
Excepi autem

q. 8 Idem Ulri. c. xx. § est tarnen
Est tarnen

q. 10 dicit ulr. § omnia quae diximus in foro causarum
Omnia, quae diximus

q. 10 Vol.(sic) § equivocatur
Aequivocatur etiam

q. 12 secundum Ulri. § munus autem ab obsequio
Munus autem ab obsequio

q. 14 ulricus. § munus autem a lingua et sequenti
Munus autem a lingua

q. 14 Ulr. § preces autem
Preces autem

q. 14 ulr. § secundum est preces
Secundum est preces

q. 15 secundum ulri. § quamvis autem in omnibus
Quamvis autem in omnibus

52 Tutte le volte che ricorre all'espressione "et sequenti", Giovanni indica correttamente che

la citazione è relativa anche al paragrafo successivo a quello di cui cita l'inizio; con l'espressione
"et sequentibus" fa riferimento a più paragrafi successivi.

53 Si tratta effettivamente del secondo paragrafo di De s.b. VI 3 19.



80 Alessandro Palazzo

q. 16 ulri. § est tamen differentia, et tribus sequentibus54
Est tarnen differentia

q. 18 Ulri. § unde ante electionem et sequen.
Unde ante electionem vel ordinationem

q. 21 Et Ulri. li.vi. tract.iii. c.xx § Clericus vero et sequentibus
Clericus vero vel est...

q. 21 ulri. § item si active et
Item si active sit simoniacus

q. 22 Idem dicit ulri. § ulti. (sic) recipit
Vel recipit sic

q. 23 Ulri.c.xix. § pecunia et sequentibus
Pecunia autem vel

q. 24 ul.c.xx. § ut autem
Ut autem

q. 25 ulr. § si vero
Si vero a quo possit dispensari

q. 25 ulri. § potest etiam episcopus
Potest etiam episcopus

q. 26 Ide. Ulri. § si vero in adeptione
In R "Si vero in adoptione beneficii ..." non costituisce paragrafo, ma è

contenuto nel paragrafo " Tamen sciendum est, quod, si scienter simoniacus
...". II copista ha pero lasciato una lacuna prima di "Si vero ...".

q. 27 Ulri. § si vero religiosi
In R "Si vero religiosi aliqui simoniace sunt recepti ..." non costituisce

paragrafo, ma è contenuto nel paragrafo " Ad intelligentiam autem dictorum
sciendum est ...". Anche in questo caso il copista ha lasciato una lacuna prima
di "Si vero ...".

q. 30 ulri.ca.xix. § Ex his patet
Ex his patet, quare

q. 38 Idem ulricus. § Dixi autem
Dixi autem in absolutione

q. 41 ulricus. § Ex his constat

54 La citazione è tratta da questo paragrafo e dal secondo (Quae vero participative e dal

terzo (Sed postquam sanctificata dei tre paragrafi seguenti.



"Ulricus de Argentina theologus, philosophus, yramo et iurista" 81

In R "Ex his constat, quae est ratio ..." non costituisce paragrafo, ma è

contenuto nel paragrafo " Aequivocatur etiam spirituale, quia ...". II copista ha

pero lasciato una lacuna prima di "Ex his constat...".

q. 42 Et ulricus. § Sine statuto
Sine statuto etiam

q. 43 ulricus i. § Et licet
Et licet non liceat

q. 48 ulri. § De ecclesiis vero
De ecclesiis vero saecularibus

q. 49 ulri. § De monasteriis quorum
De monasteriis quoque

q. 50 secundum ulricum. § Cum ergo
Cum ergo secundum hoc statutum

q. 58 ulricus. § Similiter si illud
Similiter si illud, quod

q. 61 Et ulri. § quamvis autem
In R "Quamvis autem hypocritae ..." non costituisce paragrafo, ma è contenuto
nel paragrafo " Tertium est preces armatae sive violentae ...". Anche in questo
caso il copista ha pero lasciato una lacuna prima di "Quamvis autem ...".

q. 62 Idem ulricus. § eadem ratione
Eadem ratione etiam

q. 63 Concordat ulricus. § Si tamen consuetudo
Si tamen consuetudo alicuius

q. 64 ulricus. § Qualiter omnia.

Qualiter autem omnia

q. 65 Idem ulricus. § Dicunt etiam
Dicunt etiam quidam papam

q. 67 Idem ulricus. § Dicunt etiam
Dicunt etiam quidam papam

q. 69 ulricus. Quamvis autem
Non trovo alcun paragrafo coerente con il contenuto della questione.

q. 71 ulricus. § Hec que dicta sunt
Haec, quae dicta sunt de personis

In relazione al tema della simonia Giovanni cita 42 volte i capp. 19-20 di De
s.b. VI 3. Prescindendo da variazioni marginali, in 37 casi l'inizio del paragrafo



82 Alessandro Palazzo

registrato da Giovanni corrisponde a quello di R. I pochi casi in cui non vi è

corrispondenza (q. 26, 27, 41, 61) si lasciano spiegare agevolmente: i paragrafi
registrati da S.c., infatti, seppur assorbiti in R nel corpo di un altro paragrafo,
sono pero preceduti da lacune, che con ogni probabilità il copista di R aveva
lasciato perché fossero successivamente riempite con il segno di paragrafo
(§)55. Ciô significa che il salto nella scansione nei paragrafi è un mero errore
meccanico intervenuto al momento della copiatura di R e che l'antigrafo di R
conteneva invece la corretta scansione dei paragrafi.

Alia luce dei dati acquisiti con le edizioni finora approntate, noi sappiamo
che la tradizione manoscritta di De s.b. è articolata in due rami dipendenti dai

subarchetipi a e ß e che R è stato copiato da ß insieme con U (Wien,
Dominikanerkonvent, Cod. 204/170), contenente i libri I—III, e Ui, contenente il libro
VI: questi due esemplari erano originariamente il primo ed il terzo volume di

un unico codice in tre volumi il cui secondo volume è oggi perduto56.

L'antigrafo di R attestante l'originaria scansione in paragrafi è pertanto ß,

come è confermato dal fatto che anche U e Ui presentano una scansione

corrispondente, seppur con qualche differenza, a quella di R. I codici della
tradizione a, invece, non recano alcuna divisione in paragrafi o ne recano una
incompleta o erronea57. Questo significa che anche il testo conservato in a era
scandito in paragrafi secondo una divisione che solo parzialmente rifletteva
quella originaria.

Sulla base di questi dati e in assenza, alio stato, di errori che congiungano
S.c. alla tradizione a o ß, è allora possibile formulare l'ipotesi che G fosse

l'archetipo in cui la divisione in paragrafi concepita da Ulrico era attestata in
maniera fedele. Gli esemplari copiati da quell'archetipo, ossia a, ß e S.c.,

conserverebbero in misura più o meno précisa quella scansione, che sarebbe

poi stata tramandata abbastanza fedelmente dai testimoni del gruppo ß (R e

U), mentre sarebbe stata trascurata o corrotta nella maggior parte dei codici
del gruppo a:

55 In un solo caso (q. 69) non trovo un paragrafo che inizia con "Quamvis autem" coerente
con il contenuto della questione. Il fatto che perô Giovanni non usi il segno §, lascia supporre
che non stia citando un paragrafo.

56 Alio stato attuale la parentela di Ui con R si regge sui pochi errori comuni rinvenuti da

Stammkötter (De virtutibus secundum principia philosophica. Die philosophische Tugendlehre hei

Albert dem Großen und Ulrich von Straßburg. Anhang, pp. A252-A253). L'edizione critica di
parti più ampie di De s.b. VI dovrebbe confermare questo dato.

57 Esempi di scansione incompleta sono offert!, tra gli altri, dai due manoscritti di Erlangen,
E (Erlangen-Nürnberg, Universitätsbibliothek, Cod. 530/1 [Irm. 619]) ed Ei, contenenti
rispettivamente i libri I-IV e V-VI e concepiti come due parti di un unico codice; e da F (Frankfurt,

Stadt- und Universitätsbibliothek, Cod. Praed. 64), che manifesta la tendenza a rendere
maiuscola la prima lettera del lemma che apre il nuovo paragrafo; e da W (Wien, Osterreichische
Nationalbibliothek, Cod. lat. 4646).



"Ulricus de Argentina theologus, philosophus, ymmo et iurista" 83

G

a S.c ß (R e Ui)

Che quest'ipotesi sia corretta o no, resta il fatto che G è stato un testimone di

grande autorevolezza, il che è coerente con l'uso da parte di Giovanni, ossia da

parte di un allievo diretto di Ulrico che scriveva a circa vent'anni dalla morte
del maestro. Conseguentemente anche le citazioni di Giovanni acquisiscono
grande importanza, perché il testo tramandato da S.c. è il testimone esistente

più diretto di G. Di S.c., pertanto, si dovrà tener conto, pur con la dovuta
cautela, in sede di edizione critica delle parti di De s.b. VI citate da Giovanni.

3. La diffusione di De s.b. VI attraverso l'opéra di Giovanni

Il successo délia Summa confessorum garanti ampia diffusione anche aile dottrine
di teologia morale e di pastorale penitenziale di Ulrico.

Nel codice Pi (Paris, Bibliothèque Nationale de France, Ms. lat. 15901) del
De summo bono al foglio 2r le parole "Incipiunt capitula quinti libri domini
Ulrici de Argentina", poste all'inizio dell'indice (ff. 2ra-va) dei capitoli del

libro V, sono completate da uninteressante annotazione giudicata posteriore
dalla Daguillon58: "ordinis Praedicatorum. Vide summam confess. Joannis Lec-

toris sive de Friburgo". La nota in questione va in realtà riferita al contenuto
del libro VI, i cui capitoli sono elencati nell'indice posto ai ff. 2va-3vb.

("Sequuntur capitula sexti libri"). Il fatto che un lettore del De summo bono

annotasse la copia da lui usata con un riferimento alla somma di Giovanni è

un indizio délia rilevanza di quest'ultima nella diffusione delle dottrine
contenute in De s.b. VI.

Del resto, anche Dionigi il Certosino, che conobbe di prima mano tutta
l'opéra di Ulrico, senti il bisogno di citare due passi di De s.b. VI attraverso gli
estratti contenuti nella Summa confessorum59:

58 J. DAGUILLON, Ulrich de Strasbourg, O. P., p. 43*.
59 DIONYSIUS CARTUSIANUS, Contra simoniam II a.l, in: Doctoris Ecstatici D. Dionysii

Cartusiani Opera omnia, cura et labore monachorum ordinis Cartusiensis, Montreuil-sur-Mer-
Tournai-Parkminister 1896-1935, vol.39, pp. 309D e 310D. A proposito dei due libri Contra
simoniam di Dionigi, aile circostanze délia loro composizione, alla polemica con Bernardo di
Reyda e alla tradizione manoscritta, cf. K. EMERY, Jr., Dionysii Cartusiensis Opera Selecta, t. I,
Turnhout 1991 CCCM 121), pp. 207-217. Per l'uso délia Summa confessorum da parte di
Dionigi, cf. K. EMERY, Jr., Denys the Carthusian and the invention of preaching materials, in:
Monastic, Scholastic and Mystical Theologies from the Later Middle Ages, Aldershot 1996

Variorum Collected Studies Series), X, pp. 387-388.



84 Alessandro Palazzo

"Item de eodem sic dicitur in Summa confessorum, libro primo, titulo primo,
quaestione quadragesima nona: Quid de his qui in monasteriis recipiuntur
intentione temporalis utilitatis? Responsio secundum Udalricum, paragrapho De
monasteriis ..."

"Demum in eadem Summa confessorum, libro primo, titulo primo, quaestione
quinquagesima, habetur: Quid de his qui locant filias suas in monasteriis, et

parum vel nihil dant de bonis suis? Responsio secundum Udalricum, paragrapho
Quum ergo ..."

La multiforme ricezione della Summa- confessorum rese la diffusione delle
dottrine di De s.b. VI assai articolata. Moite e varie furono infatti le opere
latine variamente influenzate da S.c.60. Accogliendo le dottrine proposte da

Giovanni nella sua Summa, queste opere di fatto mettevano in circolazione le

dottrine delle fonti di Giovanni, quindi anche di Ulrico. Cio awenne
prevalentemente in forma implicita, ma non mancano riferimenti espliciti: è il
caso della Summa casuumbl, della Summa praedicantium di Giovanni
Bromyard62, del Manuale confessorum metricuma, per citare solo alcune opere.

3.1 I codici Wroclaw, Biblioteka Uniwersytecka, 207 e Basel, Universitäts¬
bibliothek, A. VII.39

Un fronte anche più significativo di questa diffusione fu legato alio
smembramento della S.c. in una molteplicità di frammenti contenenti talora
estratti di De s.b. VI e finiti, spesso in forma anonima, all'interno di manoscritti
miscellanei. Due casi mi sembrano particolarmente rilevanti perché concernono
manoscritti già noti agli specialisti che si occupano di Ulrico.

Uno è il manoscritto Wroclaw, Biblioteka Uniwersytecka, Cod. 207 (I F

180). Databile tra la fine del quattordicesimo e l'inizio del quindicesimo
secolo, è un codice miscellaneo che tramanda prevalentemente testi di argo-
mento morale, tra i quali sono da annoverare le prediche di Pseudo-Giovanni
Crisostomo, il De decern praeceptis di Enrico di Frimaria, le favole di Esopo,
scritti di Iacopo de Paradiso e una gran quantità di scritti, perlopiù prediche,
autentici e pseudoepigrafi di Agostino. Ai fogli 40vb-43vb è conservata una

612 L.E. BOYLE, The Summa Confessorum ofJohn ofFreiburg, pp. 52-64.
63 Si tratta di una rielaborazione della Summa confessorum, che viene abbreviata e organizzata

secondo rubriche tematiche in ordine alfabetico. Estratti di Ulrico ricorrono proprio su alcuni
dei temi già segnalati (ignoranza, restituzione del maltolto, ecc.) per S.c.: cf. Summa casuum,
Cod. Erlangen-Nürnberg, Universitätsbibliothek, 369 (Irm. 435), ff. 66r ("Secundum Ulricum
quod duplex est ignorantia, quaedam vincibilis et quaedam invincibilis ..."), 82r ("Item Ulricus
dicit quod cum res furtiva vel rapta vendita est ..."), 83v, ecc.

62 L.E. BOYLE, The Summa Confessorum ofJohn ofFreiburg, p. 60.
63 L.E. BOYLE, The Summa Confessorum ofJohn of Freiburg, p. 63. Ulrico è probabilmente

citato anche da Angelo Carletti di Chiasso: ANGELUS DE CLAVASIO, Summa angelica de casibus

conscientiae, Venetiis, 1499, f. 400vb: "Cui debet restitui datum pro ordine habendo. Responsio:
videtur quod ecclesiae cathedrali vel ecclesiae illi dabitur secundum Uulde. et Rodo."



"Ulricus de Argentina theologus, philosophus, ymmo et iurista" 85

raccolta di questioni varie di morale pastorale (la preghiera, l'ignoranza, la

penitenza, l'elemosina, la sussuratio, la detractio, la maledizione) alle quali si

risponde prevalentemente con escerti tratti dalle opere di Tommaso d'Aquino.
In due casi viene pero citato Ulrico64. In ragione délia seconda citazione il codice
è registrato nel volume IV della serie dedicata agli "Scriptores Ordinis
Praedicatorum Medii Aevi" come un testimone del Commento alle Sentenze di
Ulrico oggi perduto65. Infatti ai fogli 41vb e 42ra, è contenuto quello che sembra

essere un frammento di Ulrico sul problema dell'ignoranza come atténuante o

scusante di un atto peccaminoso. II frammento, inframezzato con passi tratti
dalla letteratura di diritto penitenziale (Raimondo e 1 'Apparatus di Guglielmo di

Rennes), è introdotto come segue:

"Responseo (sic) secundum ulricum, sicut legitur similiter II Sent. d. 22 et
concordat cum hoc satis in libro suo VI tract. 2 c. 3."

Ai fogli 40vb-41rb, in risposta alla questione "De horis canonicis quis ad illas

teneatur et quid si obmittantur vel minus perfecte dicantur", si legge l'altro
passo, apparentemente tratto da De s.b. VI, introdotto con la formula "Nota
secundum Ulricum li. vi° tractatu 4° c. xi° § Quia vero et se sic dicentem"66.

In realtà, in entrambi i casi i frammenti non sono tratti direttamente da

opere di Ulrico, ma dalla Summa confessorum: tutte le questioni raccolte ai

fogli 40vb-43v, infatti, riproducono questioni di S.c. con le relative risposte
tratte dalle opere di Tommaso e di Ulrico:

ff. 40vb-41va: S.c. 1.7.18

f. 41va-b: S.c. III.32.16
ff. 41vb-42ra: S.c. 111.32.17

f. 42rb-va: S.c. III.34.5
f. 42va-b: S.c. III.34.1
f. 42vb: S.c. III.34.2-3
ff. 42vb-43ra: S.c. III.34.4
f. 43ra: S.c. III.8.2
f. 43ra-rb: S.c. III.8.3
f. 43rb: S.c. III.34.241
f. 43rb-va: S.c. III.34.241-242
f. 43va-b: S.c. III.34.245-244

64 II catalogo del codici mediolatini della biblioteca universitaria di Wroclaw denomina

genericamente queste questioni "observationes super aliquot casus morales": K.C. JAZDZEWSKI,
Bibliotbeca universitatis Wratislaviensis. Catalogus manu scriptorum codicum medii aevi Latinorum
signa 180-260 comprehendens, Wroclaw/Warszawa/Krakow/Gdansk/Lodz 1982, p. 125.

65 T. KAEPPELI/E. PANELLA, Scriptores Ordinis Praedicatorum Medii Aevi, IV, p. 420.
66 La segnalazione del paragrafo "§ Quia vero" trova rispondenza anche in R, ove il para-

grafo è preceduto da una lacuna: cf. f. 194va.



86 Alessandro Palazzo

Il codice Basel, Universitätsbibliothek, Cod. A.VII.39 è noto agli studiosi di
Ulrico come testimone frammentario del De summo bono tramandando un
frammento di De s.b. VI 4 11 ai fogli 308r-309r67. Si tratta dello stesso

frammento dedicato AYoratio dominica già incontrato nel codice di Wroclaw.
Questa semplice constatazione induce alia cautela in merito alia tesi di una
derivazione diretta dal De summo bono: il frammento, infatti, è stato escertato
da S.c. La collazione dell'inizio e della fine dei due frammenti con quelli di S.c.

1.7.18 e di De s.b. VI 4 11 secondo il testo di tre diversi codici (R, Pi e K) è

sufficiente a provare la dipendenza da S.c.

Wroclaw, Biblioteka

Uniwersytecka, Cod.

207, ff. 40vb-41rb

Nota secundum Ulricum
libro VI tract. 4 cap. 11 §

Quia vero et se sic

dicentem.

Quia seculares layci
adeo seduli dediti sunt
secularibus negociis,

quod divinis intendere

nequiunt (sic), ideo ab

ipsis dati sunt reditus
ministris ecclesie

Peccat tarnen sacer-

dos, qui numquam vult
celebrare, cum tamen

posset, quia in vacuum
gratiam dei recipit.

Hec omnia ulricus.

Basel, Universitätsbibliothek,
Cod. A.VII.39, ff. 308r-309r

Notandum secundum Ulricum

libro VI tract. 4 cap. 11

Quod seculares laici adeo

sedule dediti sunt secularibus

negociis, quod divinis intendere

nequeunt, ideo ab ipsis
dati sunt redditus ministris
ecclesie

Peccat tamen sacerdos, qui

numquam vult celebrare,

cum tamen posset, quia in

vacuum gratiam dei recipit.

Hec omnia ulricus de

Argentina quondam pro-
vincialis Theutonie, Ordinis
Predicatorum.

S.c. 1.7.18 (Parisiis

1519)

No. secundum Ulricum

libro VI tract. 4

cap. 11 § Quod vero
et sequen.

quod quia seculares

laici adeo sedule dediti

sunt secularibus negociis,

quod divinis
intendere nequeunt,
ideo ab episcopis dati

sunt redditus ministris
ecclesie

Peccat tamen sacerdos,

qui numquam vult
celebrare, cum tamen

posset, quia in vacuum
gratiam dei recipit.

Hec omnia Ulricus.

Entrambi i frammenti introducono il discorso con la formula "Nota(ndum)
secundum", la stessa usata da S.c. all'inizio dei suoi escerti. Non presentano se

67 J. DaguillON, Ulrich de Strasbourg, O. P., pp. 97*-99*; M. STEINMANN, Die
Handschriften der Universitätsbibliothek Basel. Register zu den Abteilungen AI-AXI und O, Basel 1982,

p. 548; T. KaEPPELI/E. PANELLA, Scriptores Ordinis Praedicatorum Medii Aevi, IV, p. 419.



"Ulricus de Argentina theologus, philosophus, ymmo et iurista" 87

non poche varianti non significative. La differenza più rilevante concerne
l'indicazione del paragrafo, che è omessa nel codice svizzero. L'omissione,

pero, si puo facilmente spiegare per omoteleuto. L'indicazione dell'origine (de

Argentina) e la qualifica di provinciale poste accanto al nome di Ulrico alla

fine del framento sembrano aggiunte successive non risalenti all'originale da

cui il codice svizzero è stato copiato.

R, f. 194va, 194vb

Quia vero actibus secu-

laribus dediti adeo sedule

divinis nequivit inten-
dere, ideo ab ipsos (sic)

dati sunt reditus ministris
ecclesiarum

Tamen credo eum,
qui sacerdos est, peccare,
si numquam célébrât,

cum tamen posset hoc

facere, quia in vacuum
recipit gratiam dei in
ordine sacerdotali.

PI, ff. 205va, 206rb

Quia vero actibus secu-

laribus dediti adeo sedule

divinis nequeunt inten-
dere, ideo ab ipsis dati

sunt redditus ministris
ecclesiarum

Tamen credo eum,
qui sacerdos est, peccare,
si numquam célébrât,

cum tamen hoc posset
facere, quia in vacuum
recipit gratiam dei in
ordine sacerdotali.

K, ff. 92ra, 92va

Quia vero actibus secu-

laribus dediti adeo sedule

divinis nequeunt inten-
dere, ideo ab ipsis dati

sunt redditus ministris
ecclesiarum

Tamen credo eum,
qui sacerdos est, peccare,
si numquam célébrât,

cum tamen hoc posset
facere, quia in vacuum
recepit gratiam dei in
ordine sacerdotali.

R, Pi e K, pur appartenendo a gruppi differenti (R, come detto, è un testimone
della tradizione ß, mentre K e Pi appartengono al gruppo a), tramandano un
testo identico (le differenze sono marginali). Invece ci sono alcune significative
varianti rispetto al testo dei frammenti di Wroclaw e di Basilea e, quindi, di S.c.:

a) viene owiamente meno la formula "Nota(ndum) secundum" con
l'indicazione del luogo (libro, trattato, capitolo, paragrafo);

b) Quia vero actibus secularibus dediti adeo sedule divinis nequeunt
(nequivit R) intendere K, Pi, R] Quia (quod Bas., quod quia S.c.) seculares laici
adeo sedule (seduli Wrocl.) dediti sunt secularibus negociis, quod divinis
intendere nequeunt (nequiunt Wrocl) Bas., Wrocl., S.c.;

c) Tamen credo eum, qui sacerdos est, peccare, si ...K, Pi, R] Peccat tamen
sacerdos, qui Bas., Wrocl., S.c.

Se per la variante b) non è facile stabilire quale sia la genuina lezione

ulriciana, nel caso c) il testo di S.c. mi sembra una rielaborazione di Giovanni,
perché sostituisce la prima persona usata da Ulrico ("Tamen credo eum, qui



88 Alessandro Palazzo

sacerdos est, peccare ...") con la terza persona, più adatta a riferire il pensiero
altrui ("Peccat tamen sacerdos, qui numquam vult celebrare ...")68.

Che il frammento svXYoratio dominica contenuto nel manoscritto di Basilea

derivi effettivamente da S.c. e non da De s.b. VI è confermato anche dalla

natura di questo codice: si tratta, infatti, di un interessante esempio di raccolta
di scritti di argomento pastorale, soprattuto pastorale penitenziale, e contiene,
tra gli altri, scritti di Gerson, Giovanni Nider (escerti dal Praeceptorium
divinae legis) nonché altri frammenti di S.c.

3.2 La "volgarizzazione" di De s.b. VI

Uno degli aspetti più significativi della diffusione di S.c. è la sua volgarizzazione

(si pensi alla Règle des Marchands, traduzione di una trentina di questioni
attinenti al diritto commerciale, e, soprattutto, alia Rechtssumme di Bruder
Berthold) e la sua ricezione in testi volgari (si pensi all'Erchantnuzz der sund di
Enrico di Langenstein69). La Rechtssumme, in particolare, fu un canale di
diffusione delle dottrine di De s.b. VI e per questa ragione mérita la nostra
attenzione. La letteratura sulla Rechtssumme o Summa der Beichtiger di Bruder
Berthold è piuttosto ampia e ad essa rimando per una dettagliata analisi

dell'opera70. In questa sede mi limitero, invece, ad alcune considerazioni utili a

68 Casi come questo illustrano bene quanta cautela vada adottata nell'uso di S.c. in sede di
costituzione del testo critico di De s.b. VI.

69 R. RUDOLF, Heinrichs von Langenstein 'Erchantnuzz der sund' und ihre Quellen, in:
Fachliteratur des Mittelalters. Festschrift für Gerhard Eis, hg. v. G. KEIL/R. RUDOLF/W.
SchmiTT/H.J. VERMEER, Stuttgart 1968, pp. 55, 59-64.

70 Alla letteratura raccolta sul finire degli anni '70 del secolo scorso da P. JOHANEK, Bruder
Berthold (von Freiburg), in: Die deutsche Literatur des Mittelalters. Verfasserlexicon I, Berlin/New
York 1978, coli. 807-13, vanno aggiunti i contributi più recenti del gruppo di ricerca di Würzburg:

M. HAMM / H. Ulmschneider (Hg.), Die 'Rechtssumme' Bruder Bertholds. Eine deutsche

abecedarische Bearbeitung der 'Summa confessorum' des Johannes von Freiburg. Untersuchungen 1,

Tübingen 1980 Texte und Textgeschichte 1); H. WECK, Die 'Rechtssumme' Bruder Bertholds.

Eine deutsche abecedarische Bearbeitung der 'Summa confessorum' des Johannes von Freiburg. Die
handschriftliche Überlieferung, Tübingen 1982 Texte und Textgeschichte 6); G. STEER, Die
Bedeutung der Textgeschichte für die historische Fachwortgeographie. Beobachtungen zur Überlieferung

des Rechtswortes gerhab in der 'Rechtssumme' Bruder Bertholds, in: Text- und Sachbezug in
der Rechtssprachgeographie, hg. v. R. SCHMIDT-WlEGAND, München 1985 Münstersche
Mittelalter-Schriften 52), pp. 38-69; P. JOHANEK, Literaturgattung und Wirkungsgeschichte.
Überlegungen zur Werkbezeichnung der 'Summe' Bruder Bertholds, in: Sprache und Recht. Beiträge zur
Kulturgeschichte des Mittelalters. Festschrift für Ruth Schmidt-Wiegand zum 60. Geburtstag, hg. v. K.
HAUCK / K. KROESCHELL / S. SONDEREGGER / D. HÜPPER / G. VON OLBERG, Bd. I, Berlin/
New York 1986, pp. 353-373. L'edizione dell'opera è oggi compléta: Die 'Rechtssumme' Bruder
Bertholds. Eine deutsche abecedarische Bearbeitung der 'Summa confessorum' des Johannes von
Freiburg. Synoptische Edition der Fassungen A, B und C, Bde. 1-4, hg. v. G. STEER / W. KLIMANEK

/ D. Kuhlmann/F. LÖSER/K.-H. SÜDEKUM, Tübingen 1987 Texte und Textgeschichte 11-
14). E inoltre corredata di due volumi di commento alle fonti: Die 'Rechtssumme' Bruder
Bertholds. Eine deutsche abecedarische Bearbeitung der 'Summa confessorum' des Johannes von Freiburg.
Synoptische Edition der Fassungen A, B und C. Quellenkommentar, Bde. 6-7, hg. v. M. HAMM / H.
ULMSCHNEIDER, Tübingen 1991 Texte und Textgeschichte 16-17), e di un vocabolario: Die



"Ulricus de Argentina theologus, philosophus, ymmo et iurista" 89

comprendere quale valenza le dottrine di De s.b. VI assunsero all'interno della
Rechtssumme da cui furono tramandate e diffuse.

Collocabile in un periodo che va dal 1300 al 1340, la Rechtssumme è opera di

un domenicano di cui poco si conosce, Bruder Berthold appunto. Caratterizzata
da una complessa tradizione manoscritta (si contano tre recensioni), l'opéra di
Bruder Berthold rappresento un autentico successo éditoriale, che nulla aveva da

invidiare all'originale latino in termini di diffusione: si contano, infatti, più di

un centinaio di codici manoscritti e, tra il 1472 e il 1518, una dozzina di
stampe71.

La Rechtssumme appare una complessa rielaborazione alfabetica che raccoglie
e tratta per lemmi-titoli il materiale organizzato in questioni nella Summa

confessorum. Bruder Berthold non si limito ad un semplice intervento formale,
ma modified profondamente l'originale, riassumendo, spostando, fondendo,
omettendo e aggiungendo: queste trasformazioni sono comprensibili sullo
sfondo di un cambio di pubblico72. La scelta del volgare si deve alla volontà di
raggiungere un pubblico incapace di accedere alla letteratura latina dotta,

composto di laici, ma anche di simplices clerici in possesso di una conoscenza
insufficiente del latino73. La natura del pubblico incise sui temi trattati, perché
Bruder Berthold diede spazio diseguale alle parti della S.c.: furono privilegiati i
primi due libri, che trattano dei peccati contro Dio e contro l'uomo, a scapito
degli ultimi due, più tecnici (il terzo tratta del diritto dei chierici, il quarto del

diritto matrimoniale), e, in generale, tutti i temi interessanti per i laici; non di
rado, poi, quelle che nella S.c. erano presentate corne situazioni specifiche,

spesso relative a chierici, furono generalizzate e divennero nella Rechtssumme

regole di vita valide per ogni cristiano74.

Ne scaturi un'opera diversa dall'originale, un'opera che non appartiene più
al genere della letteratura per confessori, ma alla trattatistica morale: sgravata
della sistematicità scolastica della S.c, la Rechtssumme propone a chierici e laici
un modello di vita finalizzato alla salvezza della propria anima. Per ciascun

tema essa espone non l'opinione di questo o quel dottore - Bruder Berthold

'Rechtssumme' Bruder Bertholds. Eine deutsche ahecedarische Bearbeitung der 'Summa confessorum'
des Johannes von Freiburg. Synoptische Edition der Fassungen A, B und C. Wörterbuch, Bd. 8(1-2),
hg. v. G. STEER / H. VOGT, Tübingen 2006 Texte und Textgeschichte 18). Nell'introduzione
al primo volume del Wörterbuch è infine menzionata la letteratura più recente: pp. l*-2*.

71 Cf. T. KAEPPELI, Scriptores Ordinis Praedicatorum Medii Aevi, I, Roma 1970, pp. 238-239;
P. JOHANEK, Bruder Berthold (von Freiburg), coll. 808-9.

72 M. Hamm / H. ULMSCHNEIDER, Einleitung a: Die 'Rechtssumme' Bruder Bertholds, Bd. 6,

pp. XIX-XXII.
73 M. HAMM / H. ULMSCHNEIDER, Einleitung, Bd. 6, pp. XIV-XV. Molti manoscritti della

Rechtssumme furono originariamente proprietà di laici: cf. P. JOHANEK, Bruder Berthold (von
Freiburg), col. 811. Alto il numéro dei possessori che aveva una qualche relazione con l'attività
giuridica.

74 M. Hamm / H. Ulmschneider, Einleitung, Bd. 6, pp. XIV, XVII-XVIII.



90 Alessandro Palazzo

non usa citare le autorità cui Giovanni attinge -, ma la regola di comporta-
mento propria délia vita cristiana.

In questa forma, cioè nella forma imperativa del precetto morale, le

dottrine di Ulrico sulla simonia75, l'ignoranza76, le restituzioni77, l'orazione78,
il furto79, ecc., quelle più apprezzate da Giovanni di Friburgo, valicarono la

ristretta cerchia dei dotti e raggiunsero la vasta schiera dei lettori délia
Rechtssumme divenendo cosi parte intégrante délia mentalità e del comportamento
dei cristiani del tardo medioevo.

Esistono anche tracce di una diffusione volgare delle dottrine di De s.b. VI
indipendente dalla Rechtssumme. In un codice miscellaneo tedesco délia
biblioteca di Leipzig (Leizpig, Universitätsbibliothek, Ms. 154680) è contenuto
un breve trattato Von der Simonie in due copie (ff. 50r-52r, 53r-55v): il testo
raccoglie le opinioni di varie autorità (Tommaso, Alberto, Pietro di Taran-
tasia, l'Ostiense, Guglielmo di Rennes, ecc.) e tra di esse è anche un passo
tratto da De s.b. VI attraverso la S.c. di Giovanni di Friburgo81:

"Auch dez geliehen inallweg spricht ûlricus in summa sua theoc prout allegat
Johannes in summa confessorum das sii mùgent wol benemmen oder erzelen ein

genant summe und da von reden und joch dingen daz man die gebe und bewert
es da mit dem texte Actum v. etc."

Dipende sicuramente da Giovanni di Friburgo la Deutsche Ordenschronik di
Giovanni Meyer, il più autorevole cronista medievale dell'ordine domenicano,
che traduce l'encomio di Ulrico contenuto nel prologo al Libellus de quaestio-
nibus casualibus:

75 Die Rechtssumme Bruder Bertholds, Bd. 6, hg. v. M. HAMM / H. ULMSCHNEIDER, pp. 341-
342; Die Rechtssumme Bruder Bertholds, Bd. 7, hg. v. M. Hamm / H. Ulmschneider, pp. 664-666,
669, 673-674, 676.

76 Die Rechtssumme Bruder Bertholds, Bd. 7, hg. v. M. HAMM / H. ULMSCHNEIDER, pp. 416,
418, 592, 701-2.

77 Die Rechtssumme Bruder Bertholds, Bd. 7, hg. v. M. HAMM / H. ULMSCHNEIDER, pp. 751—

755, 757, 762, 769-771.
78 Die Rechtssumme Bruder Bertholds, Bd. 6, hg. v. M. HAMM / H. ULMSCHNEIDER, pp. 104,

106-9.
79 Die Rechtssumme Bruder Bertholds, Bd. 6, hg. v. M. HAMM / H. ULMSCHNEIDER, pp. 140, 142.
80 II codice è descritto in F. PENSEL, Verzeichnis der deutschen mittelalterlichen Handschriften in

der Universitätsbibliothek Leipzig, Berlin 1998 Deutsche Texte des Mittelalters 70), pp. 209-10.
81 Leizpig, Universitätsbibliothek, Ms. 1546, f. 51v. Significativamente, una manicula posta a

margine, l'unica présente sui fogli che tramandano il trattato, indica questo passo. Se si esclude

qualche variazione nella grafia, lo stesso passo si trova nella seconda copia del trattato: f. 55v. La
citazione è una rielaborazione di una citazione di De s.b. VI 3 19 ("... non solum possunt habere

intentionem aeeipiendi temporalia a reeipiendo, sed etiam gratis exhibitis spiritualibus requirere
temporalia, quae sufficiant illius sustentationi, et possunt exprimere determinatam quantitatem
et pacisci de hoc, quod illa summa detur, dummodo habeat, unde valeat sustentari, quia Act. 4

et, ut dicitur Act. 5 ...") contenuta in S.c. 1.1.49.



"Ulricus de Argentina theologus, philosophus, ymmo et iurista" 91

lOHANNES Meyer, Deutsche

Ordenschronik, Cod. Md. 456, Universitätsbibliothek

Tübingen, f. 21v (cito da M.
GRABMANN, Studien über Ulrich von
Strassburg, p. 151)

Bruoder Ulrich etwen lesmaister zu
Strasburg und wie wol er nit waz
maister göttlicher Kunst so hat er doch

nit minder Kunst denn waer er maister

gewesen als denn kuntsami gibt die

schönen bûcher und wisen lermaister
die er in seiner schul gemachet hat.

do er etliche iar daz provincial ampt
wirdiklich geregieret hat in tutscher

provincz und zu Paris kam und da

lesen soit do nom in got us diser zit.

lOHANNES DE FRIBURGO, PrologUS in

priorem libellum quaestionum casualium,

in Summa confessorum, Lugduni 1518

Item fratris Ulrici quondam lectoris

Argentinensis eiusdem Ordinis: qui
quamvis magister in theologia non
fuerit: scientia tarnen magistris inferior
non extitit ut in libro suo quem tarn de

theologia quam de philosophia
conscripsit evidenter innotescit. Et
famosorum lectorum de scholis ipsius

egressorum numerus protestatur.
Unde et postea provincialatus

Teutoniae laudabiliter administrato
officio, Parisius ad legendum directus

ante lectionis inceptionem ibidem a

Domino est assumptus.

Giovanni Meyer, poi, riporta due passi del De summo bono nella sua opera più
importante, il Buch der Reformacio Predigerordens%1. Si tratta pero di citazioni
di seconda mano tratte dal Tractatus de reformatione status coenobitici di
Giovanni Nider, a cui il Buch der Reformacio Predigerordens attinge
ampiamente:

Buch d. Ref. Pred., Buch IV, ed. B. M.
Reichert, pp. 38-39

Es sprichet och ain lerer prediger
ordens, Ulricus von Strasburg

genamt, in dem grossen buch siner

summ: 'Es ist nit war, als vil lût
sprechent, daz menschliche natur ye
lenger ye krencker werd, wie doch
daz vor alten langen ziten etliche
menschen gar vil jar gelebt hand von

Tract, de réf. stat. coen., tract. I, cap. 4,

Cod. Wolfenbüttel, Herzog August
Bibliothek, Guelf. 664 Heimst., f. 19

Huic concordat sagacissimus ille
domini magni alberti discipulus,
Ulricus scilicet de Argentina in summa
sua libro VI tracatu I cap. ultimo ita
dicens circa eandem materiam: Nec

est, inquit, verum, quod quidam
dicunt naturam humanam secundum

tempora plus et plus deficere, quia,

lOHANNES MEYER, Buch der Reformacio Predigerordens. IV und V Buch, hg. v. B.M.
REICHERT, Leipzig 1908 Quellen und Forschungen zur Geschichte des Dominkanerordens in
Deutschland 3).



92 Alessandro Palazzo

der göttlichen krafft, dar umm daz

menschlich künn dar durch gemeret
wurd, und och der dingen erfaren-
hait gewunent, aber so dis nit mer
not waz, so ist nun unser leben by
LXX jaren, als der prophet sprichet:
'Die tag unser jaren in yn selbs sind

LXX jar, sind es aber in den starcken

krefftigen oder gewaltigen joch
LXXX jar, so ist es doch in den

selben fürbass nit anders denn arbait
und smertzen'.

Buch d. Ref. Pred., Buch IV, ed. B. M.
Reichert, p. 41

Dis sprichet sant Thoma. Daz V legt
zu Ulrich in sinem buch und
sprichet: 'Ain yetlich geman hasen

der maisterschaft, oder an Stattuten,
uss des ordens geschriben gesetz, daz

kain gebott wer, und doch daz selb

mit sölicher frefler versmecht, also

über gieng, und wiste er es, daz es an
rechtes gebott wer, so wölte er doch

nit gehorsam sin noch daz selb stuck

halten, wie hoch es gebotten wer.

licet circa originem mundi virtute
divina homines diutius conservati
fuerint in vita propter generis humani
multiplicationem et scientiam et artifi-
cium per experientiam inventionem,
tarnen hac cessante invenitur ante
multa tempora seculi prefinitum tem-

pus vite humane, quod adhuc manet,
quod dicitur in Psalmo 'Dies annorum
nostrorum in ipsis LXX anni etc.' Hec
ille.

Tract, de ref. stat. coen., tract. I, cap. 5,

Cod. Wolfenbüttel, Herzog August
Bibliothek, Guelf. 664 Heimst., f. 21

Quinto dicit ulricus in summa libro
vi tractatu iiii cap. xv quod
inobedientia commissa etiam contra
simplex mandatum prelati, non dico

preceptum, potest fieri mortale

peccatum, scilicet cum hoc facit ex
tali contemptu auctoritatis prelati,
quod intendit ei non obedire, etiam si

preciperet id, quod mandat.

4. La ricezione di Ulrico di Strasburgo in Giovanni Nider

Giovanni Nider fu una personalità eminente dell'ordine domenicano e della
chiesa tedesca del XV secolo: fu teologo (consegui la dignità di dottore a

Vienna nel 1426), predicatore, priore del convento domenicano di Norimberga
(nel 1428), riformatore del convento di Basilea (a partire dal 1429), membro
influente del concilio di Basilea (fu incaricato di condurre le trattative con gli
Ussiti). Mori mentre era in visita a Norimberga nel 143 883. Ha lasciato
numerosi scritti di vario genere (pratico-ascetici, pastorali, trattati morali e

83 Una recente biografia dettagliata si trova in W. TSCHACHER, Der Formicarius des Jobannes
Nider von 1437/38. Studien zu den Anfängen der europäischen Hexenverfolgerungen im Spätmittelalter,

Aachen 2000, pp. 31-80.



"Ulricus de Argentina theologus, philosophus, ymmo et iurista" 93

sociali84, scritti sul movimento degli osservanti, progammatici di riforma, di

polemica antiussita, sermoni85, ecc.), molti dei quali furono diffusi in decine,
tavolta centinaia, di manoscritti e stampati a più riprese nel '400-'50086.

L'opera di Giovanni Nider rappresenta un momento importante della
fortuna di De s.b. VI perché Giovanni cita Ulrico con una certa frequenza
qualificandolo spesso con espressioni lusinghiere: "...secundum distinctionem
Ulrici de Argentina antiqui illius notabilissimi doctoris"87; "... sagacissimus ille
domini magni alberti discipulus Ulricus scilicet de Argentina ..."88; "... Ulricus
de Argentina in Summa libro VI tract. 1 c. ultimo qui tarnen maximus fuit
theologus, philosophus, ymmo et iurista ..."89. Doti intellettuali, queste, che

fanno di Ulrico, assieme a Tommaso, che è pero santo, un esempio vivente
dell'integrità della complessione umana90.

Ho esaminato alcune tra le più significative opere di Giovanni alia ricerca
di citazioni e riassumo nella tabella che segue i risultati di questa indagine:

84 Qualche riflessione sul Tractatus de vera et falsa nobilitate si trova in V. HONEMANN,
Aspekte des Tugendadels im europäischen Spätmittelalter, in: Literatur und Laienbildung im
Spätmittelalter und in der Reformationszeit. Symposion Wolfenbüttel 1981, hg. v. L. GRENZMANN

/ K. STACKMANN, Stuttgart 1984, pp. 277-278. Per il De contractibus mercatorum, cf. W.
TRUSEN, De contractibus mercatorum. Wirtschaftsethik und gelehrtes Recht im Traktat Johannes
Niders (11438). in: Jus et commercium. Studien zum Handels- Wirtschaftsrecht. Festschrift für Franz
Laufke zum 70. Geburtstag am 20. 6. 1971, dargebracht v. der Juristischen Fakultät der Bayerischen

Julius-Maximilians-Universität zu Würzburg, Würzburg 1971, pp. 51-71. Di recente John
Van Engen ha preso in esame gli scritti di Giovanni Nider sul fenomeno dei "laici religiosi"
(terziari francescani, fratelli della vita comune, poveri volontari, ecc.), cioè il Tractatus de pauper-
tate perfecta secularium e il De secularium religionibus: cf. J. VAN ENGEN, Friar Johannes Nyder on
Laypeople Living as Religious in the World, in: Vita Religiosa im Mittelalter. Festschrift für Kaspar
Elm zum 70. Geburtstag, hg. v. F.J. FELTEN / N. JASPERT, Berlin 1999 Berliner Historische
Studien 31; Ordensstudien 13), pp. 583-615.

85 SulTattività di predicatore, cf. J. DAHMUS, Preaching to the Laity in Fifteenth-Century
Germany: Johannes Nider's 'Harps', in: The Journal of Ecclesiastical History 34 (1983), pp. 55-68,
che contiene interessanti considerazioni sulla natura e i contenuti del "Die 24 goldenen Harfen".
Osservazioni sulle fonti di quest'opera e un'analisi approfondita della quattordicesima Harfe
sono in U. WILLIAMS, Schul der Weisheit. Spirituelle artes-Auslegung bei Johannes Nider. Mit
Edition der 14. Harfe, in: Überlieferungsgeschichtliche Editionen und Studien zur deutschen Literatur
des Mittelalters. Festschrift Kurt Ruh zum 75. Geburtstag, hg. v. K. KUNZE / J.G. MAYER / B.

SCHNELL, Tübingen 1989, pp. 391-424. Sulle opere tedesche, cf. anche M. BRAND, Studien zu
Johannes Niders deutschen Schriften, Roma 1998 Dissertationes historicae 23).

8^ Cf. T. KAEPPELI, Scriptores Ordinis Praedicatorum Medii Aevi, II, pp. 500-515; E.

HILLENBRAND, Nider, Johannes OP, in: Die deutsche Literatur des Mittelalters. Verfasserlexicon VI,
Berlin-New York 1987, coli. 971-976.

87 lOHANNES NIDER, Consolatorium timoratae conscientiae, pars III cap. 31, Coloniae 1506.
88 lOHANNES NIDER, Tractatus de reformatione status coenobitici, tract. I cap. 4, Cod.

Wolfenbüttel, Herzog August Bibliothek, Guelf. 664 Heimst., f. 19.
89 lOHANNES NlDER, De abstinentia esus carnium, cap. 12, ff. 185v-186r (recte 184v-185r).
90 lOHANNES NlDER, Tractatus de reformatione status coenobitici, tract. I cap. 4, f. 19: "Ex

quo patet, cum sanctus thomas prope nostra tempora vixerit et prefatus ulricus, quod complexio
non est adeo lapsa, ut accidiosi garriunt...".



94 Alessandro Palazzo

Citazioni Menzioni

Manuale confessorum91

Consolatorium timoratae conscientiae92

Praeceptorium divinae legis93

Tractatus de reformatione status coe-
nobitici94

Tractatus de contractibus merca-

torum
De abstinentia esus carnium95

4

4

9

4

0

1

4

0

1

0

0

1

I temi su cui Ulrico è citato e i contenuti delle citazioni sono quelli di teologia
morale e pastorale penitenziale: la restituzione del maltolto (tutte e 8 le citazioni
e menzioni del Manuale), l'ignoranza nell'atto peccaminoso (le tre citazioni
autentiche del Consolatorium più una citazione e l'unica menzione del

Praeceptorium), l'obbedienza (tre citazioni del Praeceptorium più altre tre del Tractatus

de reformatione status coenobitici)96. Come visto, si tratta degli stessi

argomenti su cui Giovanni di Friburgo e tutti coloro che ne furono influenzal
assunsero l'opinione di Ulrico come autorevole. Giovanni Nider si insert per-
tanto in questa tradizione citando solo De s.b. VI, con l'unica eccezione della
citazione sulla forma-bellezza contenuta nel Tractatus de reformatione status
coenobitici (tr. II cap. 1) e tratta da De s.b. II 3 4§ 1, che verra esaminata tra poco.

Un ricorso cost mirato ad Ulrico solleva immediatamente la questione della

dipendenza di Nider da Giovanni di Friburgo. In altri termini, Nider si limito
a citare gli escerti ulriciani contenuti nella Summa confessorum o lesse 1'opera
di Ulrico di prima mano? Sicuramente egli conobbe e cito Ulrico attraverso
Giovanni di Friburgo, come confessa almeno in una circostanza97:

94 Una menzione in pars III cap. 2; due menzioni e due citazioni in pars III cap. 3; una
menzione in pars III cap. 5; una citazione in pars III cap. 6; una citazione in pars III cap. 14.

92 Le citazioni sono in pars II capp. 6 e 7 e in pars III capp. 11 e 31. In un caso (pars II cap.
7), Giovanni attribuisce a Ulrico una citazione tratta dal Compendium theologicae veritatis di Ugo
Ripelin di Strasburgo.

93 Le citazioni sono in praeceptum I capp. 15 (2), 18, 22 (2), praeceptum IV cap. 6, praeceptum
V cap. 13, praeceptum VII cap. 4, praeceptum IX cap. 3. La menzione in praeceptum IX cap. 3.

94 Tre citazioni sono nel trattato I capp. 4 e 5 (2); una citazione nel trattato II cap. 1; una
menzione nel trattato III cap. 3.

93 L'unica citazione è nel cap. 12.

96 Altri temi toccati sono la simulazione, l'abbigliamento adatto ai religiosi, il furto, la

punizione dei peccati, la bellezza e Tintegrità della complessione umana.
97 lOHANNES NIDER, Consolatorium timoratae conscientiae, pars III cap. 11. II ricorso alia

Summa confessorum è suggerito anche dalla frequente associazione di Ulrico con Raimondo di
Pennaforte, Tommaso, ecc. secondo un uso proprio di Giovanni di Friburgo.



"Ulricus de Argentina theologus, philosophus, ymmo et iurista" 95

"... dicit enim Ulricus super .ii. sententiarum d.xxii et concordat in summa,

quem Ulricum Iohannes in summa valde commendat".

Tuttavia la citazione sulla forma-bellezza98 e le due sull'integrità della natura
umana" concernono sezioni del De summo bono solitamente non citate da

Giovanni di Friburgo (rispettivamente da De s.b. II 3 4§1 e VI 1 5) e

accreditano l'ipotesi di un uso diretto da parte di Nider. Queste citazioni sono
collocate in due opere con dichiarate ambizioni riformatrici: il Tractatus de

reformatione status coenobitici ed il De abstinentia esus carnium100. Nel caso del

passo sulla forma-bellezza, l'originario significato estetico è riassorbito da

Nider in una più generale prospettiva etico-riformatrice: la citazione, infatti,
concorre con altri passi, tra i quali uno tratto dal Commento di Tommaso al

IV libro del De divinis nominibus, a definire l'obiettivo della riforma, che deve

mirare a ripristinare la 'forma' originaria101. Anche i passi ulriciani sull'integrità

della natura umana vengono estratti dal contesto originario, quello
della discussione sul peccato originale, le sue conseguenze e terni connessi, e

98 IOHANNES Nider, Tractatus de reformatione status coenobitici, tract. II cap. 1, f. 50v:
"Huic consonant dicta Ulrici de Argentina in summa libro II tractatu III capitulo IV dicentis:
Sicut forma est bonitas cuiuslibet rei, inquantum est perfectio desiderata a perfectibili, sic etiam

ipsa est pulchritudo omnis rei, inquantum est per suam formalem nobilitatem, ut lux splendens

super formatum secundum Dionysium, ut patet per hoc, quod materia ratione privationis forme

turpis vocatur a philosophis et desiderat formam sicut turpe bonum sive pulchrum. Ideo etiam

pulchrum alio nomine vocatur speciosum a specie sive forma. Unde dicit Augustinus libro VI De

trinitate, quod Hylarius posuit speciem ymaginem propter pulchritudinem, et turpe vocatur
deforme a privatione débité forme. Quia vero lux formalis splendet tantum super formatum, cui

proportionatur, ideo etiam pulchritudo materialiter consistit in consonantia proportionis
perfectionis ad perfectibile". II passo è tratto da De s.b. II 3 4§ 1 : a mia conoscenza, Giovanni di

Friburgo non cita mai nella Summa confessorum il II libro del De summo bono.
99 IOHANNES Nider, De abstinentia esus carnium, cap. 12, ff. 185v-186r (recte 184v-185r):

"... concordat ad idem Ulricus de Argentina in summa libro VI tract. I cap. ultimo Non,
inquit, est verum, quod quidam dicunt naturam humanam secundum tempora plus et plus
deficere, quia, licet circa originem mundi virtute divina homines diucius conservati fuerint in
vita propter generis humani multiplicationem et scientiarum et artium experientiam et
inventionem, tarnen hac cessante invenitur ante multa secula prefinitum tempus vite humane,
quod adhuc manet quod dicitur in Ps. 'dies annorum nostrorum in ipsis LXX anni. Hec ille'."
Quella tratta dal Tractatus de reformatione status coenobitici è riportata nella seconda sinossi nel

paragrafo 3.2.
100 Sul Tractatus de reformatione status coenobitici e sull'attività riformatrice di Nider, cf. E.

HILLENBRAND, Die Observantenbewegung in der deutschen Ordensprovinz der Dominikaner, in:
Reformbemühungen und Observanzbestrebungen im spätmittelalterlichen Ordenswesen, hg. v. K.
ELM, Berlin 1989 Berliner Historische Studien 14; Ordensstudien 6), pp. 219-270, e R.

WEINBRENNER, Klosterreform im 15. Jahrhundert zwischen Ideal und Praxis. Der Augustinereremit
Adreas Proles (1429-1503) und die privilegierte Observanz, Tübingen 1996 Spätmittelalter und
Reformation. Neue Reihe 7), pp. 93-98, 145-151, 156-157, 173. Sul carattere riformatore del De
abstinentia e sul contesto conciliare in cui fu concepito, cf. M.D. BAILEY, Abstinence and Reform
at the Council of Basel: Johannes Nider's De abstinencia esus carnium, in: Mediaeval Studies 59

(1997), pp. 225-260, con in appendice un'edizione dei capitoli 5-7 (pp. 246-60).
101 Su questo punto, cf. R. WEINBRENNER, Klosterreform im 15. Jahrhundert, pp. 147-148.



96 Alessandro Palazzo

riadattati al nuovo contesto: vengono, infatti, usati come argomenti contro gli
oppositori della riforma - che essa consista nell'abbandono délia mondanità e

nel ristabilimento della disciplina dell'ordine o nel ripristino del salubre pre-
cetto apostolico dell'astinenza dalle carni -, secondo i quali proprio l'indeboli-
mento della natura umana accentuatosi progressivamente con il procedere dei

secoli sarebbe la causa della corruzione dei costumi e dell'adeguamento agli usi
del secolo da parte dei chierici.

Insomma, pur inserendosi in una tradizione interpretativa del De summo
bono ormai consolidata, facente capo a Giovanni di Friburgo, Nider aggiunse

una nota originale perché dall'opera di Ulrico trasse non solo importanti
dottrine di teologia pastorale e diritto penitenziale, ma anche spunti per i suoi

progetti riformatori. La portata riformatrice dell'opera di Ulrico è un tema
che andrebbe approfondito, visto che anche i manoscritti del De summo bono

di Erlangen, E e Ei, (Cod. Erlangen-Nürnberg, Universitätsbibliothek, 530/1

[Irm 619] e 530/2 [Irm. 819]) furono copiati da un certo Nikolaus Pfeilschmid
di Zwickau per incarico "Reverendi patris magistri Nicolaui de fontesalutis
Sacre théologie professons in Sacro Concilio Basiliensi", come si desume

dalPexplicit al foglio 249 del codice 530/2102.

CONCLUSIONI

Le evidenze testuali fin qui addotte confermano le tesi formulate all'inizio del

présente contributo:
a) nel tardo Medioevo, in area tedesco-polaca, vi fu da parte di alcuni la

tendenza, inaugurata da Giovanni di Friburgo, a leggere "selettivamente" il De

summo bono di Ulrico di Strasburgo privilegiando le dottrine di teologia morale

e pastorale penitenziale contenute nel VI libro103;

132 Cf. H. FISCHER, Die lateinischen Papierhandschriften der Universitätsbibliothek Erlangen,
Erlangen 1936, p. 140.

3^3 Tracce di questa tendenza si rinvengono anche al di fuori dell'area tedesca, per esempio
in Bartolomeo de Sancto Concordio e Giovanni Torquemada. Quest'ultimo cito spesso De s.b.

VI nel suo Commento al Decretum di Graziano: cf. M. GRABMANN, Drei ungedruckte Teile der

Summa de creaturis Alberts des Großen, Leipzig 1919 Quellen und Forschungen zur Geschichte

des Dominikanerordens in Deutschland 13), p. 86. Alcune delle dottrine più caratteristiche di
De s.b. VI ricorrono nella cosiddetta Summa Pisana: cf. BARTHOLOMAEUS PlSANUS DE SANCTO

CONCORDIO, Summa de casibus conscientiae, Coloniae 1474, sotto la rubrica Restitutio in risposta
alle questioni "Qualiter satisfiet pro hiis que restitui non possunt ut est mutilatio membri vel

stuprum et huiusmodi" e "Qualiter restituet qui semina alicuius agri effodit vel qui dampnificavit
alium eo quod suo tempore non solvit" e sotto la rubrica Simonia in risposta alle questioni
"Utrum munus ab obsequio inducat simoniam", "Que simonia sit gravior", "Utrum liceat
vendere vasa sacra aut vestes aquam benedictam et huiusmodi", "Utrum quando recipitur cano-
nicus vel monachus vel consecratur episcopus et huiusmodi possint quedam exigi ex consuetu-
dine", "Quid cum dicunt sibi aliqui maiores canonici canonizemus nepotulos nostros placeat tibi
de meo et mihi placebit de tuo vel de eo qui dicit numquam me vivente fiet aliquis canonicus in
ecclesia ista nisi fiat talis pro quo rogavi", "Quid fiat quando in aliqua religione plures simoniace



"Ulricus de Argentina theologus, philosophus, ymmo et iurista" 97

b) tali dottrine, recepite in opere latine "popolari" e diffuse in volgare,
ebbero ampia circolazione, anche non strettamente accademica.

Proprio attraverso lo studio della fortuna di queste dottrine, la présente nota
contribuisce a delineare una nuova immagine di Ulrico, che fu non solo teologo
e filosofo, ma anche, e per gli autori qui studiati soprattutto, "iurista", ossia

compétente nelle questioni inerenti il foro interiore, quello del confessore. E

un'immagine nuova perché inconsueta negli studi contemporanei su Ulrico,
viziati da un'attenzione unilaterale alle questioni di teologia speculativa e di
filosofia. E, pero, l'immagine che di lui si aveva nel tardo Medioevo e,

soprattutto, è quella corrispondente alla realtà dei fatti perché solo per un
pregiudizio ingiustificato le dottrine ulriciane sulla simonia, sulla restituzione
del maltolto, sull'obbedienza e sull'ignoranza possono essere considerate meno
rilevanti di quelle sull'intelletto, sulle intelligenze, sulla causalità e sui nomi
divini. Sulla base di questa consapevolezza l'edizione critica e lo studio
dottrinale di De s.b. VI s'impongono come uno dei maggiori desiderata degli
studi ulriciani.

Abstract
Ulrich of Strasbourg's teachings on moral theology, pastoral care, and penitential
law represent a relevant part of book VI of De summo bono. Despite this, little
attention has been paid by scholars to this aspect of Ulrich's thought. The paper
focuses on these doctrines (simony, restitution, obedience, ignorance, etc.) and
traces their reception in the works of late-medieval authors from the German-
Polish area, with special attention to John ofFreiburg's Summa confessorum and
John Nider's writings. Moreover, the paper investigates the dissemination of
Ulrich's doctrines in German writings, especially, via the vulgarisation of the

Summa confessorum. Finally, the relevance of John of Freiburg's Summa
confessorum within the De summo bono VI manuscript tradition is pointed out.
The scope of Ulrich's intellectual activity will emerge from this paper in its

entirety: to put it in Nider's words, Ulrich of Strasbourg was "theologus,
philosophus, ymmo et iurista".

sunt recepti vel recepte". Per il tramite della Summa Pisana alcune dottrine di De s.b. VI furono
note anche a Bernardino da Siena, che impropriamente cita Ulrico come Guillelmus: sul tema
della restituzione, cf. BERNARDINUS SENENSIS, Quadragesimale de Christiana religione, Opera
omnia, t. I, Studio et cura PP. Collegii S. Bonaventurae, Ad Claras Aquas 1950, sermo 34, cap. 5,

p. 421, n. 8; sermo 36, art. 2, cap. 3, p. 459, n. 8; sermo 38, art. 2, cap. 3, p. 496, n. 1; sermo 39,

art. 3, cap. 3, p. 515, n. 12; sul tema dell'usura, cf. sermo 39, art. 3, cap. 2, p. 512, n. 2; sulla

questione dell'orazione, cf. ID., Sermones "De tempore", Opera Omnia, t. VII, Studio et cura PP.

Collegii S. Bonaventurae, Ad Claras Aquas 1959, sermo 6, art. 1, cap. un., p. 81, n. 1.


	"Ulricus de Argentina... theologus, philosophus, ymmo et iurista" : le dottrine di teologia morale e di pastorale penitenziale nel VI libro del De summo bono e la loro diffusione nel tardo Medioevo

