Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 55 (2008)

Heft: 1

Artikel: Annaherungen an Proklos' (magischen) Sprachbegriff in seinem
Kratylos-Kommentar

Autor: Haeseli, Christa M.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-761192

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761192
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

CHRISTA M. HAESELI

duaer oder Géaer?

Anniherungen an Proklos’ (magischen) Sprachbegriff in
seinem Kratylos-Kommentar

I. EINLEITUNG

Die Streitfrage, ob die Worter den Dingen von Natur aus (¢uaer) oder durch
Konvention (#éger) zukommen, erhitzte die sprachphilosophisch interessier-
ten Gemiiter seit der Antike und wurde mit Ferdinand de Saussure vorliufig
beigelegt.! Platons Kratylos-Dialog zdhlt zu den Schliisseltexten dieses Streits.
Er thematisiert das Verhiltnis von Sprache und Wirklichkeit und eroffnet
damit Problembereiche, die Fragen der spiteren Sprachphilosophie {iberhaupt
erst ermoglichen. Der Kratylos-Dialog bildet den Ausgangspunkt fir Proklos’
Kommentar, dem in der Forschung lange Zeit keine grosse Beachtung ge-
schenkt wurde. In den meisten Geschichten der Sprachphilosophie wird er
nicht oder nur am Rande erwihnt. Proklos’ Text wird sehr zu Unrecht ver-
nachlissigt, da sein Unterfangen, den damals immerhin fast achthundertjihri-
gen platonischen Kratylos zu kommentieren, in einer eigenen sprachtheoreti-
schen Lehre im Rahmen der neuplatonischen Philosophie miindet.2 Die
Faszination dieses Kommentars verdankt sich nicht zuletzt auch den verschie-
densten philosophischen Stréomungen, die Proklos aufnimmt und verarbeitet.
Neben dem platonischen Einfluss ist eine deutliche Prigung durch Aristo-
teles erkennbar, den Proklos offen kritisiert; zuweilen operiert er aber auch
stillschweigend mit Aristoteles’ Begriffen, wie die folgenden Ausfithrungen

1 Vgl. KRAUS, Manfred: Name und Sache. Ein Problem im friihgriechischen Denken (= Studien
zur antiken Philosophie 14). Amsterdam: Griiner 1987, 6-8. Dabei ist zu bemerken, dass es in
der Antike keine eigene Disziplin ,Sprachphilosophie’ gab, da in diesem Kontext ,Sprechen’
(Aoyos) immer auch ,Denken‘ oder ,Erkennen‘ bedeutet. Ausserdem existierte kein univoker
Zeichen-Begriff, siehe SCHULTHESS, Peter: Sprechen, Erkennen und Lehren/Lernen in De Magistro.
In: FUHRER, Therese (Hg.): Augustinus. De Magistro — Der Lebrer (= Opera / Augustinus 11.B.,
Philosophische und antipagane Schriften. 1., Philosophische Schriften). Paderborn: Schéningh
2002, 26-96, hier 26f.

2 Erst in jlingster Zeit ist ein vermehrtes Interesse an Proklos’ Sprachbegriff feststellbar,
siche ABBATE, Michele: Dall’etimologia alla teologia: Proclo interprete del Cratylo. Casale Monfer-
rato: Piemme 2001 sowie das Forschungsprojekt von VAN DEN BERG, Robbert M.: The Reception
of Plato’s Cratylus in Antiquity: Ancient Theories of Language and Naming, welches insbesondere
auch Proklos’ Kratylos-Kommentar beriicksichtigt:
www.hiw.kuleuven.be/dwmc/plato/about/staff/vandenberg.htm (16.04.2008).



6 Christa M. Haesel:

erweisen werden.? Dartiber hinaus beschiftigte sich der Kommentator intensiv
mit der Stoa, der Mysterienreligion der Orphiker, welche schon Platon und
Pythagoras beeinflusst hatte sowie mit Plotin, Porphyrius, Jamblichus, Ho-
mer, Hesiod und den Chaldiischen Orakeln.4 Aus heutiger Perspektive be-
trachtet vereint seine Philosophie Theurgie, Metaphysik, Epistemologie und
Sprachphilosophie zu einer umfassenden Kosmologie.

Die Darstellung der verschiedenen Kriterien, nach denen die Namen ge-
miss Proklos ¢uaer bzw. Béaer sind, 6ffnet den Blick auf die komplexe Bezie-
hung zwischen Sprache und Welt, welche Teil seiner Kosmologie ist.5 Proklos
greift Platons Argumente fiir die ¢uoer-These auf, differenziert sie und ver-
sucht, sie durch Einbindung in seine Kosmologie zu erliutern. Auch wenn der
Neuplatoniker partiell die féaer-Lehre vertritt, wird dennoch deutlich, dass er
dem ¢ugei-Aspekt mehr Bedeutung beimisst.

Proklos’ Nihe zur ¢uoer-Lehre bzw. seine Ausgestaltung derselben wirft
die Frage auf, ob er als Anhinger eines magischen Sprachbegriffs zu bezeich-
nen sei. Ziel des vorliegenden Beitrags ist zu priifen, welche Beziehungen der
Kommentator im Hinblick auf die dvoer/Béaei-Debatte zwischen Name und

3 Zu Proklos’ ambivalenter Haltung gegeniiber Aristoteles siehe auch SHEPPARD, Anne:
Proclus’ Philosophical Method of Exegesis: The Use of Aristotle and the Stoics in the Commentary on
the Cratylus. In: PEPIN, Jean / SAFFREY, Henri Dominique (Hgg.): Proclus: lecteur et interpréte des
anciens. Actes du colloque international du CNRS Paris (2-4 octobre 1985). Paris: Ed. du Centre
national de la recherche scientifique 1987, 137-151 und VAN DEN BERG, Robbert M.: Smoothing
over the Differences: Proclus and Ammonius on Plato’s Cratylus and Aristotele’s De Interpretatione.
In: ADAMSON, Peter / BALTUSSEN Han / STONE, Martin W. F. (Hgg.): Philosophy, Science and
Exegesis in Greek, Arabic and Latin Commentaries. Vol. I (= Bulletin of the Institute of Classical
Studies. Supplement 83.1). London: Institute of Classical Studies 2004, 191-201, hier 192.

4Vgl. SIORVANES, Lucas: Proclus. Neo-Platonic Philosophy and Science. Edinburgh: Edinburgh
University Press 1996; IX und 1-6 sowie HIRSCHLE, Maurus: Sprachphilosophie und Namenmagie
im Neuplatonismus. Mit einem Exkurs zu Demokrit B 142 (= Beitrige zur klassischen Philologie
96). Meisenheim am Glan: Hain 1979, 13. Zur Auseinandersetzung mit Aristoteles und der Stoa
sieche SHEPPARD: Proclus’ Philosophical Method of Exegesis. Zu Porphyrius siehe VAN DEN BERG,
Robbert M.: A Remark of Genius and Well Worthy of Platonic Principles: Proclus’ Criticism of Por-
phyry’s Semantic Theory. In: VAN RIEL, Gerd / MACE, Caroline (Hgg.): Platonic Ideas and Concept
Formation in Ancient and Medieval Thought (= Ancient and medieval philosophy 1; 32). Leuven:
Leuven University Press 2004, 155-169. Zu Jamblich siehe STEEL, Carlos: L’Ame: Modéle et
Image. In: BLUMENTHAL, Henry J. / CLARK, E. G.: The Divine lamblichus. Philosopher and Man
of Gods. London: Bristol Classical Press 1993, 14-29. Zu Homer, Hesiod, den Chaldiischen
Orakeln sowie weiteren Einfliissen siehe ABBATE: Dall’etimologia alla teologia, 114-115 und 161-
162 sowie die Beitrige von Luc BRISSON, L. G. WESTERINK, Paul Oskar KRISTELLER, Leonardo
TARAN, John WHITTAKER und Ian MUELLER in: PEPIN / SAFFREY (Hgg.): Proclus: lecteur et
interpréte des anciens.

5 Ich verwende ,Name‘ durchgingig als Synonym zu ,Wort* und ,Benennung’, da bei Platon
und Proklos der Begriff ovowaTa nicht nur die Eigennamen, sondern auch die Wérter ganz all-
gemein bezeichnet. Vgl. HENNIGFELD, Jochem: Geschichte der Sprachphilosophie. Antike und Mit-
telalter. Berlin/New York: 1994, 27 zu Platon und HIRSCHLE: Sprachphilosophie und Namenmagie
im Neuplatonismus, 68 zu Proklos sowie SHEPPARD: Proclus’ Philosophical Method of Exegesis, 137.
Zu den verschiedenen Valenzen des griechischen Begriffs sieche KRAUS: Name und Sache, 3.



Anniherungen an Proklos’ (magischen) Sprachbegriff 7

Sache ansetzt. Zum Schluss soll eine Definition des magischen Sprachbegriffs
vorgeschlagen und gezeigt werden, inwiefern Proklos” Sprachbegriff als ein
solcher gelten kann.

Proklos’ Kommentierweise im Kratylos-Kommentar ist im Ganzen frei und
maandrierend, was den gedanklichen Zugang erschwert. Diese Art der Exegese
muss in Zusammenhang mit der Entstehung des Kommentars gesehen werden.
Mit grosster Wahrscheinlichkeit handelt es sich hierbei um die Vorlesungs-
nachschrift eines Schiilers von Proklos und damit um einen stark miindlich
geprigten Text.6 Hinweise darauf finden sich vor allem im Kommentar selbst,
wo es etwa heisst: ,der gottliche Proklos sagt aber [...]“ und dhnliches.” Aus-
serdem bleiben einzelne Argumentationen unvollstindig und oftmals fehlen
die Uberleitungen. Die Reihenfolge der Ausfithrungen entspricht in etwa dem
Fortgang des platonischen Dialogs; der Kommentar ist aber nur fragmen-
tarisch erhalten, er bricht bei 407c von Platons Kratrylos ab. Zuweilen findet
sich noch die Gliederung in fewpia und A€ig, doch in den meisten Fillen wird
beides vermischt. Oft kommt der Kommentator in der Erliuterung des Details
durch Analogie auf die fewpra und kehrt so das traditionelle Schulverfahren
um.8 Damit spiegelt Proklos’ Kommentierweise einen zentralen Punkt seiner
Kosmologie: die Vorstellung nimlich, dass das Besondere aus dem Allgemei-
nen hervorgeht und auch wieder zu ithm aufsteigen kann, denn beide sind
durch Teilhabe miteinander verbunden.

Der Streit um ¢uger oder Béger der Namen ist in seiner Anfangsphase vor
Platon nur schwer nachvollziehbar, da die Primirtexte weitgehend fehlen. Die
verschiedenen Positionen konnen teilweise aus Platons Kratylos-Dialog und
den Texten des Proklos sowie seines Schiillers Ammonius rekonstruiert wer-
den. Der Blick auf die zugrunde liegenden Texte ist auf diese Weise freilich
immer indirekt.® Im Laufe der Geschichte macht die Debatte mehrere
Wandlungen durch, sowohl was ihre Termini anbelangt, als auch in Bezug auf
die Bedeutung der einzelnen Begriffe.!0 Platon verwendet fiir féger allein vier

6 Vgl. HIRSCHLE: Sprachphilosophie und Namenmagie im Neuplatonismus, 3; LAMBERZ, Erich:
Proklos und die Form des philosophischen Kommentars. In: PEPIN / SAFFREY (Hgg.): Proclus: lecteur
et interpréte des anciens, 2, Anmerkung 4 und ROMANO, Francesco: Lezioni sul Cratilo di Platone.
Introduzione, Traduzione e Commento di Francesco Romano (= Symbolon 7). Catania: Universita
di Catania 1989, XVIII.

7 Vgl. PROKLOS: [Kratylos-Kommentar]. Ed. ROMANO, Francesco: Lezioni sul Cratilo di
Platone, 87, 21-22.

8 Vgl. FESTUGIERE, André-Jean: Kompositionsformen der Kommentare des Proklos. In:
ZINTZEN, Clemens (Hg.): Die Philosophie des Neuplatonismus (= Wege der Forschung 436).
Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft 1977, 331-369, hier 345 und 351.

9 Einen Uberblick iiber die frithgriechische Debatte bietet KRAUS: Name und Sache.

10 Vgl. COSERIU, Eugenio: Der duaei-féaei-Streit/ Are words and things connected by nature
or by convention? In: DASCAL, Marcelo / GERHARDUS, Dietfried / LORENZ, Kuno / MEGGLE,
Georg (Hgg.): Sprachphilosophie. Ein internationales Handbuch zeitgenéssischer Forschung (=



8 Christa M. Haeseli

verschiedene Termini, namlich vopw, €6er, oworoyig und Suvbnry. Proklos ge-
braucht ebenfalls mehrere Begriffe. Diese Verinderungen zeigen auch an, dass
die Debatte auf verschiedenen Ebenen gefithrt wurde. Gemiss Eugenio Cose-
riu war die duaer/Béaer-Frage in vorplatonischer Zeit und noch bei Platon vor
allem 1m ontologischen Sinn gemeint; Platon habe aber schon den logisch-
funktionalen Aspekt angedeutet, der schliesslich von Aristoteles herausgear-
beitet wurde. Nach Aristoteles verlagerte sich die Diskussion auf eine andere
Ebene, indem nun die Frage nach dem Ursprung der Worter im Mittelpunkt
stand.!! Diese Einteilung scheint gerade im Hinblick auf Proklos allzu rigoros.
Schon allein bei ihm kommt es zu einer Uberblendung der von Coseriu unter-
schiedenen Ebenen, wie im Folgenden deutlich wird.

Der Streit iiber die natiirliche Richtigkeit der Namen (opfotno TV
ovopaTwy) wurde besonders heftig unter den Gebildeten des 5. vorchristlichen
Jahrhunderts gefiihrt, gerne auch auf Gastmihlern, wie Xenophon berichtet.12
In Platons Kratylos-Dialog wird das Problem nicht eigentlich geldst. Die Ge-
sprichspartner einigen sich aber darauf, dass das Wort eine Darstellung oder
Nachbildung (wiwnua, énAwua, eikwy) des Wesens (ovaia) einer Sache und
ihm insofern dhnlich sei.!3 Eine klare Bestimmung dieser Ahnlichkeitsbezie-
hung bleibt aber aus.!4 Aufgrund der Probleme bei den Versuchen, diese Ahn-
lichkeit offenzulegen, einigen sich die Gesprichspartner gegen Ende des Dia-
logs darauf, dass die Worter den Dingen nach Moglichkeit dhnlich sein sollen,
dass dieser ,Zug nach der Ahnlichkeit* aber ,zu kirglich® sei, so dass man das
~gemeinere Mittel der Ubereinkunft® zusitzlich zu Hilfe nehmen miisse.!5
Angesichts dieser Schwierigkeiten bietet Sokrates eine weitere Losung an: Die

Handbiicher zur Sprach- und Kommunikationswissenschaft 7). 2. Halbband. Berlin/New York:
Walter de Gruyter 1996, 880-900, hier 881.

11 Vgl. COSERIU, Eugenio: Geschichte der Sprachphilosophie. Von den Anfingen bis Rousseau
(= UTB fiir Wissenschaft 2266). Tiibingen/Basel: A. Francke Verlag 2003, 34.

12 Vgl. XENOPHON: Mem. 111 14,2.

13 Vgl. PLATON: Kratylos. Hg. von EIGLER, Gunther: Plato 427-347 v. Chr. Werke in acht
Binden. Griechisch und deutsch. Bd. 3. Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft 1974,
423e-424b, 433c-434b, 436e, 439a.

14 Vgl. HENNIGFELD: Geschichte der Sprachphilosophie, 50 und VAN DEN BERG: Smoothing
over the Differences, 192f. In der Vorstellung von Ahnlichkeitsbeziehungen deutet sich Platons
webebig-Lehre an. Diese wird aber erst spiter ausformuliert. Entsprechend erscheinen auch die
Teilhabe-Ausdriicke mit metaphysischer Bedeutung im Kratylos noch nicht, sondern erst im
Symposion. Vgl. KAHN, Charles H.: Language and Ontology in the Cratylus. In: LEE, Edward N. /
MOURELATOS, Alexander P. D. / RORTY, Richard M. (Hgg.): Exegesis and Argument. Studies in
Greek Philosophy Presented to Gregory Vlastos (= Phronesis. Supplementary 1). Assen: Van
Gorcum 1973, 152-176, hier 175 sowie FUJISAWA, Norio: ~‘Exerv, Metéxerw, and Idioms of
wParadeigmatism™ in Plato’s Theory of Forms. In: Phronesis. A Journal of Ancient Philosophy 19
(1974) 30-58, hier 42f. und 47.

15 PLATON: Kratylos [1974], 435c.



Anniherungen an Proklos’ (magischen) Sprachbegriff 9

Wahrheit der Seienden lisst sich auch ohne Worter, nimlich rein durch die
Dinge selbst und durch den Vergleich mit anderen Dingen erschliessen.!6

Ebenfalls von Bedeutung fir den KratylossKommentar ist die Position
Aristoteles’. Proklos’ Kritik an Aristoteles ist von seltener Offenheit und
Schirfe. Dies erstaunt insofern, als in der neuplatonischen Tradition das Be-
miihen vorherrscht, Platons und Aristoteles’ Positionen zu harmonisieren. Bei
Aristoteles stellt sich die Beziehung zwischen Wort und Gegenstand folgen-
dermassen dar: In De Interpretatione wird eine sprachliche Ausserung (dwvm)
als Symbol dessen, ,was beim Sprechen der Seele widerfihrt“ (mafnua Tio
Jugns) bezeichnet. Diese ,Affektionen der Seele“ sind fiir alle Menschen
gleich und weder wahr noch falsch. Aristoteles fragt nicht nach der ,natiirli-
chen Richtigkeit“ der Namen, denn ein Name als bedeutungstragender ge-
sprochener Laut (dwvn omuavtikm) ist ein Symbol und beruht damit auf
menschlicher Abmachung. Entsprechend gibt es auch keine ,natiirliche® Be-
ziehung zwischen Name und Sache. Erst auf Satzebene kommen Wahrheit
und Falschheit ins Spiel. Dieses Kriterium betrifft aber nicht das Wort oder
die Sprache an sich, sondern den Sachverhalt von Aussagesitzen.!”

Proklos fragt nun sowohl nach der Verbindung von Name und Sache als
auch nach der Funktion der Namen, dies aber wieder im Hinblick auf die
Verbindung zwischen Namen und Gegenstinden. Weil es eine solche Bezie-
hung gibt, kénnen die Namen uns das Wesen der Dinge enthiillen, haben also
eine epistemologische Funktion. Diese Ansicht bedeutet ein radikaler Bruch
mit Aristoteles.

II. ¢uoer ODER bBéger?

Proklos unterscheidet zwischen der Sprache der Gétter und der Sprache der
Menschen. Wihrend die Gottersprache keinen materiellen Anteil aufweist (so-
lange die Gotter unter sich sind, konversieren sie allein mittels Gedanken), hat
die Sprache der Menschen einen immateriellen Bedeutungsanteil und einen
materiellen Lautanteil. Komplex wird die Sache, wenn sich die Gotter den
Menschen mitteilen.!8 Die folgenden Ausfihrungen konzentrieren sich in ers-
ter Linie auf die Sprache der Menschen, die Géottersprache wird allerdings am
Rande miteinbezogen.

Gemiss Proklos haben die Namen, die durch ¢voer sind, auch an feger teil
und umgekehrt.! Es geht im Folgenden darum darzulegen, inwiefern, d.h.

16 Vgl. PLATON: Kratylos [1974], 438d-439b.

17 Vgl. ARISTOTELES: De Interpretatione 16a-17a.

18 Vgl. PROKLOS: [Kratylos-Kommentar], 36, 20-37,5.

19 Vgl. PROKLOS: [Kratylos-Kommentar), 5,1-5,3: "O1i Ta ovopata, kai [Ta, F. Romano] To
duoer €xovta Tol Béoer weTéxer, kai Ta Béaer ovra kai Tol duoer weteilmdev. Diese These wird
im vorhergehenden Abschnitt vorbereitet. Da wird nimlich gesagt, dass es im Himmel, wo die



10 Christa M. Haeseli

nach welchen Kriterien Proklos’ die Namen ,eher* ¢voer oder ,eher” Béce
sind.20 Diese Vorgehensweise erlaubt einen vertieften Einblick in die komple-
xen Beziehungen, die Proklos zwischen Name und Gegenstand ansetzt und
ermoglicht eine Skizzierung seines spezifischen (magischen) Sprachbegriffs vor
dem Hintergrund der ¢uaei/Béaei-Debatte. Zunichst ist von den Bezugsobjek-
ten die Rede: Namen fiir ewige Dinge sind eher durch ¢uoer bestimmt, Namen
fiir vergingliche Dinge eher durch fégei, wie die folgenden Abschnitte (1a und
1b) verdeutlichen werden. Unter (2a) und (2b) kommt ein weiteres von
Proklos genanntes Unterscheidungskriterium zur Sprache: Der Kommentator
unterscheidet bei allen Namen zwischen Bedeutung bzw. Form (eldog) und
Lautmaterial bzw. Materie (UAm). Gemiss ersterem seien die Namen eher
duoel, gemiss letzterem eher Béger. Schliesslich erklirt Proklos, warum die
Namen im Ganzen doch eher durch dvoer bestimmt sind: Sie alle seien nim-
lich Bilder (eikova) der Dinge, wie Abschnitt (3) erweisen soll.

(1a) Namen fiir ewige Dinge

Als erstes Kriterium nennt Proklos die Art des benannten Gegenstandes. Na-
men fiir ewige Dinge (aidia) sind eher durch @duger bestimmt.2! Sie sind nicht
zufillig, sondern auf wissenschaftliche Weise den Gegenstinden auferlegt
worden.22 Proklos verwendet den Begriff aidia bzw. atdios wie schon Platon
gleich wie alwy, was bei letzterem ,zeitlose Ewigkeit’ meint, die im Einen
verharrt, also unverinderlich ist und das Sein der Ideen charakterisiert.23 Da-
mit liegt nahe, dass mit aidia ,Ideen‘ im platonischen Sinne gemeint sind.24
Wie spiter einsehbar wird, bezeichnet Proklos mit diesem Begriff alles Unver-
anderliche und damit auch die Gotter.

Bewegung vorherrsche, auch Stillstand gebe, so etwa an den Polen oder anderen Punkten dieser
Art. Die Erde, auf der Stillstand vorherrsche, besitze aber auch Bewegung durch Verinderung.
(Vgl. PROKLOS: [Kratylos-Kommentar), 4,25-4,28) Obwohl nicht explizit gesagt, wird doch aus
dem Argumentationsverlauf klar, dass die oben genannte These tiber die Namen ihre Wahrheit
aus der Analogie zur These iiber die Bewegungen bezieht. Die Analogie ist hier aber nicht nur
Argumentationsstrategie, sondern sie ist auch strukturell, indem spiter ein Bezug zu beweglichen
und unbeweglichen Aspekten der Namen hergestellt wird. Vgl. dazu die Ausfithrungen unter
(2b).

20 Proklos verwendet das abschwichende paAAoy.

21 Vgl. PROKLOS: [Kratylos-Kommentar], 4,13-4,14: Ta wév yap émi Tols aidiois warioy Tol
dloer wetéyer, Ta 8 émi Toic dhapToic wariov Tol Tuxaiov.

22 Vgl. PROKLOS: [Kratylos-Kommentar], 18,21-18,22: ooa olv ovopaTa €mi Tois aidiolg
KETTQI, VoUW TAUTA ETTI KEILEVA.

23 Vgl. PLATON: Timaios 37cd sowie HORN, Christoph / RAPP, Christof (Hgg.): Wérterbuch
der antiken Philosophie (Beck’sche Reihe 1483). Miinchen: Beck 2002; 19, 21 und 22.

24 Vgl. dazu auch Hirschle, der aidiwy mit ,ewig seienden Ideen iibersetzt (HIRSCHLE:
Sprachphilosophie und Namenmagie im Neuplatonismus, 17).



Anniherungen an Proklos’ (magischen) Sprachbegriff 11

Die Namen nun, die den ewigen Dingen gegeben wurden, sind gemiss
Universalgesetz (vowog) erschaffen worden.2s Der Begriff vopwog darf hier aber
nicht im Sinne von ,menschlichem Gesetz und damit als Gegensatz zu ¢uge
verstanden werden, wie es der vorherrschende Diskurs im 5. Jahrhundert nahe
legen wiirde.26 Proklos bezieht den Begriff vowog vielmehr auf die von der Stoa
entwickelte Lehre vom ,natiirlichen Gesetz‘, welches die universale kosmische
Ordnung meint.2” Die Namen der ewigen Dinge sind also ¢ucer, da sie durch
die natiirliche, den Kosmos beherrschende Ordnung bestimmt sind.

(1b) Namen fiir vergangliche Dinge

Die Benennungen fiir vergingliche Dinge (¢fapta) sind eher féger,28 und sie
sind den Gegenstinden ohne Wissenschaft (émarmun) zugeteilt worden.?9 Fiir
sie gilt das oben genannte natiirliche Universalgesetz (vowog) nicht, da sie zu-
fillig (tuxaiov) auferlegt worden sind.30 Der Begriff émaTnun bedeutet in die-
sem Zusammenhang - wie weiter unten einsehbar wird - ,Kenntnis des Na-
turgesetzes’. Gemiss Maurus Hirschle verwendet Proklos den Begriff Tugm
synonym zu féger.3! Dies ist insofern problematisch, als der Begriff TUym dop-
peldeutig ist. Einerseits impliziert er Zufilligkeit in Bezug auf die Richtigkeit
oder Falschheit der Namen, wenn Proklos sagt, die Namen der verginglichen
Dinge seien Objekte des Zweifels.32 Als Beispiel nennt er die Viter, welche ih-
ren Sohnen Namen geben, ohne den Charakter, die Natur des Kindes zu ken-
nen. So kommt es, dass viele Menschen Namen tragen, die threm Wesen iiber-
haupt nicht entsprechen und damit zweifelhaft sind.33 Andererseits ist es aber
der Zufall, der entscheidet, ob zwischen Name und Person doch eine Uberein-

25 Vgl. PROKLOS: [Kratylos-Kommentar], 18,21-18,22.

26 Vgl. HORN / RAPP: Worterbuch der antiken Philosophie, 294. Auch in Platons Kratylos
wird als Gegenbegriff zu ¢dvoer vopw verwendet und meint ,durch Konvention‘, ,durch iiblichen
Gebrauch‘. Vgl. z.B. PLATON 384d und HERBERMANN, Clemens-Peter: Antike Etymologie. In:
SCHMITTER, Peter (Hg.): Sprachtheorien der abendlindischen Antike (= Geschichte der Sprach-
theorie 2). 2. Auflage. Tiibingen: Narr 1996, 353-376, hier 354.

27 Vgl. dazu auch PROKLOS: [Kratylos-Kommentar], 18,9-15 sowie HORN / RAPP: Worter-
buch der antiken Philosophie, 295 und RITTER, Joachim / GRUNDER, Karlfried (Hgg.): Historisches
Worterbuch der Philosophie. Bd. 3. Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft 1974, 526-527.

28 Vgl. PROKLOS: [Kratylos-Kommentar), 4,13-4,14.

29 Vgl. PROKLOS: [Kratylos-Kommentar], 42,27-43,1: "O11 SITT@V TGV ovopatwy ovTwy, TQV
Wwev €mi Tolg aidiols, 4 Kal KaT EmaTHuwny 0nAovoT! Kelvtal, T@v 0¢ émi Tois pBapTols, a kal
aTopEITAL.

30 Vgl. PROKLOS: [Kratylos-Kommentar], 18,22-18,26: aAA’ émei elgw kal t@v dlaptdy
ovouaTa, ovdev BavpwaoTtov, €l o wev kaborov vopos ToUTwov oU TEpIKpaTEL, TO O Tuyxaioy €V
ToUToIS TOAU [...].

31 Vgl. HIRSCHLE: Sprachphilosophie und Namenmagie im Neuplatonismus, 8 sowie ABBATE:
Dall’etimologia alla teologia, 41.

32 Vgl. PROKLOS: [Kratylos-Kommentar], 43,1.

33 Siehe PROKLOS: [Kratylos-Kommentar], 43,1-43,11. Dieses Beispiel geht auf Platons
Kratylos zuriick, vgl. 394e.



12 Christa M. Haesel:

stimmung besteht.34 Zufall bedeutet hier aber nicht ,Arbitraritit’, sondern
,unerkannter natiirlicher Zusammenhang‘, indem nimlich eine géttliche oder
dimonische Macht Ursache 1st fiir die Zusammenstellung dessen, was einander
auf den ersten Blick nicht zugeordnet scheint. In dieser Bedeutungsvariante ist
der Zufall keine irrationale und unbestimmte Macht, sondern, so Proklos, sein
Werk schaut den gottlichen Intellekt an und lenkt alles zum Guten und zur
Ordnung des Universums, gemiss welcher wir auf exakte Weise sprechen.35
Damit wird letztlich gesagt, dass es auch zwischen den verginglichen Dingen
und thren Namen einen Zusammenhang gibt, und damit wiren auch die ver-
ganglichen Dinge eher durch duvger bestimmt. féger sind die Namen der ver-
ganglichen Dinge nur im epistemologischen Sinne; realiter sind sie aber duoer.
Genau diese Kombination wird durch den Begriff TUgn ausgedriickt, welcher
eine ¢uoer- und eine fécei-Komponente hat und damit - entgegen Hirschles
Meinung - nicht als synonym zu féger verstanden werden darf.

Fir die spiteren Ausfithrungen zur Beziehung zwischen Name und Gegen-
stand 1st zunichst folgende Frage relevant: Sie betrifft zum einen die Ontolo-
gie des benannten Gegenstandes. Ist die konkrete, sinnlich wahrnehmbare Sa-
che in der Welt gemeint oder das ,Wesen“ des Gegenstandes als ovgia? Zum
andern steht der Name zur Disposition: Meint Proklos hier den Namen als
Materie, als reines Lautgebilde oder die Form (Bedeutung) oder aber die Ver-
bindung von beidem?

Proklos erwihnt zwei Arten von Gegenstinden: ewige Dinge und verging-
liche Dinge. Fiir erstere nennt er keine Beispiele. Es wurde aber oben darge-
legt, dass er mit diesem Begriff die ewig seienden Ideen bezeichnet. Gemaiss ei-
ner anderen Stelle sind damit auch die Gotter gemeint.36 Hier beziehen sich
die Namen also nicht auf sinnlich wahrnehmbare Gegenstinde, sondern auf
Ideen und Géotter.

Bei den Namen fiir vergingliche Dinge werden als Beispiele Menschen ge-
nannt. Hier spezifiziert Proklos, worauf sich der Name genau bezieht: Nicht
auf die Eigenschaften des Korpers nimlich, sondern auf jene der Seele.37 Des-
halb hilt sich Platon gemiss Proklos bei der Untersuchung der Namen eher an
die Form (eidog) als an die Materie (UAm).38 Diese begriffliche Unterscheidung
ist allerdings keine platonische, sondern eine typisch aristotelische aus der Me-

34 Vgl. PROKLOS: [Kratylos-Kommentar], 43,20-43,22: m ¢ Tiym To map’ ékeivwy ailov
Tpomov Tebev kupot dia Ty mpog Tov Biov alTdy cundwviay.

35 Vgl. dazu PROKLOS: [Kratylos-Kommentar], 44,8-44,14.

36 Vgl. PROKLOS: [Kratylos-Kommentar], 11,1-11,6.

37 Vgl. PROKLOS: [Kratylos-Kommentar], 45,29-46,3: “Omi kai év TouTorg IMhatwov
évleikvutal 0TI To eival Muiv v Yuxf €0TI Kal oUK €V TWRATI, €ITEP Kal TA OVOUATA €K TV
Yugikdy 1d1wpaTwy 0pd Kal 0UK €k TOV TWUaTIK®DY.

38 Vgl. PROKLOS: [Kratylos-Kommentar], 45,23-45,24: “Om1 év Tals étupnyopiars o lAatwy
TS ey UANS KaTadoov@dy, Tol O €100V WAATTA GYTEYOULEVOS.



Anniherungen an Proklos’ (magischen) Sprachbegriff 13

taphysik. Proklos macht sie fiir seine Untersuchung der Namen fruchtbar und
benutzt sie fiir einen Analogieschluss:39 Weil sich die Namen auf die Seelen
(Form) und nicht auf die Kérper (Materie) beziehen, muss man sich bei den
Namen auch an die Form und nicht an die Lautgestalt (Materie) halten. Fol-
gendes von Platon aufgegriffene Beispiel einer Synonymie soll dies illustrieren:
In Bezug auf die Namen Astyanax und Hektor sagt der Philosoph, der die
Form (eidog) und die bedeutete Sache (emuervowevoy) anschaut, dass sie einan-
der ihnlich sind, der Grammatiker hingegen, welcher die Materie (UAm) und
die Silben betrachtet, meint, sie seien absolut unihnlich.40 Diese Stelle besagt,
dass die beiden Namen fast dasselbe bedeuten (emuaiver)4! und sich damit auf
beinahe das gleiche Abstraktum oder Idee beziehen: Astyanax auf ,Konig'
(@vat) und Hektor auf ,Inhaber (€xTwp), denn woriiber einer Konig sei, des-
sen Inhaber sei er auch.42 Das €ido¢ von beiden wire so etwas wie ,Herrscher",
welches auch die Bedeutung von ,Besitzer* miteinschliesst. Signifikant ist, dass
in der platonischen Vorlage des Beispiels die Begriffe e/dog und vAn nicht vor-
kommen. Proklos verindert also Platons Beispiel unter stillschweigendem
Riickgriff auf die aristotelische Metaphysik, verwendet aber die Begriffe eidog
und UA in ganz eigener Weise, indem er sie auf die Sprache tibertrigt.

Der Begriff €idog wird von Proklos fiir zwei Grossen verwendet. Zum ei-
nen meint er damit die Bedeutung im Unterschied zur Lautgestalt eines Wor-
tes,?> wie die ungewdhnliche Gleichsetzung von €ldog mit dem stoisch geprig-
ten onuevowevoy nahe legt, zum andern verwendet er €ldog zur Bezeichnung
des Urbilds, der Idee der bedeuteten Sache.44

39 Die Frage nach der genauen Verwendung des uAn-Begriffs durch Proklos miisste eingehen-
der untersucht werden. Einerseits stellt Proklos stark auf das Moment der Wandelbarkeit der
aristotelischen UAm ab, welches ihm fiir die Untersuchung der Namen wichtig ist (vgl. die Aus-
fiihrungen unter [2b]), andererseits scheint er UAn eher im Sinne des stoischen ¢wvm zu begreifen.

40 Vgl. PROKLOS: [Kratylos-Kommentar], 37,23-37,25: pév dihdgodos €is To €ldog Kai To
aquavopevoy PAémwy mapamAfoia alta KaAel, ol O¢ ypauuaTiKol €I TNV UAMY Kal TaS§
cuAhafBac kaTadepopevor avopoioTaTa alTa av Galey.

41 Auch Friedrich Schleiermacher und Otto Apelt iibersetzen mit ,bedeuten’, vgl. PLATON:
Kratylos [1974], 429 und PLATON: Kratylos. Hg. von APELT, Otto: Platon. Simtliche Dialoge. Bd.
2. 2. Auflage. Hamburg: Felix Meiner Verlag 1998, 35-151, hier 53-54. Maurus Hirschle hin-
gegen verwendet ,bezeichnen‘ bzw. ,etwas zum Ausdruck bringen‘ und markiert damit eine
Differenz zum Begriff €idog, den er mit ,Bedeutung’ iibersetzt (vgl. HIRSCHLE: Sprachphilosophie
und Namenmagie im Neuplatonismus, 7). Eine Erklirung fiir diese Entscheidung bietet er nicht.

42 Vgl. PLATON: Kratylos [1974], 393b.

43 Zur Problematik des Begriffs ,Bedeutung‘ siehe Abschnitte (2a) und (3).

44 Vgl. dazu auch VAN DEN BERG: A Remark of Genius, 166f. Zur Verwendung des Begriffes
€ldog im Sinne von ,Idee‘ sieche PROKLOS: [Kratylos-Kommentar], 23,1 / 23,7 / 23,15-23,25. Hier
geht es im Wesentlichen um das €idog eines Gegenstandes, z.B. einer Spule, nach dem die Men-
schen die konkreten Gegenstinde als Abbilder erschaffen. Damit muss hier €idog als ,Urbild",
Jdee iibersetzt werden. Auch bei Platon sind €idog und idéa Synonyme und stehen fiir ,Urbild",
,JIdee‘ oder ,Form‘. Vgl. HORN / RAPP: Wérterbuch der antiken Philosophie, 120 und KAHN:
Language and Ontology in the Cratylus, 154.



14 Christa M. Haeseli

Die Bedeutung des Namens bezieht sich auf die Idee des Gegenstandes und
zwischen beiden besteht eine Ahnlichkeitsbeziehung.45 Weil fiir Proklos aber
(in der Nachfolge Platons) der sinnlich wahrnehmbare Gegenstand mit der
Idee des Gegenstandes durch Teilhabe verbunden ist, bezeichnet der Name
auch die konkrete Sache.4 Wie steht es nun mit dem materiellen Teil des Na-
mens? Proklos hatte ja nur die Bedeutung und ihr Verhiltnis zur Idee betrach-
tet mit der Begriindung, die unstete, verinderliche Materie musse vernachlis-
sigt werden, auch wenn die Grammatiker dies nicht einsihen. Fiir den Zweck
seines Beispiels der Namen Hektor und Astyanax macht das durchaus Sinn,
man darf aber nicht ausser acht lassen, dass die Bedeutung letztlich der Materie
bedarf, um von den Menschen erfasst werden zu konnen. Proklos muss sie
also 1n seine Untersuchung der Namen miteinbeziehen. Genau das tut er auch,
wie die Methode, welche er zur Beschreibung des Zusammenhangs zwischen
Name und Gegenstand benutzt, zeigt.

Proklos stellt fest, dass die Menschen hiufig nicht imstande seien, ihren
Sohnen Namen zu geben, welche threm Wesen, genauer gesagt threm Vermé-
gen (OUvamtg) und ihrer Titigkeit (évépyeta) entsprechen. Uber die Fihigkeit
der Namensgebung verfiigen gemeinhin nur die Gotter und Damonen, weil sie
allein das Wesen der Dinge begreifen.47 Als Beispiel wird Orest genannt, der
von seinem Vater durch Zufall (tugm) den richtigen Namen erhalten hat.
Agamemmnon nannte ihn so, nicht weil er seine Gebirgsnatur (dpervov) er-
kannt hat, sondern weil ithm das wilde Wesen seines Sohnes, seine Neigung,
sich mit Heftigkeit auf etwas zu stiirzen (opovw) aufgefallen war oder weil er
wollte, dass sein Sohn so werde.48 Obwohl er also das wahre Wesen nicht er-
kannt hat, ist er durch Zufall iiber einen anderen Weg (iiber das Wort dpovw)
doch auf den richtigen Namen gekommen, der das wahre Wesen andeutet. Der
Zusammenhang zwischen Wesen und Name wird also mittels etymologischem
Verfahren gezeigt. Darin hilt sich Proklos an Platon, von welchem er auch
das Orest-Beispiel iibernommen hat.49 Wie dieses Beispiel belegt, versteht man
in der Antike unter ,Etymologie‘ etwas ginzlich anderes, als das, was wir
heute mit dem Begriff bezeichnen. Der Begriff étunoAoyia erscheint bei Pla-

45 Vgl. PROKLOS: [Kratylos-Kommentar], 8,13-14: kaTa @wev yap To €i00g E0IKE TOIS TOAYUATL.
Siehe dazu ausfiihrlicher Abschnitt (3). Vgl. auch ABBATE: Dall’etimologia alla teologia, 46.

46 Platon verwendet in diesem Zusammenhang den Begriff ,Homonymie‘, welcher bei ihm
ofundierte legitime Gleichnamigkeit* bedeutet, ,die zwischen der Idee und den an dieser Idee
teilnehmenden Sachen besteht.“ Zitiert nach AUBENQUE, Pierre: Zur Entstehung der pseudo-
aristotelischen Lebre von der Analogie des Seins. In: WIESNER, Jiirgen (Hg.): Aristoteles, Werk und
Wirkung. Kommentierung, Uberlieferung, Nachleben. Bd. 2. Berlin/New York: de Gruyter Verlag
1987, 233-248, hier 243f. Dies ist ein radikaler Unterschied zu Aristoteles, welcher mit dem
Begriff ,Homonymie‘ meint, dass zwei verschiedene Sachen mit demselben Namen bezeichnet
sind. (Vgl. AUBENQUE: Zur Entstehung der pseudo-aristotelischen Lebre, 239).

47 Vgl. PROKLOS: [Kratylos-Kommentar], 43,11-43,14.

48 Vgl. PROKLOS: [Kratylos-Kommentar], 43,22-43,28.

49 Vgl. PLATON: Kratylos [1974], 394e.



Anniherungen an Proklos’ (magischen) Sprachbegriff 15

ton noch nicht, er ist ein Terminus technicus der Stoa.50 Die Etymologie ist in
der Antike aber lange vor der Stoa schon Teil der Philosophie. Sie wird als ein
Verfahren angewandt, um durch Eruieren des Grundes fiir eine sprachliche
Benennung Auskunft iiber das Wesen des Benannten zu erhalten. Dies basiert
auf der Vorstellung, dass ein Name seinen Grund in bestummten Wesensziigen
des benannten Gegenstandes hat. Das etymologische Verfahren besteht darin,
einen Namen in seiner Bildungsweise zu erkliren, indem er als Zusammenset-
zung aus oder Ableitung zu Grundwortern dargestellt wird.5! Dieses Vorge-
hen wird aber bereits in Platons Kratylos problematisiert, indem erkannt wird,
dass die wahren Bedeutungen der Grundworter nicht erschlossen werden
konnen, sondern ihrerseits in Silben und zuletzt in einzelne Laute zerlegt
werden missen, in der Hoffnung, iiber eine onomatopoetische Deutung die
Ahnlichkeit zwischen Benennung und Gegenstand zu erschliessen.52 Dass dies
aber ein ungeniigendes Verfahren ist, da es hiufig zu falschen Schlissen fiihrt
und damit keine oder nur begrenzte Einsicht in das Wesen der Dinge vermit-
telt, wird von Sokrates dargestellt. Er schliesst daraus, dass man deswegen
auch von der Ubereinkunft Gebrauch machen miisse.53 Zudem gibt Sokrates
folgende Griinde fiir diese Konsequenz an: Der urspriingliche Namengeber hat
sich zuweilen geirrt und damit bei einigen Wortern schlechte Arbeit geleister,
was uns jetzt in die Irre fithrt.54 Uberdies setzt die Tatsache, dass man das Ver-
hiltnis des Namens zu seinem Gegenstand hinsichtlich seiner Naturgemaissheit
iberhaupt problematisieren kann, einen von diesem Bezeichnungsverhiltnis
unabhingigen Zugang zu den Dingen voraus,5 was gegen die universale Giil-
tigkeit der ¢uaer-Lehre spricht.

Trotz dieser Schwierigkeiten hilt Proklos daran fest, dass es zwischen Na-
men und Dingen (ewigen wie verginglichen) einen Zusammenhang gibt, wel-
cher mittels Etymologie in den meisten Fillen aufgedeckt werden kann; auch
dann, wenn der Zusammenhang durch Tuxm besteht, also verborgen ist.
Proklos verzichtet darauf, die schon von Platon vorgenommene Problemati-
sierung des etymologischen Verfahrens zu berticksichtigen. Da sein Fokus auf
der Darstellung der Zusammenhinge in der kosmischen Ordnung im Allge-
meinen und jenen zwischen Name und Gegenstand im Besonderen liegt, kann
er auf die Etymologie als Beweisverfahren nicht verzichten und verfihrt in
diesem Punkt weniger kritisch als sonst.56

50 Vgl. HERBERMANN: Antike Etymologie, 356.

51 Vgl. HERBERMANN: Antike Etymologie, 353f.

52 Vgl. PLATON: Kratylos [1974], 421-427d.

53 Vgl. PLATON: Kratylos [1974], 435a-d.

54 Vgl. PLATON: Kratylos [1974], 436-438.

55 Vgl. PLATON: Kratylos [1974], 439ab. Siehe dazu auch HERBERMANN: Antike Etymologie, 355.
56 Vgl. dazu auch ABBATE: Dall’etimologia alla teologia, 97.



16 Christa M. Haesel:

Die Ausfithrungen zur Etymologie, insbesondere die Beispiele Hektor-
Astyanax und Orest machen deutlich, dass die Beriicksichtigung der Lautge-
stalt des Namens unumginglich ist, wenn Einsichten iiber den benannten Ge-
genstand gewonnen werden sollen. Gerade das Lautmaterial des Namens wird
ja betrachtet und in seine Bestandteile zerlegt; dies im Bestreben, aus der Be-
deutung einzelner ,Grundworter®, Silben oder Laute die Bedeutung des Na-
mens erschliessen zu kénnen. Damit wird das Problem der Kluft zwischen
eidog und UAm nicht geldst, sondern nur verschoben.

(2a) Bedeutung des Namens (eldog)

In Bezug auf die Form (eidog) werden die Namen eher durch ¢uger bestimmt,57
und sie gleichen den Dingen beziiglich Form/Bedeutung.58 Dies ist eigentlich
nichts Neues, hat doch schon das Beispiel von Hektor und Astyanax gezeigt,
dass die Bedeutung des Namens (eidog) der Idee des Gegenstandes (eidog)
gleicht. Obwohl Proklos zwischen €idog und UAn unterscheidet, darf unter
,Bedeutung’ nicht eine Grosse im Sinne von Saussures signifié verstanden wer-
den, da dieses als in einem durch Konvention gegebenen Verhiltnis zum signi-
fiant vorgestellt wird; d.h., das Wort als Lautgebilde steht fiir etwas anderes, es
hat substitutionalen Charakter. Dies meint Proklos gerade nicht. Die Bedeu-
tung ist eine erkenntnistheoretische Grosse und steht in direkter Verbindung
zu UAm als Lautgebilde einerseits und zur Idee der benannten Sache anderer-
seits, wie die folgenden Ausfiihrungen verdeutlichen sollen.3

(2b) Lautmaterial des Namens (UAm)

In Bezug auf das Lautmaterial (UAm) sind die Namen eher durch féger be-
stimmt60 und unterscheiden sich voneinander, wihrend sie beziglich ihrer
Form @uger sind und den Dingen gleichen.6! Dass die Namen hinsichtlich
Lautmaterial eher féger sind, bezieht sich wohl auf sprachliche Fille wie den
des Hektor und des Astyanax. Das Kriterium fiir féger ist hier die Variabilitit
des Lautmaterials bei gleichbleibender Bedeutung. Der Gegensatz veranderlich
(und damit verginglich)/ewig ist schon fiir Platon von grosser Bedeutung;

57 Vgl. PROKLOS: [Kratylos-Kommentar], 4,17-4,18: kata wev 1o €idog pwarloy Tol duoer
WETEYOUTL.

58 Vgl. PROKLOS: [Kratylos-Kommentar), 8,13-8,14: kaTa uév yap T0 €idog €0IKE TOIS TPAYUATI.

59 Aus diesen Griinden scheint mir auch Abbates Gleichsetzung von UAm mit signifiant bzw.
nsignificante* ungliicklich. (Vgl. ABBATE: Dall’etimologia alla teologia, 45 und 48).

60 Vgl. PROKLOS: [Kratylos-Kommentar], 4,18: kata ¢ v UAny wailov tol Béaer. Ich habe
diese Stelle noch einmal zitiert, weil sie das Wort ,eher” noch enthilt, welches bei der folgenden
vergleichbaren Stelle (8,13-8,14) entfillt. Das abschwichende ,eher® wird dann wichtig, wenn es
darum geht zu zeigen, inwiefern die Namen auch hinsichtlich des Lautmaterials einen ¢uge-
Anteil haben.

61 PROKLOS: [Kratylos-Kommentar], 8,13-8,14: kaTa wev yap To €idos €oike Tolg Tpaypaot,
KkaTa 0€ Ty UAmY diadéoel aAAmAwy.



Anniherungen an Proklos’ (magischen) Sprachbegriff 17

Proklos betont ihn besonders stark in Bezug auf die aristotelische Gegentiber-
stellung von Materie und Form. Dieser Dualismus ist eines der wichtigsten
Prinzipien, welche die Struktur der proklischen Kosmologie prigen und er
findet sich auch in den Namen, die gemiss Proklos ebenfalls den Gegensatz
UAm/€idog aufweisen. Der wichtigste Punkt liegt darin, dass Verinderbarkeit
ein Kriterium dafiir darstellt, dass etwas durch fécer bestimmt ist, wihrend
Unverinderlichkeit mit @¢uger in Verbindung gebracht wird. Proklos selbst
unterliuft diesen Gegensatz immer wieder, wie etwa die Ausfihrungen zum
Tuxm-Begriff gezeigt haben.

Proklos’” oben zitierte Behauptung, dass die Namen in Bezug auf das Laut-
material eher durch féger bestimmt seien und sich voneinander unterscheiden,
wihrend sie beziiglich ihrer Form durch ¢uger bestimmt sind und den Dingen
gleichen,52 besteht aus zwei nicht direkt vergleichbaren Komponenten: Es
heisst, die Namen seien Béaer hinsichtlich UAn und unterscheiden sich vonein-
ander,5 beziiglich €idog seien sie durch divoer bestimmt und den Dingen ihn-
lich. Es wird hier nicht gesagt, dass die Namen sich in Bezug auf UAn von den
Dingen unterscheiden. Dies bestirkt die Vermutung, dass zwischen Lautge-
stalt und eldo¢ (gemeint sind hier Bedeutung und Idee der Sache) eine (Ahn-
lichkeits-) Beziehung besteht. Damit wiren die Namen hinsichtlich VA7 in ge-
wisser Weise auch @uaer, wie Abschnitt (3) zum Namen als Abbild (efdog) er-
weisen wird.

Im Hinblick auf die Gemachtheit der Namen kritisiert Proklos als erstes
Aristoteles, welcher zwischen Name und Stimme nicht unterscheide und des-
halb behaupte, der Name sei Resultat der natiirlichen Organe des menschli-
chen Kérpers.64 Zwar gibt Proklos zu, dass die Organe einen Anteil bei der
Produktion des Namens haben, indem sie die Stimme hervorbringen, die zur
Produktion des materiellen Aspekts des Namens unabdingbar ist.65 Der Name
als ganzer aber werde vom Denken (diavoia) des Namengebers erzeugt. Dieser
passe die von den natiirlichen Organen produzierte Materie in angemessener
Weise der Form (eidog) und dem Vorbild (mrapaderyua) an.66 Weiter heisst es:

»Er [der Name, C.H.] ist nicht Produkt der Natur in dem Sinne, dass die Natur
ihn herstellt, noch ist er Instrument der Natur im Sinne, dass die Natur sich sei-
ner bedient. Es ist die Kunst (téxvm), die ihn produziert und die sich seiner be-
dient. Aber weil der Namengeber auf die Sachen schaut, wenn er die Benennun-

62 PROKLOS: [Kratylos-Kommentar], 4,18 und 8,13-8,14.

63 Hier scheint Proklos UAm eher im Sinne des stoischen ¢wvn zu verstehen (vgl. Anm. 39).

64 Vgl. PROKLOS: [Kratylos-Kommentar], 16,28-17,2. Proklos erwihnt aber nicht, dass ¢wvn
fiir Aristoteles die durch eine vorstellende Seele geschlagene Luft ist. Damit ist sie nicht allein
Resultat des Korpers, sondern auch der Seele. Siehe SHEPPARD: Proclus’ Philosophical Method of
Exegesis, 144f. und SCHULTHESS, Peter: Die Bedeutung von Bedeutung. Ein Anndherungsversuch
aus frithscholastischen Quellen. In: FZPhTh 46 (1999) 388-418, hier 400.

65 Wie Platon fokussiert Proklos auf die gesprochene Sprache und vernachlissigt die geschriebene.

66 Vgl. PROKLOS: [Kratylos-Kommentar], 17,4-17.9.



18 Christa M. Haeseli

gen erschafft und der Benutzer [Dialektiker]6? die Namen anwendet, indem er
mit ithnen Dinge unterscheidet, sagt man trotzdem, der Name als Produkt und
Instrument sei duaer.“68

Die Namen sind in Bezug auf ihre Gemachtheit also eher durch féger be-
stimmt, weil sie erstens hinsichtlich Lautmaterial differieren und zweitens,
weil sie Produkte und Instrumente der Kunst und nicht der Natur sind. Sie
sind beziiglich ihrer Gemachtheit aber auch durch ¢vger bestimmt, zum einen,
weil die natiirlichen Organe die Stimme produzieren, welche wiederum an der
Herstellung des Lautmaterials beteiligt ist. Zum andern, weil der Namengeber
bei der Arbeit das (natiirliche) Vorbild betrachtet, demgemiss er den Namen
formt, und der Dialektiker auf die (natiirlichen) Dinge schaut, zu deren Un-
terscheidung er die Namen benutzt.

Folgende Passage stimmt inhaltlich im Wesentlichen mit den obigen Text-
stellen iiberein, nimmt aber zwei signifikante begriffliche Anderungen vor:

,Der Name besteht einerseits durch Gesetz und durch Konvention (vouw xai
Béaer) wegen der ihn produzierenden Ursache (moimmikay aitiav), welche wissen-
schaftlicher Art ist (émoTmuovikny), andererseits ist er ¢uaer kraft seiner para-
digmatischen Ursache (rapaderyuatikny aitiay). 69

In der zuvor zitierten Stelle (17,15-17,21) hatte Proklos als Gegenbegriff zu
dvaig den Terminus Téxvn gewihlt (.es ist die Téxvm, welche die Namen
produziert und sich ihrer als Instrumente bedient und nicht die Natur®). Hier
hingegen verwendet er zwei Gegenbegriffe zu ¢uger, nimlich vouw und féger
und nennt als produzierende Ursache die Wissenschaft anstelle der Kunst.
Dies ist insofern interessant, als unter (1a) deutlich wurde, dass Proklos das
Kriterium ,gemiss Wissenschaft auferlegt® fiir die ¢uvger-These in Anspruch
nimmt. Ausserdem hatte er in diesem Zusammenhang den Begriff vopw im
Sinne von ,Natur‘- oder ,Universalgesetz* verwendet. Hier aber scheint er ithn
in der Bedeutung von ,durch gesetzliche Ubereinkunft‘ auf der gleichen Ebene
wie féger und als Gegensatz zu ¢uger zu gebrauchen. Die vermeintlichen
Widerspriiche in der begrifflichen Verwendung von ,Wissenschaft® (émarnun
und vowog) konnen aufgelést werden, wenn man den Blick auf den/die Na-
mengeber richtet: Unter (la) wurde gesagt, dass die ewigen Dinge gemiss
Wissenschaft benannt werden, und dass sie thre Namen durch das Universal-

67 Vgl. PROKLOS: [Kratylos-Kommentar], 17.9.

68 PROKLOS: [Kratylos-Kommentar], 17,15-17,21: kai olte dia ToiTo diger, oTi T Ploews
amoTéAETUA, 0UTE Ol ToUTO dpyavoy, 0Tt OUvauls avtd xonTal duaiky Tic alla To moioly alTo
TEXVM €TTIV Kal TO YpWUEVOV. €TEl 0€ Kal TO Tololy Tpog Ta TpayuwaTa PAEémov moiel, Kal To
xoWREVOY Bl TNV TOV ToaywaTwY OIAKoITlY alT® xofTal, oia ToUTo AéyeTal Quoer Kal ws
amoTéleoua kal wg opyavey. Zu den Namen als Werkzeuge des Dialektikers vgl. VAN DEN
BERG: A Remark of Genius, 156.

69 PROKLOS: [Kratylos-Kommentar], 18,15-18,17: To yoOv ovoua 0ia Wev TMY TOIMTIKNY
aitiay EmaTnuwovikny olaay vouw kal Béael, dia dé Ty mapaderyuwatikngy aitiay dlaer.



Anniherungen an Proklos’ (magischen) Sprachbegriff 19

gesetz auferlegt bekommen. Wer ist nun der Namengeber, welcher die ewigen
Dinge benennt? (1b) hat ergeben, dass die Namen der verginglichen Dinge
Objekte des Zweifels und damit durch féaer bestimmt sind, weil die Menschen
es nicht verstehen, beispielsweise ihre Kinder der Wissenschaft gemiss zu
benennen. Sie kennen nimlich das Universalgesetz nicht. Im selben Zusam-
menhang sagt Proklos, dass nur die Gotter und Dimonen fihig sind, den
Menschen die Namen zu geben, die ihrer Lebensart angemessen sind, denn sie
allein kennen die Tatigkeiten und Vermogen der Seelen.’0 Damit liegt nahe,
dass der Namengeber fiir die ewigen Dinge gottlicher oder dimonischer Natur
ist und die Namen nach dem Universalgesetz (kafoAov vouwog) und gemiss
Wissenschaft (émaTnum) im Sinne von ,Kenntnis des Naturgesetzes® hervor-
bringt.”! In der hier zur Diskussion stehenden Stelle aber, wo gesagt wird, der
Name sei vouw kai Bécer wegen der ihn produzierenden Ursache (18,15-
18,17), ist mit dem Begriff ,Wissenschaft’ nicht die gottliche oder dimonische
Einsicht in die Naturgesetze gemeint, sondern die Denkfihigkeit (diavoia) des
(menschlichen) Namengebers im Gegensatz zu seiner Physis (Zunge, Stimm-
lippen etc.). Deswegen hat Proklos im vorangehenden Zitat wohl auch Téxym
anstelle von émotyum gesagt. Platon verwendet die beiden Begriffe zwar
weitgehend parallel und meint damit meist - seine Konsequenz in der An-
wendung dieses Begriffs ist umstritten’2 - eine kognitive Kompetenz, die einen
produktiven Charakter aufweist.”3 Proklos’ Auffassung des Téxvm-Begriffs
hingegen ist differenzierter und basiert weitgehend auf der aristotelischen
Verwendungsweise. Nach Aristoteles ist Téxym eine auf Hervorbringen gerich-
tete, feste, verniinftige Haltung.7# Diese wird als erfahrungsbezogene Wissens-
form und Entstehensursache gesehen und imitiert die Natur. Thre Beson-
derheit liegt darin, dass ihre Produkte durch eine Form (eldog) in der Seele
zustande kommen. Die Téxvm ist dasjenige, was die Bewegung eines apyavoy
lenkt und insofern bedeutet sie mehr als nur ein Wissen, nimlich die Entste-
hung durch eine Form.?5 Proklos’ Ausfiilhrungen zum Hervorbringen der
Namen durch die Denkfihigkeit bzw. Kunst (téxym) des Namengebers decken
sich mit diesem differenzierteren Verstindnis von Téxvn. Der Kommentator
erwihnt auch das Anpassen des zu erschaffenden Gegenstandes an eine Form

70 Vgl. PROKLOS: [Kratylos-Kommentar], 43,11-14.

71Vgl. PROKLOS: [Kratylos-Kommentar], 18,21-18,24 und 42,27-42,28.

72 Vgl. BALANSARD, Anne: Techné dans les dialogues de Platon: 'empreinte de la sophistique (=
International Plato Studies 14). Sankt Augustin. Academia 2001.

73 Vgl. HORN / RAPP: Woérterbuch der antiken Philosophie, 424 sowie RITTER / GRUNDER:
Historisches Worterbuch der Philosophie 12 (2004) 902-903.

74 Vgl. ARISTOTELES: Nikomachische Ethik V1 4, 1140a6-10 und RITTER / GRUNDER:
Historisches Worterbuch der Philosophie 4 (1976) 1362.

75 Vgl. ARISTOTELES: De generatione animalium 735a2 und 740b26f.



20 Christa M. Haesel:

(€fdog), sowie das Imitieren der Natur, was sich bei ihm im Anpassen der
Materie an das mapadeiyuwa des Gegenstandes dussert.76

Proklos verwendet demnach Téyvm als Gegenbegriff zu ¢vger, d.h. auf der
gleichen Ebene wie den Terminus féger. Letzterer weist aber nicht die aristo-
telische Bedeutungsvielfalt auf, welche Proklos zur Darstellung seines Gedan-
kens benotigt. Aus diesem Grund figuriert in der oben zitierten Stelle der
Begriff Téxvm anstatt des zu erwartenden féger. Der Begriff vouw wurde in
Zusammenhang mit der Entstehung der Namen verwendet. Diese seien Pro-
dukte wissenschaftlicher Titigkeit und insofern vouw kai Béger. Beziiglich
vouw wurde deutlich, dass Proklos diesen Terminus einmal in der stoischen
Bedeutung im Sinne von ,Naturgesetz® verwendet, gelegentlich aber auch auf
die zeitgendssische Gebrauchsweise zuriickgreift. Er benutzt ihn dann zwar
nicht als Synonym zu féger, aber doch auf derselben Ebene, nimlich als
Gegenbegriff zu ¢uaer.

(3) Der Name als eikwy

Im vorhergehenden Abschnitt wurde gesagt, die Namen seien ¢uvoer, da der
Namengeber die Dinge betrachtet, denen gemiss er die Namen formt, und
weil der Dialektiker auf die Dinge schaut, zu deren Unterscheidung er die
Namen benutzt.77 Zunichst zur Titigkeit des Namengebers: Von thm heisst
es, dass er bei der Arbeit die von den natiirlichen Organen produzierte Mate-
rie in angemessener Weise der Form (eidog) und dem Vorbild (rapadeiyua)
anpasse.’8

Mit €idog ist, wie unter (1b) ausgefithrt, die Form bzw. Bedeutung im
Gegensatz zur Lautgestalt des Wortes gemeint. Was aber ist unter mapaderyua
zu verstehen? Proklos hatte gesagt, die Namen seien ¢uoer, weil der
Namengeber bei ihrer Produktion auf die zu benennenden Dinge schaue,
denen er sie anpasse.”? Ausserdem sei der Name Abbild (eikwv) des mapa-
deryuad® sowie des konkreten Gegenstandes (mpayua).8! Damit ist klar, dass
napaderyua die Idee, das Urbild des Gegenstandes meint. Dieser Gedanke
folgt Platon, welcher im Timaios (28-29) sagt, die Idee (eidog) sei mapaderyua
fir den einzelnen Gegenstand und zwischen den beiden herrsche ein Abbild-

76 Siehe dazu Abschnitt (3).

77 Vgl. PROKLOS: [Kratylos-Kommentar], 17,15-17,21.

78 Vgl. PROKLOS: [Kratylos-Kommentar], 17,4-17,9.

79 Vgl. PROKLOS: [Kratylos-Kommentar], 17,15-17,21.

80 Vgl. PROKLOS: [Kratylos-Kommentar], 19,22-19,23: vols yap éativ 0 vowoBeTikos Toutwy
dmuioupyoe, eikovas avToic évleic TV mapaderyuaTtwy sowie 16,15-16,17: defrat 8° wg wev opyavoy
ToU YpWWEVOU, WS O€ EIKWY TNS TIPOS TO TAPAOEIYILA AYadopas.

81 Vgl. PROKLOS: [Kratylos-Kommentar], 3,10-3,11: alAa kal’ o eixoves elol T@v mpaywatwy
sowie 17,21-17,23: kai vap [ws, F. Romano] eikwv amoteAerral T@v mpaymatwy Kai eéSayyéArer
alTa 016 UeTwy TOV VonuaTwy.



Anniherungen an Proklos’ (magischen) Sprachbegriff 21

verhiltnis.82 Dieses ist so zu denken, dass der sinnlich wahrnehmbare Gegen-
stand Abbild des Gegenstandes an sich, der Idee ist, insofern er an der Idee
teilhat. Wenn Proklos in seinem Kratylos-Kommentar eine Teilhabe-Lehre
entwickelt, greift er auf spitere platonische Dialoge zuriick, da Platon erst ab
dem Symposion von wefebi im metaphysischen Sinne spricht.8? Proklos’ (und
auch Platons) Teilhabe-Lehre ist dusserst komplex und kann hier nicht in
extenso entfaltet werden. Am meisten Probleme bereitet die Frage, wie der
singulire Gegenstand an einem hdohergestellten Sein, z.B. einer Idee oder
einem Intelligiblen teilhaben und ihm damit ihnlich sein kann, wenn die
beiden Grossen verschiedenen ontologischen Ebenen angehoren.84 Bei Proklos
finden sich zu diesem Problem verschiedene Aussagen. Wichtig in unserem
Zusammenhang ist sein ayaAuata-Gedanke: Die gottliche Gesetzgebung
schafft nimlich Worter als ,,(Gotter-)Statuen® (ayaAuata) der Dinge, indem
sie die Natur der Seienden reproduziert. Wenn die Namen existieren, werden
sie den Menschen iiberbracht, damit sie sich ihrer bedienen.85 Und so wie es
eine Gottlosigkeit ist, Gotterbilder zu beleidigen,86 so ist es auch nicht erlaubt,
Fehler in Bezug auf die Namen zu machen. Der Demiurg, welcher der
Gesetzgeber der Namen ist (d.h. die Namen gemiss vopog auferlegt), ist die
Vernunft, die in diese Statuen Bilder der Vorbilder eindriickt.8” Die Namen
haben also an den Dingen (rapaderyuata) teil, insofern sie eine Art Stempel

82 Siehe auch HORN / RAPP: Worterbuch der antiken Philosophie, 330 und RITTER / GRUNDER:
Historisches Worterbuch der Philosophie 7 (1989) 74, den Forschungsiiberblick von FRONTEROTTA,
Francesco: Il problema della wéBeSig. A proposito di un lungo dibattito platonico. In: Elenchos,
fascicolo 2 (1999) 397-415, hier 398-404) sowie FUJISAWA: "Egxer, Metéxerv, 53.

83 Vgl. KAHN: Language and Ontology in the Cratylus, 175 sowie FUJISAWA: “Eger, MeTéxer,
42f. und 47.

84 Vgl. den Aufsatz von STEEL: L’Ame: Modéle et Image.

85 Vgl. PROKLOS: [Kratylos-Kommentar], 19,15-19,19: oUtw 8¢ kai 7 vowoBeTikn kata Tnv
alTyy adomwoiwTIKNY OUVamy ayalLaTa TOV TpayuaTwy UIcTNa! Ta ovouaTa 0ia Tolwy Kal
Tolwy Txwy ameikovilopéym Ty TV ovTwY GUaIY, Kal UToTTNTaTa TapEdwKEY €15 XoNa1y Toig
avBpwmoig.

86 Zum Beschimpfen oder Auspeitschen von Gétterstatuen in der Antike siche LUCK, Georg:
Magie und andere Geheimlehren in der Antike (= Kroners Taschenausgabe 489). Stuttgart: Kroner
1990, 6.

87 Vgl. PROKLOS: [Kratylos-Kommentar], 19,20-19,23: kai @anep eis Ta T@v fedyv ayarpaTa
TAUWUENETY oly Odiov, oUTog OUBE Tepl Ta. OVOWGTA GUAPTAVELY €Uayés vols yap EaTIV 0
vopoBeTikoc ToUTwy dnuiovpyos, eikovas alTois évleic TOV TapaderyuaTwy.

Weiter oben (19,6-19,12) spricht Proklos nicht vom gottlichen Namengeber, sondern von
der Seele, die mittels ,linguistischer Imagination® (AekTikm davracia) die Namen erschaffe.
Anne Sheppard zeigt, dass die davragia als Gehilfin bzw. Vermégen der rationalen Seele Bilder
von héheren Prinzipien produzieren kénne (vgl. SHEPPARD, Anne: Phantasia and Analogia in
Proclus. In: INNES, Doreen / HINE, Harry / PELLING, Christopher (Hgg.): Ethics and Rbetoric.
Classical Essays for Donald Russell on his seventy-fifth Birthday. Oxford: Clarendon Press 1995,
343-351). Dass Proklos nur der rationalen Seele und letztlich dem gottlichen Namengeber bzw.
dem voUs die Fihigkeit des Namenproduzierens zugesteht, hingt gemiss Sheppard damit zusam-
men, dass er die Kunst des (korrekten) Namenmachens einer mdoglichst iiberlegenen Macht
attribuieren will.



22 Christa M. Haeseli

von thnen erhalten, ithnen angeglichen werden, so wie eine Statue einem Gott
dhnlich gemacht wird.88 Weil es sich bei diesen Dingen um natiirliche handelt,
haben die Namen an der Natur teil und sind durch sie bestimmt.

Aufgrund dieses Teilhabe-Prinzips sieht Proklos zwischen der Bedeutung
des Namens und der Idee der Sache ein Ahnlichkeitsverhiltnis.8? Wie steht es
aber mit den Beziehungen zwischen UAm, €idog und mapaderyua? Es wurde ja
gesagt, dass UAm im Hinblick auf efdog und mapaderyua geformt werde,* und
dass der Name, welcher aus Lautgestalt und Bedeutung besteht, Abbild (eik@v)
des mapaderyua sowie des von ihm benannten Gegenstandes sei. Weil das
Lautmaterial durch Bedeutung und Urbild des Gegenstandes seine Form er-
hilt, ist ebenfalls eine Ahnlichkeitsbeziehung zwischen den beiden ersteren
und damit via €ido¢ auch zwischen UAn und mapaderyua zu vermuten. Zur
Darstellung der Beziehung zwischen UAn und mapaderyuwa muss folgende
Passage einbezogen werden, da sie eine bisher noch nicht thematisierte ver-
mittelnde Instanz zwischen diesen Grossen einfihrt: ,Indem der Name be-
lehrend und erklirend ist, besitzt er die Ordnung der Gedanken, und indem er
unterscheidend ist, produziert er in uns die Erkenntnis von der Essenz der
Dinge.“91

Hier geht es um das didaktische und das unterscheidende Vermdogen des
Namens. Vom Dialektiker sagt Proklos, dass er sich des Namens als Instru-
ment bedient, um die Dinge zu unterscheiden. Damit wird auch ihre Essenz
enthiillt. Dies geschieht, indem der Name Denkakte in unserem Geist her-
vorruft, was als didaktisches Vermogen gilt. Die beiden Vermogen sind also
eng miteinander verbunden.

Zunichst zum unterscheidenden Vermogen: Der Dialektiker benutzt die
Namen, um die Dinge in ihrer Essenz voneinander zu unterscheiden. ,Be-
nennen‘ ist gemiss Proklos gleichbedeutend mit ,Sachen zeigen‘.92 Der Name
vermag die Essenz einer Sache zu enthiillen, weil er vom Namengeber in
Betrachtung dieser Essenz und als ihr Abbild geschaffen wurde. Die Proble-
matik dieser Ahnlichkeit deutet sich in den Ausfithrungen zum didaktischen
Vermogen an. Hier geht es darum, dass der Name Denkakte enthiillt. Mit den
Denkakten ist zum einen das gemeint, was der (gottliche) Namengeber denkt,
wenn er den Namen erschafft, zum andern sind aber auch die Denkakte der
Menschen angesprochen, welche die Namen benutzen. Der Namengeber

88 Dass Proklos alle Worter als ayaAuata gelten und nicht nur die Gétternamen, zeigt
Hirschle auch anhand des Parmenides-Kommentars. (Vgl. HIRSCHLE: Sprachphilosophie und Namen-
magie im Neuplatonismus, 17).

89 Vgl. Abschnitt (1b).

90 Vgl. PROKLOS: [Kratylos-Kommentar], 17,4-17,9.

91 PROKLOS: [Kratylos-Kommentar], 16,23-16,25: kai O10agkalikov ov éxdavtopikmy €xet
Tay TOV voquaTwy, Kal SIaKpITIKOY 0V THS oUTias Yvdoy Nuly Ewmolel TV TpayuaTwy.

92 Vgl. PROKLOS: [Kratylos-Kommentar], 17,25-17,26. Mit ,Benennen’ ist hier freilich nicht der
Akt des Erschaffens von Namen gemeint, sondern das Benutzen der bereits etablierten Namen.



Anniherungen an Proklos’ (magischen) Sprachbegriff 25

betrachtet bei der Arbeit - wie wir gesehen haben - €idog und mapaderyua und
passt das Lautmaterial entsprechend an. Der Name wird also vom Namen-
geber als Abbild der Idee des Gegenstandes geschaffen, die er mittels Denk-
akten in unserem Geist enthiillt.3 Bemerkenswert ist hier Proklos’ Abbild-
begriff. Das Urbild scheint sich dem Menschen nicht unmittelbar durch das
Abbild zu erschliessen, sonst wiren keine vermittelnden Denkakte nétig. Zum
Verstindnis des Abbildbegriffs von Proklos und damit auch des Verhiltnisses
von UAm und €idog bzw. mapaderyua ist folgender Exkurs iiber Platons Auffas-
sung des Problems aufschlussreich: Abschnitt (1b) hat ergeben, dass Proklos
den Zusammenhang zwischen UAn und €idos resp. mapaderyua etymologisch
erklirt. Er verzichtet allerdings auf den aporetischen Versuch, die Etymologie
bis zur ,Entdeckung® von onomatopoetischen Bindungen zwischen Wort und
Sache zu treiben. Platon hingegen ist diesen Weg gegangen, um ihn dann als
unbrauchbar zu verwerfen. Dies geschah aber nicht, ohne zuvor einen anderen
Erklirungsversuch fiir den Zusammenhang zwischen Wort und Gegenstand
anzudeuten. Proklos bezieht sich in der oben zitierten Stelle, wo es um die
vermittelnden Denkakte ging (16,21-16,27), auf den bei Platon zuerst ange-
deuteten Losungsvorschlag und lisst die Etymologie entsprechend vollstindig
aus dem Spiel. Platon spricht nimlich in Kratylos 389e vom Namengeber, der
sich bei der Erschaffung eines Wortes nach dem Wesen der Sache richtet, das
vom Wort wiedergegeben werden soll. Otto Apelt weist dezidiert darauf hin,
dass es hier nicht um eine lautmalerische Anlehnung des Wortes an die Sache
geht, sondern dass Platon auf die Ideenlehre anspielt. Damit beabsichtige er
auch, das Problem der Sprachenvielfalt auszurdaumen.%4 Platon ringt aber beim
Versuch, das Ahnlichkeitsverhiltnis zwischen UAm und €idog zu erkliren, mit
folgendem Problem: Wie kann das Lautmaterial eines Wortes, das ja an die
Gesetze und Moglichkeiten seiner Materie gebunden ist, dem €idog, welches
letztlich eine abstrakte, sinnlich nicht wahrnehmbare Grdosse ist, dhnlich sein?
Ahnlichkeit manifestiert sich fiir den Menschen in erster Linie in etwas, das
wahrnehmbar ist, wie folgende Textstelle in Platons Kratylos zeigt. Sokrates
argumentiert folgendermassen: Wenn irgendein Gott von Kratylos, wie er
leibt und lebt, ein getreues Abbild anfertigen wiirde, das seinem Vorbild nicht
nur in Gestalt und Farbe, sondern auch in seinem Innern und in seiner Warme

93 Vgl. dazu PROKLOS: [Kratylos-Kommentar], 17,21-17,23: kai yap [ws, F. Romano] eikav
amoTelerTal TV mpayuaTwy kal éEayyé el alta dia pécwy TOV voquatwy. Was genau die
Enthiillung der Denkakte im Geist des Menschen auslést, beschreibt Proklos nicht. Es liegt aber
nahe, dass dieser Vorgang durch das Horen des Namens in Gang gesetzt wird.

94 Vgl. Anmerkung 17, S. 137 in PLATON: Kratylos [1998]. Beim Problem der Sprachenviel-
falt handelt es sich um die Frage, wie ein Wort das Abbild der Idee einer Sache sein kénne, da es
fiir eine Idee verschiedene Worter gebe, nimlich in jeder Sprache ein anderes. Platon 16st das
Problem, indem er sagt, dass der Schmied seine Form auch nicht immer in dieselbe Art von
Eisen einprige. Deshalb benutze auch der Namengeber in den verschiedenen Sprachen unter-
schiedliches Lautmaterial.



24 Christa M. Haeseli

und Weichheit genau gleichkime, hitte man nicht ein Abbild von Kratylos,
sondern zwei identische Kratylos. Analog dazu - so die Folgerung - ist eben
auch die Lautgestalt eines Namens nur ein defizitires Abbild der Sache (bzw.
der Idee der Sache), sonst konnte man gar nicht mehr sagen, was denn nun der
Name und was die Sache se1.95 Hierzu ist folgendes zu bedenken: Zum einen
zeigen die Kriterien Weichheit und Wirme, dass es sich beim Urbild-Abbild-
verhiltnis nicht nur um die Nachbildung von visuellen Kriterien handelt,
sondern um alles, was sinnlich wahrnehmbar ist aber auch um sinnlich nicht
Wahrnehmbares, wie das ,Innere“. Sokrates’ Vergleich krankt daran, dass es
sich beim Kratylos-Beispiel nicht um das Eindriicken der Form in die Materie
handelt, sondern um das Abbilden eines Menschen, welcher aus Seele (die den
Ideen verwandt ist) und Materie besteht. Doch das interessiert Sokrates nicht,
es geht ihm nur darum zu zeigen, dass die Lautgestalt eines Namens defizitir
sein kann, ja sogar sein muss, um als Abbild erkennbar zu sein. Dass die
Lautgestalt defizitir sein muss hingt mit der Unterscheidung von Urbild und
Abbild zusammen und soll ausserdem tiber das Problem hinwegtiuschen, dass
sich €idog und UAm ganz grundlegend voneinander unterscheiden: eidog ist
ovgia, die sich zwar in der Materie manifestiert, per se aber sinnlich nicht
wahrgenommen werden kann. UAn hingegen ist sinnlich wahrnehmbare Mate-
rie. Damit bleibt noch immer die Frage offen, von welchen Kriterien die
Ahnlichkeit transportiert wird, damit sie von uns wahrgenommen werden
kann. Mit diesem Defizit hingt auch die Unschirfe zusammen, die sich aus der
Behauptung ergibt, dass die Lautgestalt als Abbild defizitir sein kann und
trotzdem noch als Abbild seines Urbildes erkannt wird. Die Lautgestalt eines
Wortes, so Sokrates, ist variabel, solange nur der eigentliche Grundzug der
Sache, von dem die Rede ist, darin liegt.9% Hier stellt sich wieder die Frage,
wie sich ,der Grundzug der Sache“ im Lautmaterial vergegenwirtigen soll, da
sich die Idee der Sache und das Lautmaterial aufgrund ihrer unterschiedlichen
oErfassbarkeit® durch den Menschen nicht direkt vergleichen lassen. Weiter
fragt sich, wie viel vom Lautmaterial verindert werden darf, damit es noch als
dasselbe Wort erkannt wird. Ich stimme Apelts Vermutung zu, dass hierin
schon die Auffassung vom Wort als Zeichen der Sache, im Gegensatz zu threm
Abbild angedeutet werde.97 Diese Entwicklung basiert auf einer Verschiebung
der Gewichtung: Das Lautmaterial ist hier nicht so wichtig, es kann so oder so
sein, wichtig ist nur, dass es das €idog erkennen lisst, welches nun im Zentrum
des Interesses steht. Die Verschiebung des Fokus 16st aber das Problem nicht.
Proklos scheint sich dieser Schwierigkeiten bewusst zu sein, wenn er bei
seiner Darlegung der Abbildbeziehung zwischen Name und Gegenstand die

95 Vgl. PLATON: Kratylos [1974], 432bc.

9 Vgl. PLATON: Kratylos [1974], 432e.

97 Vgl. PLATON: Kratylos [1998], Anmerkung 168, S. 148. Vgl. auch KAHN: Language and
Ontology in the Cratylus, 158.



Anniherungen an Proklos’ (magischen) Sprachbegriff 25

Denkakte als epistemologische Grosse einschiebt. Der Name ist Produkt einer
intellektuellen Leistung des Namengebers, welcher seine wissenschaftlichen
Kenntnisse (ématnum) beziehungsweise seine Kunstfertigkeit (téxym) darauf
verwendet, den Namen als Abbild der von ithm benannten Sache zu schaffen.
Damit ist der Name als (kiinstliches) Abbild durch duger bestimmt, weil er
Abbild des (natiirlichen) Gegenstandes ist.98 Zugleich ist er auch Triger der
intellektuellen Leistung des Namengebers und als solcher imstande, im
menschlichen Geist Denkakte hervorzurufen, die wohl jenen des Namen-
gebers dhnlich sind und so in unserem Geist zur Erkenntnis des benannten
Gegenstandes fithren. Damit wird das Problem teilweise auf die erkenntnis-
theoretische Ebene verschoben, nicht aber gel6st.

III. PROKLOS ALS VERTRETER EINES MAGISCHEN SPRACHBEGRIFFS?

Diese Frage muss mit Nein beantwortet werden, wenn unter ,magischem
Sprachbegriff eine primitive, zweistellige Relation zwischen Name und Sache
verstanden wird.99 Zwar sieht Proklos - wie seine Priferenz fiir die duger-
These nahelegt - einen engen Zusammenhang zwischen den beiden Grossen,
was sich am deutlichsten im eik@v-Argument zeigt. Dieses erfihrt eine Radi-
kalisierung durch den Vergleich der Worter mit ,,Gotterstatuen® (ayaluata).
Radikalisierung insofern, als der Vergleich mit Statuen die Namen im wahrs-
ten Sinne noch plastischer erscheinen lisst und eine grosse Nihe zu den
Dingen als Vorbildern impliziert.190 Ausserdem sagt Proklos, dass den Gotter-
namen die gleiche Ehrfurcht gebiihrt wie den ayaAuata, weil auch letztere
die Spuren eines gottlichen Ursprungs tragen. Der Kommentator ibernimmt
aber nicht einfach die damit verbundene, von Platon geerbte Aporie. Wie
letzterer relativiert er die dugei-These, indem er sie um Argumente der féger-
Lehre erweitert. Von einer zweistelligen Beziehung zwischen Name und Sache
kann auch deswegen nicht die Rede sein, weil Proklos die vermittelnden
Denkakte dazwischenschaltet, die vom Namen ausgeldst werden und helfen
sollen, das Wesen der Sache zu enthiillen.

Betrachtet man aber die genaue Bedeutung von ,Magie‘, kann Proklos in
gewisser Hinsicht dennoch als Vertreter eines magischen Sprachbegriffs ge-
sehen werden. Das Wort ,Magie‘ wurde erst im 16. Jahrhundert ins Deutsche
entlehnt und leitet sich vom lateinischen magia (griech. wayeta) her, ist
verwandt mit dem griechischen wijyos, unxavn, dem gotischen mabts, dem
deutschen ,Macht’ und bedeutet im indogermanischen Verbalstamm *magh

98 Vgl. PROKLOS: [Kratylos-Kommentar], 8,7-8,11 und 7,22. Siehe auch ABBATE: Dall’etimo-
logia alla teologia, 33-37, der allerdings unter Riickgriff auf Ammonius argumentiert.

99 Vgl. dazu auch SCHULTHESS: Die Bedeutung von Bedeutung, 405.

100 Vgl. dazu auch VAN DEN BERG: Smoothing over the Differences, 195.



26 Christa M. Haeseli

Jkonnen‘, ,vermdgen‘, ,helfen‘.10! Zentral fiir den Magie-Begriff sind zwei
Dinge: Magie gewihrt demjenigen, der sie beherrscht, Erkenntnis von gehei-
men, verborgenen Zusammenhingen, und man kann mit ihrer Hilfe unge-
wohnliche Wirkungen hervorbringen.102 Der erste Punkt gilt fiir den Sprach-
begriff des Proklos uneingeschrinkt: Alle Namen (sofern der Namengeber bei
der Arbeit nicht gepfuscht hat) sind Erkenntniswerkzeuge (opyava T
ywwotikts Swis); sie gewihren Erkenntnis der Dinge, indem sie mittels
Denkakte das Wesen der benannten Dinge enthiillen. Der zweite Punkt, der
die Wirkungsmacht betrifft, gilt nur fir die Gotternamen. Gemaiss Proklos,
der ibrigens nicht von ,Magie‘, sondern von ,Theurgie‘ spricht,103 gibt es
mehr und minder wirksame (dpagtmoia) Namen, je nachdem wie nahe sie an
den benannten Dingen sind. Die Gotternamen sind die wirksamsten, sie wur-
den von ihnen selbst geschaffen!04 und den Menschen offenbart.105 Diese
Kenntnis kommt aber nur einem auserwihlten Kreis zu, den Theurgen
nimlich, welche durch das Aussprechen dieser Namen die Gétter dazu brin-
gen, vor ithnen zu erscheinen und sie zu erhoren.!0¢ Proklos unterscheidet
zwischen menschlichen und gottlichen Namen,!97 wobei sich letztere durch
magische Wirksamkeit auszeichnen, die aufgrund der noch grosseren Nihe
von Name und Sache zustande kommt. Diese Nihe ist so gross, dass sich

101 Vgl. Etymologisches Worterbuch des Deutschen. Erarbeitet von einem Autorenkollektiv des
Zentralinstituts fiir Sprachwissenschaft unter der Leitung von Wolfgang Pfeifer. Berlin: Aka-
demie 1989, 1043, RITTER / GRUNDER: Historisches Worterbuch der Philosophie 5 (1980) 631 und
HARMENING, Dieter: Zauberei im Abendland. Vom Anteil der Gelebhrten am Wahn der Leute.
Skizzen zur Geschichte des Aberglaubens (= Quellen und Forschungen zur europiischen Ethno-
logie 10). Wiirzburg: Konigshausen und Neumann 1991, 9.

102 vgl. LUCK: Magie und andere Gebeimlehren, 1, 4 und 10; RITTER / GRUNDER: Historisches
Worterbuch der Philosophie 5 (1980) 631-636; Lexikon des Mittelalters 6 (1993) 86-88; HARME-
NING: Zauberei im Abendland, 9 und 18-19.

103 feoupyia. bedeutet ,Gottbearbeitung, Beeinflussung der Gétter durch bestimmte Hand-
lungen und magisch wirkende Gegenstinde® (HIRSCHLE: Sprachphilosophie und Namenmagie im
Neuplatonismus, 12). Vgl. auch LUCK, Georg: Magie und andere Geheimlehren, 36f. sowie LUCK,
Georg: Theurgy and Forms of Worship in Neoplatonism. In: NEUSNER, Jacob / FRERICHS, Ernest
S. / FLESHER, Paul V. M. (Hgg.): Religion, Science and Magic in Concert and Conflict. New
York/Oxford: Oxford University Press 1989, 185-225.

104 Vgl. PROKLOS: [Kratylos-Kommentar], 32,10-32,16: €kaTepov TOV ovouaTwy €yyovoy €ival
Ty Bedv UmoAnmTéoy [...] €l 0¢ Ta wév éotiv wariov dpactnoia, Ta 0 MOV, ol HavwadTov, émel
Kal TOV MUY YVwpllhwy YeyovoTwy Ta OGiovia Kal Ta GyYeAIKG OpaoTIKWTEPA Kol OAWS Ta
Eyyutépw TV ovoualopwEvwy TEAEIOTEDD TMY TTOPPWTEPOY TETAYUEVWY.

105 Vgl. PROKLOS: [Kratylos-Kommentar], 72,8-10: “Ort moAhoi kai Beol kai daipwoves éxdijvar
™y @V Bedy Plo abiwoavtes kal Ta mpooKovTa alTolS oVouATA TAPECOTAY.

106 Vgl. PROKLOS: [Kratylos-Kommentar], 72,13-15: ols kahoUvTes éxetvor Toug Beovs €v Talg
npoomrovaals Bepameiais The Tap’ alTOV eUmkolas éTUyxavoy.

107 Diese Unterscheidung findet sich schon bei Homer (vgl. HIRSCHLE: Sprachphilosophie
und Namenmagie im Neuplatonismus, 211.).



Anniherungen an Proklos’ (magischen) Sprachbegriff 27

Namen in Gotter verwandeln kénnen.!9® Den menschlichen Namen hingegen
bleibt trotz ihrer Nihe zu den Dingen eine solche magische Wirkung,
verstanden als Einflussnahme auf die Referenzobjekte, verwehrt.

Abstract

Plato’s Cratylus stands out among ancient texts with its focus on the problematic
relation between words and the objects they designate. Besides, only one ancient
text is known to examine this relation on the basis of Plato’s template: Proclus’
commentary on Cratylus. Proclus, in contrast to Plato, partly employs
explanations that concur in some regard to the thesei doctrine, while the focus of
his argument remains within the physei thesis. According to Proclus, names are
attributed to things to some extent by convention (thesel), yet important aspects of
the relation between words and things are still being described as naturally given
(physei). Such emphasis on the physei relation suggests a magical conception of
language. However, this article will demonstrate that Proclus’ perception of the
relation between names and their referents is too complex to be attributed simply
to a magical conception of language.

108 Vgl. PROKLOS: [Kratylos-Kommentar], 31,30-32,3 Ta ovopata éomi Ta Beia, d1” v ot Beor
kaAolvtat kai oic avuwvolvtat, map alt@v T@v Bed@v éxdavévra kal €ic altovc ématpédovra,
Kal ooov éaTly alTdV davoy, eic ywdary avlpwmivyy mooayovta.



	Annäherungen an Proklos' (magischen) Sprachbegriff in seinem Kratylos-Kommentar

