
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 55 (2008)

Heft: 1

Artikel: Annäherungen an Proklos' (magischen) Sprachbegriff in seinem
Kratylos-Kommentar

Autor: Haeseli, Christa M.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761192

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761192
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Christa M. Haeseli

cf)V(rei oder deveil

Annäherungen an Proklos' (magischen) Sprachbegriff in
seinem Kratylos-Kommentar

I. Einleitung

Die Streitfrage, ob die Wörter den Dingen von Natur aus (cfrvtrei) oder durch
Konvention (décret) zukommen, erhitzte die sprachphilosophisch interessierten

Gemüter seit der Antike und wurde mit Ferdinand de Saussure vorläufig
beigelegt.1 Piatons Kratylos-Dialog zählt zu den Schlüsseltexten dieses Streits.
Er thematisiert das Verhältnis von Sprache und Wirklichkeit und eröffnet
damit Problembereiche, die Fragen der späteren Sprachphilosophie überhaupt
erst ermöglichen. Der Kratylos-Dialog bildet den Ausgangspunkt für Proklos'
Kommentar, dem in der Forschung lange Zeit keine grosse Beachtung
geschenkt wurde. In den meisten Geschichten der Sprachphilosophie wird er
nicht oder nur am Rande erwähnt. Proklos' Text wird sehr zu Unrecht
vernachlässigt, da sein Unterfangen, den damals immerhin fast achthundertjährigen

platonischen Kratylos zu kommentieren, in einer eigenen sprachtheoretischen

Lehre im Rahmen der neuplatonischen Philosophie mündet.2 Die
Faszination dieses Kommentars verdankt sich nicht zuletzt auch den verschiedensten

philosophischen Strömungen, die Proklos aufnimmt und verarbeitet.
Neben dem platonischen Einfluss ist eine deutliche Prägung durch Aristoteles

erkennbar, den Proklos offen kritisiert; zuweilen operiert er aber auch

stillschweigend mit Aristoteles' Begriffen, wie die folgenden Ausführungen

1 Vgl. KRAUS, Manfred: Name und Sache. Ein Problem im frühgriechischen Denken Studien

zur antiken Philosophie 14). Amsterdam: Grüner 1987, 6-8. Dabei ist zu bemerken, dass es in
der Antike keine eigene Disziplin .Sprachphilosophie' gab, da in diesem Kontext .Sprechen'
(Àoyof) immer auch .Denken' oder .Erkennen' bedeutet. Ausserdem existierte kein univoker
Zeichen-Begriff, siehe SCHULTHESS, Peter: Sprechen, Erkennen und Lehren/Lernen in De Magistro.
In: FUHRER, Therese (Hg.): Augustinus. De Magistro - Der Lehrer Opera / Augustinus ll.B.,
Philosophische und antipagane Schriften. 1., Philosophische Schriften). Paderborn: Schöningh
2002, 26-96, hier 26f.

2 Erst in jüngster Zeit ist ein vermehrtes Interesse an Proklos' Sprachbegriff feststellbar,
siehe ABBATE, Michèle: Dall'etimologia alla teologia: Proclo interprète del Cratylo. Casale Monfer-
rato: Piemme 2001 sowie das Forschungsprojekt von VAN DEN BERG, Robbert M.: The Reception
of Plato's Cratylus in Antiquity: Ancient Theories ofLanguage and Naming, welches insbesondere
auch Proklos' Kratylos-Kommentar berücksichtigt:
www.hiw.kuleuven.be/dwmc/plato/about/staff/vandenberg.htm (16.04.2008).



6 Christa M. Haeseli

erweisen werden.3 Darüber hinaus beschäftigte sich der Kommentator intensiv
mit der Stoa, der Mysterienreligion der Orphiker, welche schon Piaton und
Pythagoras beeinflusst hatte sowie mit Plotin, Porphyrius, Jamblichus,
Homer, Hesiod und den Chaldäischen Orakeln.4 Aus heutiger Perspektive
betrachtet vereint seine Philosophie Theurgie, Metaphysik, Epistemologie und

Sprachphilosophie zu einer umfassenden Kosmologie.
Die Darstellung der verschiedenen Kriterien, nach denen die Namen

gemäss Proklos cf)û(Tei bzw. décret sind, öffnet den Blick auf die komplexe Beziehung

zwischen Sprache und Welt, welche Teil seiner Kosmologie ist.5 Proklos
greift Piatons Argumente für die $tio"e/-These auf, differenziert sie und
versucht, sie durch Einbindung in seine Kosmologie zu erläutern. Auch wenn der

Neuplatoniker partiell die décret-Lehre vertritt, wird dennoch deutlich, dass er
dem <l){jcret-Aspekt mehr Bedeutung beimisst.

Proklos' Nähe zur cj)vcrei-Lehre bzw. seine Ausgestaltung derselben wirft
die Frage auf, ob er als Anhänger eines magischen Sprachbegriffs zu bezeichnen

sei. Ziel des vorliegenden Beitrags ist zu prüfen, welche Beziehungen der

Kommentator im Hinblick auf die (frtjcret/décret-Debatte zwischen Name und

3 Zu Proklos' ambivalenter Haltung gegenüber Aristoteles siehe auch SHEPPARD, Anne:
Proclus' Philosophical Method of Exegesis: The Use ofAristotle and the Stoics in the Commentary on
the Cratylus. In: PÉPIN, Jean / SAFFREY, Henri Dominique (Hgg.): Proclus: lecteur et interprète des

anciens. Actes du colloque international du CNRS Paris (2-4 octobre 1985). Paris: Ed. du Centre
national de la recherche scientifique 1987, 137-151 und VAN DEN BERG, Robbert M.: Smoothing
over the Differences: Proclus and Ammonius on Plato's Cratylus and Aristotele's De Interpretatione.
In: ADAMSON, Peter / BALTUSSEN Han / STONE, Martin W. F. (Hgg.): Philosophy, Science and
Exegesis in Greek, Arabic and Latin Commentaries. Vol. I Bulletin of the Institute of Classical
Studies. Supplement 83.1). London: Institute of Classical Studies 2004, 191-201, hier 192.

4 Vgl. SlORVANES, Lucas: Proclus. Neo-Platonic Philosophy and Science. Edinburgh: Edinburgh
University Press 1996; IX und 1-6 sowie HiRSCHLE, Maurus: Sprachphilosophie und Namenmagie
im Neuplatonismus. Mit einem Exkurs zu Demokrit B 142 Beiträge zur klassischen Philologie
96). Meisenheim am Glan: Hain 1979, 13. Zur Auseinandersetzung mit Aristoteles und der Stoa
siehe SHEPPARD: Proclus' Philosophical Method of Exegesis. Zu Porphyrius siehe VAN DEN BERG,
Robbert M.: A Remark of Genius and Well Worthy ofPlatonic Principles: Proclus' Criticism of
Porphyry's Semantic Theory. In: VAN RlEL, Gerd / MACÉ, Caroline (Hgg.): Platonic Ideas and Concept
Formation in Ancient and Medieval Thought Ancient and medieval philosophy 1; 32). Leuven:
Leuven University Press 2004, 155-169. Zu Jamblich siehe STEEL, Carlos: L'Ame: Modèle et

Image. In: BLUMENTHAL, Henry J. / CLARK, E. G.: The Divine Iamblichus. Philosopher and Man

of Gods. London: Bristol Classical Press 1993, 14-29. Zu Homer, Hesiod, den Chaldäischen
Orakeln sowie weiteren Einflüssen siehe ABBATE: Dall'etimologia alla teologia, 114-115 und 161—

162 sowie die Beiträge von Luc BRISSON, L. G. WESTERINK, Paul Oskar KRISTELLER, Leonardo
TARÀN, John WHITTAKER und Ian MUELLER in: PÉPIN / SAFFREY (Hgg.): Proclus: lecteur et

interprète des anciens.
5 Ich verwende ,Name' durchgängig als Synonym zu ,Wort' und ,Benennung', da bei Piaton

und Proklos der Begriff ovoptaTa nicht nur die Eigennamen, sondern auch die Wörter ganz
allgemein bezeichnet. Vgl. HENNIGFELD, Jochem: Geschichte der Sprachphilosophie. Antike und
Mittelalter. Berlin/New York: 1994, 27 zu Piaton und HiRSCHLE: Sprachphilosophie und Namenmagie
im Neuplatonismus, 68 zu Proklos sowie SHEPPARD: Proclus' Philosophical Method ofExegesis, 137.

Zu den verschiedenen Valenzen des griechischen Begriffs siehe KRAUS: Name und Sache, 3.



Annäherungen an Proklos' (magischen) Sprachbegriff

Sache ansetzt. Zum Schluss soll eine Definition des magischen Sprachbegriffs
vorgeschlagen und gezeigt werden, inwiefern Proklos' Sprachbegriff als ein
solcher gelten kann.

Proklos' Kommentierweise im Kratylos-Kommentar ist im Ganzen frei und
mäandrierend, was den gedanklichen Zugang erschwert. Diese Art der Exegese

muss in Zusammenhang mit der Entstehung des Kommentars gesehen werden.

Mit grösster Wahrscheinlichkeit handelt es sich hierbei um die Vorlesungsnachschrift

eines Schülers von Proklos und damit um einen stark mündlich
geprägten Text.6 Hinweise darauf finden sich vor allem im Kommentar selbst,

wo es etwa heisst: „der göttliche Proklos sagt aber [...]" und ähnliches.7
Ausserdem bleiben einzelne Argumentationen unvollständig und oftmals fehlen
die Uberleitungen. Die Reihenfolge der Ausführungen entspricht in etwa dem

Fortgang des platonischen Dialogs; der Kommentar ist aber nur fragmentarisch

erhalten, er bricht bei 407c von Piatons Kratylos ab. Zuweilen findet
sich noch die Gliederung in dewpla und Àéfiç, doch in den meisten Fällen wird
beides vermischt. Oft kommt der Kommentator in der Erläuterung des Details
durch Analogie auf die decopla und kehrt so das traditionelle Schulverfahren
um.8 Damit spiegelt Proklos' Kommentierweise einen zentralen Punkt seiner

Kosmologie: die Vorstellung nämlich, dass das Besondere aus dem Allgemeinen

hervorgeht und auch wieder zu ihm aufsteigen kann, denn beide sind
durch Teilhabe miteinander verbunden.

Der Streit um (j)vcrei oder Gécrei der Namen ist in seiner Anfangsphase vor
Piaton nur schwer nachvollziehbar, da die Primärtexte weitgehend fehlen. Die
verschiedenen Positionen können teilweise aus Piatons Kratylos-Dialog und
den Texten des Proklos sowie seines Schülers Ammonius rekonstruiert werden.

Der Blick auf die zugrunde liegenden Texte ist auf diese Weise freilich
immer indirekt.9 Im Laufe der Geschichte macht die Debatte mehrere

Wandlungen durch, sowohl was ihre Termini anbelangt, als auch in Bezug auf
die Bedeutung der einzelnen Begriffe.10 Piaton verwendet für 6ecrei allein vier

6 Vgl. HiRSCHLE: Sprachphilosophie und Namenmagie im Neuplatonismus, 3; LAMBERZ, Erich:
Proklos und die Form des philosophischen Kommentars. In: PÉPIN / SAFFREY (Hgg.): Proclus: lecteur
et interprète des anciens, 2, Anmerkung 4 und ROMANO, Francesco: Lezioni sul Cratilo di Piatone.

Introduzione, Traduzione e Commento di Francesco Romano Symbolon 7). Catania: Università
di Catania 1989, XVIII.

7 Vgl. PROKLOS: [Kratylos-Kommentar\. Ed. ROMANO, Francesco: Lezioni sul Cratilo di
Piatone, 87, 21-22.

8 Vgl. FESTUGIÈRE, André-Jean: Kompositionsformen der Kommentare des Proklos. In:
ZlNTZEN, Clemens (Hg.): Die Philosophie des Neuplatonismus Wege der Forschung 436).
Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft 1977, 331-369, hier 345 und 351.

9 Einen Uberblick über die frühgriechische Debatte bietet KRAUS: Name und Sache.
10 Vgl. COSERIU, Eugenio: Der <l>ù(Tei-8é(Tei-Streit/ Are words and things connected by nature

or by convention? In: DASCAL, Marcelo / GERHARDUS, Dietfried / LORENZ, Kuno / MEGGLE,

Georg (Hgg.): Sprachphilosophie. Ein internationales Handbuch zeitgenössischer Forschung



8 Christa M. Haeseli

verschiedene Termini, nämlich vöptcü, e6ei, ôfioAoyîa und ^vvdrjKf]. Proklos
gebraucht ebenfalls mehrere Begriffe. Diese Veränderungen zeigen auch an, dass

die Debatte auf verschiedenen Ebenen geführt wurde. Gemäss Eugenio Cose-

riu war die (frvcrei/Oécrei-Frage in vorplatonischer Zeit und noch bei Piaton vor
allem im ontologischen Sinn gemeint; Piaton habe aber schon den
logischfunktionalen Aspekt angedeutet, der schliesslich von Aristoteles herausgearbeitet

wurde. Nach Aristoteles verlagerte sich die Diskussion auf eine andere

Ebene, indem nun die Frage nach dem Ursprung der Wörter im Mittelpunkt
stand.11 Diese Einteilung scheint gerade im Hinblick auf Proklos allzu rigoros.
Schon allein bei ihm kommt es zu einer Uberblendung der von Coseriu
unterschiedenen Ebenen, wie im Folgenden deutlich wird.

Der Streit über die natürliche Richtigkeit der Namen (opOoTirja tcop
ovo[iâTCOv) wurde besonders heftig unter den Gebildeten des 5. vorchristlichen
Jahrhunderts geführt, gerne auch auf Gastmählern, wie Xenophon berichtet.12

In Piatons Kratylos-Dialog wird das Problem nicht eigentlich gelöst. Die
Gesprächspartner einigen sich aber darauf, dass das Wort eine Darstellung oder

Nachbildung (filfirißa, drf/uofLa,, e'iKWv) des Wesens (ovcrta,) einer Sache und
ihm insofern ähnlich sei.13 Eine klare Bestimmung dieser Ähnlichkeitsbeziehung

bleibt aber aus.14 Aufgrund der Probleme bei den Versuchen, diese

Ähnlichkeit offenzulegen, einigen sich die Gesprächspartner gegen Ende des Dialogs

darauf, dass die Wörter den Dingen nach Möglichkeit ähnlich sein sollen,
dass dieser „Zug nach der Ähnlichkeit" aber „zu kärglich" sei, so dass man das

„gemeinere Mittel der Übereinkunft" zusätzlich zu Hilfe nehmen müsse.15

Angesichts dieser Schwierigkeiten bietet Sokrates eine weitere Lösung an: Die

Handbücher zur Sprach- und Kommunikationswissenschaft 7). 2. Halbband. Berlin/New York:
Walter de Gruyter 1996, 880-900, hier 881.

11 Vgl. COSERIU, Eugenio: Geschichte der Sprachphilosophie. Von den Anfängen bis Rousseau

UTB für Wissenschaft 2266). Tübingen/Basel: A. Francke Verlag 2003, 34.
12 Vgl. XENOPHON: Mem. III 14,2.
13 Vgl. PLATON: Kratylos. Hg. von ElGLER, Gunther: Plato 427-347 v. Chr. Werke in acht

Bänden. Griechisch und deutsch. Bd. 3. Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft 1974,

423e-424b, 433c-434b, 436e, 439a.
14 Vgl. HENNIGFELD: Geschichte der Sprachphilosophie, 50 und VAN DEN BERG: Smoothing

over the Differences, 192f. In der Vorstellung von Ahnlichkeitsbeziehungen deutet sich Piatons
fjtéSefiç-Lehre an. Diese wird aber erst später ausformuliert. Entsprechend erscheinen auch die
Teilhabe-Ausdrücke mit metaphysischer Bedeutung im Kratylos noch nicht, sondern erst im
Symposion. Vgl. KAHN, Charles H.: Language and Ontology in the Cratylus. In: LEE, Edward N. /
MOURELATOS, Alexander P. D. / RORTY, Richard M. (Hgg.): Exegesis and Argument. Studies in
Greek Philosophy Presented to Gregory Vlastos Phronesis. Supplementary 1). Assen: Van
Gorcum 1973, 152-176, hier 175 sowie FUJISAWA, Norio: "E%eiv, Meré%ew, and Idioms of
„Paradeigmatism" in Plato's Theory of Forms. In: Phronesis. A Journal of Ancient Philosophy 19

(1974) 30-58, hier 42f. und 47.
15 PLATON: Kratylos [1974], 435c.



Annäherungen an Proklos' (magischen) Sprachbegriff 9

Wahrheit der Seienden lässt sich auch ohne Wörter, nämlich rein durch die

Dinge selbst und durch den Vergleich mit anderen Dingen erschliessen.16

Ebenfalls von Bedeutung für den Kratylos-Kommentar ist die Position
Aristoteles'. Proklos' Kritik an Aristoteles ist von seltener Offenheit und
Schärfe. Dies erstaunt insofern, als in der neuplatonischen Tradition das

Bemühen vorherrscht, Piatons und Aristoteles' Positionen zu harmonisieren. Bei

Aristoteles stellt sich die Beziehung zwischen Wort und Gegenstand folgen-
dermassen dar: In De Interpretatione wird eine sprachliche Äusserung ((jtcovrj)

als Symbol dessen, „was beim Sprechen der Seele widerfährt" (nädcrifia vrjcr
bezeichnet. Diese „Affektionen der Seele" sind für alle Menschen

gleich und weder wahr noch falsch. Aristoteles fragt nicht nach der „natürlichen

Richtigkeit" der Namen, denn ein Name als bedeutungstragender
gesprochener Laut (<J)ü)vr) crTjpcavTiK'ri) ist ein Symbol und beruht damit auf
menschlicher Abmachung. Entsprechend gibt es auch keine „natürliche"
Beziehung zwischen Name und Sache. Erst auf Satzebene kommen Wahrheit
und Falschheit ins Spiel. Dieses Kriterium betrifft aber nicht das Wort oder
die Sprache an sich, sondern den Sachverhalt von Aussagesätzen.17

Proklos fragt nun sowohl nach der Verbindung von Name und Sache als

auch nach der Funktion der Namen, dies aber wieder im Elinblick auf die

Verbindung zwischen Namen und Gegenständen. Weil es eine solche Beziehung

gibt, können die Namen uns das Wesen der Dinge enthüllen, haben also

eine epistemologische Funktion. Diese Ansicht bedeutet ein radikaler Bruch
mit Aristoteles.

II. (j)û(rei ODER öetre/?

Proklos unterscheidet zwischen der Sprache der Götter und der Sprache der

Menschen. Während die Göttersprache keinen materiellen Anteil aufweist
(solange die Götter unter sich sind, konversieren sie allein mittels Gedanken), hat
die Sprache der Menschen einen immateriellen Bedeutungsanteil und einen
materiellen Lautanteil. Komplex wird die Sache, wenn sich die Götter den

Menschen mitteilen.18 Die folgenden Ausführungen konzentrieren sich in erster

Linie auf die Sprache der Menschen, die Göttersprache wird allerdings am
Rande miteinbezogen.

Gemäss Proklos haben die Namen, die durch cfrvcrei sind, auch an décret teil
und umgekehrt.19 Es geht im Folgenden darum darzulegen, inwiefern, d.h.

16 Vgl. PLATON: Kratylos [1974], 438d-439b.
17 Vgl. ARISTOTELES: De Interpretatione 16a-17a.
18 Vgl. PROKLOS: [Kratylos-Kommentar], 36, 20-37,5.
19 Vgl. PROKLOS: [Kratylos-Kommentar], 5,1-5,3: "Oti rà övoptaTa, Kai Ira, F. Romano] to

<t>vcret e%ovra tov décret p,eré%et, Kai rà décret ovra Kai tov cjtvcrei juereiAij^eiL Diese These wird
im vorhergehenden Abschnitt vorbereitet. Da wird nämlich gesagt, dass es im Himmel, wo die



10 Christa M. Haeseli

nach welchen Kriterien Proklos' die Namen „eher" <£iJtrei oder „eher" Oerrel

sind.20 Diese Vorgehensweise erlaubt einen vertieften Einblick in die komplexen

Beziehungen, die Proklos zwischen Name und Gegenstand ansetzt und

ermöglicht eine Skizzierung seines spezifischen (magischen) Sprachbegriffs vor
dem Hintergrund der (f)ùcrei/décrei-Deba.tte. Zunächst ist von den Bezugsobjekten

die Rede: Namen für ewige Dinge sind eher durch (jrvcrei bestimmt, Namen
für vergängliche Dinge eher durch Oerrel, wie die folgenden Abschnitte (la und

lb) verdeutlichen werden. Unter (2a) und (2b) kommt ein weiteres von
Proklos genanntes Unterscheidungskriterium zur Sprache: Der Kommentator
unterscheidet bei allen Namen zwischen Bedeutung bzw. Form (eßog) und
Lautmaterial bzw. Materie (t/Arj). Gemäss ersterem seien die Namen eher

rt>vrrei, gemäss letzterem eher décret. Schliesslich erklärt Proklos, warum die

Namen im Ganzen doch eher durch (/>vrret bestimmt sind: Sie alle seien nämlich

Bilder (etKOva) der Dinge, wie Abschnitt (3) erweisen soll.

(la) Namen für ewige Dinge

Als erstes Kriterium nennt Proklos die Art des benannten Gegenstandes.
Namen für ewige Dinge (a'tdta) sind eher durch rjrutret bestimmt.21 Sie sind nicht
zufällig, sondern auf wissenschaftliche Weise den Gegenständen auferlegt
worden.22 Proklos verwendet den Begriff àtêta bzw. àîètoç wie schon Piaton

gleich wie alwv, was bei letzterem ,zeitlose Ewigkeit' meint, die im Einen
verharrt, also unveränderlich ist und das Sein der Ideen charakterisiert.23 Damit

liegt nahe, dass mit àiiïta ,Ideen' im platonischen Sinne gemeint sind.24

Wie später einsehbar wird, bezeichnet Proklos mit diesem Begriff alles

Unveränderliche und damit auch die Götter.

Bewegung vorherrsche, auch Stillstand gebe, so etwa an den Polen oder anderen Punkten dieser

Art. Die Erde, auf der Stillstand vorherrsche, besitze aber auch Bewegung durch Veränderung.
(Vgl. PROKLOS: [Kratylos-Kommentar], 4,25-4,28) Obwohl nicht explizit gesagt, wird doch aus
dem Argumentationsverlauf klar, dass die oben genannte These über die Namen ihre Wahrheit
aus der Analogie zur These über die Bewegungen bezieht. Die Analogie ist hier aber nicht nur
Argumentationsstrategie, sondern sie ist auch strukturell, indem später ein Bezug zu beweglichen
und unbeweglichen Aspekten der Namen hergestellt wird. Vgl. dazu die Ausführungen unter
(2b).

20 Proklos verwendet das abschwächende psâXkov.
21 Vgl. ProkloS: [Kratylos-Kommentar], 4,13-4,14: tos iitèi> yàp èm Toif àiêtoiç fcâXXov Tou

<j>ùtrei fjuerexei, Ta S' in! toîç rjtOapToîi; ptâXXov tov tvxaiov.
22 Vgl. PROKLOS: [Kratylos-Kommentar], 18,21-18,22: orra ovv ovbp,aTa èm toTç àiSloiç

KeÎTai, vôpirp TaÔTa èrrTt Ketßeva.
23 Vgl. PLATON: Timaios 37cd sowie HORN, Christoph / R.APP, Christof (Hgg.): Wörterbuch

der antiken Philosophie (Beck'sche Reihe 1483). München: Beck 2002; 19, 21 und 22.
24 Vgl. dazu auch Hirschle, der àiêuov mit ,ewig seienden Ideen' übersetzt (HlRSCHLE:

Sprachphilosophie und Namenmagie im Neuplatonismus, 17).



Annäherungen an Proklos' (magischen) Sprachbegriff 11

Die Namen nun, die den ewigen Dingen gegeben wurden, sind gemäss

Universalgesetz (vôfioç) erschaffen worden.25 Der Begriff voptoç darf hier aber

nicht im Sinne von ,menschlichem Gesetz' und damit als Gegensatz zu <\>{jaei

verstanden werden, wie es der vorherrschende Diskurs im 5. Jahrhundert nahe

legen würde.26 Proklos bezieht den Begriff vofioç vielmehr auf die von der Stoa

entwickelte Lehre vom natürlichen Gesetz', welches die universale kosmische

Ordnung meint.27 Die Namen der ewigen Dinge sind also (frvcrei, da sie durch
die natürliche, den Kosmos beherrschende Ordnung bestimmt sind.

(lb) Namen für vergängliche Dinge

Die Benennungen für vergängliche Dinge ($daprà) sind eher öeere/,28 und sie

sind den Gegenständen ohne Wissenschaft (emcTT'rjpb'rj) zugeteilt worden.29 Für
sie gilt das oben genannte natürliche Universalgesetz (vôptoç) nicht, da sie

zufällig (tu%aîov) auferlegt worden sind.30 Der Begriff e7t/crr»jjU,7j bedeutet in
diesem Zusammenhang - wie weiter unten einsehbar wird - ,Kenntnis des

Naturgesetzes'. Gemäss Maurus Hirschle verwendet Proklos den Begriff

synonym zu öecrei.31 Dies ist insofern problematisch, als der Begriff ~\j%rq

doppeldeutig ist. Einerseits impliziert er Zufälligkeit in Bezug auf die Richtigkeit
oder Falschheit der Namen, wenn Proklos sagt, die Namen der vergänglichen
Dinge seien Objekte des Zweifels.32 Als Beispiel nennt er die Väter, welche
ihren Söhnen Namen geben, ohne den Charakter, die Natur des Kindes zu kennen.

So kommt es, dass viele Menschen Namen tragen, die ihrem Wesen
überhaupt nicht entsprechen und damit zweifelhaft sind.33 Andererseits ist es aber

der Zufall, der entscheidet, ob zwischen Name und Person doch eine Uberein-

25 Vgl. PROKLOS: [Kratylos-Kommentar], 18,21-18,22.
26 Vgl. HORN / RAPP: Wörterbuch der antiken Philosophie, 294. Auch in Piatons Kratylos

wird als Gegenbegriff zu cjtvcrei voptip verwendet und meint .durch Konvention', .durch üblichen
Gebrauch'. Vgl. z.B. PLATON 384d und HERBERMANN, Clemens-Peter: Antike Etymologie. In:
SCHMITTER, Peter (Hg.): Sprachtheorien der abendländischen Antike Geschichte der Sprachtheorie

2). 2. Auflage. Tübingen: Narr 1996, 353-376, hier 354.
27 Vgl. dazu auch PROKLOS: [Kratylos-Kommentar], 18,9-15 sowie HORN / RAPP: Wörterbuch

der antiken Philosophie, 295 und RITTER, Joachim / GRÜNDER, Karlfried (Hgg.): Historisches
Wörterbuch der Philosophie. Bd. 3. Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft 1974, 526-527.

28 Vgl. PROKLOS: [Kratylos-Kommentar], 4,13-4,14.
29 Vgl. PROKLOS: [Kratylos-Kommentar], 42,27-43,1: "Ort Sittcöv tthv bvoptaTtov ovtuiv, twv

ptèv èni toÎç àibloiç, a Kai k<lt' èmtrrrjfc-riv byXoiiOTi kcîvtat, tûv dè èiti toîç tjrdapToîç, 'à Kai
àtropeTrat.

30 Vgl. PROKLOS: [Kratylos-Kommentar], 18,22-18,26: àXX' èirei e'ttrtv Kai tûv <t>6apTÛv

àvoptaTa, oùêèv dauptacnov, ei b ptèv KadoXov vbptoç tovtoiov ou TtepiKpaTeî, to bè n%aîov èv

TOVTOIÇ noXv [...].
31 Vgl. HIRSCHLE: Sprachphilosophie und Namenmagie im Neuplatonismus, 8 sowie ABBATE:

Dall'etimologia alla teologia, 41.
32 Vgl. PROKLOS: [Kratylos-Kommentar], 43,1.
33 Siehe PROKLOS: [Kratylos-Kommentar], 43,1-43,11. Dieses Beispiel geht auf Piatons

Kratylos zurück, vgl. 394e.



12 Christa M. Haeseli

Stimmung besteht.34 Zufall bedeutet hier aber nicht .Arbitrarität', sondern

.unerkannter natürlicher Zusammenhang', indem nämlich eine göttliche oder
dämonische Macht Ursache ist für die Zusammenstellung dessen, was einander
auf den ersten Blick nicht zugeordnet scheint. In dieser Bedeutungsvariante ist
der Zufall keine irrationale und unbestimmte Macht, sondern, so Proklos, sein

Werk schaut den göttlichen Intellekt an und lenkt alles zum Guten und zur
Ordnung des Universums, gemäss welcher wir auf exakte Weise sprechen.35
Damit wird letztlich gesagt, dass es auch zwischen den vergänglichen Dingen
und ihren Namen einen Zusammenhang gibt, und damit wären auch die

vergänglichen Dinge eher durch cftvcrei bestimmt, décret sind die Namen der
vergänglichen Dinge nur im epistemologischen Sinne; realiter sind sie aber </>vcret.

Genau diese Kombination wird durch den Begriff rvx't] ausgedrückt, welcher
eine Mucret- und eine öe<re/-Komponente hat und damit - entgegen Hirschles

Meinung - nicht als synonym zu décret verstanden werden darf.

Für die späteren Ausführungen zur Beziehung zwischen Name und Gegenstand

ist zunächst folgende Frage relevant: Sie betrifft zum einen die Ontologie

des benannten Gegenstandes. Ist die konkrete, sinnlich wahrnehmbare
Sache in der Welt gemeint oder das „Wesen" des Gegenstandes als oüom? Zum
andern steht der Name zur Disposition: Meint Proklos hier den Namen als

Materie, als reines Lautgebilde oder die Form (Bedeutung) oder aber die

Verbindung von beidem?

Proklos erwähnt zwei Arten von Gegenständen: ewige Dinge und vergängliche

Dinge. Für erstere nennt er keine Beispiele. Es wurde aber oben dargelegt,

dass er mit diesem Begriff die ewig seienden Ideen bezeichnet. Gemäss

einer anderen Stelle sind damit auch die Götter gemeint.36 Hier beziehen sich
die Namen also nicht auf sinnlich wahrnehmbare Gegenstände, sondern auf
Ideen und Götter.

Bei den Namen für vergängliche Dinge werden als Beispiele Menschen
genannt. Hier spezifiziert Proklos, worauf sich der Name genau bezieht: Nicht
auf die Eigenschaften des Körpers nämlich, sondern auf jene der Seele.37 Deshalb

hält sich Piaton gemäss Proklos bei der Untersuchung der Namen eher an
die Form (e?$oç) als an die Materie (vXtj).38 Diese begriffliche Unterscheidung
ist allerdings keine platonische, sondern eine typisch aristotelische aus der Me-

34 Vgl. PROKLOS: [Kratylos-Kommentar], 43,20-43,22: v) dè TUJCT to reap' eteeivojv akkov
rpoTcov Tedèv Kvpoî êtà tt)v npoç tov ß'tov avT&v <rufi<\>u>vlav.

35 Vgl. dazu PROKLOS: [Kratylos-Kommentar], 44,8-44,14.
36 Vgl. PROKLOS: [Kratylos-Kommentar], 11,1-11,6.
37 Vgl. PROKLOS: [Kratylos-Kommentar], 45,29-46,3: "Oti Kal èv tovtoiç TlXartoov

èvSeiKvurai on to eîvat rjfiîv èv tpvxv ètrrt Kal ovk èv croifiaTt, e'i-nep Kal Ta ovbfiaTa ê« tüv
\pvxiKtbv IbitofiàT(ov bpçi Kal ovk ck twv atofiaTiKtov.

3^ Vgl. PROKLOS: [Kratylos-Kommentar], 45,23-45,24: "Oti èv Taîç èruflTryoplat^ b Uka-Tcov

tîjç fièv uky; KaTa(j)povû)v, tov èè eibovç flakierra àvTexofievoç.



Annäherungen an Proklos' (magischen) Sprachbegriff 13

taphysik. Proklos macht sie für seine Untersuchung der Namen fruchtbar und
benutzt sie für einen Analogieschluss:39 Weil sich die Namen auf die Seelen

(Form) und nicht auf die Körper (Materie) beziehen, muss man sich bei den

Namen auch an die Form und nicht an die Lautgestalt (Materie) halten.
Folgendes von Piaton aufgegriffene Beispiel einer Synonymie soll dies illustrieren:
In Bezug auf die Namen Astyanax und Hektor sagt der Philosoph, der die

Form (eîdog) und die bedeutete Sache (tTfifieivofievov) anschaut, dass sie einander

ähnlich sind, der Grammatiker hingegen, welcher die Materie (u'Atj) und
die Silben betrachtet, meint, sie seien absolut unähnlich.40 Diese Stelle besagt,
dass die beiden Namen fast dasselbe bedeuten (o"<*}p,a.fWiy)41 und sich damit auf
beinahe das gleiche Abstraktum oder Idee beziehen: Astyanax auf ,König'
(avaf) und Hektor auf ,Inhaber' (éVraip), denn worüber einer König sei, dessen

Inhaber sei er auch.42 Das eldog von beiden wäre so etwas wie ,Herrscher',
welches auch die Bedeutung von .Besitzer' miteinschliesst. Signifikant ist, dass

in der platonischen Vorlage des Beispiels die Begriffe eldog und vXfi nicht
vorkommen. Proklos verändert also Piatons Beispiel unter stillschweigendem
Rückgriff auf die aristotelische Metaphysik, verwendet aber die Begriffe eidog

und vXn] in ganz eigener Weise, indem er sie auf die Sprache überträgt.
Der Begriff eidog wird von Proklos für zwei Grössen verwendet. Zum

einen meint er damit die Bedeutung im Unterschied zur Lautgestalt eines Wortes,43

wie die ungewöhnliche Gleichsetzung von eidog mit dem stoisch geprägten

(Ttt)iieiv6iievov nahe legt, zum andern verwendet er eidog zur Bezeichnung
des Urbilds, der Idee der bedeuteten Sache.44

39 Die Frage nach der genauen Verwendung des ù'À'rç-Begriffs durch Proklos müsste eingehender

untersucht werden. Einerseits stellt Proklos stark auf das Moment der Wandelbarkeit der
aristotelischen oXt] ab, welches ihm für die Untersuchung der Namen wichtig ist (vgl. die

Ausführungen unter [2b]), andererseits scheint er vXt) eher im Sinne des stoischen (fxovf zu begreifen.
40 Vgl. PROKLOS: [Kratylos-Kommentar], 37,23-37,25: ptèv i>tXdao<i>og eig to eîdog Kai to

o-tiptaivopteuov ßXeirojv napa-nX,r)<ria avTà KaXeî, oi dè ypaptttaTiKoi eig vXijv Kai Tag
trvXXaßag KaTatj>epop,evoi avoptoioTaTa avTa 'àv ijtaîev.

41 Auch Friedrich Schleiermacher und Otto Apelt übersetzen mit .bedeuten', vgl. PLATON:

Kratylos [1974], 429 und PLATON: Kratylos. Hg. von APELT, Otto: Piaton. Sämtliche Dialoge. Bd.

2. 2. Auflage. Hamburg: Felix Meiner Verlag 1998, 35-151, hier 53-54. Maurus Hirschle
hingegen verwendet ,bezeichnen' bzw. ,etwas zum Ausdruck bringen' und markiert damit eine

Differenz zum Begriff eîdog, den er mit .Bedeutung' übersetzt (vgl. HIRSCHLE: Sprachphilosophie
und Namenmagie im Neuplatonismus, 7). Eine Erklärung für diese Entscheidung bietet er nicht.

42 Vgl. PLATON: Kratylos [1974], 393b.
43 Zur Problematik des Begriffs .Bedeutung' siehe Abschnitte (2a) und (3).
44 Vgl. dazu auch VAN DEN BERG: A Remark of Genius, 166f. Zur Verwendung des Begriffes

eîdog im Sinne von ,Idee' siehe PROKLOS: [Kratylos-Kommentar], 23,1 / 23,7 / 23,15-23,25. Hier
geht es im Wesentlichen um das eidog eines Gegenstandes, z.B. einer Spule, nach dem die
Menschen die konkreten Gegenstände als Abbilder erschaffen. Damit muss hier eidog als .Urbild',
,Idee' übersetzt werden. Auch bei Piaton sind eîdog und idea Synonyme und stehen für .Urbild',
,Idee' oder .Form'. Vgl. HORN / RAPP: Wörterbuch der antiken Philosophie, 120 und KAHN:
Language and Ontology in the Cratylus, 154.



14 Christa M. Haeseli

Die Bedeutung des Namens bezieht sich auf die Idee des Gegenstandes und
zwischen beiden besteht eine Ahnlichkeitsbeziehung.45 Weil für Proklos aber

(in der Nachfolge Piatons) der sinnlich wahrnehmbare Gegenstand mit der
Idee des Gegenstandes durch Teilhabe verbunden ist, bezeichnet der Name
auch die konkrete Sache.46 Wie steht es nun mit dem materiellen Teil des

Namens? Proklos hatte ja nur die Bedeutung und ihr Verhältnis zur Idee betrachtet

mit der Begründung, die unstete, veränderliche Materie müsse vernachlässigt

werden, auch wenn die Grammatiker dies nicht einsähen. Für den Zweck
seines Beispiels der Namen Hektor und Astyanax macht das durchaus Sinn,

man darf aber nicht ausser acht lassen, dass die Bedeutung letztlich der Materie
bedarf, um von den Menschen erfasst werden zu können. Proklos muss sie

also in seine Untersuchung der Namen miteinbeziehen. Genau das tut er auch,
wie die Methode, welche er zur Beschreibung des Zusammenhangs zwischen
Name und Gegenstand benutzt, zeigt.

Proklos stellt fest, dass die Menschen häufig nicht imstande seien, ihren
Söhnen Namen zu geben, welche ihrem Wesen, genauer gesagt ihrem Vermögen

(iïvva(jbt<;) und ihrer Tätigkeit (èvépyeia) entsprechen. Uber die Fähigkeit
der Namensgebung verfügen gemeinhin nur die Götter und Dämonen, weil sie

allein das Wesen der Dinge begreifen.47 Als Beispiel wird Orest genannt, der

von seinem Vater durch Zufall (tv%%]) den richtigen Namen erhalten hat.

Agamemmnon nannte ihn so, nicht weil er seine Gebirgsnatur (opetvov)
erkannt hat, sondern weil ihm das wilde Wesen seines Sohnes, seine Neigung,
sich mit Heftigkeit auf etwas zu stürzen (opovco) aufgefallen war oder weil er
wollte, dass sein Sohn so werde.48 Obwohl er also das wahre Wesen nicht
erkannt hat, ist er durch Zufall über einen anderen Weg (über das Wort opovw)
doch auf den richtigen Namen gekommen, der das wahre Wesen andeutet. Der
Zusammenhang zwischen Wesen und Name wird also mittels etymologischem
Verfahren gezeigt. Darin hält sich Proklos an Piaton, von welchem er auch
das Orest-Beispiel übernommen hat.49 Wie dieses Beispiel belegt, versteht man
in der Antike unter ,Etymologie' etwas gänzlich anderes, als das, was wir
heute mit dem Begriff bezeichnen. Der Begriff enifioXoyla erscheint bei Pla-

45 Vgl. PROKLOS: [Kratylos-Kommentar], 8,13-14: Karà fièv yàp to eJSoç eouce toîç npayiiao'i.
Siehe dazu ausführlicher Abschnitt (3). Vgl. auch ABBATE: Dall'etimologia alla teologia, 46.

46 Piaton verwendet in diesem Zusammenhang den Begriff .Homonymie', welcher bei ihm
„fundierte legitime Gleichnamigkeit" bedeutet, „die zwischen der Idee und den an dieser Idee

teilnehmenden Sachen besteht." Zitiert nach AUBENQUE, Pierre: Zur Entstehung der
pseudoaristotelischen Lehre von der Analogie des Seins. In: WIESNER, Jürgen (Hg.): Aristoteles, Werk und
Wirkung. Kommentierung, Überlieferung, Nachleben. Bd. 2. Berlin/New York: de Gruyter Verlag
1987, 233-248, hier 243f. Dies ist ein radikaler Unterschied zu Aristoteles, welcher mit dem

Begriff .Homonymie' meint, dass zwei verschiedene Sachen mit demselben Namen bezeichnet
sind. (Vgl. AUBENQUE: Zur Entstehung der pseudo-aristotelischen Lehre, 239).

47 Vgl. PROKLOS: [Kratylos-Kommentar], 43,11-43,14.
48 Vgl. PROKLOS: [Kratylos-Kommentar], 43,22-43,28.
49 Vgl. PLATON: Kratylos [1974], 394e.



Annäherungen an Proklos' (magischen) Sprachbegriff 15

ton noch nicht, er ist ein Terminus technicus der Stoa.50 Die Etymologie ist in
der Antike aber lange vor der Stoa schon Teil der Philosophie. Sie wird als ein

Verfahren angewandt, um durch Eruieren des Grundes für eine sprachliche
Benennung Auskunft über das Wesen des Benannten zu erhalten. Dies basiert
auf der Vorstellung, dass ein Name seinen Grund in bestimmten Wesenszügen
des benannten Gegenstandes hat. Das etymologische Verfahren besteht darin,
einen Namen in seiner Bildungsweise zu erklären, indem er als Zusammensetzung

aus oder Ableitung zu Grundwörtern dargestellt wird.51 Dieses Vorgehen

wird aber bereits in Piatons Kratylos problematisiert, indem erkannt wird,
dass die wahren Bedeutungen der Grundwörter nicht erschlossen werden

können, sondern ihrerseits in Silben und zuletzt in einzelne Laute zerlegt
werden müssen, in der Hoffnung, über eine onomatopoetische Deutung die

Ähnlichkeit zwischen Benennung und Gegenstand zu erschliessen.52 Dass dies

aber ein ungenügendes Verfahren ist, da es häufig zu falschen Schlüssen führt
und damit keine oder nur begrenzte Einsicht in das Wesen der Dinge vermittelt,

wird von Sokrates dargestellt. Er schliesst daraus, dass man deswegen
auch von der Ubereinkunft Gebrauch machen müsse.53 Zudem gibt Sokrates

folgende Gründe für diese Konsequenz an: Der ursprüngliche Namengeber hat
sich zuweilen geirrt und damit bei einigen Wörtern schlechte Arbeit geleistet,

was uns jetzt in die Irre führt.54 Überdies setzt die Tatsache, dass man das

Verhältnis des Namens zu seinem Gegenstand hinsichtlich seiner Naturgemässheit
überhaupt problematisieren kann, einen von diesem Bezeichnungsverhältnis
unabhängigen Zugang zu den Dingen voraus,55 was gegen die universale
Gültigkeit der $ûerei-Lehre spricht.

Trotz dieser Schwierigkeiten hält Proklos daran fest, dass es zwischen
Namen und Dingen (ewigen wie vergänglichen) einen Zusammenhang gibt,
welcher mittels Etymologie in den meisten Fällen aufgedeckt werden kann; auch

dann, wenn der Zusammenhang durch tvx'I besteht, also verborgen ist.
Proklos verzichtet darauf, die schon von Piaton vorgenommene Problemati-

sierung des etymologischen Verfahrens zu berücksichtigen. Da sein Fokus auf
der Darstellung der Zusammenhänge in der kosmischen Ordnung im
Allgemeinen und jenen zwischen Name und Gegenstand im Besonderen liegt, kann

er auf die Etymologie als Beweisverfahren nicht verzichten und verfährt in
diesem Punkt weniger kritisch als sonst.56

5® Vgl. HERBERMANN: Antike Etymologie, 356.
51 Vgl. HERBERMANN: Antike Etymologie, 353f.
52 Vgl. PLATON: Kratylos [1974], 421-427d.
53 Vgl. PLATON: Kratylos [1974], 435a-d.
54 Vgl. PLATON: Kratylos [1974], 436-438.
55 Vgl. PLATON: Kratylos [1974], 439ab. Siehe dazu auch HERBERMANN: Antike Etymologie, 355.
56 Vgl. dazu auch ABBATE: Dall'etimologia alla teologia, 97.



16 Christa M. Haeseli

Die Ausführungen zur Etymologie, insbesondere die Beispiele Hektor-
Astyanax und Orest machen deutlich, dass die Berücksichtigung der Lautgestalt

des Namens unumgänglich ist, wenn Einsichten über den benannten
Gegenstand gewonnen werden sollen. Gerade das Lautmaterial des Namens wird
ja betrachtet und in seine Bestandteile zerlegt; dies im Bestreben, aus der

Bedeutung einzelner „Grundwörter", Silben oder Laute die Bedeutung des

Namens erschliessen zu können. Damit wird das Problem der Kluft zwischen
e'tèoç und vXt] nicht gelöst, sondern nur verschoben.

(2a) Bedeutung des Namens (eîdoq)

In Bezug auf die Form (elBoç) werden die Namen eher durch tfrveret bestimmt,57
und sie gleichen den Dingen bezüglich Form/Bedeutung.58 Dies ist eigentlich
nichts Neues, hat doch schon das Beispiel von Hektor und Astyanax gezeigt,
dass die Bedeutung des Namens (eiiïoç) der Idee des Gegenstandes (eidoç)

gleicht. Obwohl Proklos zwischen eîSoç und vXerj unterscheidet, darf unter
,Bedeutung' nicht eine Grösse im Sinne von Saussures signifié verstanden werden,

da dieses als in einem durch Konvention gegebenen Verhältnis zum signifiant

vorgestellt wird; d.h., das Wort als Lautgebilde steht für etwas anderes, es

hat substitutionalen Charakter. Dies meint Proklos gerade nicht. Die Bedeutung

ist eine erkenntnistheoretische Grösse und steht in direkter Verbindung
zu vXy als Lautgebilde einerseits und zur Idee der benannten Sache andererseits,

wie die folgenden Ausführungen verdeutlichen sollen.59

(2b) Lautmaterial des Namens (vXt])

In Bezug auf das Lautmaterial (üXnrj) sind die Namen eher durch beerei

bestimmt60 und unterscheiden sich voneinander, während sie bezüglich ihrer
Form cj)vcrei sind und den Dingen gleichen.61 Dass die Namen hinsichtlich
Lautmaterial eher beeret sind, bezieht sich wohl auf sprachliche Fälle wie den

des Hektor und des Astyanax. Das Kriterium für beeret ist hier die Variabilität
des Lautmaterials bei gleichbleibender Bedeutung. Der Gegensatz veränderlich

(und damit vergänglich)/ewig ist schon für Piaton von grosser Bedeutung;

57 Vgl. PROKLOS: [Kratylos-Kommentar], 4,17-4,18: Karà psèv to eîêoç ptâXXov toû 4>ù<ret

(/.eré%ov<rt.
58 Vgl. PROKLOS: [Kratylos-Kommentar], 8,13-8,14: Karà fièp yàp to eJSoç è'oïKe toîç -npâytiacri.
59 Aus diesen Gründen scheint mir auch Abbates Gleichsetzung von vX%J mit signifiant bzw.

„signifeante" unglücklich. (Vgl. ABBATE: Dall'etimologia alla teologia, 45 und 48).
60 Vgl. PROKLOS: [Kratylos-Kommentar], 4,18: KaTa <Sè tt)v üXtjv ptâXXov tov décret. Ich habe

diese Stelle noch einmal zitiert, weil sie das Wort „eher" noch enthält, welches bei der folgenden
vergleichbaren Stelle (8,13-8,14) entfällt. Das abschwächende „eher" wird dann wichtig, wenn es

darum geht zu zeigen, inwiefern die Namen auch hinsichtlich des Lautmaterials einen 4>i"ret-

Anteil haben.
61 PROKLOS: [Kratylos-Kommentar], 8,13-8,14: KaTa ptèv yàp to eWoç 'éoïKe Toîç Tipoty^acrt,

Karà Sè tt)v uXrjp Sta4>épet àXXyXwv.



Annäherungen an Proklos' (magischen) Sprachbegriff 17

Proklos betont ihn besonders stark in Bezug auf die aristotelische Gegenüberstellung

von Materie und Form. Dieser Dualismus ist eines der wichtigsten
Prinzipien, welche die Struktur der proklischen Kosmologie prägen und er
findet sich auch in den Namen, die gemäss Proklos ebenfalls den Gegensatz
vXrrj/eîdoç aufweisen. Der wichtigste Punkt liegt darin, dass Veränderbarkeit
ein Kriterium dafür darstellt, dass etwas durch Oerrel bestimmt ist, während
Unveränderlichkeit mit rfrvcrei in Verbindung gebracht wird. Proklos selbst

unterläuft diesen Gegensatz immer wieder, wie etwa die Ausführungen zum
ni^tj-Begriff gezeigt haben.

Proklos' oben zitierte Behauptung, dass die Namen in Bezug auf das

Lautmaterial eher durch Oécrei bestimmt seien und sich voneinander unterscheiden,
während sie bezüglich ihrer Form durch ivrrei bestimmt sind und den Dingen
gleichen,62 besteht aus zwei nicht direkt vergleichbaren Komponenten: Es

heisst, die Namen seien Oerrel hinsichtlich üXfj und unterscheiden sich
voneinander,63 bezüglich eldoç seien sie durch rfrvrrei bestimmt und den Dingen
ähnlich. Es wird hier nicht gesagt, dass die Namen sich in Bezug auf vXt] von den

Dingen unterscheiden. Dies bestärkt die Vermutung, dass zwischen Lautgestalt

und eidoc (gemeint sind hier Bedeutung und Idee der Sache) eine (Ahn-
lichkeits-) Beziehung besteht. Damit wären die Namen hinsichtlich üXv] in
gewisser Weise auch rfrvrrei, wie Abschnitt (3) zum Namen als Abbild (eîdoç)

erweisen wird.
Im Hinblick auf die Gemachtheit der Namen kritisiert Proklos als erstes

Aristoteles, welcher zwischen Name und Stimme nicht unterscheide und
deshalb behaupte, der Name sei Resultat der natürlichen Organe des menschlichen

Körpers.64 Zwar gibt Proklos zu, dass die Organe einen Anteil bei der

Produktion des Namens haben, indem sie die Stimme hervorbringen, die zur
Produktion des materiellen Aspekts des Namens unabdingbar ist.65 Der Name
als ganzer aber werde vom Denken (Siävoia) des Namengebers erzeugt. Dieser

passe die von den natürlichen Organen produzierte Materie in angemessener
Weise der Form (eldoç) und dem Vorbild (irapâdeiypta) an.66 Weiter heisst es:

„Er [der Name, C.H.] ist nicht Produkt der Natur in dem Sinne, dass die Natur
ihn herstellt, noch ist er Instrument der Natur im Sinne, dass die Natur sich

seiner bedient. Es ist die Kunst (té%vr)), die ihn produziert und die sich seiner
bedient. Aber weil der Namengeber auf die Sachen schaut, wenn er die Benennun-

62 PROKLOS: [Kratylos-Kommentar], 4,18 und 8,13-8,14.
62 Hier scheint Proklos vX'rj eher im Sinne des stoischen rjioovr) zu verstehen (vgl. Anm. 39).
64 Vgl. PROKLOS: [Kratylos-Kommentar], 16,28-17,2. Proklos erwähnt aber nicht, dass <t>rovrj

für Aristoteles die durch eine vorstellende Seele geschlagene Luft ist. Damit ist sie nicht allein
Resultat des Körpers, sondern auch der Seele. Siehe SHEPPARD: Proclus' Philosophical Method of
Exegesis, 144f. und SCHULTHESS, Peter: Die Bedeutung von Bedeutung. Ein Annäherungsversuch
aus frühscholastischen Quellen. In: FZPhTh 46 (1999) 388-418, hier 400.

65 Wie Piaton fokussiert Proklos auf die gesprochene Sprache und vernachlässigt die geschriebene.
66 Vgl. PROKLOS: [Kratylos-Kommentar], 17,4-17,9.



18 Christa M. Haeseli

gen erschafft und der Benutzer [Dialektiker]67 die Namen anwendet, indem er
mit ihnen Dinge unterscheidet, sagt man trotzdem, der Name als Produkt und
Instrument sei <£ihre/."68

Die Namen sind in Bezug auf ihre Gemachtheit also eher durch Secret

bestimmt, weil sie erstens hinsichtlich Lautmaterial differieren und zweitens,
weil sie Produkte und Instrumente der Kunst und nicht der Natur sind. Sie

sind bezüglich ihrer Gemachtheit aber auch durch cj){jcrei bestimmt, zum einen,
weil die natürlichen Organe die Stimme produzieren, welche wiederum an der

Herstellung des Lautmaterials beteiligt ist. Zum andern, weil der Namengeber
bei der Arbeit das (natürliche) Vorbild betrachtet, demgemäss er den Namen
formt, und der Dialektiker auf die (natürlichen) Dinge schaut, zu deren

Unterscheidung er die Namen benutzt.

Folgende Passage stimmt inhaltlich im Wesentlichen mit den obigen
Textstellen überein, nimmt aber zwei signifikante begriffliche Änderungen vor:

„Der Name besteht einerseits durch Gesetz und durch Konvention (vôfitp Kai
Béeret) wegen der ihn produzierenden Ursache (:ttoic^tik^v a'mav), welche
wissenschaftlicher Art ist (èmaT'rjfjjOviK'rjv), andererseits ist er (jtvaei kraft seiner
paradigmatischen Ursache (TtapadefypvaTtK^v ahiav)."69

In der zuvor zitierten Stelle (17,15-17,21) hatte Proklos als Gegenbegriff zu
(f)v<rtç den Terminus Te%vri gewählt („es ist die -ré%vr\, welche die Namen
produziert und sich ihrer als Instrumente bedient und nicht die Natur"). Hier
hingegen verwendet er zwei Gegenbegriffe zu c^vcret, nämlich vopeet} und décret

und nennt als produzierende Ursache die Wissenschaft anstelle der Kunst.
Dies ist insofern interessant, als unter (la) deutlich wurde, dass Proklos das

Kriterium „gemäss Wissenschaft auferlegt" für die </>üo"e/-These in Anspruch
nimmt. Ausserdem hatte er in diesem Zusammenhang den Begriff vofico im
Sinne von ,Natur'- oder ,Universalgesetz' verwendet. Hier aber scheint er ihn
in der Bedeutung von ,durch gesetzliche Übereinkunft' auf der gleichen Ebene

wie décret und als Gegensatz zu <j)vcret zu gebrauchen. Die vermeintlichen
Widersprüche in der begrifflichen Verwendung von Wissenschaft' {émcrTruif}
und vôfjcoç) können aufgelöst werden, wenn man den Blick auf den/die
Namengeber richtet: Unter (la) wurde gesagt, dass die ewigen Dinge gemäss
Wissenschaft benannt werden, und dass sie ihre Namen durch das Universal-

67 Vgl. PROKLOS: [Kratylos-Kommentar], 17,9.
68 PROKLOS: \Kratylos-Kommentar], 17,15-17,21: Kai o'vre Stà toûto <j>ücrei, ort rrje; cfrvtrecoç

atroTeXea'pta, ovre ètà tovto bpyavov, oti Svvapuç avTil) XPVTal ^vctikt] tiç àXXà to ttoioûv avTO

réxvr) ècrrlv Kai to xpoopvevov. èizet Sè Kai to ttoioûv tipoç, Ta TtpocypcaTa ßXe-nov Ttotei, Kai to
Xpoopvevov Stà rfv tûv npaypcâTwv SiaKpio-iv aVTtp xprjTai, Stà toûto XéyeTat cjrvo'ei Kal &)ç
anoTeXeo'pta Kai ôiç opyavov. Zu den Namen als Werkzeuge des Dialektikers vgl. VAN DEN
BERG: A Remark of Genius, 156.

67 PROKLOS: [Kratylos-Kommentar], 18,15-18,17: TO yoûv ovopta Stà p,èv TOjv noi'r)TiK'r)V
ahiav èmo~rr]pi,oviK'r)V overav vopu<J Kai décret, hà Sè TTjV TTapaSetypcaTiK7jv ahiav cj>v(rei.



Annäherungen an Proklos' (magischen) Sprachbegriff 19

gesetz auferlegt bekommen. Wer ist nun der Namengeber, welcher die ewigen

Dinge benennt? (lb) hat ergeben, dass die Namen der vergänglichen Dinge
Objekte des Zweifels und damit durch décret bestimmt sind, weil die Menschen

es nicht verstehen, beispielsweise ihre Kinder der Wissenschaft gemäss zu
benennen. Sie kennen nämlich das Universalgesetz nicht. Im selben

Zusammenhang sagt Proklos, dass nur die Götter und Dämonen fähig sind, den

Menschen die Namen zu geben, die ihrer Lebensart angemessen sind, denn sie

allein kennen die Tätigkeiten und Vermögen der Seelen.70 Damit liegt nahe,
dass der Namengeber für die ewigen Dinge göttlicher oder dämonischer Natur
ist und die Namen nach dem Universalgesetz (KadoXov v6fj,oç) und gemäss
Wissenschaft (emcrvrniirj) im Sinne von .Kenntnis des Naturgesetzes'
hervorbringt.71 In der hier zur Diskussion stehenden Stelle aber, wo gesagt wird, der
Name sei vopcw Kai décret wegen der ihn produzierenden Ursache (18,15—

18,17), ist mit dem Begriff .Wissenschaft' nicht die göttliche oder dämonische
Einsicht in die Naturgesetze gemeint, sondern die Denkfähigkeit (iïtàvoia) des

(menschlichen) Namengebers im Gegensatz zu seiner Physis (Zunge, Stimmlippen

etc.). Deswegen hat Proklos im vorangehenden Zitat wohl auch Te%vr]
anstelle von èiricrT'rjfj/ri gesagt. Piaton verwendet die beiden Begriffe zwar
weitgehend parallel und meint damit meist - seine Konsequenz in der
Anwendung dieses Begriffs ist umstritten72 - eine kognitive Kompetenz, die einen

produktiven Charakter aufweist.73 Proklos' Auffassung des ré^v/j-Begriffs
hingegen ist differenzierter und basiert weitgehend auf der aristotelischen

Verwendungsweise. Nach Aristoteles ist té%vr\ eine auf Hervorbringen gerichtete,

feste, vernünftige Haltung.74 Diese wird als erfahrungsbezogene Wissensform

und Entstehensursache gesehen und imitiert die Natur. Ihre
Besonderheit liegt darin, dass ihre Produkte durch eine Form (eîiïoç) in der Seele

zustande kommen. Die té%vt] ist dasjenige, was die Bewegung eines opyavov
lenkt und insofern bedeutet sie mehr als nur ein Wissen, nämlich die Entstehung

durch eine Form.75 Proklos' Ausführungen zum Hervorbringen der

Namen durch die Denkfähigkeit bzw. Kunst (-ré%vif) des Namengebers decken
sich mit diesem differenzierteren Verständnis von Texvcc]. Der Kommentator
erwähnt auch das Anpassen des zu erschaffenden Gegenstandes an eine Form

70 Vgl. PROKLOS: [Kratylos-Kommentar], 43,11-14.
71 Vgl. PROKLOS: [Kratylos-Kommentar], 18,21-18,24 und 42,27-42,28.
72 Vgl. BALANSARD, Anne: Technè dans les dialogues de Platon: l'empreinte de la sophistique (-

International Plato Studies 14). Sankt Augustin. Academia 2001.
73 Vgl. HORN / RAPP: Wörterbuch der antiken Philosophie, 424 sowie RITTER / GRÜNDER:

Historisches Wörterbuch der Philosophie 12 (2004) 902-903.
74 Vgl. ARISTOTELES: Nikomachische Ethik VI 4, 1140a6-10 und RITTER / GRÜNDER:

Historisches Wörterbuch der Philosophie 4 (1976) 1362.
75 Vgl. ARISTOTELES: De generatione animalium 735a2 und 740b26f.



20 Christa M. Haeseli

(eîiïoç), sowie das Imitieren der Natur, was sich bei ihm im Anpassen der
Materie an das trapa^etypca des Gegenstandes äussert.76

Proklos verwendet demnach ré^vij als Gegenbegriff zu (frieret, d.h. auf der

gleichen Ebene wie den Terminus décret. Letzterer weist aber nicht die
aristotelische Bedeutungsvielfalt auf, welche Proklos zur Darstellung seines Gedankens

benötigt. Aus diesem Grund figuriert in der oben zitierten Stelle der

Begriff réxvKj anstatt des zu erwartenden décret. Der Begriff vcj/jm) wurde in
Zusammenhang mit der Entstehung der Namen verwendet. Diese seien
Produkte wissenschaftlicher Tätigkeit und insofern vöfjctp Kai décret. Bezüglich
v6[Mt) wurde deutlich, dass Proklos diesen Terminus einmal in der stoischen

Bedeutung im Sinne von ,Naturgesetz' verwendet, gelegentlich aber auch auf
die zeitgenössische Gebrauchsweise zurückgreift. Er benutzt ihn dann zwar
nicht als Synonym zu décret, aber doch auf derselben Ebene, nämlich als

Gegenbegriff zu (frieret.

(3) Der Name als e'tKcov

Im vorhergehenden Abschnitt wurde gesagt, die Namen seien (frieret, da der

Namengeber die Dinge betrachtet, denen gemäss er die Namen formt, und
weil der Dialektiker auf die Dinge schaut, zu deren Unterscheidung er die

Namen benutzt.77 Zunächst zur Tätigkeit des Namengebers: Von ihm heisst

es, dass er bei der Arbeit die von den natürlichen Organen produzierte Materie

in angemessener Weise der Form (eîBoç) und dem Vorbild (napaSetypca)

anpasse.78

Mit eîiïoç ist, wie unter (lb) ausgeführt, die Form bzw. Bedeutung im
Gegensatz zur Lautgestalt des Wortes gemeint. Was aber ist unter -napadetyiia

zu verstehen? Proklos hatte gesagt, die Namen seien (frieret, weil der

Namengeber bei ihrer Produktion auf die zu benennenden Dinge schaue,
denen er sie anpasse.79 Ausserdem sei der Name Abbild (eiKtov) des trapä-
SetjiLta80 sowie des konkreten Gegenstandes (npäyfia)3l Damit ist klar, dass

napaSety^a die Idee, das Urbild des Gegenstandes meint. Dieser Gedanke

folgt Piaton, welcher im Timaios (28-29) sagt, die Idee (eîêoç) sei trapa^etypea

für den einzelnen Gegenstand und zwischen den beiden herrsche ein Abbild-

76 Siehe dazu Abschnitt (3).
77 Vgl. PROKLOS: [Kratylos-Kommentar\, 17,15-17,21.
78 Vgl. PROKLOS: [Kratylos-Kommentar], 17,4-17,9.
79 Vgl. PROKLOS: [Kratylos-Kommentar], 17,15-17,21.
80 Vgl. PROKLOS: [Kratylos-Kommentar], 19,22-19,23: voûç yap kerrtv à vo^odeTiKoç toutcuv

iïvj/jtioupyoç, e'tKovaç avToîç èvdeiç Türi irapaSeiyptciTtov sowie 16,15-16,17: Serrai S' tbç ptèv öpyavov

tou xpopeévou, d)f Sè e'iKwv -rrjç ttpoç, to irapaSeiypta àva<)>opâç.
81 Vgl. PROKLOS: [Kratylos-Kommentar], 3,10-3,11: àAÀà Ka6' o eiKOveç eiert Tari npaypt-aTcov

sowie 17,21-17,23: Kai yàp [tâç, F. Romano] e'iKibv ànoreXeÎTai Türi TrpayptaTtov Kai èÇayyéXXei
avrà Sià ptécrcûv Türi voTjptâtüjv.



Annäherungen an Proklos' (magischen) Sprachbegriff 21

Verhältnis.82 Dieses ist so zu denken, dass der sinnlich wahrnehmbare Gegenstand

Abbild des Gegenstandes an sich, der Idee ist, insofern er an der Idee

teilhat. Wenn Proklos in seinem Äraty/os-Kommentar eine Teilhabe-Lehre

entwickelt, greift er auf spätere platonische Dialoge zurück, da Piaton erst ab

dem Symposion von (j,é6eÇiç im metaphysischen Sinne spricht.83 Proklos' (und
auch Piatons) Teilhabe-Lehre ist äusserst komplex und kann hier nicht in
extenso entfaltet werden. Am meisten Probleme bereitet die Frage, wie der

singuläre Gegenstand an einem höhergestellten Sein, z.B. einer Idee oder
einem Intelligiblen teilhaben und ihm damit ähnlich sein kann, wenn die

beiden Grössen verschiedenen ontologischen Ebenen angehören.84 Bei Proklos
finden sich zu diesem Problem verschiedene Aussagen. Wichtig in unserem
Zusammenhang ist sein aydÀ/tara-Gedanke: Die göttliche Gesetzgebung

schafft nämlich Wörter als „(Götter-)Statuen" (àyàX^ara) der Dinge, indem
sie die Natur der Seienden reproduziert. Wenn die Namen existieren, werden
sie den Menschen überbracht, damit sie sich ihrer bedienen.85 Und so wie es

eine Gottlosigkeit ist, Götterbilder zu beleidigen,86 so ist es auch nicht erlaubt,
Fehler in Bezug auf die Namen zu machen. Der Demiurg, welcher der

Gesetzgeber der Namen ist (d.h. die Namen gemäss vopboç auferlegt), ist die

Vernunft, die in diese Statuen Bilder der Vorbilder eindrückt.87 Die Namen
haben also an den Dingen (napäSeiyptaTa) teil, insofern sie eine Art Stempel

82 Siehe auch HORN / RAPP: Wörterbuch der antiken Philosophie, 330 und RITTER / GRÜNDER:
Historisches Wörterbuch der Philosophie 7 (1989) 74, den Forschungsüberblick von FRONTEROTTA,
Francesco: Il problema délia ptéde^i;. A proposito di un lungo dibattito platonico. In: Elenchos,
fascicolo 2 (1999) 397-415, hier 398-404) sowie FujISAWA: "Exeiv, Metéxeiv, 53.

83 Vgl. KAHN: Language and Ontology in the Cratylus, 175 sowie FUJISAWA: "Ejçeiv, MeTe%eiv,

42f. und 47.
84 Vgl. den Aufsatz von STEEL: L'Ame: Modele et Image.
85 Vgl. PROKLOS: [Kratylos-Kommentar], 19,15-19,19: outw iïè Kai 7] voptodeTiKT) Kara f>jv

auTTjV à<j>op,oia>TiK'r)V Svvaptiv ayaXptara tüv npayp.aToov v^ttrrritri ta ovopato. 8ià roiiov Kai
Toicov 7}%a>v ànetKOViÇop,évr) TVjV tton ovtojv (frvaiv, Kai VTroartrjaacra napéêtOKev eh; xpTjtrtv roî;
ài/dpùmoi;.

86 Zum Beschimpfen oder Auspeitschen von Götterstatuen in der Antike siehe LUCK, Georg:
Magie und andere Geheimlehren in der Antike Kröners Taschenausgabe 489). Stuttgart: Kröner
1990, 6.

87 Vgl. PROKLOS: [Kratylos-Kommentar], 19,20-19,23: Kai äxmep ei; rà rwv 6eâ>v àyàXpbara
nXripspteXeTv ov% öaiov, ovto; oùàè Ttepl rà ovopa-ca aptapràveiv evayé; voô; yâp èariv o

voßoderiKo; tovtcov dyptiovpyo;, e'iKÔva; aiiToî; èv8ei; tüjp napaSeiyptaraiv.
Weiter oben (19,6-19,12) spricht Proklos nicht vom göttlichen Namengeber, sondern von

der Seele, die mittels „linguistischer Imagination" (XeKTiKy (jtavTaaia) die Namen erschaffe.

Anne Sheppard zeigt, dass die (jtavTacria als Gehilfin bzw. Vermögen der rationalen Seele Bilder
von höheren Prinzipien produzieren könne (vgl. SHEPPARD, Anne: Phantasia and Analogia in
Proclus. In: INNES, Doreen / HlNE, Harry / PELLING, Christopher (Hgg.): Ethics and Rhetoric.
Classical Essays for Donald Russell on his seventy-fifth Birthday. Oxford: Clarendon Press 1995,

343-351). Dass Proklos nur der rationalen Seele und letztlich dem göttlichen Namengeber bzw.
dem vov; die Fähigkeit des Namenproduzierens zugesteht, hängt gemäss Sheppard damit zusammen,

dass er die Kunst des (korrekten) Namenmachens einer möglichst überlegenen Macht
attribuieren will.



22 Christa M. Haeseli

von ihnen erhalten, ihnen angeglichen werden, so wie eine Statue einem Gott
ähnlich gemacht wird.88 Weil es sich bei diesen Dingen um natürliche handelt,
haben die Namen an der Natur teil und sind durch sie bestimmt.

Aufgrund dieses Teilhabe-Prinzips sieht Proklos zwischen der Bedeutung
des Namens und der Idee der Sache ein Ähnlichkeitsverhältnis.89 Wie steht es

aber mit den Beziehungen zwischen vk%, eidog und irapädeiyßa? Es wurde ja

gesagt, dass uXt) im Hinblick auf eidog und TTdpaèf.tyfia geformt werde,90 und
dass der Name, welcher aus Lautgestalt und Bedeutung besteht, Abbild (e'iKOJv)

des napâêei'Yiia sowie des von ihm benannten Gegenstandes sei. Weil das

Lautmaterial durch Bedeutung und Urbild des Gegenstandes seine Lorm
erhält, ist ebenfalls eine Ähnlichkeitsbeziehung zwischen den beiden ersteren
und damit via eidog auch zwischen vA'rj und napaSeiy^ia zu vermuten. Zur
Darstellung der Beziehung zwischen vXt] und Tcapaèetyiia muss folgende
Passage einbezogen werden, da sie eine bisher noch nicht thematisierte
vermittelnde Instanz zwischen diesen Grössen einführt: „Indem der Name
belehrend und erklärend ist, besitzt er die Ordnung der Gedanken, und indem er
unterscheidend ist, produziert er in uns die Erkenntnis von der Essenz der

Dinge."91
Hier geht es um das didaktische und das unterscheidende Vermögen des

Namens. Vom Dialektiker sagt Proklos, dass er sich des Namens als Instrument

bedient, um die Dinge zu unterscheiden. Damit wird auch ihre Essenz

enthüllt. Dies geschieht, indem der Name Denkakte in unserem Geist
hervorruft, was als didaktisches Vermögen gilt. Die beiden Vermögen sind also

eng miteinander verbunden.
Zunächst zum unterscheidenden Vermögen: Der Dialektiker benutzt die

Namen, um die Dinge in ihrer Essenz voneinander zu unterscheiden. .Be¬

nennen' ist gemäss Proklos gleichbedeutend mit .Sachen zeigen'.92 Der Name

vermag die Essenz einer Sache zu enthüllen, weil er vom Namengeber in
Betrachtung dieser Essenz und als ihr Abbild geschaffen wurde. Die Problematik

dieser Ähnlichkeit deutet sich in den Ausführungen zum didaktischen

Vermögen an. Hier geht es darum, dass der Name Denkakte enthüllt. Mit den

Denkakten ist zum einen das gemeint, was der (göttliche) Namengeber denkt,

wenn er den Namen erschafft, zum andern sind aber auch die Denkakte der
Menschen angesprochen, welche die Namen benutzen. Der Namengeber

88 Dass Proklos alle Wörter als ayaAp-ara gelten und nicht nur die Götternamen, zeigt
Hirschle auch anhand des Parmenides-Kommentars. (Vgl. HlRSCHLE: Sprachphilosophie und Namenmagie

im Neuplatonismus, 17).
89 Vgl. Abschnitt (lb).
90 Vgl. PROKLOS: [Kratylos-Kommentar], 17,4-17,9.
91 PROKLOS: [Kratylos-Kommentar], 16,23-16,25: Kai èiSaaKaXiKov ov eKtbavTopiKyv

zatgiv tS>v voijßctTcov, Kai (SiaKpmKov ov toùcriaç yvôxriv yptîv epmoieT tG>v -npayp-azoiv.
92 Vgl. PROKLOS: [Kratylos-Kommentar], 17,25-17,26. Mit .Benennen' ist hier freilich nicht der

Akt des Erschaffens von Namen gemeint, sondern das Benutzen der bereits etablierten Namen.



Annäherungen an Proklos' (magischen) Sprachbegriff 23

betrachtet bei der Arbeit - wie wir gesehen haben - eîdoç und napadeiyfia und

passt das Lautmaterial entsprechend an. Der Name wird also vom Namengeber

als Abbild der Idee des Gegenstandes geschaffen, die er mittels Denkakten

in unserem Geist enthüllt.93 Bemerkenswert ist hier Proklos' Abbildbegriff.

Das Urbild scheint sich dem Menschen nicht unmittelbar durch das

Abbild zu erschliessen, sonst wären keine vermittelnden Denkakte nötig. Zum
Verständnis des Abbildbegriffs von Proklos und damit auch des Verhältnisses

von vXi] und eidoç bzw. napadeiyp.a ist folgender Exkurs über Piatons Auffassung

des Problems aufschlussreich: Abschnitt (lb) hat ergeben, dass Proklos
den Zusammenhang zwischen vXfj und eidoç resp. napadeiypta etymologisch
erklärt. Er verzichtet allerdings auf den aporetischen Versuch, die Etymologie
bis zur „Entdeckung" von onomatopoetischen Bindungen zwischen Wort und
Sache zu treiben. Piaton hingegen ist diesen Weg gegangen, um ihn dann als

unbrauchbar zu verwerfen. Dies geschah aber nicht, ohne zuvor einen anderen

Erklärungsversuch für den Zusammenhang zwischen Wort und Gegenstand
anzudeuten. Proklos bezieht sich in der oben zitierten Stelle, wo es um die

vermittelnden Denkakte ging (16,21-16,27), auf den bei Piaton zuerst
angedeuteten Lösungsvorschlag und lässt die Etymologie entsprechend vollständig
aus dem Spiel. Piaton spricht nämlich in Kratylos 389e vom Namengeber, der
sich bei der Erschaffung eines Wortes nach dem Wesen der Sache richtet, das

vom Wort wiedergegeben werden soll. Otto Apelt weist dezidiert darauf hin,
dass es hier nicht um eine lautmalerische Anlehnung des Wortes an die Sache

geht, sondern dass Piaton auf die Ideenlehre anspielt. Damit beabsichtige er
auch, das Problem der Sprachenvielfalt auszuräumen.94 Piaton ringt aber beim

Versuch, das Ähnlichkeitsverhältnis zwischen L'âtj und eidoç zu erklären, mit
folgendem Problem: Wie kann das Lautmaterial eines Wortes, das ja an die

Gesetze und Möglichkeiten seiner Materie gebunden ist, dem eîdoç, welches

letztlich eine abstrakte, sinnlich nicht wahrnehmbare Grösse ist, ähnlich sein?

Ähnlichkeit manifestiert sich für den Menschen in erster Linie in etwas, das

wahrnehmbar ist, wie folgende Textstelle in Piatons Kratylos zeigt. Sokrates

argumentiert folgendermassen: Wenn irgendein Gott von Kratylos, wie er
leibt und lebt, ein getreues Abbild anfertigen würde, das seinem Vorbild nicht

nur in Gestalt und Farbe, sondern auch in seinem Innern und in seiner Wärme

93 Vgl. dazu PROKLOS: [Kratylos-Kommentar], 17,21-17,23: Kai yàp [wç, F. Romano] e'iKcbv

ànoreXehai tüv npaypaTtDV Kai èÇayyéXÀei aura dià péaiov tS)v vot)p,àrwv. Was genau die

Enthüllung der Denkakte im Geist des Menschen auslöst, beschreibt Proklos nicht. Es liegt aber
nahe, dass dieser Vorgang durch das Hören des Namens in Gang gesetzt wird.

94 Vgl. Anmerkung 17, S. 137 in PLATON: Kratylos [1998]. Beim Problem der Sprachenvielfalt

handelt es sich um die Frage, wie ein Wort das Abbild der Idee einer Sache sein könne, da es

für eine Idee verschiedene Wörter gebe, nämlich in jeder Sprache ein anderes. Piaton löst das

Problem, indem er sagt, dass der Schmied seine Form auch nicht immer in dieselbe Art von
Eisen einpräge. Deshalb benutze auch der Namengeber in den verschiedenen Sprachen
unterschiedliches Lautmaterial.



24 Christa M. Haeseli

und Weichheit genau gleichkäme, hätte man nicht ein Abbild von Kratylos,
sondern zwei identische Kratylos. Analog dazu - so die Folgerung - ist eben

auch die Lautgestalt eines Namens nur ein defizitäres Abbild der Sache (bzw.
der Idee der Sache), sonst könnte man gar nicht mehr sagen, was denn nun der
Name und was die Sache sei.95 Hierzu ist folgendes zu bedenken: Zum einen

zeigen die Kriterien Weichheit und Wärme, dass es sich beim Urbild-Abbildverhältnis

nicht nur um die Nachbildung von visuellen Kriterien handelt,
sondern um alles, was sinnlich wahrnehmbar ist aber auch um sinnlich nicht
Wahrnehmbares, wie das „Innere". Sokrates' Vergleich krankt daran, dass es

sich beim Kratylos-Beispiel nicht um das Eindrücken der Form in die Materie
handelt, sondern um das Abbilden eines Menschen, welcher aus Seele (die den

Ideen verwandt ist) und Materie besteht. Doch das interessiert Sokrates nicht,
es geht ihm nur darum zu zeigen, dass die Lautgestalt eines Namens defizitär
sein kann, ja sogar sein muss, um als Abbild erkennbar zu sein. Dass die

Lautgestalt defizitär sein muss hängt mit der Unterscheidung von Urbild und
Abbild zusammen und soll ausserdem über das Problem hinwegtäuschen, dass

sich eî^oç und vXi] ganz grundlegend voneinander unterscheiden: elêoç ist
ovaia, die sich zwar in der Materie manifestiert, per se aber sinnlich nicht
wahrgenommen werden kann. vÄi7 hingegen ist sinnlich wahrnehmbare Materie.

Damit bleibt noch immer die Frage offen, von welchen Kriterien die

Ähnlichkeit transportiert wird, damit sie von uns wahrgenommen werden
kann. Mit diesem Defizit hängt auch die Unscharfe zusammen, die sich aus der

Behauptung ergibt, dass die Lautgestalt als Abbild defizitär sein kann und
trotzdem noch als Abbild seines Urbildes erkannt wird. Die Lautgestalt eines

Wortes, so Sokrates, ist variabel, solange nur der eigentliche Grundzug der

Sache, von dem die Rede ist, darin liegt.96 Hier stellt sich wieder die Frage,
wie sich „der Grundzug der Sache" im Lautmaterial vergegenwärtigen soll, da

sich die Idee der Sache und das Lautmaterial aufgrund ihrer unterschiedlichen
„Erfassbarkeit" durch den Menschen nicht direkt vergleichen lassen. Weiter
fragt sich, wie viel vom Lautmaterial verändert werden darf, damit es noch als

dasselbe Wort erkannt wird. Ich stimme Apelts Vermutung zu, dass hierin
schon die Auffassung vom Wort als Zeichen der Sache, im Gegensatz zu ihrem
Abbild angedeutet werde.97 Diese Entwicklung basiert auf einer Verschiebung
der Gewichtung: Das Lautmaterial ist hier nicht so wichtig, es kann so oder so

sein, wichtig ist nur, dass es das elèoç erkennen lässt, welches nun im Zentrum
des Interesses steht. Die Verschiebung des Fokus löst aber das Problem nicht.

Proklos scheint sich dieser Schwierigkeiten bewusst zu sein, wenn er bei
seiner Darlegung der Abbildbeziehung zwischen Name und Gegenstand die

95 Vgl. PLATON: Kratylos [1974], 432bc.
96 Vgl. PLATON: Kratylos [1974], 432e.
97 Vgl. PLATON: Kratylos [1998], Anmerkung 168, S. 148. Vgl. auch KAHN: Language and

Ontology in the Cratylus, 158.



Annäherungen an Proklos' (magischen) Sprachbegriff 25

Denkakte als epistemologische Grösse einschiebt. Der Name ist Produkt einer
intellektuellen Leistung des Namengebers, welcher seine wissenschaftlichen
Kenntnisse {kmarrnit]) beziehungsweise seine Kunstfertigkeit (ré%vr]) darauf

verwendet, den Namen als Abbild der von ihm benannten Sache zu schaffen.

Damit ist der Name als (künstliches) Abbild durch (j)V(rei bestimmt, weil er
Abbild des (natürlichen) Gegenstandes ist.98 Zugleich ist er auch Träger der

intellektuellen Leistung des Namengebers und als solcher imstande, im
menschlichen Geist Denkakte hervorzurufen, die wohl jenen des Namengebers

ähnlich sind und so in unserem Geist zur Erkenntnis des benannten

Gegenstandes führen. Damit wird das Problem teilweise auf die
erkenntnistheoretische Ebene verschoben, nicht aber gelöst.

III. Proklos als Vertreter eines magischen Sprachbegriffs?

Diese Frage muss mit Nein beantwortet werden, wenn unter ,magischem
Sprachbegriff' eine primitive, zweistellige Relation zwischen Name und Sache

verstanden wird.99 Zwar sieht Proklos - wie seine Präferenz für die (j>vcrei-

These nahelegt - einen engen Zusammenhang zwischen den beiden Grössen,

was sich am deutlichsten im eiKcbv-Argument zeigt. Dieses erfährt eine

Radikalisierung durch den Vergleich der Wörter mit „Götterstatuen" (ajaXfj,aTa).
Radikalisierung insofern, als der Vergleich mit Statuen die Namen im wahrsten

Sinne noch plastischer erscheinen lässt und eine grosse Nähe zu den

Dingen als Vorbildern impliziert.100 Ausserdem sagt Proklos, dass den Götternamen

die gleiche Ehrfurcht gebührt wie den àyâX^ara, weil auch letztere
die Spuren eines göttlichen Ursprungs tragen. Der Kommentator übernimmt
aber nicht einfach die damit verbundene, von Piaton geerbte Aporie. Wie
letzterer relativiert er die $t;<ref-These, indem er sie um Argumente der décrei-

Lehre erweitert. Von einer zweistelligen Beziehung zwischen Name und Sache

kann auch deswegen nicht die Rede sein, weil Proklos die vermittelnden
Denkakte dazwischenschaltet, die vom Namen ausgelöst werden und helfen

sollen, das Wesen der Sache zu enthüllen.
Betrachtet man aber die genaue Bedeutung von ,Magie', kann Proklos in

gewisser Hinsicht dennoch als Vertreter eines magischen Sprachbegriffs
gesehen werden. Das Wort ,Magie' wurde erst im 16. Jahrhundert ins Deutsche
entlehnt und leitet sich vom lateinischen magia (griech. fiayeia) her, ist
verwandt mit dem griechischen crjxoç, iLV)%a.vr), dem gotischen mahts, dem
deutschen ,Macht' und bedeutet im indogermanischen Verbalstamm *magh

98 Vgl. PROKLOS: [Kratylos-Kommentar], 8,7-8,11 und 7,22. Siehe auch AßBATE: Dall'etimo-
logia alla teologia, 33-37, der allerdings unter Rückgriff auf Ammonius argumentiert.

99 Vgl. dazu auch SCHULTHESS: Die Bedeutung von Bedeutung, 405.
100 Vgl. dazu auch VAN DEN BERG: Smoothing over the Differences, 195.



26 Christa M. Haeseli

.können', .vermögen', .helfen'.101 Zentral für den Magie-Begriff sind zwei
Dinge: Magie gewährt demjenigen, der sie beherrscht, Erkenntnis von geheimen,

verborgenen Zusammenhängen, und man kann mit ihrer Hilfe
ungewöhnliche Wirkungen hervorbringen.102 Der erste Punkt gilt für den Sprachbegriff

des Proklos uneingeschränkt: Alle Namen (sofern der Namengeber bei
der Arbeit nicht gepfuscht hat) sind Erkenntniswerkzeuge (opyava rvjç
yvwtrriK'rjç Çctvrjç); sie gewähren Erkenntnis der Dinge, indem sie mittels
Denkakte das Wesen der benannten Dinge enthüllen. Der zweite Punkt, der
die Wirkungsmacht betrifft, gilt nur für die Götternamen. Gemäss Proklos,
der übrigens nicht von .Magie', sondern von .Theurgie' spricht,103 gibt es

mehr und minder wirksame ($pao~p»)p/a) Namen, je nachdem wie nahe sie an
den benannten Dingen sind. Die Götternamen sind die wirksamsten, sie wurden

von ihnen selbst geschaffen104 und den Menschen offenbart.105 Diese

Kenntnis kommt aber nur einem auserwählten Kreis zu, den Theurgen
nämlich, welche durch das Aussprechen dieser Namen die Götter dazu bringen,

vor ihnen zu erscheinen und sie zu erhören.106 Proklos unterscheidet
zwischen menschlichen und göttlichen Namen,107 wobei sich letztere durch
magische Wirksamkeit auszeichnen, die aufgrund der noch grösseren Nähe

von Name und Sache zustande kommt. Diese Nähe ist so gross, dass sich

101 Vgl. Etymologisches Wörterbuch des Deutschen. Erarbeitet von einem Autorenkollektiv des

Zentralinstituts für Sprachwissenschaft unter der Leitung von Wolfgang Pfeifer. Berlin:
Akademie 1989, 1043, RITTER / GRÜNDER: Historisches Wörterbuch der Philosophie 5 (1980) 631 und
HARMENING, Dieter: Zauberei im Abendland. Vom Anteil der Gelehrten am Wahn der Leute.
Skizzen zur Geschichte des Aberglaubens Quellen und Forschungen zur europäischen Ethnologie

10). Würzburg: Königshausen und Neumann 1991, 9.
102 Vgl. LUCK: Magie und andere Geheimlehren, 1, 4 und 10; RITTER / GRÜNDER: Historisches

Wörterbuch der Philosophie 5 (1980) 631-636; Lexikon des Mittelalters 6 (1993) 86-88; HARMENING:

Zauberei im Abendland, 9 und 18-19.
103 deovpyia bedeutet „Gottbearbeitung, Beeinflussung der Götter durch bestimmte

Handlungen und magisch wirkende Gegenstände" (HlRSCHLE: Sprachphilosophie und Namenmagie im
Neuplatonismus, 12). Vgl. auch LUCK, Georg: Magie und andere Geheimlehren, 36f. sowie LUCK,
Georg: Theurgy and Forms of Worship in Neoplatonism. In: NEUSNER, Jacob / FRERICHS, Ernest
S. / FLESHER, Paul V. M. (Hgg.): Religion, Science and Magic in Concert and Conflict. New
York/Oxford: Oxford University Press 1989, 185-225.

104 Vgl. PROKLOS: [Kratylos-Kommentar\, 32,10-32,16: euärepov T&v ovoptcitiüv eyyovov elvai
t&v 8e&v ünoXtinreov [...] ei Hé rà [lév ècrriv p,âXXov êpaorypta, rà vgrrov, ou daup-acrrov, ènei
Kai t&v rjfjtîv yvcopiptcov yeyovoTwv Ta Satfcovia Kai rà àyyeXiKà êpacrrtK&Tepa Kai iïXcuç rà
eyyvTepw t&v àvoptaÇopévcov reXetorepa t&v nopp&Tepov Terayfcévcov.

105 Vgl. PROKLOS: [Kratylos-Kommentar], 72,8-10: "Oti noXXoi Kai deoi Kai iïaiptoveç eK^yrjvai

rrjv t&v 8e&v <j>v<rtv àÇt&travTeç Kai Ta npotrfKovTa avToî<; ovoptaTa napédotrav.
106 Vgl. PROKLOS: [Kratylos-Kommentar], 72,13-15: o'iç KaXoûvTeç eKeîvoi Toùç deovç èv Taîç

npotTT\Koi>traiç, depaneiaiç nrjç nap' avT&v evyKoiaç etvy%avov.
107 Diese Unterscheidung findet sich schon bei Homer (vgl. HlRSCHLE: Sprachphilosophie

und Namenmagie im Neuplatonismus, 21f.).



Annäherungen an Proklos' (magischen) Sprachbegriff 27

Namen in Götter verwandeln können.108 Den menschlichen Namen hingegen
bleibt trotz ihrer Nähe zu den Dingen eine solche magische Wirkung,
verstanden als Einflussnahme auf die Referenzobjekte, verwehrt.

Abstract
Plato's Cratylus stands out among ancient texts with its focus on the problematic
relation between words and the objects they designate. Besides, only one ancient
text is known to examine this relation on the basis of Plato's template: Proclus'

commentary on Cratylus. Proclus, in contrast to Plato, partly employs

explanations that concur in some regard to the thesei doctrine, while the focus of
his argument remains within the physei thesis. According to Proclus, names are
attributed to things to some extent by convention (thesei), yet important aspects of
the relation between words and things are still being described as naturally given
(physei). Such emphasis on the physei relation suggests a magical conception of
language. However, this article will demonstrate that Proclus' perception of the

relation between names and their referents is too complex to be attributed simply
to a magical conception of language.

108 Vgl. PROKLOS: [Kratylos-Kommentar], 31,30-32,3 rà ovo^arâ earn Ta deîa, Si' <bv ol Qeol

KaXovvTai Kat oîç avvfcvovvTai, nap' avTcov t&v deûv eK<j>avevTa Kai elç aùroùç èmarpét^ovra,
Kai oaov ècrrlv avrüv avov, e'iç yv&criv àv6pe>mvr)v npoayovTa.


	Annäherungen an Proklos' (magischen) Sprachbegriff in seinem Kratylos-Kommentar

