
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 54 (2007)

Heft: 3

Rubrik: Rezensionen - Besprechungen - Comptes rendus

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Rezensionen - Besprechungen - Comptes Rendus

Rezensionsar tikel

Henryk Anzulewicz

Das Bild von Moses Maimonides. Kritische Anmerkungen zu einer Studie1

Die 2004 erschienene Untersuchung von Görge K. Hasselhoff zum „Maimoni-
des-Bild" im lateinischen Mittelalter, die schon im Erscheinungsjahr vergriffen
war und deshalb bis auf ein kurzes Nachwort unverändert neu aufgelegt wurde,
weckt Neugier und beeindruckt beim ersten Anblick. Sie ist die Frucht eines

ehrgeizigen, von Prof. A.M. Ritter (Heidelberg) betreuten Dissertationsprojektes,
das hauptsächlich im Rahmen des Sonderforschungsbereiches „Judentum

und Christentum - Kontinuität und Differenz in Antike und Gegenwart" in der

Evang.-theol. Fakultät der Universität Bonn (Prof. Dr. Wolfram Kinzig) heranreifte

und 2003 als kirchenhistorische Dissertation durch die Evang.-theol.
Fakultät der Heidelberger Universität angenommen wurde. Das Projekt hatte zum
Ziel, nicht mehr und nicht weniger als „das Bild" eines der herausragenden
jüdischen Denker im lateinischen Mittelalter, Rabbi Mose ben Maimon, latinisiert
Moses Maimonides (tl204), zu rekonstruieren. Die Frage hat überlieferungs-
und rezeptionsgeschichtlich gesehen zwar in Deutschland eine lange Tradition,
aber ob sie noch „immer ein deutsches Thema" (F. Niewöhner, in: FAZ Nr. 161

[2004] 30) ist, sei dahingestellt. Denn diese Tradition wurde Mitte der 1930er

Jahre in Deutschland für mehr als ein Jahrzehnt völlig abgebrochen und fand
seit dem Neuanfang in der Nachkriegszeit nicht mehr zu ihrer früheren Vitalität
zurück. Die Maimonides-Forschung in Deutschland blieb unter dem Niveau
anderer Länder des europäischen Kontinents, Großbritanniens und der USA, wo
die Zentren der jüdischen und jüdisch-christlichen Forschung sich von der
Barbarei des letzten Jahrhunderts wieder erholt oder diese unbeschadet überstanden
haben. Das Projekt von H. ist umso mehr zu würdigen, da es aufgrund dieser

historischen Voraussetzungen besondere Anstrengungen abverlangte. Nichtsdestotrotz

muss es sich mit einem gewissen Defizit abfinden, das aus einer

zurückgegangenen Kenntnis dieser Tradition resultiert. Diese Tatsache mahnt eine
gewisse Selbstbescheidung und einen respektvollen Umgang mit den Forschungen
jener Gelehrten an, denen aufgrund ihrer Verwurzelung in der Tradition, ihrer
Bildung und ihrer Erfahrung ein tiefer gehender und umfassenderer Einblick in
die jüdisch-christlichen Zusammenhänge im Mittelalter möglich war oder ist.

1 HASSELHOFF, Görge K. : Dicit Rabbi Moyses. Studien zum Bild von Moses Maimonides im
lateinischen Westen vom 13. bis zum 13. Jahrhundert. Würzburg: Königshausen & Neumann 2004,
400 S., ISBN 3-8260-2692-6.



580 Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus

Der Vf. gliedert seine Untersuchung in einen einleitenden Teil (9-36), einen

Hauptteil (37-316) und eine Zusammenfassung der Ergebnisse, die mit einem
Ausblick verbunden ist. Das Buch schließen eine chronologische Ubersicht über
die mittelalterlichen, lateinischen Übersetzungen der maimonidischen Werke
(327), ein opulentes Literaturverzeichnis (328-389), eine Liste der zitierten
Handschriften (390-393) und ein Personenindex (393-400) ab. Der Schwerpunkt
der Untersuchung liegt im mittleren Teil, im dem fünf verschiedene Facetten
des von den Lateinern rezipierten Moses Maimonides nachgezeichnet werden -
des ,Astronomen' („Der astronomicus von Michael Scotus bis ins 15. Jahrhundert",

37-61), des Schriftauslegers („Der exegeticus iudaicus des Dux neutrorum
und des Liber preceptorum", 61-88), des Philosophen („Der philosophus im 13.

und beginnenden 14. Jahrhundert", 88-221), des Juden in den interreligiösen
Kontroversen („Rabbi Moyses als Hebreus in der interreligiösen Kontroversliteratur",

221-280) und des Arztes („Der Rabbi Moyses medicus", 280-316). Bereits

aus dem unterschiedlichen Umfang der einzelnen Abschnitte des Hauptteils und
ihrer Untergliederung wird ersichtlich, dass Maimonides im lateinischen Mittelalter

vor allem als Philosoph gesehen und rezipiert wurde. Seine philosophische
Bedeutung für das Mittelalter kommt noch deutlicher zum Ausdruck, wenn man
seine astronomische' Autorität ebenfalls auf die Philosophie (Kosmologie)
zurückführt. Der Schriftausleger Maimonides wurde vor allem aufgrund seiner

philosophischen Bibelhermeneutik bekannt. Der jüdische Philosoph und
Schriftgelehrte Maimonides, nicht allein Maimonides ,der Hebräer', regte an
und beschäftigte, wie H. zeigt, interkonfessionelle und innerjüdische, religiöse
Kontroversen.

Will der Leser sich über das meistbekannte, philosophische Bild des Maimonides

im Mittelalter informieren, steht ihm in diesem Buch eine reiche
Materialsammlung in Form eines Quellenreferates zur Verfügung, das in der Regel durch
die in den Anmerkungen mitgelieferten lateinischen Originaltexte ausgewiesen
ist. Folgt man dem, was der Vf. aus den Quellen erhoben und zu einem differenzierten

Ganzen zusammengefügt hat, wurde das Bild des Moses Maimonides als

Philosophen im 13. Jh. zunächst durch den Liber de uno deo benedicto (88)

bestimmt, worauf bald das Philosophenbild des Dux neutrorum (122ff.) folgte. Ist
für das erstgenannte Bild Albertus Magnus der Kronzeuge, kommt bei der
Rekonstruktion des letzteren das Zeugnis des Thomas von Aquin hilfreich hinzu.
Der Lehrer Albert und sein Schüler Thomas sind die bedeutendsten Maimoni-
des-Rezipienten im lateinischen Westen des 13. Jh. Nach 1277 verschlechtern
sich vor allem in Paris die Rahmenbedingungen für die Assimilation des

maimonidischen Gedankenguts, so dass beispielsweise das Ägidius Romanus
zugeschriebene Werk Errores philosophorum Teile davon als häretisch verzeichnet
(189ff.).

Die spannende, abwechslungsreiche und teilweise unaufgeklärte Geschichte
des Moses Maimonides im lateinischen Westen, der das Buch von H. scheinbar
unermüdlich und akribisch nachgeht, kann und soll hier nicht im Einzelnen
diskutiert werden. Da die vom Vf. gebotenen Einsichten zu Albertus Magnus



Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus 581

nicht nur für uns außerordentlich wichtig sind, wollen wir uns auch im
Interesse einer breiteren Leserschaft über deren Gültigkeit im Rahmen dieser

Buchpräsentation vergewissern. Wir werden im Folgenden detaillierter auf das einleitende

Vorwort (9-10) und die Bestandsaufnahme der Forschung sowie die Angaben

über Methode und Ziele der Untersuchung (11-22) eingehen, ferner auf jene
Teile, die der Rezeption des Moses Maimonides durch Albertus Magnus gewidmet

und an verschiedenen Stellen im Buch verstreut sind sowie auf die
Zusammenfassung der Ergebnisse (317-326). Diese Abschnitte der Untersuchung sind

von eminenter Bedeutung, sie bilden den Ausgangs- und Schwerpunkt des

Buches und können deshalb seiner kritischen Würdigung zugrunde gelegt werden.
Sie sind geeignet, sowohl die positiven Seiten des Buches hervorzuheben als auch
dessen etwaige Schwächen aufzudecken.

Glaubt man dem, was von den ersten Seiten des Buches an mit Nachdruck
geltend gemacht wird, dann wies die bisherige Moses Maimonides-Forschung bis

zu dieser und anderen bereits erschienenen oder vorbereiteten Veröffentlichungen

von H. (- die Literaturliste verzeichnet zehn eigene Aufsätze, von denen
vier mit dem Vermerk „im Druck" zitiert werden -) verschiedene Mängel auf
und war bis zu den nunmehr erfolgenden Richtigstellungen in gewisser Hinsicht
kritik- und korrekturwürdig. Es fällt auf, dass gerade Forschungsbeiträge, die
breite Anerkennung der Fachkreise gefunden haben (z.B. von W. Kluxen und C.

Rigo), von denen H.s Arbeit enorm profitiert und deren Ergebnisse sie teilweise
missverständlich für eigene Einsichten ausgibt, permanent bemängelt werden.

Liegen die Gründe für diese harsche Kritik tatsächlich in der Sache? Richtet sie

sich nicht ad personam und wurde durch außerwissenschaftliche Motive beein-
flusst? Wo liegen ihre Grenzen?

I. Die Einleitung (11-36) bietet eine nur kursorische Bestandsaufnahme der

Forschung zu Moses Maimonides, vornehmlich im europäischen und US-amerikanischen

Sprachraum (11-16), und erläutert Methode und Zweck der Arbeit
(16-22). Anschließend wird die Biographie des Moses Maimonides nachgezeichnet

und sein Werk vorgestellt (23-36). Die Lektüre der beiden ersten Teile der

Einleitung gibt Anlass zu einigen kritischen Bemerkungen.
S. 9: Der Titel der deutschen Ubersetzung der Moses Maimonides-Monogra-

phie von M.-R. Hayoun (Maimonides. Arzt und Philosoph im Mittelalter. Eine
Biographie. Aus den Franz. übertr. von A. Wildermann. München 1999), der die

Zielsetzung von H.s Arbeit verdeutlichen soll, ist nicht korrekt wiedergegeben
(H.: „Moses Maimonides: Arzt und Philosoph im Mittelalter"). Dem Leser wird
dadurch nicht klar, welchen „Wechsel im Titel" der Autor meint, den von uns
abgeschwächten Hiat zwischen der deutschen Ubersetzung und dem französischen

Original (Maïmonide ou l'autre Moïse. Paris 1994) oder die zwei „Gesichter"

des Moses Maimonides, die schon das Original namhaft macht. Die
Bezeichnung „die ältere Forschung", für die zunächst (im Vorwort) kein Beleg
angeführt wird, ist missverständlich und ihre pauschale Beurteilung geht ins Leere.
Es kann hier nicht die gesamte, auch jenseits von Deutschland angesiedelte

Maimonides-Forschung gemeint sein und noch weniger die im engeren Sinne jü-



582 Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus

dische Forschung, wie aus dem Literaturverzeichnis hervorgeht. Als problematisch

erscheint uns die Geringschätzung bisheriger Forschungen zur maimonidi-
schen Schriftauslegung. Moses Maimonides galt in der Scholastik des 13. und 14.

Jh. als bedeutende, wenn auch umstrittene Autorität der Bibelexegese und wurde
dementsprechend in der Literatur wahrgenommen, aber nicht, wie H. annimmt,
als ein „Nebenprodukt" (9, Anm. 3). Die bibelexegetische Methode des Maimonides,

welche große Sprengkraft für die jüdische wie die christliche Schriftauslegung

und Theologie der Hochscholastik mit sich brachte, haben sowohl ältere
als auch neuere Studien, u.a. von N. Brüll (Die Polemik für und gegen Maimuni,
in: Jahrb. für jüdische Gesch. und Lit. 4 [1879] 1-33), W. Kluxen (Die Geschichte

des Maimonides im lat. Abendland als Beispiel einer christl.-jüd. Begegnung, in: P.

Wilpert/W.P. Eckert [Hg.]: Judentum im Mittelalter. Berlin 1966, 165), B.

Smalley (The Study of the Bible in the Middle Ages. Oxford 1952), H. Greive
(Die Maimonidische Kontroverse und die Auseinandersetzungen in der lat. Scholastik,

in: A. Zimmermann/G. Vuillemin-Diem [Hg.]: Die Auseinandersetzungen an
der Pariser Universität im XIII. Jh., Berlin/New York 1976, 173), U.G. Leinsle

(Einführung in die scholast. Theologie. Paderborn 1995, 128f.), Ch. Dohmen/G.
Stemberger (Hermeneutik der Jüdischen Bibel und des Alten Testaments. Stuttgart
1996, 123-125), G. Dahan (L'exégèse chrétienne de la Bible en Occident médiéval

XIF-XIV siècle. Paris 1999, bes. 296f.) und I.M. Resnick (Talmud, «Talmudisti»,
and Albert the Great, in: Viator 33 [2002] 69-86), unterstrichen. Die mit
Bezugnahme auf R. Heinzmanns Geschichtsabriss der mittelalterlichen Philosophie
vertretene Meinung, in der „christlichen Philosophiegeschichte" sei Maimonides
„auch bekannt als einer der Lehrer, durch die der ganze Aristoteles für die
scholastische Theologie fruchtbar gemacht wurde", ist unzutreffend. Wir finden
nichts Derartiges bei Heinzmann und müssen feststellen, dass ihm eine fremde
Sichtweise zugeschrieben wird. Mit Recht hält der Vf. fest, dass Maimonides als

Arzt von Philosophiehistorikern, wörtlich: „bei Geisteswissenschaftlern eher

am Rande oder lediglich als Gegenstand für die Wissenschaftsgeschichte
wahrgenommen" wird. Dieser Umstand ist an sich selbstverständlich und bedarf weder
einer Erklärung noch kann er, wie es nun beim Vf. geschieht, zum Anlass für
die Kritik genommen werden. Man wird auch einem Medizinhistoriker nicht
zum Vorwurf machen, wenn er die Bedeutung des Moses Maimonides für sein

Fach herausstellt und dessen Leistungen auf dem religionsphilosophischen
Gebiet lediglich erwähnt. In Fachkreisen gilt als unumstritten, dass Maimonides'
stärkster Einfluss auf das Lateinische Mittelalter vom Bereich seiner
religionsphilosophischen Spekulation und nicht etwa der Medizin und schon gar nicht
der Halakha ausging (vgl. 317-320).

Man muss sich ferner fragen, ob der Vf. mit dem anvisierten Ziel seiner
Arbeit nicht das Wesentliche aus den Augen verliert, wenn er, die christliche
systematische Theologie und die Bibelexegese ausklammernd verspricht, zeigen zu
können, dass „sich das Nachwirken des Maimonides im lateinischen Westen
nicht auf entweder Philosophie oder Halakha oder Medizin reduzieren lässt,
sondern dass diese Bereiche der mittelalterlichen Wissenschaftswelt sich wech-



Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus 583

selseitig ablösen und teilweise bedingen". Die Medizin als ein geschlossenes System

der Heilkunde bildete sich jenseits des aristotelischen Wissenschaftssystems

aus, das im lateinischen Westen des 13. Jh. rezipiert und adaptiert wurde. Ihren
eigenen systematischen Standort verdankt sie der griechisch-arabischen und
jüdischen Wissenschaftslehre der Schule von Toledo. Sie blieb von der Theologie
ebenso wissenschaftssystematisch und -theoretisch wie kirchenrechtlich
abgegrenzt. Diese getrennten Bereiche konnten sich deshalb weder wechselseitig
ablösen noch sich in irgendeiner Weise bedingen, was H. später selbst ausdrücklich
(17; vgl. 319-320) zugibt.

S. 12 Anm. 14: An einer anerkennenden Aussage von W. Kluxen, J. Perles

habe „mit Hilfe des Clm 7936 b (obwohl dieser von allen jetzt bekannten
Handschriften den schlechtesten Text bietet) zahlreiche Verbesserungen" der von
Agostino Giustiniani besorgten Druckausgabe des Dux neutrorum vornehmen
können, setzt H. ohne Grund und Belang für den Sachverhalt aus: „Kluxen
1954: 25 hält einschränkend fest, dass es sich um die Handschrift mit dem

„schlechtesten Text" handele, übersieht jedoch, dass sie ausweislich der Marginalien

zugleich eine der am meisten bearbeiteten erhaltenen Handschriften ist". Da
Kluxen - einmal abgesehen davon, dass seine Aussage eine ganz, andere Zielrichtung

hatte als die, die ihm unterstellt wird - in der Lage war, die Uberlieferung
der Handschrift textkritisch zu evaluieren, ist es abwegig, ihm vorzuwerfen, er
habe etwas für den Textbefund Bedeutendes übersehen.

S. 13-14: Die Aussage: „Die Arbeiten Guttmanns hatten bis in die 1970er

Jahre hinein uneingeschränkte Gültigkeit, und sie sind seitdem nur teilweise von
der Forschung eingeholt worden, nicht zuletzt deshalb, weil der von Guttmann
bearbeitete, weit reichende Autorenkreis vom 13. bis zum 16. Jahrhundert nicht
wieder Gegenstand einer einzelnen Untersuchung war" ist sachlich unzutreffend
und wird durch eigene weitere Ausführungen widerlegt. Das Interesse an Moses
Maimonides kam auch nach den Arbeiten von J. Guttmann nicht zum Erliegen,
und die nach Guttmanns Veröffentlichungen entstandenen Arbeiten - u.a. von
H.A. Wolfson, W. Kluxen, H. Liebeschütz, S. Muntner - haben die grundlegende

Leistungen von Guttmann weder in Frage gestellt noch überflüssig
gemacht. Ferner ist es geboten zu differenzieren, ob in Deutschland das Interesse

„jüdischer Wissenschaftler" an Maimonides und seinem Einfluss auf das

Christentum wegen der politischen Umstände, wörtlich: „Wohl wegen der beiden

Weltkriege und der Ereignisse in Weimarer Republik und im Dritten Reich"
zurückging, oder ob es nicht, um es deutlich zu sagen, mit allen Mitteln zurückgedrängt

und ausgelöscht wurde. Wurden doch jüdische Wissenschaftler wie alle

jüdischstämmigen Mitbürger verfolgt und, wenn sie sich nicht durch Flucht aus

Deutschland und Europa retten konnten, von den Nationalsozialisten und ihren
Helfern umgebracht. Auf diesem Feld haben auch nichtjüdische Wissenschaftler
geforscht. Dem religiös-konfessionellen Faktor als einem Motiv für dieses

Interesse scheint eine nachgeordnete Rolle zuzukommen, wie sich am Beispiel von
H.A. Wolfson gezeigt hat. Deshalb betrachten wir es als Leichtsinn, mit Hinweis

auf Arbeiten von vier Autoren zwischen dem Ende der 1970er und der



584 Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus

1980er bis zur Mitte der 1990er Jahre zu erklären, „seit den 1970er Jahren sei ein

erneutes Interesse an Maimonides und der mittelalterlichen Philosophie
erwacht" (14). Die Maimonides-Forschung mag seit dem Ende der 1970er Jahre bei
den genannten Autoren - J. Haberman, I. Dobbs-Weinstein, D.B. Burell und A.
Wohlman - auf das Verhältnis der religionsphilosophischen Spekulation der
Juden und Christen fokussiert sein, aber sie erschöpft sich darin weder vom Inhalt
noch vom Umfang her. Davon zeugt die entsprechende Forschungsliteratur,
nimmt man sie umfassender und genauer in den Blick. Hier genügt der Hinweis
auf text-, überlieferungs- und rezeptionsgeschichtliche Probleme, die Gegenstand
mehrerer Untersuchungen waren. Die Maimonides-Rezeption bei Meister Eckhart

war zwar Gegenstand von zwei Dissertationen (P. Heidrich und Y.
Schwartz), aber dies bedeutet nicht, dass diese zwei ungedruckten, in der
Forschung kaum rezipierten Arbeiten (die letztere in Hebräisch) maßgebliche
Antworten zu dieser Frage bieten. Zu dieser Ansicht kommt H. später selbst (129,
Anm. 41). Es liegen aber auch Arbeiten anderer Autoren vor, wie die des Lehrers

von Heidrich, K. Weiß, von H. Liebeschütz, K. Ruh und R. Imbach, die
sich mit dieser Problematik befassen und durch die Forschung rezipiert sind.

Die Fragen nach der Datierung und dem Entstehungsort der vollständigen
lateinischen Übertragung des Moreh ha-nevukhim (lat. Dux neutrorum) und seiner
lateinischen Teilübersetzung Liber de uno deo benedicto sind spätestens seit den

ersten Untersuchungen von J. Perles und W. Kluxen in der Forschung präsent.
Die Diskussion hält bis zum heutigen Tag an. Es trifft deshalb nicht zu, dass J.B.
Sermoneta sie direkt oder indirekt in den 1990er Jahren angestoßen hat (14). C.

Rigo hat nicht nur zur Diskussion der Frage nach dem Ort und Datum der lat.
Übersetzung des Moreh ha-nevukhim beigetragen (14-15), sondern zu den Fragen
nach der Übersetzung des maimonidischen Corpus insgesamt sowie zu fast allen

wichtigen Themen, die im Zusammenhang mit der Rezeption des Moses
Maimonides durch Albertus Magnus stehen. Die bis S. 15 thematisierte Forschung
lässt sich nicht in der Kategorie „Maimonides und christliche Theologie"
zusammenfassen, denn es geht in ihr weder inhaltlich um den Zusammenhang mit
der christlichen Theologie noch wird sie im Rahmen der theologischen Fächer
betrieben noch begreifen sich die beteiligten Forscher als christliche Theologen
oder sind es. Wir haben es hier mit einem Spektrum von Fragen zu tun, die man
in systematischer Hinsicht am ehesten mit der von W. Kluxen geprägten Formulierung

„Maimonides und die lateinische Scholastik" auf eine gemeinsame Formel

bringen kann. Darüber hinaus gibt es eine Reihe von Spezialfragen, die mit
der Rezeption der Schriften und ihrer Wirkungsgeschichte zusammenhängen. Es

ist deshalb irreführend, von einer Fokussierung der Forschung auf das Verhältnis

von Maimonides und der christlichen Theologie zu sprechen und in Abgrenzung

von diesem eine philosophische Betrachtungsebene zu postulieren.
S. 15: Es ist verwunderlich, dass H. der „engeren theologischen und

philosophiehistorischen Forschung" erneut (vgl. 9) vorhält, sie habe „wenig bis gar
nicht wahrgenommen, dass die Scholastik Maimonides [...] auch als Arzt sah".

Mag es demnach heißen, dass die theologie- und philosophiegeschichtliche For-



Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus 585

schung auch für die Geschichte der Medizin zuständig ist? Im Allgemeinen gilt,
dass jede wissenschaftlich fundierte biographische Darstellung des Maimonides,
auch wenn sie innerhalb der Grenzen des theologischen Fachgebietes verfasst ist
(vgl. z.B. LThK 1.-3. Aufl.), nicht unerwähnt lässt, dass Rabbi Mose ben Mai-

mon nicht nur ein überaus bedeutender jüdischer Religionsphilosoph des

Mittelalters, sondern auch Gemeindevorsteher und praktizierender Arzt gewesen
ist.

Eine weitere Aussage: „in der Forschung sei bisher kaum berücksichtigt
worden", dass Maimonides „wie selbstverständlich von allen christlichen Autoren,
die ihn namentlich nennen, als «Rabbi» und damit erkennbar als Jude angeführt
wird" (15), ist unzutreffend. Die ehrbezeugende Titulierung „Rabbi" (i.e. Meister)

ist in den mittelalterlichen Quellen, und besonders bei Albertus Magnus,
nicht nur in Verbindung mit Moses Maimonides anzutreffen, sondern auch mit
anderen jüdischen Gelehrten, wie „Rabbi Elieser", „Rabbi Iohanna", „Rabbi Jo-
sua", „Rabbi Heliazar", „Rabbi Vasse/Nasse" (vgl. Albertus Magnus, I Sent. d. 37

a. 24; III Sent. d. 37 a. 2; IV Sent. d. 1 a. 8; Super Matth. V, 43 Ed. Colon, t.21/1

p. 160 v. 20-21; Guttmann: Die Scholastik des dreizehnten Jahrhunderts in ihren
Beziehungen zum Judenthum und zur jüd. Literatur. Breslau 1902, 48ff.). Sie ist
aber nicht von dem Eigennamen untrennbar (vgl. z.B. Albertus Magnus: De
caelo et mundo, ed. P. Hoßfeld. Münster 1971, p. 78 v. 66, p. 167 v. 32; Rigo: Zur
Rezeption des Moses Maimonides im Werk des Albertus Magnus, in: W. Senner u.a.

[Hg.]: Albertus Magnus. Berlin 2001, 36). Zu dieser Einsicht wird H. später selbst
kommen und sagen: „Daneben (i.e. neben der Bezeichnung Rabbi Moyses)
taucht aber durchaus gleichberechtigt Moyses Egyptius auf" (132). Die jüdische
Herkunft des Namens „Moses" und somit auch des Namensträgers war für die
Scholastiker evident, unabhängig davon, ob dieser als Rabbi tituliert wurde oder
nicht. Dieser Sachverhalt wurde in der Forschung nicht übersehen, sondern
vielmehr hervorgehoben, zuletzt von C. Rigo. Die Unterscheidung zwischen der
Person des biblischen Moses und dem Rabbi Mose ben Maimon scheint hingegen
einigen Scholastikern (z.B. Johannes Parisiensis, II Sent. q. 43 [dist. 15 q. 3], ed.

J.-P. Muller. Rom 1964, p. 128 v. 17-18: „Raby Moyse, qui similiter fuit sanc-

tus") und einigen Mittelalterforscher (vgl. W. Senner: Johannes von Sterngassen
OP und sein Sentenzenkommentar, Teil II: Texte. Berlin 1995, 247; Hasselhoff,
18f., Anm. 7; 294f.) Probleme zu bereiten. Was es mit der Bezeichnung „Rabbi"
in Bezug auf Moses Maimonides auf sich hat, wurde von W. Kluxen hinreichend
erklärt, nämlich eine hohe Wertschätzung des jüdischen Denkers. Dasselbe
verdeutlicht die Studie von C. Rigo (wie zuvor zit., 36, 4Iff.), die H. bisweilen auf
extensive und fragwürdige Weise sowie tendenziell in polemischer Absicht
ausbeutet. Er unterbietet seinen eigenen Kenntnisstand, wenn er dennoch behauptet,

bisher habe nur G. Dahan die Wahrnehmung des Maimonides als Juden bei
christlichen Autoren berücksichtigt (15, Anm. 57).

S. 16: Das erklärte Ziel der Arbeit (s. Untertitel) ist das Bild des Moses
Maimonides im lateinischen Westen vom 13. bis zum 15. Jh. Der Forschungsüberblick

zeige jedoch, so beginnt der Abschnitt „1.2 Vorgehen und Ziel der Ar-



586 Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus

beit", „dass ein geistesgeschichtlicher Vergleich das historische Phänomen des im
13. Jahrhundert auftauchenden Rabbi Moyses nicht vollends erklärt". Für den

Leser und Rezensenten ist zunächst nicht einsichtig, von welchem
„geistesgeschichtlichen Vergleich" die Rede ist und um welche Vergleichsgrößen es geht.

Möglicherweise wird hier ein flüchtiger literargeschichtlicher Uberblick mit
einem geistesgeschichtlichen Vergleich verwechselt. Die Hinzufügung, dass „der
rezipierte Maimonides ohne eine Kenntnis des Lebens des historischen Maimo-
nides nicht verständlich ist", weshalb sein Leben und Werk vorzustellen seien,
scheint zu erklären, dass es in der Arbeit um ein ganzheitliches „Bild" gehen
soll, d.h. des rezipierten und des historischen Moses Maimonides. H.s Feststellung,

dass sich verschiedene Epochen oder Wellen in der Rezeption und Uber-

tragung maimonidischer Schriften ermitteln lassen, „die jeweils verschiedene

Verwendungstypen zur Folge haben", veranlasst ihn zu einer erstaunlichen
Einschränkung, die sachlich unhaltbar ist und nicht eingehalten wird (16, Anm. 1):

„Hier und im Folgenden wird der Terminus ,Rezeption' vermieden, weil dessen

theoretische Implikationen für den Zweck meiner Darstellung keine Rolle
spielen". Diesem Begriff kommt jedoch eine Schlüsselrolle zu, nicht nur insofern er
einer „Verwendungstypologie" der maimonidischen Lehren zugrunde gelegt
wird, sondern auch und vor allem dann, wenn man der Zielsetzung der Arbeit
gerecht werden will. Der Begriff wird aber nunmehr im nächsten Absatz und
kurz darauf durch äquivalente Termini oder durch Umschreibungen wie
„Aufnahme des Maimonides" bei „einzelnen christlichen Autoren" (16), „Eindringen
lateinischer Ubersetzungen in das Universitätsleben des mittelalterlichen
Europa" (17), „Maimonides-Nennungen im Werk einzelner Autoren" („Stellen, an
welchen Maimonides namentlich genannt wird"), „verschiedene" oder „mögliche"

Maimonides-„Bilder" (und M.-„Stereotype"), die „in den lat. Schriften des

Maimonides vorgezeichnet" sind „und sich in der Folge bei einem oder mehreren

christlichen Autoren" herausbilden, „Linien der Maimonides-Tradierung",
„die Stellen der .größeren' Autoren, die Maimonides namentlich nennen"
ersetzt. Fraglich ist, ob damit ein anderer Sinn erreicht wurde als der Begriff
„Rezeption" ausdrückt. Es scheint, dass hier eine Einschränkung des Begriffs intendiert

wird, durch die eine Untersuchung der Assimilation maimonidischen Denkens

grundsätzlich ausgeschlossen werden soll. Diese Strategie würde eine

Reduzierung der Studie auf rein äußerliche Erscheinungen und die äußerliche Präsenz
des Moses Maimonides im lateinischen Mittelalter bedeuten und somit kaum
erlauben, ein vollständiges und vor allem ein verständliches „Maimonides-Bild" bei
den „größeren" wie allen berücksichtigten scholastischen Autoren zu
rekonstruieren. Es sei denn, hier würde der Begriff „Bild" im technischen Sinne
verwendet, wie ein Kunst-Bild, dessen „Aussage" oder bloß „klarer Umriss" (vgl.
19) intuitiv als unmittelbarer Sinneseindruck jenseits von Sprache und reflexivem

Denken „aufgenommen" und „verschriftet" wird. Die eingangs eingeführte
Unterscheidung zwischen dem rezipierten und dem historischen Maimonides
sowie die Annahme, dass die Kenntnis des letzteren die Bedingung zum
Verständnis des rezipierten Maimonides ist (16), verlieren ihre Geltung und ihren



Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus 587

Zweck für diese Untersuchung, sofern ihr Gegenstand ausschließlich das äußere,

gleichsam materielle Bild, nicht jedoch die ideelle Präsenz des Maimonides, ihre
Wege („Linien der M.-Tradierung") und „Stellen" sind. In diesem Fall ist eine

begründete Aussage über die historische Bedeutung des Maimonides für das

christliche Mittelalter nicht möglich. Eine derartige Einengung der Untersuchung,

die uns unvorstellbar und nicht durchzuhalten erscheint (vgl. 129, 130,

154, 163) - es heißt ja kurz später (19): „Ziel dieses Teiles der Untersuchung ist

es, zu zeigen, wie sich von einem klar umrissenen Bild von Maimonides als

jüdischem Philosophen ein eher diffuses Bild beispielsweise bei Gabriel Biel oder
Nicolaus Cusanus entwickelt" -, provoziert die Frage nicht nur nach Sinn und
Zweckmäßigkeit sondern auch nach dem wissenschaftshistorischen Wert des

Projektes. Es verwundert deshalb nicht, dass die Einleitung, die über „Vorgehen
und Ziel der Arbeit" zu informieren versprach, ins Kunsthistorische abgleitet
(19-21).

S. 18 Anm. 5: Der Einwand gegen das Urteil von W. Kluxen, den Dux
neutrorum dürfte man zum ständigen Bildungsgut der Epoche rechnen, verwundert

dennoch, da er nicht sachlicher, sondern rhetorischer Art ist. Die Aussage

von Kluxen, die sich auf die Flochscholastik des 13. Jh. bezieht, resümiert eine

von ihm zuvor umrissene Wirkungsgeschichte des Moses Maimonides. Die
anschließende Bemerkung H.s, die Vermittlung von Wissen in Florilegien habe

noch nicht die gebührende Aufmerksamkeit gefunden, relativiert nicht, sondern

bestätigt die Auffassung von Kluxen - abgesehen davon, dass sie inhaltlich
fragwürdig ist, denn bekanntlich gilt den Florilegien des Dux neutrorum seit vielen
Jahren das Augenmerk von G. Dahan (vgl. ders.: L'incontro con la filosofia
ebraica, in: P. Rossi/C.A. Viano [Hg.,]: Storia della filosofia, II, Roma/Bari 1994,

209-210; J.-P. Rothschild: Philosophie (gréco-arabe), ,philosophie' de la loi, d'après
les sources juives médiévales, dans la littérature latine: un bilan provisoire, in: Me-
dioevo 23 [1997] 491). Die L. Sturlese zugesprochene Ausnahmestellung
hinsichtlich der Florilegien-Erforschung war und bleibt für den thematisierten
Zusammenhang gegenstandslos.

S. 21 mit Anm. 24: Die Annahme, dass „im 14. Jahrhundert bei Berthold von
Moosburg eine Aquation (!)" von Moses Maimonides und dem zum Christentum
konvertierten Juden Petrus Alfonsi (fnach 1130) „vorgenommen wird", muss
bezweifelt werden. Sie stützt sich auf einen Eintrag im handschriftlich erhaltenen

Autorenverzeichnis von Bertholds Expositio super Elementationem theologi-

cam Procli. Der entsprechende Eintrag lautet: „Rabbi Moses, qui et Petrus
Alfonsi". Hier wird zwar ein Zusammenhang zwischen den beiden Namen bzw.
Personen hergestellt, aus dem aber keine Gleichsetzung abzuleiten ist. Die
Konjunktion „et" ist nicht mit dem Prädikat „est" zu verwechseln oder als ihm
gleichwertig zu betrachten. Der Hinweis auf eine Notiz im Kodex Paris, BNF
15973 f. 237v ist nicht hilfreich, weil sie zum Verständnis des Eintrags in
Bertholds Autorenverzeichnis nichts beiträgt. Um welchen Rabbi Moses es sich bei

und für Berthold tatsächlich handelt, erfährt man schon auf der ersten Seite sei-



588 Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus

ner Expositio, wo er den Dux neutrorum (und nicht etwa den Dialogus des Petrus

Alfonsi) mit dem Autorennamen nennt.
S. 22: Die „entstandenen und verbreiteten Bilder von Maimonides" sollten

nach einer Präsentation seiner Biographie und seines Werkes in relativer
Chronologie ihrer Entstehung nachgezeichnet werden. Maimonides sei zunächst

„Stichwortgeber" im astronomischen und bibeltheologischen Bereich; es folgen
dessen „recht breite" philosophische „Verwendung", die sich stellenweise „mit
den vorgenannten Rezeptionsweisen überschneidet", ferner „eine eigene
Verwendung aufgrund der Wirkungsgeschichte der Disputation zu Barcelona von
1263", welche sich „bei einigen Rezipienten" parallel zu der philosophischen
„Verwendung" entwickelte, bis schließlich bei Meister Eckhart „der Arzt und
Mediziner entdeckt" wird. Aus dieser Beschreibung des weiteren Procedere der

Untersuchung, die in fünf Sinnabschnitte gegliedert wird, ist ersichtlich, dass

der Autor sich bemüht, den Rezeptionsbegriff zu vermeiden, aber es wird
zugleich deutlich, dass dies weder terminologisch gelingt noch sachlich möglich
ist. Es ist einzigartig, von einer „Verwendung der maimonidischen Gedankengänge

durch christliche Autoren" (32, Anm. 75) und nicht von ihrer kritischen
Rezeption oder Aneignung zu sprechen.

II. Aus dem Hauptteil der Untersuchung, welche unter der Überschrift „2
Der Rabbi Moyses receptus" steht, nehmen wir nur die Abschnitte in den Blick,
welche der Rezeption (sie) des Moses Maimonides durch Albertus Magnus
gewidmet sind. Die Darstellung erfolgt nicht in einer Gesamtschau der Werke
Alberts, sondern sie geschieht unter chronologisch-thematischen Gesichtspunkten
der „Maimonides-Bilder" bei den einzelnen Scholastikern, weshalb in den jeweils
thematisch verschiedenen Zusammenhängen die Schriften des Doctor universalis
wiederholt im Blickfeld erscheinen. Man begegnet ihnen in drei Bereichen:
Astronomie oder vielmehr Kosmologie („2.1 Der astronomicus ...", 54-56),
Bibelexegese („2.2 Der exegeticus iudaicus ...", 73-75) und Philosophie im Allgemeinen
(„2.3 Der philosophus ...", 93-108, 121, 129-136, 152-157, 160-163). Für die
Bereiche des interreligiösen Dialogs („2.4 Rabbi Moyses als Hebraeus in der
interreligiösen Kontroversliteratur") und der Medizin („2.5 Der Rabbi Moyses medicus")
findet H. keine Maimonides-Spuren in Alberts Werk. Die Reihe beginnt mit der
Astronomie (Kosmologie), weil es dem gegenwärtigen Forschungsstand nach zur
ersten Begegnung der Lateiner mit dem Autor des Dux neutrorum unter dem
Vorzeichen astronomischer Überlegungen kam (vgl. 37). Widmen wir unsere
Aufmerksamkeit dem ersten dieser Abschnitte.

Zu Alberts Anknüpfung an Maimonides in II Sent. d. 14 a. 13 (Ed. Paris, t.
27 p. 261b) lässt sich im Dux neutrorum keine exakt entsprechende Stelle finden.
Es handelt sich um eine prägnante Formel des Doctor universalis für den kos-

mologischen Gedanken vom einen und den vielen Bewegern der Himmelssphären,

die im Dux neutrorum, Buch II Kap. 2, 5, lOff. (ed. Giustiniani fol. 40r ff.,
42r ff., 44r ff.) ausgebreitet werden. H.s Verweis auf „eine vergleichbare
Aussage" im Dux neutrorum, Buch II Kap. 20 (ed. cit., fol. 51v), welche nicht die

Meinung des Maimonides, sondern ein Referat aristotelischer Auffassung sei (54,



Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus 589

Anm. 73), geht fehl. Auch Alberts nächste Maimonides-Erwähnung in II Sent. d.

14 a. 6 (ed. cit., p. 265b) bezieht sich summarisch auf dieselben Textpartien des

Dux neutrorum, bes. Buch II Kap. 5-6 (ed. cit., fol. 40r ff., 42r-43r). Für diese

und die nächsten Maimonides-Erwähnungen in Alberts De caelo et mundo, De

natura loci, Super Dionysium De divinis nominibus und Problemata determinata
(q. 2) gibt H. keine Fundstellen im Dux neutrorum an (obwohl sie im Quellenapparat

der zitierten kritischen Werkausgaben Alberts nachgewiesen sind),
wodurch dem Leser verborgen bleibt, dass Albert sich hauptsächlich auf dieselben

Kapitel des zweiten Buches des Dux neutrorum bezieht. Gelegentlich werden die
Fundstellen bei den kritisch edierten Schriften Alberts stillschweigend dem
Nachweis in deren Quellenapparaten entnommen (vgl. 55). Kurz nach dem
Beginn des dem Albertus Magnus gewidmeten Untersuchungsteils - bereits im
dritten Absatz - zeigt sich, welche Probleme der Autor in dieser Arbeit nicht
bewältigt und mit welch wissenschaftlich fragwürdiger Qualität der Studie unter
Umständen zu rechnen ist. H. schreibt (55): „In den Problemata determinata [...]
wird Maimonides in Questio 36, in der Albert die Frage beantwortet, was unter
habitus zu verstehen sei, angeführt." Die Referenzstelle bei Albert - Problemata
determinata q. 32, ed. J.A. 'Weisheipl (Ed. Colon, t. 17/1, p. 62 v. 22-26) - lautet:

„Tricesimum sextum est fere idem isti quod habitum est. Quaerit enim, an

aliquid de substantia caeli intret ad compositionem corporis naturaliter compo-
siti ex quattuor elementis, et maxime vivi et animati per effectum suae virtutis".
Denselben, vollständigen Wortlaut der Frage (q. 32) kann man auch dem
Verzeichnis aller 43 Fragen, die Johannes von Vercelli Albert zur Beantwortung
vorgelegt hat, entnehmen, das dem Antwortschreiben Alberts vorangeht (Probl.
determ., ed. cit., p. 46 v. 21-26). Dort liest man: „36. An aliquid de substantia
caeli intret ad compositionem corporis naturaliter compositi ex quattuor
elementis, et maxime vivi et animati per effectum suae virtutis". H. faßt den
einleitenden Satz von q. 36, Alberts Überleitung von einem ähnlichen, schon
abgehandelten Sachverhalt zur anstehenden Frage - „Tricesimum sextum est fere
idem isti quod habitum est", - als die eigentliche Fragestellung auf, was ihn
aufgrund offensichtlicher Verständnisprobleme ad absurdum führt, und übersetzt
sie mit „was unter habitus zu verstehen sei". Sein Referat der Maimonides-Auffassung,

auf die Albert in seiner Beantwortung dieser Frage rekurriert, offenbart
weitere Verständnisprobleme, die eine Missdeutung des Alberttextes und folglich

seines - dem Sprachgebrauch von H. folgend - „Maimonides-Bildes" nach
sich ziehen. Selbst die Marginalisierung inhaltlicher Aspekte der Maimonides-
Präsenz im albertinischen Werk und die Fokussierung auf deren äußerlich-formale

Begebenheiten (vgl. 55: „Eine analoge Aussage findet sich bei Maimonides,
Dux neutrorum II, 11. Interessanter ist jedoch die Art der Anführung: Albertus
nennt Maimonides hier, wie zuweilen auch andernorts, Moyses Egyptius ..."), die
der Überforderung des Autors scheinbar Abhilfe bereiten sollte, kann über die
tatsächlichen Probleme des Referierens und der Auswertung von Alberts lateinischen

Texten (als einer der Hauptquellen der Untersuchung) und auch anderer
lateinischer Quellen einschließlich des Dux neutrorum nicht hinwegtäuschen.



590 Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus

Weitere kritische Bemerkungen, zu welchen ein flüchtiger Blick auf die
Albertus Magnus betreffenden Passagen veranlasst, sollten exemplarisch den
tatsächlichen wissenschaftlichen Wert dieses für uns und die Albertus Magnus-Forschung

besonders wichtigen Teils der Untersuchung erhellen.
Die Bezeichnung „früher Kommentar" für Alberts Schriften De caelo et

mundo (55) und Super Dionysium De caelesti hierarchia (56) ist sachlich unangemessen

und irreführend. Der lat. Titel von Alberts Kommentar zur Meteorologie

des Aristoteles lautet gemäß der von H. benutzten unkritischen Ausgabe
nicht De meteoribus (56, im Text und Anm. 81), sondern De meteoris bzw. Meteor

a (so auch in der krit. Ausgabe von P. Hoßfeld von 2003). Das von H. erzielte
Ergebnis im Bereich der Kosmologie, oder wörtlich: „des bis hierher (im
Abschnitt 2.1 Der astronomicus) bei Albertus Magnus Beobachteten" verblüfft (56):
Im Unterschied zu Jacobus de Voragine und Vinzenz de Beauvais käme bei
Albert dem Rabbi Moyses keine spezifische Bedeutung zu, und: es gebe bei Albert
„kein griffiges Bild, das jenem zugeschrieben wird". Maimonides sei für Albert
„vielmehr ein jüdischer Aristoteliker, der sich auch als Astronom betätigt hat".
Diese „Schlussfolgerung" wird teilweise dadurch verständlich, dass der Autor
eine inhaltliche Analyse der ihm zur Verfügung stehenden Texte von vornherein
ausschloss, da es ihm nicht um die Maimonides-Rezeption geht, sondern um dessen

„Bild". Wie „griffig" ein Bild überhaupt sein kann, das aus den Texten
gewonnen werden müsste, deren inhaltliche Analyse aber nicht im Interessenfeld
des Forschenden liegt, und wie ein so gewonnenes Bild in seiner „spezifischen
Bedeutung" sich bestimmen lässt, entzieht sich dem Vorstellungsvermögen des

Rezensenten. Aus den wenigen Textstellen von Albert, auf die H. Bezug nahm
(vgl. 55f., Anm. 78), ging unmissverständlich zumindest das hervor, dass der
Rabbi Moyses kein „Aristoteliker" war, dass er zusammen mit Isaak Israeli und
den arabischen Philosophen Avicenna und Algazel explizit den „jüngeren Peri-

patetikern" zugerechnet wurde und dass er die Lehre Piatons, dem Vornehmsten
der Stoiker, vom zeitlichen Anfang der Welt erneuerte und vertrat.

H.s sinngemäße Kurzwiedergabe der von Albert in III Sent. d. 37 a. 2

referierten Auffassung von „Rabbi Moyses", „Rabbi Eliazar" und „Rabbi Joanna"
hinsichtlich der Art und Weise, wie Gott dem Volk die Zehn Gebote vermittelte
(74), offenbart massive Verständnisprobleme, die gleichermaßen durch unzureichende

Kenntnisse des Lateinischen wie der scholastischen Theologie verursacht
sind. Die Zehn Gebote wurden nach Albert von den genannten jüdischen
Gelehrten zwar für das Naturrecht erachtet, dennoch nicht auf gleiche Weise („di-
xerunt, quod licet ista sint de naturali lege, non tarnen aequaliter"). H. schreibt
hingegen Albert zu, er meine, dass „Rabbi Moyses" und die zwei anderen
jüdischen Gelehrten „betont hätten, dass die Zehn Gebote Teil des Naturgesetzes,
diesem aber nicht gleichzustellen seien". Ein Nachweis im Dux neutrorum für
diese Textstelle - es handelt sich um Buch II Kap. 34, ed. Giustiniani fol. 62v f. -
(und auch für die nächste aus IV Sent. d. 1 a. 8, für die „eine etwas genauere
Durchdringung maimonidischer Gedanken durch Albert" reklamiert wird) fehlt.
Das nachfolgende, auf einen Satz reduzierte „Referat" der albertinischen Aus-



Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus 591

führungen beraubt sie ihres ursprünglichen Sinngehaltes. Auch dieser Umstand
erklärt sich offenkundig durch mangelnde Lateinkenntnisse: Alberts Aussage „et
ideo audiente populo non dixit nisi unum quod communiter unicuique dictât
conscientia: quia homines semper consenserunt in hoc, quod principium univer-
sitatis non esset nisi unum" übersetzt H. folgendermaßen (74): „Deswegen sei

dem zuhörenden Volk nur ein Gebot gesagt worden, weil so jedem einzelnen
auf gemeinsame Weise eine Mitwisserschaft gewährleistet sei, da Menschen
immer in dem übereinstimmen, dass der Ursprung der Allgemeinheit nicht sei,
außer einer". Der lateinkundige, mit der scholastischen Naturrechts- und
Gewissenslehre ein wenig vertraute Leser mag diesen Befund selbst beurteilen. Die
Frage, die sich dabei stellt, ist: Wird derartige „Interpretation" lateinischer Quellen

und das „Bild" der Scholastik, das auf diese Weise entsteht, nicht zum
Verhängnis der historischen Forschung werden? Anerkennend sei hervorgehoben,
dass die nachfolgende (75) wörtliche (obwohl als solche nicht gekennzeichnete)
Ubersetzung von Albert IV Sent. d. 1 a. 8, ed. Borgnet (Ed. Paris, t. 29) p. 22b

zwar nicht fehlerfrei, aber dennoch wesentlich sorgfältiger als die uns bisher
bekannten ist.

Die „philosophische Verwendung" des Moses Maimonides bei den Scholastikern

betrachtet H. zunächst aus der Perspektive der lateinischen Teilübersetzung

von Moreh ha-nevukhim (Einleitung und Kap. 1 von Buch II), die Albertus
Magnus in seinen Frühwerken als den Liber de uno deo benedicto bezeichnete,
und dann des Dux neutrorum. Bei seiner Schilderung der „Maimonides-Verwen-
dung" bei Albertus Magnus orientiert sich H. an der grundlegenden Untersuchung

von C. Rigo (Zur Rezeption, 29-66), was er offensichtlich nicht gerne
zugibt, zugleich aber die Bedeutung dieser Untersuchung durch unbegründete und
geradezu obsessive Bemängelung herunterzuspielen versucht (vgl. 93, Anm. 18;

dasselbe zuvor 50, Anm. 61; danach 90, Anm. 4; 95, Anm. 29; 97, Anm. 39; 130

mit Anm. 44, 46, 47; 133 Anm. 66; 134, Anm. 68; 153, Anm. 136; 154f., Anm.
141; 157, Anm. 157; 161, Anm. 172). Man findet verhältnismäßig wenige Fälle
einer Zitierung des Beitrags von Rigo, in denen dieser nicht mit fadenscheinigen
Gründen kritisiert wird (122, mit Anm. 10; 123, Anm. 14; 129, Anm. 39 u. 41;
130, Anm. 45, 47; 131, Anm. 50; 154, mit Anm. 139; 157, Anm. 156).

Bei der Besprechung von Alberts „Gebrauch" des Liber de uno deo benedicto
und des Dux neutrorum als philosophischen Quellen äußert sich FI. zur Chronologie

des Lebens und der Schriften des Doctor universalis sowie zur Redaktionsgeschichte

und Echtheit mancher von ihnen. Er bevorzugt zwar die ältere,
teilweise durch den Fortgang der kritischen Albertedition und der Forschung überholte

Chronologie von J.A. Weisheipl, aber er missversteht sie (oder missdeutet
sie gar tendenziell), um aus dieser Position die neueren Versuche einer Relektüre
und Aktualisierung der Chronologie beanstanden zu können (vgl. 94-95, 130ff.).
Diese Vorgehensweise erweist sich nicht nur als rein taktische Polemik, sondern
sie wird dem Autor unversehens zum Verhängnis. Denn er macht sich die zuvor
beanstandeten Teile der Werkchronologie Alberts zu eigen (95, mit Anm. 29:

„... im Jahr der Abfassung von De homine (ca. 1242) ...") und verwickelt sich da-



592 Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus

durch in Widersprüche. Da es sich offenbar seiner Kenntnis entzieht, dass

Albert den Sentenzenkommentar in der Reihenfolge Buch I - III - II - IV ver-
fasste, postuliert er mit dem Hinweis darauf, dass „Teile des Sentenzenkommentars

erst 1246 und andere erst 1249 abgeschlossen worden sind" für den Beginn
der Redaktionsarbeit an diesem Werk ein späteres Datum als 1243. Als weitere
Gründe für seine „Korrektur" der Chronologie des Sentenzenkommentars und
der Frühwerke Alberts führt er zum einen im Anschluss an Weisheipl an, dass

zu dieser Zeit (1243) „erst das Baccalauréat Alberts begonnen hatte", zum andern

aufgrund eigenen Gutdünkens, dass Albert nach seinem Weggang von Paris in
Köln „immer an mehreren Werken gleichzeitig gearbeitet zu haben scheint"
(95). Sein Umherschweifen zur Chronologie nimmt mit der Feststellung: „Mit
Weisheipl, Stehkämper u.a. gehe ich daher davon aus, dass wir gesichert nur
sagen können, dass die für unsere Fragestellung relevanten Schriften De resurrecti-

one und De IV coequevis vor 1246 entstanden sind" ein vorläufiges Ende. Weshalb

das Frühwerk De homine, in dem, wie zuletzt C. Rigo in ihrer Untersuchung

(Zur Rezeption, 32, Anm. 15; 35, Anm. 25) gezeigt hat, der Liber de uno
deo benedicto explizit und implizit zitiert wird (q. 55 a. 3, ed. Borgnet [Ed. Paris,

t. 35] p. 467a: „ut dicitur in Libro de uno deo"; q. 80 a. 1, ed. cit., p. 651b: „di-
cunt philosophi"), für seine Fragestellung irrelevant ist, bleibt zunächst nicht
einsehbar. Aber schon in einer Anmerkung zum nächsten Satz, der einen anderen

Sinnabschnitt einleitet, knüpft er nun doch an die explizite Zitierung des

Liber de uno deo benedicto in De homine an und entgegnet indirekt auf unsere
Frage rhetorisch, dass es unklar bleibe, wann diese Passage entstanden sei,

womöglich handele es sich um eine spätere Hinzufügung (95, Anm. 29, vgl. auch

130, Anm. 47). Indem er die ältere und die neuere Forschung zu Chronologie
und Redaktionsgeschichte der Frühwerke Alberts tendenziell ignoriert und sich

Weisheipl verpflichtet, ohne einen eigenständigen Beitrag leisten zu können, da

die redaktionsgeschichtlichen Fragen eine Berücksichtigung der handschriftlichen

Überlieferung der Schriften voraussetzen, nimmt er entgegen der bisher
nicht angezweifelten relativen Chronologie von De resurrectione und De IV co-

aequaevis sowie im Gegensatz zu den Forschungsergebnissen von C. Rigo (Zur
Rezeption, 31f.) an, dass nicht in der letztgenannten Schrift, sondern in De
resurrectione „sich die wahrscheinlich erste Nennung des Maimonides im Schrifttum

Alberts überhaupt" findet. Das Chronologie-Desaster endet damit nicht,
sondern es setzt sich fort und greift auf die Redaktions- und Echtheitsfragen
über. Die zwei Redaktionen von De IV coaequaevis (sowie von De resurrectione)
sind ihm ausschließlich aus den Untersuchungen von C. Rigo bekannt, dennoch
beschränkt er sich bei seinen Analysen auf die unkritische Ausgabe von S.C.A.

Borgnet, welche grundsätzlich die zweite Redaktion, teilweise mit gravierenden
Fehlern wiedergibt. Für stichhaltige, philologisch gesicherte Aussagen wäre eine

Heranziehung von Handschriften des Werkes unerlässlich. H.s Analysen und
Schlussfolgerungen, denen das Werk De IV coaequaevis in der unkritischen Ausgabe

zugrunde liegt, sind deshalb wissenschaftlich wertlos. Die nachweislich
gegenstandslose Mutmaßung über eine nachträgliche Einfügung der Maimonides-



Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus 593

Stelle in De homine wäre durch ihre Überprüfung in den Handschriften des

Werkes vermeidbar gewesen. Die Überprüfung aller ausgewerteten Texte des

Albertus Magnus, die bislang in unkritischen Ausgaben vorliegen, anhand der
handschriftlichen Überlieferung, war dem Autor in seiner unmittelbaren Nähe
in Bonn möglich. Eine Unsicherheit in Echtheitsfragen wird hinsichtlich der
Summa theologiae II sichtbar. Das Werk wird als eine Albert zugeschriebene
Schrift (97, Anm. 39) oder als „II. Teil der Summa theologiae" (100, Anm. 47;
101, Anm. 52; 154, Anm. 138) zitiert. H.s Ratlosigkeit kommt dann zum
Ausdruck, wenn er auf dieses „Spätwerk" mit der Einschränkung „wenn es sich um
eine echte Schrift Alberts handeln sollte" rekurriert (106). Die Stellungnahmen
zur Echtheit des Werkes von A. Hufnagel und F.-B. Stammkötter, auf die
verwiesen wird, scheinen ihm nicht hilfreich zu sein. Die entsprechenden Aussagen
von C. Rigo (Zur Rezeption, 31, Anm. 10; 34, Anm. 23; vgl. H. Anzulewicz/C.
Rigo, Reductio ad esse divinum, 395, Anm. 38; 412, Anm. 120; H. Anzulewicz:
Die platonische Tradition bei Albertus Magnus, in: The Piatonic Tradition in the

Middle Ages, ed. by S. Gersh/M.J.F.M. Hoenen. Berlin/New York 2002, 266,
Anm. 201) werden damit zwar berücksichtigt, aber nicht erwähnt (vgl. 132,

Anm. 56).
Ein Missverständnis, das mit der Werkchronologie zusammenhängt, ist die

Deutung des von L. Sturlese geprägten Begriffs der „Wende" im wissenschaftlichen

Interesse und Schaffen Alberts. Während Sturlese diesen Begriff mit der

Kommentierung der Ethik des Aristoteles durch Albertus Magnus im Studium
generale zu Köln verbindet und damit eine seiner Ansicht nach vollzogene
Wende von der Theologie hin zur Philosophie meint - es handelt sich um eine

umstrittene Auffassung, die zuletzt von J. Müller (Natürliche Moral und philosophische

Ethik bei Albertus Magnus. Münster 2001, 375) problematisiert wurde -,
verknüpft H. unter dem Hinweis auf Sturlese diesen Begriff mit Alberts
Kommentaren zum Corpus Dionysiacum (105).

Wie präsentiert H. die vermeintlich „erste Nennung des Maimonides im
Schrifttum Alberts überhaupt"? Er meint das Werk De resurrectione, genauer tr.
1 q. 3 (ed. W. Kübel p. 244 v. 20-23), aber seine knappe Angabe zu Beginn der

Darstellung (95): „In der dritten Questio des Traktates De resurrectione" ist zu
unpräzise, um diese Stelle in der Edition der aus vier Traktaten bestehenden
Schrift mühelos zu ermitteln. Die Fundstelle in der Edition wird später nachgeliefert

(96, Anm. 32). Die Wiedergabe dieser Passage ist missverständlich und
philologisch zu ungenau, um aus ihr gültige Schlüsse ziehen zu können. Denn
zum einen heißt es bei Albert nicht „wie es von einem gewissen Philosophus, der
auch Rabbi Mose genannt werde, in seinem Buch Von dem einen Gott (De uno
deo) dargelegt werde" (95f.), sondern „wie im Buch Von dem einen Gott (De uno
deo) von einem gewissen Philosoph Rabbi Mose bewiesen wird". Zum andern ist
es mit Blick auf Alberts Antwort auf die Frage nach der Auferstehung des
Menschen angemessener in diesem Kontext von einem äußeren Prinzip (principium)
und Ziel (finis) der Schöpfung des Menschen als von einem Anfang und von
Grenzen der Natur zu sprechen (96; vgl. 95: „Natur ein inwendiges Prinzip").



594 Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus

Ebenso ist es angemessener und verständlicher von einem äußeren Prinzip der

Bewegung {principium motus extra) zu reden, welches wie das Ziel und das

Verursachende zugleich bewegt (movet sicut finis et efficiens simul), als von einem
äußeren Bewegungsprinzip, das „zugleich begrenzend und verursachend bewege"
(96). Die Annahme, dass Albert in IVSent, „noch in einer anderen Art zur Frage
der Auferstehung eine so nicht nachweisbare jüdische Tradition verwendet" (96,

Anm. 34), eine Auffassung, mit der H. ohne jede Begründung in krassen Gegensatz

zu den diesbezüglichen, umfassend durch Stellennachweise im Dux neutro-

rum belegten Ausführungen von C. Rigo (Zur Rezeption, 62-64; vgl. ebd. 63:

„Beide Lehrmeinungen werden im Dux neutrorum dargestellt, wo sich Maimoni-
des auf einige talmudische Textstellen stützt ...") tritt und dabei lediglich
erwähnt, Rigo folge darin J. Guttmann, lässt Zweifel an wissenschaftlichem Ernst
der Arbeit aufkommen. Dieser Eindruck entsteht in dem Albert gewidmeten
Teil mit zunehmender Dringlichkeit mit nahezu jedem Abschnitt, so auch
direkt mit dem Ubergang von De resurrectione zu De IV coaequaevis (96-97). Hier
breitet H. Einzelheiten aus, die C. Rigo in ihrer auf Handschriften gestützten
Untersuchung erforscht hat. Alles, was er bietet, findet man bei der genannten
Autorin, die die zwei Redaktionen von De IV coaequaevis aufgedeckt und untersucht

hat. Ihr Name wird in diesem Zusammenhang vorerst gar nicht genannt.
Ohne einen Rekurs auf ihre Untersuchungen oder auf die Handschriften des

Werkes war es aber weder möglich, von Redaktionsstufen zu sprechen noch
statistische Angaben bezüglich der Maimonides-Zitate in der ersten Redaktion (sie),
die in keiner der verfügbaren (unkritischen) Druckausgaben, sondern nur in
Handschriften zugänglich ist, zu machen (vgl. 96). Uns wundert nicht mehr,
dass H. dennoch dazu in der Lage ist, auch die Tatsache, dass er in einer der
nächsten Anmerkungen beiläufig (in Klammern) auf den Aufsatz von C. Rigo
nur mit dem einzigen Ziel verweist, eine vermeintliche Schwäche des Beitrags
hervorzuheben: „(Das verkennt Rigo 2001: 35 A 25)" (97, Anm. 39). Er merkt
nicht oder will es nicht gemerkt haben, dass Rigo diesen Sachverhalt in eine

entwicklungsgeschichtliche Perspektive stellt und dementsprechend behandelt

(Zur Rezeption, 47, mit Anm. 95). Nicht mehr verwundert den Rezensenten H.s
anschließende Etikettierung von Alberts differenzierter Auffassung aus der Solu-

tio {De IV coaequaevis tr. 3 q. 7 a. 3, ed. Borgnet [Ed. Paris, t. 34], p. 404b) und
die Feststellung der „Auffälligkeit", dass bei Albert „als Autorität nur Aristoteles

genannt wird" (97), obwohl der Doctor universalis an derselben Stelle (Solu-
tio) auch Boethius' De hebdomadibus als eine der Hauptstützen seiner Position
ausdrücklich nennt. Erstaunlich vermag dennoch zu sein, dass ein Moses Mai-
monides-Kenner wie H. jeden Nachweis der referierten (oder vielmehr aus dem
Lateinischen ohne eine entsprechende Kennzeichnung übertragenen) Maimoni-
des-Stellen aus Alberts Werken gemäß den Ausgaben von Dux neutrorum und
Liber de uno deo benedicto penibel meidet. Obwohl die lateinischen Alberttexte
bisweilen ausführlich in den Anmerkungen geboten werden, wird einem Leser,
der keine oder geringfügige Latein- und Scholastikkenntnisse besitzt, das wahre
Ausmaß der Missdeutung dieser Texte (wie hier 99-101, 103) verborgen bleiben.



Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus 595

Bringt die Arbeit zumindest in jenen Teilen einen Erkenntnisfortschritt, in
denen sie sich von der bisherigen Forschung nachhaltig distanziert? Beschränkt

man sich bei der Beantwortung dieser Frage nur auf die dem Albertus Magnus
gewidmeten Abschnitte, fällt die Antwort negativ aus. Die Antwort ergibt sich

zwar aus dem bisher Dargelegten, aber da sie als eine Wertung der Arbeit aufge-
fasst werden kann, seien zur Begründung noch einige weitere Belege hinzugefügt.

Bezüglich der lateinischen Teilübersetzung des Moreh ha-nevukhim, die
Albertus Magnus als den Liber de uno deo bezeichnet, hält C. Rigo (Zur Rezeption,
30) fest: „Die erste Ubersetzung wurde auf der Basis der arabisch-hebräischen

Übertragung des Rabbi Shemu'el ben Jehudah 'Ibn Tibbon angefertigt". Sie

nennt philologische Gründe für ihre durch Analysen und Autopsie hebräischer
Handschriften abgesicherten Erkenntnisse. H. stützt sich zwar auf Rigos „detaillierte

Analysen" (130) und stellt hier diesbezüglich keine eigenen an, bekräftigt
aber seine abweichende Position, in der er die Frage nach der Vorlage für die
lateinische Teilübersetzung als weiterhin ungeklärt darstellt: „Hier sei noch
einmal daran erinnert, dass der Liber de uno deo benedicto entweder auf Grundlage
der ersten hebräischen Übertragung Ibn Tibbons oder des arabischen Originals
angefertigt wurde" (130, Anm. 43; vgl. 318). In dieser Aussage stimmt er diesmal
mit der Auffassung von W. Kluxen (Literargeschichtliches zum lat. Moses Mai-
monides, in: Recherches de Théologie ancienne et médiévale 21 [1954] 38) überein,
die er zuvor (90, Anm. 4) jedoch abgelehnt hat, und er widerspricht seiner dort
vorsichtig formulierten Meinung, in der er Rigo zustimmte: „Bei dem Text handelt

es sieht um eine Übertragung der 26 Leitsätze sowie des ersten Kapitels des

II. Buches des More nevukhim wahrscheinlich nach Ibn Tibbons Übertragung".
H.s mangelnde Kenntnisse der Frühschriften, der Chronologie des Lebens

und der Werke Alberts einerseits, andererseits seine polemisch-abschätzige
Haltung gegenüber anderen Forschern auf diesem Gebiet, die zur negativen
Kontrastfolie stilisiert werden, bringen ihn wiederholt in Widersprüche, die seine

wissenschaftliche Glaubwürdigkeit erschüttern. Belege dafür findet man allzu
häufig, weshalb wir es im Folgenden nur noch bei einigen Proben bewenden
lassen. S. 130, Anm. 47: Die bisherigen Forschungen (von C. Rigo) werden durch
eigenen Beitrag derart ergänzt oder „prinzipiell einer Neubewertung unterzogen",

dass der Leser erfährt, dass unter den Frühwerken Alberts eine vor 1242

verfasste Schrift „De natura bona" existiert (vgl. auch 93) - sie kann wohl mit
einer Schrift „De natura" (vgl. 131, Anm. 54) nicht identisch sein -, in der Moses
Maimonides nicht genannt werde; auch in der Frühschriften „De creaturis" und
De homine würden Maimonides-Erwähnungen fehlen. Eines steht fest: H. hat
weder solche Frühschriften Alberts wie „De natura bona" und „De creaturis" in
den Händen gehabt noch begriffen, welche Schriften mit dem letzteren Titel
gemeint sind. Abenteuerlich und ihre eigentliche Quelle verschleiernd ist die

Behauptung, dass Weisheipls Chronologie der Werke des Doctor universalis eine

Aussage über etwaige Zeitgleichheit der Abfassung von I Sent, und der „zweiten
Redaktion der Schrift der De IVcoaequaevis" möglich macht (130), also über die



596 Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus

Redaktionsstufen des Werkes, die erst von C. Rigo (2001) aufgedeckt und
chronologisch erschlossen wurden. Weisheipl (The Life and Works of St. Albert, in:
ders. [Hg.]: Albertus Magnus and the sciences. Toronto 1980, 22) sagt nicht mehr
als dass die sechs Frühwerke, die er als die Summa Parisiensis bezeichnet, nämlich

De sacramentis, De incarnatione, De resurrectione, De IV coaequaevis, De ho-

mine und De bono, „abgeschlossen waren, als Albert 1246 Buch II der Sentenzen

schrieb, und vielleicht sogar schon ehe Buch I angefangen wurde". Auch
hinsichtlich der Lebenschronologie von Albert muss man in diesem Zusammenhang
entgegenhalten, dass bisher weder Alberts Biograph H.Chr. Scheeben (Albert der

Große. Zur Chronologie seines Lebens. Vechta/Leipzig 1931) noch J.A. Weisheipl
noch ein anderer ausgewiesener Albertforscher die Auffassung vertrat, Albert sei

1264 endgültig nach Köln zurückgekehrt (131, 156, Anm. 154). Solange H. außer
dem Hinweis, er folge „der von James Weisheipl aufgestellten Chronologie der
Werke Alberts" (- diese unterscheidet sich nicht nur in diesem Punkt von H.s
Darstellung -) keine Begründung für seine Versuche einer „Neubewertung"
bisheriger Erkenntnisse auf diesem Gebiet vorlegt, ist und bleibt seine Position ein
Irrtum. Dasselbe gilt für die weiteren chronologischen Ungereimtheiten (u.a. die

Jahre des Wirkens in Würzburg, 131). Man muss deshalb nicht betonen, dass die
daraus abgeleiteten Schlüsse und die daran anknüpfenden Mutmaßungen (wie
13 lf., mit Anm. 57) dilettantisch (- die alte Bibliothek des Kölner
Dominikanerkonvents wurde am 2. März 1659 durch einen Brand vernichtet -) und
gegenstandslos sind.

Hinsichtlich C. Rigos chronologischer Bestimmung der „eigentlichen"
Rezeption des Dux neutrorum durch Albertus Magnus (Paris 1244-1248) bezieht H.
eine ambivalente und, wie es dem Rezensenten scheint, sich mehrfach
widersprechende Haltung. Der Leser möge sich selbst ein Urteil aus den nachfolgenden

Sätzen (- H.s Anmerkungen können hier nicht mitberücksichtigt werden -)
bilden (130):

„Caterina Rigo, die kürzlich detaillierte Analysen nahezu aller Nennungen
des Maimonides im Werk des Albertus Magnus vorgelegt hat, kommt zu dem

Schluss, dass die eigentliche Rezeption sich während der Pariser Jahre
zwischen 1244 und 1248 abgespielt habe und sich auf die Bereiche der Attribute
Gottes, dessen Wissen und Providenz, der Kosmologie, der Angelologie, der

Schöpfungsproblematik und der Profetologie erstreckte. Auch wenn die
rahmenden Zeitpunkte prinzipiell einer Neubewertung unterzogen werden
müssten, kann, da Rigos Analyse der albertischen Texte sehr detailliert ist,
eine eigene Analyse auf das Notwendigste reduziert werden. Entsprechend
unserer Fragestellung hinsichtlich des Bildes von Maimonides sollen daher

einige Details beleuchtet werden, die bei Rigo ausserhalb des Blickfeldes
liegen, nämlich zum einen, an welchen Zeitpunkten im Albert'schen Schaffen
Maimonides verwendet wird, und zum anderen, wie der Jude im Werk des

Scholastikers angeführt wird.
Wie Rigo zutreffend feststellt, greift Albert auf den Liber de uno deo bene-

dicto Anfang der 1240er Jahre zurück, auf den Dux neutrorum nicht vor 1244.



Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus 597

An diesem Datum macht sie die Abfassung des ersten Buch des

Sentenzenkommentars fest. Es sei dahingestellt, ob Albert im gleichen Jahr, in dem er
den Sentenzenkommentar begonnen, auch den Dux neutrorum gelesen und
zitiert hat

Dieser Passage ist zu entnehmen, dass Rigo einen genauen Zeitrahmen für die

Rezeption des Dux neutrorum durch Albertus Magnus nennt. Aber, so H., diese

„rahmenden Zeitpunkte" müssten „prinzipiell" neubewertet werden. H. könne
sich jedoch auf die notwendigsten Korrekturen oder vielmehr auf Ergänzungen
der „sehr detaillierten" Untersuchung von Rigo beschränken. Das, was außerhalb

ihres Blickpunktes blieb, sei nun der zeitliche Rahmen der Rezeption
und die Zitierweise des „Juden". Den Leser muss verwundern, dass H. mit
diesem Satz prompt eigene Aussagen der vorigen Sätze verneint, ein Forschungsdefizit

bei Rigo entdeckt und dieses durch seinen eigenständigen Beitrag zu beheben

ankündigt. Ahnlich ergeht es dem Leser, wenn er dem nächsten Satz

entnimmt, dass Rigo die Zeitgrenzen für die Rezeption der beiden Schriften des

Moses Maimonides durch Albertus Magnus „zutreffend feststellt". Ob hier nicht
etwas vorgetäuscht wird, lässt sich durch den Rekurs auf die zitierte Untersuchung

von C. Rigo (Zur Rezeption, 29-66) überprüfen. Dort (36-46) wird nicht
nur die Chronologie der Maimonides-Rezeption stets mitberücksichtigt, sondern
auch die vermeintlich „ausserhalb des Blickfeldes" liegenden Details bezüglich
„des Juden im Werk des Scholastikers", nämlich „Benennungen und Epitheta",
„Zitate und Zitierweise" und „Wertschätzung" gesondert behandelt.

Einen Rückschritt gegenüber dem erreichten Forschungsstand nimmt H. in
Kauf in der Frage nach dem Beginn der Rezeption des Dux neutrorum durch
Albertus Magnus. Er vertritt, möglicherweise aufgrund eines Missverständnisses
des Redaktionskomplexes der Frühwerke, eine durch die Forschungen von C.

Rigo, auf die er in einer Anmerkung Bezug nimmt, widerlegte Position von der
zeitlichen Priorität der im Druck vorliegenden zweiten Redaktion von De IV
coaequevis gegenüber dem I. Buch von Alberts Sentenzenkommentar (133 mit
Anm. 66). Seine Kritik an Rigo, die er mit Blick auf die Rezeption des Dux
neutrorum im Sentenzenkommentar übt, stützt weder die von ihm bezogene
Position zur Chronologie von De IV coaequaevis noch hat sie in dieser Hinsicht
eine Bedeutung für den Sentenzenkommentar. Er scheint damit auch seiner
zuvor von Weisheipl übernommenen Werkchronologie, insbesondere der Datierung

der Frühschriften, des Sentenzenkommentars und der von Rigo übernommenen,

aber als eigene vertretenen Auffassung von zwei zeitlich versetzten
Redaktionen der Schrift De IV coaequaevis zu widersprechen (vgl. 94-97, 130).

Wir haben unsere kritische Aufmerksamkeit bisher einigen der unseres
Erachtens wichtigsten Teile des Buches von H. gewidmet und uns auf die Albertus
Magnus bezogenen Abschnitte konzentriert. Obwohl wir nicht alle Probleme,
denen wir in den besprochenen Passagen begegnet sind, berücksichtigt haben,
glauben wir, dass sich aus unserer Lektüre ein repräsentativer und für das Ganze
der Studie von H. gültiger Eindruck ergibt. Damit unsere Kritik nicht ausufert,



598 Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus

schließen wir sie mit einigen Bemerkungen zum letzten Teil des Buches. Sie

werden erlauben, die Gültigkeit des gewonnenen Eindrucks zum letzten Mal zu
überprüfen. Auf die weiteren, vorwiegend auf formale Aspekte fokussierten
corrigenda und die bibliographischen Nachträge sei an dieser Stelle verzichtet.

III. Im Epilog des Buches („3 Zusammenfassung und Ausblick", 317-326)
findet man einige „Thesen", die weder bewiesen wurden noch sachlich stimmig
sind noch im Einklang mit den davor liegenden Ausführungen des Autors
stehen. Sie offenbaren eine gravierende Inkonsistenz der Untersuchung. Das Ziel
der Arbeit war es, den Angaben des Autors zufolge, das „Bild" des Moses Mai-
monides bei den Scholastikern anhand der Quellen nachzuzeichnen, nicht
jedoch die Untersuchung der Rezeption des jüdischen Denkers durch die Scholastiker

und seines möglichen Einflusses auf deren Lehren (vgl. 16, mit Anm. 1; 17-
19). Maimonides' Nachwirken, so H. im Vorwort (9), umfasste zugleich
Philosophie, Halakha und Medizin als sich wechselseitig ablösende und teilweise
bedingende „Bereiche mittelalterlichen Wissenschaftswelt". Die These 1 der
Zusammenfassung (317) spricht hingegen von der Notwendigkeit einer Differenzierung

„zwischen dem Einfluss als Halakhist, als Philosoph und als Mediziner".
Diese Differenzierung entspricht aber dem „überwiegend arabisch abgefassten
Schrifttum des Maimonides", welches den Lateinern kaum ein Maimonides-Bild
vermitteln haben kann. Die These 1.1 und ihr Kommentar (317f. ; vgl. These 2,
S. 319f.) decken sich mit unserem Einwand (zu Seite 9), indem sie besagen, dass

auch nach der lateinischen Ubersetzung des Moreh ha-nevukhim zusammen mit
der Gebotsliste aus Mishneh Torah „Rabbi Moyses zwar als jüdischer Autor
bekannt war, seine halakhische Bedeutung jedoch, wenn überhaupt, dann nur am
Rande als solche gesehen wurde". Die philosophische Qualifizierung des Moses
Maimonides als Aristoteliker (These 1.2.2., S. 318; Komm, zur These 2.3, S. 321)
und seine Situierung im arabischen Kontext (vgl. 155) sind u.E. falsch und lassen

sich nicht durch die Texte des Albertus Magnus ausweisen. Albert rechnet ihn
explizit den jüngeren Peripatetikern zu. Hinsichtlich der Grundlage der lateinischen

Teilübersetzung des Moreh ha-nevukhim, i.e. des Liber de uno deo bene-

dicto, bietet H. eine dritte Variante seiner Auffassung, die hinter dem erreichten
Forschungsstand zurückbleibt: „Ihre Vorlage, entweder der arabische Text des

Maimonides oder die Übertragung Ibn Tibbons ..." (318). Obwohl H. für die

Feststellung des Übertragungsortes für diesen Text keine Gründe ansetzen kann,
welche die schlüssige Argumentation von W. Kluxen nicht lediglich rhetorisch
in Frage stellen (123, Anm. 11: „Kluxen gibt für seine Mutmaßungen keine
Beweise") sondern in der Sache anfechten würden, nennt er dennoch zwei Alternativen

- Paris und das zuvor (122f.) als Übertragungsort angezweifelte Südfrankreich

-, die „scheinbar" (Paris) oder „prinzipiell ebenfalls möglich" (Südfrankreich)

seien. Seinen früheren Aussagen in Bezug auf das Werk, in dem der Liber
de uno deo benedicto bei den Scholastikern (Albertus Magnus) erstmalig
erwähnt wird, seiner „neubewerteten" Chronologie dieses Werkes und sich in der

Datierung des Liber de uno deo benedicto widersprechend resümiert er: „Ein
zweifelsfreier Rückgriff auf diese Schrift lässt sich erst frühestens im Jahr 1242



Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus 599

(Albertus Magnus, De homine) belegen - wenn es sich nicht auch hier um einen

späteren Nachtrag handelt" (318). Bezüglich der Verwendung des Liber de uno
deo benedicto hieß es zuvor (130): „Wie Rigo zutreffend feststellt, greift Albert
auf den Liber de uno deo benedicto Anfang der 1240 Jahre zurück." In Bezug
auf das Werk, in dem dieses opusculum des Maimonides erstmalig erwähnt wird,
hieß es (95): „In der dritten Questio des Traktates De resurrectione [...] findet
sich die wahrscheinlich erste Nennung des Maimonides im Schrifttum Alberts
überhaupt". Alberts Werk De homine, dessen Chronologie schon zuvor wohl
nicht nach Weisheipl mit „ca. 1242" angegeben wurde (95, Anm. 29), sah H.
hingegen als irrelevant für diese Fragestellung an und überging es mit der

Bemerkung (95, mit Anm. 29), dass zwar in ihm „der Buchtitel Liber de uno deo

ohne Nennung des Verfassers [...] angeführt" wird, aber „Hier stellt sich jedoch
die Frage, wann diese Textpassage entstanden ist, schon im Jahr der Abfassung
von De homine (ca. 1242), oder ob es sich um eine spätere Hinzufügung
handelt". Diese Datierung von De homine und der übrigen Frühwerke hat H.
jedoch nur kurz zuvor (94-95) abgelehnt und sich auf die Position von J.A. Weisheipl

zurückgezogen, demzufolge „wir gesichert nur sagen können, dass die für
unsere Fragestellung relevanten Schriften De resurrectione und De IV coaequae-
vis vor 1246 entstanden sind" (95).

Der Epilog bringt den Vf. in kein besseres Licht als die besprochenen Passagen

des einleitenden und des Hauptteils des Buches. Eine Gesamtschau dessen,

was beanstandet wird, scheint deutlich zu machen, dass diese enorm wichtige
Forschungsarbeit trotz des hoch respektablen Fleißes ihres Autors misslang. Die
Arbeitsweise und die Haltung des Vf., ein auffallend prätentiöser Schreibstil und
ein penetranter Anklageton gegenüber seinen Vorläufern und Gesprächspartnern-

Charakteristika, die sich beim genaueren Hinsehen auf die Details alles

andere als Ausdruck eines durch die Wahrheitsliebe motivierten Forschungseifers

und eines besseren Dienstes an der Wissenschaft erweisen - trugen dazu
wesentlich bei.



Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus

Ruedi Imbach

Set asini respuunt propter magnitudinem sapiencie, et propter modum loquendi.

Zwei neue Arbeiten zum pseudo-aristotelischen Secretum secretorum. *

Ich mache es mir in der Philosophie immer leichter und leichter.
Aber die Schwierigkeit ist, es sich leichter zu machen und doch exakt

zu bleiben.
Ludwig Wittgenstein, Big Typescript (70)

1. In der neuesten Auflage des dem Aristoteles gewidmeten Bandes von Ueber-

wegs Grundriss der Geschichte der Philosophie1 sind zwei Seiten ebenfalls den
unechten Schriften innerhalb des Corpus Aristotelicum gewidmet. Die unter dem

lateinischen Titel Secretum secretorum (im Folgenden abgekürzt als SS) bekannte
Schrift wird an dieser Stelle zusammen mit einigen anderen Texten erwähnt. In
dem von Franco Volpi besorgten Großen Werklexikon der Philosophie findet man
zu der besagten Schrift einen Eintrag von fünf Zeilen.2 Dieser Sachverhalt ist ein

eindeutiges Symptom einer historischen Fehleinschätzung, der ein Grossteil
heutiger Philosophiehistoriker auch aus methodischen Gründen zum Opfer
fällt. In der Tat: Von dieser wahrscheinlich am weitesten verbreiteten
pseudoaristotelischen Schrift, die im Mittelalter bekannt war, dem Secretum secretorum,
existieren weit mehr Handschriften, die den Text überliefern, als von der
Summa theologiae des Thomas von Aquino oder von der Summa logicae des

Wilhelm von Ockham. Diese ist in 65 Textzeugen erhalten, vom zweiten Teil
jener (II-II) gibt es 280 Manuskripte, während die lateinische Fassung des SS in
mehr als 600 Handschriften überliefert wird. Die Philosophiehistoriker wären

gut beraten, statistische Gegebenheiten nicht ganz zu vernachlässigen.
Selbstverständlich sagt der Erfolg eines Werkes nichts oder nur sehr wenig über seine

wissenschaftliche Qualität aus, aber er bezeugt, dass zu einer gewissen Zeit ein
Werk oft abgeschrieben, gelesen und studiert worden ist. Wer die Geschichte
der Philosophie, d.h. auch die Geschichte dessen, was in der Vergangenheit als

Philosophie verstanden wurde, erforschen will, sollte auf die Berücksichtigung
dieser Fakten nicht gänzlich verzichten.

* FORSTER, Regula: Das Geheimnis der Geheimnisse. Die arabischen und deutschen Fassungen
des pseudo-aristotelischen Sirr al-asrär / Secretum secretorum. Wiesbaden: Dr. Ludwig Reichert

Verlag 2006, XII + 329 Seiten [Wissensliteratur im Mittelalter. Schriften des Sonderforschungsbereiches

226 Würzburg /Eichstätt, Band 43]. (ISBN 3-89500-495-2). - STEVEN J. WILLIAMS: The

Secret of Secrets. The scholary career of a pseudo-Aristotelian text in the Latin Middle Ages. Ann
Arbor: The University of Michigan Press 2003, XIV + 481 Seiten (ISBN 0-472-11308-9).

1 Grundriss der Geschichte cder Philosophie. Begründet von Friedrich Ueberweg. Die
Philosophie der Antike, Band 3: Ältere Akademie, Aristoteles, Peripatos. 2. durchgesehene und
erweiterte Auflage. Hg. von HELLMUT FLASHAR. Basel 2004, 275-276.

2 Grosses Werklexikon der Philosophie. Hg. von FRANCO VOLPI, Band I : A-K, Stuttgart 1999, 95.



Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus 601

In einer beachtlichen Zusammenstellung der Handschriften pseudoaristotelischer

Werke im Mittelalter und der Renaissance haben Charles B. Schmitt
und Dilwyn Knox 96 verschiedene Schriften aufgelistet, die in irgendeiner Form
dem Stagiriten zugeschrieben worden sind.3 Einige dieser Werke können als

Meisterwerke der Pseudoepigraphik bezeichnet werden, sei es aufgrund ihrer
weiten Verbreitung, sei es wegen ihrer besonderen Qualität. Dazu gehören ohne
Zweifel die Oeconomica, die auf spätantike Materialien zurückgeht, der Liber de

causis4 oder der Liber de pomo, den der Sohn Friedrichs II., König Manfred, um
1250 übersetzte oder übersetzen ließ.5

Beim SS handelt es sich um ein Sendschreiben, das der Stagirite im Alter für
Alexander den Großen verfasst hat und worin er dem Herrscher ausführliche
Ratschläge diätetischer, ethischer, politischer und strategischer Natur erteilt.
Wiewohl die Forschung seit dem 19. Jahrhundert immer wieder auf die

Bedeutung dieser Schrift hingewiesen hat - man denke beispielhalber an die
Pionierarbeiten von Moritz Steinschneider und Richard Foerster - und obschon im
20. Jahrhundert vorzügliche Studien sowohl zur arabischen Fassung (z.B. von
Mario Grinaschi und Mahmoud Manzalaoui) als auch zur lateinischen Version
(Charles Burnett) und zur deutschen Fassung (Wolfgang Hirth, Friedrich
Wurms) vorgelegt wurden und William F. Ryan und Charles Schmitt schon vor
einiger Zeit eine exzellente Ubersicht zum Forschungsstand veröffentlicht
haben,6 wird die Bedeutung dieses Textes für die Vermittlung arabischen Wissens

an die europäische Kultur einerseits und die Rezeption dieses Wissens in der

intellektuellen Welt Europas immer noch nicht angemessen wahrgenommen und

gewürdigt. Die beiden erstklassigen Studien, die an dieser Stelle in gebotener
Kürze vorgestellt werden sollen, leisten zu dieser fälligen Aufarbeitung eines

Defizits einen kaum zu überschätzenden Beitrag. Die Studie von Regula Forster

- eine Dissertation die 2005 an der Universität Zürich auf Antrag des

Germanisten Paul Michel und des Islamforschers Ulrich Rudolph angenommen
wurde - untersucht zum einen die verschiedenen Aspekte der arabischen

Fassung des Sirr al-asrär und erforscht zum anderen die Aufnahme der Schrift
im deutschsprachigen Raum. Die Arbeit von Williams dagegen bietet einen
umfassenden Überblick zur lateinischen Übersetzungstradition und vor allem zur
scholastischen Rezeption.

2.1. Sowohl in ihrem Aufbau als auch in der Diktion ist die Studie von Forster
von bestechender Klarheit. Der arabistische Teil ist derart gestaltet, dass auch

3 Pseudo-Aristoteles Latinus : a guide to Latin works falsely attributed to Aristotle before 1500.

London 1985 Warburg Institute Surveys and Texts 12).
4 Zu zwei neueren Ausgaben dieses Werkes vgl. meine Rezension in der Freiburger Zeitschrift

für Philosophie und Theologie 53 (2006) 476-480.
5 Liber de pomo - Buch vom Apfel. Ubersetzt von E. ACAMPORA-MiCHEL, mit einem

Vorwort von R. IMBACH. Frankfurt: Klostermann 2001.
6 Pseudo-Aristotle. The Secret of Secrets. Sources and Influences. London 1982 Warburg

Surveys 9).



602 Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus

ein Nichtspezialist der arabischen Literatur ihn gut verstehen kann. Dies ist in
diesem Falle von besonderer Bedeutung, da es sich um eine Studie handelt, die

für die Erforschung der europäischen Kultur des Mittealters von großer
Wichtigkeit ist. Der erste Teil der Arbeit ist dem arabischen Text gewidmet (11-112).
Mehrere Aspekte dieses Teils sind nach meiner Einschätzung - derjenigen eines

Philosophiehistorikers, der namentlich an der Kontextualisierung und
Funktionsanalyse der Philosophie interessiert ist - besonders aufschlussreich: (a) Was

die Datierung der beiden arabischen Fassungen (Kurzfassung [= KF]; Langfassung

[= LF]), ihres Verhältnisses zueinander und zu einem möglichen Archetypen

angeht, ist die Autorin vorsichtig. Fest steht, dass eine (nicht genau
identifizierbare) Version im arabischen Raum vor Ende des 10. Jahrhunderts
bekannt war (19; S. 111 optiert die Verfasserin für den Zeitraum 950-987). Die
beiden handschriftlich breit überlieferten Fassungen sind im Iran oder im Irak
spätestens Ende 11. / Anfang 12. Jahrhundert (KF) und 12. Jh. (LF) anzusetzen,
(b) Besonders wertvoll ist m.E. die tabellarische Ubersicht zu den beiden Fassungen

(24-29), die auch für das Studium der lateinischen Versionen gute Dienste
leisten wird, (c) Die Darstellung der bisher noch wenig erforschten Rezeption
im arabischen Raum sowie die Ubersicht zu den Übersetzungen ins Persische
und Türkische (44-47) verdient ebenfalls Beachtung. Besonders interessant
scheint mir in diesem Zusammenhang vor allem der Hinweis auf die Zweifel
Ibn Halduns (1332-1406) an der Echtheit der Schrift (37-38). Diese Abschnitte
bestätigen, dass das Werk in den Gebieten der islamischen Kultur „ein
offensichtlich viel gelesener (oder zumindest abgeschriebener) Text" (47) war. (d) Die
längere Textanalayse ist m.E. deshalb hilfreich, da in der bisherigen Forschung
die eigentlich inhaltliche Dimension der Schrift nur wenig Beachtung gefunden
hat, weil die Einschätzung Steinschneiders, es handle sich hier um „eine teilweise

miserable Compilation philosophierender Mystik und vulgären Aberglaubens"

(zit. 2) weithin akzeptiert wird. Neben einer eigentlichen Fürstenlehre
lassen sich Ausführungen zur Staatsorganisation und Kriegsführung, zur
Gesundheitslehre, zur Physiognomik und zur Naturwissenschaft (inkl. Alchimie und

Hermetik) unterscheiden. Also insgesamt ein Text disparaten Inhalts, dessen

Originalität nicht in der Lehre, sondern in der fiktiv an Alexander gerichteten
Zusammenstellung von Ratschlägen der Lebensführung besteht (108).

2.2. Der ausführliche Hauptteil zur Rezeption des Textes im deutschsprachigen
Raum (131-240) wird durch einen knappen Uberblick zu den europäischen
Ubersetzungen des Sirr al-asrär vorbereitet (113-129), wo die wichtigsten
bisherigen Forschungsergebnisse zusammengestellt sind. Besonderes Augenmerk
verdienen hier natürlich die beiden lateinischen Ubersetzungen, d.h. die auf der

KF beruhende Teilübersetzung des Johannes Hispalensis (nach 1112 und vor
1128), von der 150 Hss. existieren, und die Version des Philippus Tripolitanus,
einem Kurienkleriker, der den Text wohl um 1232 verfasst hat (350 Hss.). Die
präzise Evaluation der Ergebnisse zur deutschsprachigen Aufnahme vor 1500

steht den Fachleuten der Germanistik zu; ich kann hier nur knapp die wich-



Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus 603

tigsten Ergebnisse aufzählen. Die Autorin legt klare Kriterien fest (132-133),
welche Texte in ihrer Untersuchung berücksichtigt werden sollen. Von der

Ubersetzungen des Johannes Hispalensis lassen sich sieben Versionen
nachweisen, deren älteste um 1200 entstanden sein dürfte und die zum großen Teil in
medizinischen Sammlungen überliefert werden (vgl. 164-165). Von den zwölf
Ubersetzungen des Tripolitanischen Textes möchte ich nur auf zwei hinweisen:
Die früher Hiltgart von Hürnheim zugeschriebene Prosafassung (von 1282), die

zusammen mit einem vorläufigen lateinischen Text seinerzeit von Reinhold
Möller ediert worden ist (Berlin 1963), wird von Forster genau analysiert (167-
183) und sie wird nunmehr als Zimmernsches SS bezeichnet, da diese Version im
Schwäbischen Zisterzienserinnenkloster angefertigt worden ist. Von besonderem

Interesse ist das in der UB Basel (Cod. II 26, fol. 2v-45v) erhaltene Buch

der Heimlichkeit aus dem Jahre 1476 (vgl. 228-234). Die Handschrift stammt aus
dem Besitz des Basler Bibliophilen Remigius Faesch (f 1667) und enthält 17

kolorierte, sehr ansprechende Federzeichnungen. Es kann ergänzt werden, dass

es sich bei dem übersetzten Text nicht um die Tripolitanische Version handelt,
sondern um eine Übertragung der vom Benediktiner Engelbert von Admont in
Padua angefertigten Kompilation des SS.7 Der Band wird ergänzt durch die

Transkription zweier Versionen der Hispalensis-Übersetzung sowie die arabischen

Paralleltexte der Version des Johannes. Ich bedaure sehr, dass das Buch
keine Indices enthält. Der Gebrauch eines Werkes, das derart zahlreiche
Informationen zu sehr verschiedenen Wissensgebieten enthält, würde durch Indices

zu Namen und Hss. wesentlich erleichtert.

2.3. In den knappen Schlussbemerkungen begnügt sich die Autorin mit einer
Zusammenfassung der wichtigsten Ergebnisse aus der Sichtweise der Arabistik
und Germanistik. Die Fragen der Textgattung, der Verbreitung und der Leserschaft

werden noch einmal kurz gestreift. Aus der Perspektive der Intellectual
History und der Philosophiehistorie bleiben viele Fragen offen: In der Tat
handelt es sich bei diesem Werk um eine disparate Kompilation, deren Inhalte
kaum Originalität beanspruchen können. Es ist auch offensichtlich, dass die

Hispalensis-Fassung vornehmlich als medizinischer Fachtext aufgenommen wurde,

dennoch bleibt zu fragen, was es bedeutet, dass dieser pseudo-aristotelische
Text eine so große Verbreitung und ein so breites Interesse gefunden hat.
Offensichtlich haben wir es hier weniger mit einer Konzeption des Wissens und
der Philosophie als Spekulation und Theorie zu tun als mit einem Verständnis

von Philosophie als Lebenskunst, wie sie von Pierre Hadot8 für das antike

7 Zur Bedeutung Engelberts vgl. die von Forster leider nicht berücksichtigte Studie von Karl
UBL: Engelbert von Admont. Ein Gelehrter im Spannungsfeld von Aristotelismus und christlicher

Uberlieferung. Wien/München 2000, sowie meine Rezension in: Freiburger Zeitschrift für
Philosophie und Theologie 50 (2003) 211-215.

8 La philosophie comme manière de vivre. Entretiens avec JEANNIE CARLIER et ARNOLD I.
Davidson. Paris 2001.



604 Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus

Denken und Juliusz Domanski9 für das mittelalterliche Denken in den

Vordergrund gerückt wurde. Jedenfalls regt die Studie von Forster dazu an, diesen

Aspekt mit Hilfe eines breit gefassten Philosophiekonzepts neu zu überdenken.

3.1. „In the exciting story of the reception of the ,new Aristotle' during the
Middle Ages, the SS has remained little more than a postscript or a footnote:
both on its own terms and for its larger significance, the SS deserves a chapter of
its own. My aim her has been to write this missing chapter." Mit diesen Worten
umschreibt Williams (4) ganz klar sein Vorhaben. Nach einem einleitenden

Kapitel zu Entstehung und Inhalt des SS (7-30), untersucht der Autor sukzessiv
die beiden Ubersetzungen (31-108), bevor er sich der Verbreitung des Textes

(109-182) zuwendet. Die beiden letzten Kapitel sind dann explizit der
scholastischen Rezeption gewidmet (183-343). Die Studie wird durch fünf Anhänge
ergänzt: Zuerst findet der Leser eine Edition der Prologe der Ubersetzungen von
Johannes und Philippus (353-365). Im dritten Appendix sind die Hss. der beiden

Ubersetzungen (bis circa 1325) verzeichnet (367-417).10 Der vierte Anhang des

Werkes enthält eine Zusammenstellung der lateinischen Kommentare zum SS

(419-425). Die Liste enthält knappe Angaben zu 34 Kommentaren. Diese
Dokumentation wird abgeschlossen durch Informationen zu den 18 Drucken des SS

(von 1472 bis 1555; 427-430).

3.2. Williams identifiziert Johannes Hispalensis mit dem Ubersetzer der wichtigen

Schrift von Costa ben Luca De differentiis Spiritus et animae (vgl. 36, 38)
und erachtet 1120 als wahrscheinliches Datum der Redaktion dieser SS-Uber-

setzung (43). An der sehr ausführlichen Diskussion zur Person des anderen
Ubersetzers ist vor allem die Feststellung wichtig, dass das ganze SS um 1232 in
der lateinischen Welt zu zirkulieren begann (vgl. 109). Es scheint auch gesichert,
dass der Hof Friedrichs II. für die erste Verbreitung des Werkes wichtig war
(vgl. 138), wie namentlich der Liber phisiognomie des Michael Scotus belegt, wo
wörtliche Anleihen nachgewiesen werden können (vgl. die Belege S. 130-132).

9 Vgl. La philosophie, théorie ou manière de vivre Les controverses de l'Antiquité d la Renaissance.

Avec une préface de PIERRE HaDOT. Fribourg/Paris 1996.

10 Unter der aufgeführten Hss. erwähnt Williams (389) auch Bern, Bürgerbliothek 260, wo
fol. 61va-74rb der Hispalensis-Text überliefert wird; vgl. dazu Aristotelica Helvetica. Catalogus
codicum latinorum in bibliothecis Confederationis Helveticae asservatorum quibus versiones

expositionesque operum Aristotelis contintentur. Codices descripsit Carolus Lohr, Freiburg
1994, 157-158. Zur Vervollständigung der Angaben bei Lohr und Williams sei hier das Initium
des Textes wiedergegeben: (61va) „Ex libro moralium de regimine dominorum qui alio nomine
dicitur secretum scretorum editus ab Aristotele ad Allexandrum quam transtulit Philippus
domino Gwidoni Tripolitano episcopo de arabico in latinum et prologo cuiusdam doctoris in
hunc librum in commendationem Aristotelis. Hic liber moralium nominatur secretum scretorum

quam edidit princeps philosophorum Aristotelis filius Nychomachi de Macedonia discipulo suo

magno imperatori." Es kann an dieser Stelle darauf hingewiesen werden, dass in den
Schweizerischen Bibliotheken insgesamt 19 lateinische Handschriften des SS vorhanden sind (vgl.
LOHR: Aristotelica Helvetica, 334), davon befinden sich elf in der UB Basel.



Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus 605

Die bereits komplizierte Überlieferungsgeschichte des Textes wurde durch die

u.a. von Grinaschi aufgestellte Hypothese, die Übersetzung sei durch die Zen-
surmassnahmen Gregors IX. purgiert worden, noch erschwert. Williams widerlegt,

Punkt für Punkt, diese Auffassung (142-182). Der Schlussfolgerung, die der

Autor aus dieser Diskussion zieht, kann ich nur zustimmen: „Ultimately the

goal must be to produce a critical edition of Philip's work. For students to the
Latin SS, this is the major task that lies ahead" (182). Die Erfolgsgeschichte des

SS im 13. Jahrhundert ist faszinierend: Albert der Grosse kennt und zitiert um
1250 die Tripolitanische Übersetzung (vgl. 194), die er wohl in Paris kennen

gelernt hat.11 Das Werk interessiert die Gelehrten nicht nur aus medizinischen
Gründen (dazu 227-239), aus alchemistischem Interesse (239-240), aus

astrologischen Gründen (241-245) oder wegen der Physiognomie (245f.) ; der Autor
stellt auch unzählige Belege zusammen, die bestätigen, dass sich beispielsweise
Albert der Grosse, Johannes von Paris, Johannes von Jandun oder Ulrich von
Strassburg auch für die philosophical portion der Schrift interessiert haben, die
bekanntlich nicht wenig zur Verehrung des Aristoteles beigetragen hat, wird
doch in einem der Prologe der Stagirite mit einem Propheten verglichen, von
dem Gott gesagt haben soll „potius nominabo te angelum quam hominem" (vgl.
275). Einen Höhepunkt dieses Erfolgs stellt der Kommentar Roger Bacons dar.

Der Franziskaner hat wenig Verständnis für jene, die dieses Werk nicht richtig
einschätzen: „Set asini respuunt propter magnitudinem sapiencie, et propter
modum loquendi" (zit. 175). Es richtig, dass das SS im Laufe des XIII.
Jahrhunderts einen festen Platz in der akademischen Welt erobert hat (vgl. 298),
aber trotzdem dürfen die Grenzen dieses Erfolgs nicht übersehen werden. Aus
diesem Grunde widmet Williams diesem Aspekt ein eigenes, wiederum
vorzüglich dokumentiertes Kapitel (298-343), das mit dem endgültigen Verschwinden

des Textes aus dem Kanon der Aristoteles zugeschriebenen Werke im XVI.
Jahrhundert endet. Der Autor zeigt überzeugend, welche Gründe, inhaltlicher,
formaler und historischer Natur für eine kritische Evaluation der Schrift bereits
im Mittelalter angeführt werden können. Es ist beachtlich, dass die Diskussion
der Authentizität schon früh begann und es gibt zahlreiche Zeugnisse dafür (vgl.
305-317): Thomas Bradwardine beispielsweise verteidigt seine Authentizität
(320-321), während ein unbekannter Franziskaner in einer Questio zum Seelenheil

des Aristoteles ganz eindeutig dagegen votiert.12 Jedenfalls betont Williams

11 Albert spielt in der Arbeit von Williams insgesamt eine wichtige Rolle, wie bereits ein
Blick auf den Namenindex belegt.

12 Vgl. dazu 306, 278: "quia libellus iste sicut et alius, qui dicitur De pomo Aristotelis non
sunt autentici. Unde dictis illorum nulla fides est adhibenda". Zur Edition und Bedeutung dieses

anonymen Textes cf. R. IMBACH: Aristoteles in der Hölle. : Eine anonyme Questio JJtrum
Aristoteles sit salvatus' im Cod. Vat. Lat. 1012 (127ra-127va) zum Jenseitsschicksal des Stagiriten. In:
Peregrina curiositas: Eine Reise durch den Orbis antiquus. Hg. von Andreas Kessler u.a. Freiburg
1994, 297-318.



606 Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus

zu Recht, dass es nicht erst die Renaissancephilologie ist, die das

Authentizitätsproblem ernsthaft diskutiert hat.13

3.3. Das Vorhaben des Autors, eine „topographische Übersicht" (344) zur
scholastischen Rezeption des SS zu bieten, darf als wirklich gelungen bezeichnet
werden. Trotz der überaus reichen Ernte, warnt er indes vor einer Überbewertung

der Schrift: „The place that the SS found for itself in the scholary world
was, relatively speaking, a small one" (348), wenn auch nicht zu bestreiten ist,
dass es sich um einen der am meisten verbreiteten Texte der aristotelischen
Tradition im weiten Sinne des Wortes handelt, der Autor spricht sogar von
einem „Blockbuster" (Renner, 349). Dass nach diesen Forschung zur Rezeption
im universitären Bereich jetzt genauer zu prüfen wäre, wie der Text im
nichtuniversitären Milieu gelesen und benutzt wurde, weiß der Autor (vgl. 350)
durchaus.14

4.1. Die beiden Studien enthalten eine Unmenge von aufschlussreichen
Informationen. Williams stellt zu Recht ausdrücklich die Frage, was den Erfolg dieser
Schrift zu erklären vermöge. Nach ihm sind es vor allem die Zuschreibung an
Aristoteles sowie die Verheißung, es handle sich um eine Geheimlehre des

großen Philosophen, welche dieses Phänomen verständlich machen (290). Aber
auch die Figur Alexanders des Großen hat zweifelsohne dabei eine gewisse Rolle
gespielt. Die These von Alexander Murray15 und William Eamon,16 es sei der
Scharfsinn der politischen Ratschläge („the shrewdness of ist observations on
politics") sowie die Hochschätzung des Intellekt in politischen Fragen weist
Williams dagegen zurück (293), da diese Aspekte für das SS nicht wirklich
kennzeichnend und spezifisch sind. Ich glaube, die Frage müsste in noch anderer
Weise gestellt werden. Zweifelsohne sind äußere Gründe, wie die Autorität des

Aristoteles oder die Verehrung für Alexander, für das Interesse an diesem und

13 Er zieht daraus das interessante Fazit : „Nevertheless, it needs to be remembered that in
most cases the Humanists were clinching arguments that originally been made by the
Schoolman" (348).

14 WILLIAMS hat eine Reihe von weiteren Studien zu SS publiziert, die hier erwähnt zu
werden verdienen: Roger Bacon and His Edition of the Pseudo-Aristotelian Secretum secretorum,
in: Speculum 69 (1994) 57-73; The Vernacular Tradition of the Pseudo-Aristotelian Secret of Secrets

in the Middle Ages. Translations, Manuscripts, Readers, in: NADIA BRAY / LORIS STURLESE (Hgg.):
Filosofia in volgare nel Medioevo. Louvain-la-Neuve 2003, 451-482 (enthält eine sehr nützliche
Ubersicht zu den verschiedenen Übersetzungen und ihren Editionen); Giving Advice and Taking
It. The Reception by Rulers of the Pseudo-Aristotelian Secretum secretorum as ,Speculum Principis',
in: Carla Casagrande, Chiara Cirsciani, Agostino Paravicini Bagliani (Hgg.):
Consilium. Teorie e pratiche del consigliare nella cultura medievale. Florenz 2004, 139-180;
Reflections on the Pseudo-Aristotelian Secretum secretorum as an Astrological Text, in : Micrologus
12 (2004) 407-434.

15 Reason an Society in the Middle Ages, Oxford 1978, 83-84, 120-121.
16 Science and the Secrets of Nature: Books of Secrets in Medieval and Early Modern Culture.

Princeton N.J. 1994, 49-50.



Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus 607

anderen Pseudoepigraphen mitverantwortlich, aber es scheit mir, dass die

mitgeteilten Inhalte durchaus eine Rolle spielen. Ist es nicht eine bestimmte Art
von Wissen, das hier vermittelt wird, welches eine gewisse Leserschaft suchte?

Das SS bezeichnet sich selbst als die „wertvollste Blume der Philosophie" und
setzt dabei offensichtlich eine Konzeption der Philosophie als Anweisung zum
richtigen Leben voraus, wobei diese Lebenshilfe nicht nur ethische, sondern
auch lebenspraktische und diätetische Dimensionen umfasst. Ich darf hier noch
einmal an das Philosophieverständnis von Pierre Hadot erinnern: „La manière
de vivre philosophique, c'est tout simplement le comportement du philosophe
dans la vie quotidienne."17 Genau dies lehrt das SS. Seine Erforschung erteilt der

Philosophiehistorie des Mittelalters eine lehrreiche Lektion, da auf diese Weise
nicht nur in offenkundiger Weise die historische Bedingtheit des

Philosophieverständnisses, sondern auch seine Mehr- und Vieldeutigkeit sichtbar werden.18

4.2. Williams erinnert zu Recht daran, dass der Text des SS in erster Linie als

medizinische Schrift verstanden wurde. Dies bestätigt ganz eindeutig der Anfang
des Prologs eines aus der Basler Kartause stammenden, unedierten Kommentars
zur Hispalensis-Fassung:

(Basel UB, Aleph C.V.2, fol. 14v:)D
Circa inicium regiminis principum primo videndum est de subiecto eius.

Unde subiectum huius est corpus humanum animale, accionibus et passionibus
preservabile, quia omnia, que hic considerantur, habent reduci ad sanitatem

corporis humani.
Set titulus huius libri est iste: Incipit liber de regimine principum editus a summo
peripateticorum principe Aristotele ob peticionem Allexandri illustrissimi
principis.

Set utilitas huius libri est in habita noticia huius < quomodo > faciliter
bonum regiminis sanitatis corporis et diuturna vita in esse possunt conservari.

17 La philosophie comme maniéré de vivre, 159.
18 Die Auslegung der Philosophie als Lebenskunst ist zwischenzeitlich zur Mode geworden.

Ich erinnere beispielhalber an die Bücher von MICHEL ONFRAY (e.g. La puissance d'exister:

Manifeste hédoniste, Paris 2006), der Hadots Perspektiven in einem hedonistischen Sinne
umgedeutet hat oder an die Essais von WILHELM SCHMID (Philosophie der Lehenskunst. Eine Grundlegung.

Frankfurt 2000; Schönes Leben? Einführung in die Lebenskunst. Frankfurt 2000). Der
Ansatz hat auch in der Philosophiehistorie der Antike Spuren hinterlassen, vgl. z.B. CHRISTOPH

HORN: Antike Lebenskunst. Glück und Moral von Sokrates bis zu den Neuplatonikern. München
1998. Nach meiner Einschätzung besonders wichtig und aufschlussreich: ANDRÉ-JEAN VOELKE:

La philosophie comme thérapie de l'âme. Etudes de philosophie héllenistique. 2e édition. Fribourg/
Paris 2004 Vestigia 12).

Aus der Handschrift geht hervor, dass sie aus dem Besitz des Johannes de Lapide (von
Stein) stammt. Dieser um 1428/31 geborene Gelehrte, der ab 1453, zuerst als Magister artium und
dann als Magister der Theologie, in Paris wirkte (bis 1474), ist am Ende seines Lebens (f 1496) in
die Baiser Kartause eingetreten, der er schliesslich seine 283 Bücher vermacht hat. Vgl. dazu Beat

M. SCARPATETTI, Art. Johannes de Lapide, in: Die deutsche Literatur des Mittelalters, Verfasserlexikon,

III, 1213-1219. Zur Hs. vgl. LOHR: Aristotelica Helvetica, 153-154. Der Kommentar ist
bei Williams verzeichnet: 419.



608 Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus

Intencio vero huius est, quod intendat in hoc libro ponere aliquam noticiam, que
valet pro conservacione longe vite et supponitur iste liber philosophie naturali.
Causa autem materialis eadem est cum subiecto. Set efficiens est duplex, scilicet
movens et mota. Causa movens fuit Allexander princeps illustrissimus, causa vero
mota fuit Aristoteles.

Eine etwas andere Einschätzung der Bedeutung und des Inhalts des SS wird in
einem weiteren, ebenfalls an der UB Basel aufbewahrten und bislang noch nicht
untersuchten Kommentar zum Ausdruck gebracht:

(Basel UB A V 14, fol. 120ra :)20

Circa initium regiminis principum. Qualis sciencie et cognicionis esset, qui se

ipsum nec regeret nec cognosceret? Ita schribit Eustracius decimo Ethicorum. In
qua quidem proposicione videtur innuere, quod ille homo, qui non habet

cognicionem sui ipsius, sit quasi non homo. Et licet ista proposicio sit conformis
sensui, potest tarnen pluribus racionibus persuaderi.

Primo sic: Ille homo est nullus, qui ignorât suam propriam perfectionem
ultimatam. Set talis est ille, qui semet ipsum nec regit nec cognoscit. Ergo eciam
maior patet, quia omnia bonum appetunt et racione illius agunt primo Ethicorum.
Minor patet per Philosophum. Qualiter de aliis iudicares, si te ipsum ignorares?

Secundo sic: Ille homo habet se ut non homo, qui se ipsum non potest salvare

in esse individuali, set sic est ille, qui non habet cognicionem sui ipsius. Ergo
eciam maior patet, quia omnia appetunt salvari in esse specifico et non tantum in
esse individuali, ut dicit Commentator 2° De anima. Minor patet, quia debitum
regimen salvat polliciam et eos, qui sunt in ea, ut dicit primo Polliticorum.

Tercio probatur sic: Nam ille homo dicitur se habere ut non homo, qui
effudit racionem boni et optimi. Set sic est ille, qui effudit cognicionem sui ipsius.
Ergo eciam maior patet, quia optimum est appetendum, ut dicit Boecius in De
consolacione philosophie.

Ex isto dicto infertur thematis oppositum, scilicet quod ille homo est in statu
optimo et perfectissimo, qui habet cognicionem sui ipsius. Nam sicut propositum
in proposito, ita oppositum in opposito, set oppositum est in hoc, quod ille, qui
habet cognicionem sui ipsius, quod sit in statu perfectissimo. Ergo propositum
stat in hoc, quod ille, qui habet cognicionem sui ipsius (120rb) sit in statu optimo
et perfectissimo.

Eciam ille homo est in statu optimo, quo mortalis et corruptibilis assimilât se

eterno. Set sic est, qui se ipsum etc. Maior patet, quia eternum ab omnibus est

appetendum. Minor demonstratur, quia per debitum regimen et debitam
cognicionem, tunc homo assimilatur < deo > qui est eternus, ut dicit Seneca: Hoc
philosophia michi promittit, que me parem deo reddit. Ymmo dicitur alibi:
Homo sapiens est quasi deus in humano corpore hospitatus. Et ideo Boecius De
consolacione philosophie, quod homines mente sunt deo similes, et ideo si

debitum regimen in aliquo compendiose tractatur, taie multum est appetendum.

20 Vgl. Dazu LOHR: Aristotelica Helvetica, 10-11. Der Text ist datiert auf das Jahr 1459. Lohr
vermerkt allerdings nicht, dass der Text des SS von einem Kommentar begleitet ist. Der
Kommentar ist bei Williams (419) aufgelistet.



Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus 609

Set quia in libello, qui dicitur Regimen principum, tractatur compendiose regimen
uniuscuiusque hominis, ideo pre aliis debet audiri.

Et dicitur regimen principum, non quod solum doceat de regimine nobilium,
sed quia eciam docet de regimine cuiuslibet hominis. Et notandum, quod presens
libellus potest commendari ex tribus. Primo ex multorum comprehensione, nam
comprehendit totum regimen sanitatis, quod est utile specialiter propter duo
incommoda evitanda:

Prima est nimia consumpcio humidi radicalis; secundum est humorum
putrefaccio. Si enim curaretur, in regimine contingere potest consumpcio humidi,
sicut in ieiunantibus continue; laborantibus potest eciam contingere putrefaccio
in humeribus, sicut patet in utentibus rebus participantibus caliditate extranea et
humiditati accidentali vaporosa, nam talia apta sunt putrefieri.

Secundo potest commendari ex brevi et compendiosa tradicione, nam satis

admirabile videtur, quod in isto parvo libello tantam poterant comprehendere
scienciam.

Tercio potest commedari ex lucida et clara tradicione, nam multum subtiliter
et clare tradidit modum vivendi, dormiendi, cibum et potum sumendi in presenti
libro.

Iterum notandum, quod finis est causa causarum. Ideo causa finalis huius libri
est, ut scita sciencia ista habeamus debitum regimen et debitam (120va) cogni-
cionem de nobismetipsis. Et quia finis movet efficientem et efficiens est duplex,
scilicet movens et mota, movens fuit Alexander, sed mota fuit Aristotilis, quia
rogacionibus Alexandri presentem librum composuit seu compilavit. Deinde
causa efficiens disponit materiam. Unde causa materialis sive subiectum huius
libri est corpus humanum activis passionibus reservabile vel corpus humanum sub

racione sanitatis observanda consideratum. Ultimo materia disposita introducit
formam. De qua quidem causa formali dicitur hie, sicut in alijs libris dicetur.

Dieser Prolog, der auf Grund seiner Qualität durchaus Aufmerksamkeit
verdient, bestätigt meines Erachtens, dass das SS auch als philosophischer Text im
oben präzisierten Sinne gelesen wurde: Die Selbsterkenntnis wird ausgelegt als

Sorge für das eigene Dasein und die gelungene Lebensführung bis hin zum
richtigen Schlafen und Trinken.

Die Beschäftigung mit dem SS und sein Rezeption regt schließlich noch zu
einer weiteren Überlegung bezüglich des Philosophieverständnisses und seiner
Geschichte an. In der Tat, das SS erinnert auf eindrückliche Weise daran, dass

die Philosophie des lateinischen Westens im späteren Mittelalter eine Mestizin
war: Das Werk stammt aus dem Iran oder dem Irak, ist dann auf dem Umweg
des Heiligen Landes - über Spanien oder Sizilien - nach Paris gelangt; aber
dieser schließlich ins Lateinische und alle europäischen Volkssprachen
übersetzte Text21 will verstanden werden als eine Geheimlehre des größten griechischen

Philosophen, der gleichsam wie ein Prophet des Alten Testamentes
vorgestellt wird.

21 Die derzeit beste und klarste Ubersicht bietet WlLLAMS: The Vernacular Tradition of the

Pseudo-Aristotelian Secret of Secrets in the Middle Ages.



Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus

Johannes Schelhas

Monotheistisch trinitätstheologisch denken.
Neue Herausforderungen und Antworten1

Man stelle sich ein Ein-Familien-Haus mit ausgebautem Dachgeschoss vor, über
dessen Ausstattung berichtet wird. Nachdem die Interessierten das Erdgeschoss

gemustert haben, verweilen sie lange in der ersten Etage. Was sie dort alles in
Erfahrung bringen können, beschäftigt sie so sehr, dass nur noch wenige danach

verlangen, den oberen Ausbau anzuschauen.

Die geisterfüllte theozentrische Verkündigung Jesu von Nazareth - es ist die

Verkündigung des Gottes, „den zuerst Israel bezeugt hat" (M. Striet, 8) - ist die

Grundlage des urkirchlichen und in der frühen Kirche vertieften trinitarischen
Bekenntnisses - des ,,nervöse[n] Zentrum[s] des christlichen Glaubens an Gott"
(ebd.; vgl. J. Werbick, 78) -, das sich religionstheologisch als eine spezifische
Ausprägung des monotheistischen Bekenntnisses der Einzigkeit Gottes erweist.
Die „Basis" wird aber als so selbstverständlich vorausgesetzt, dass sie kaum ver-
balisiert wird. Gediegen reflektiert wird demgegenüber der „Überbau". Genau
hier besteht die entscheidende Frage, „ob das jeweilige Verstehen des in der
Geschichte Jesu endgültig offenbar gewordenen trinitarischen Gottes sich noch
in der Kontinuität zum Glauben Israels bewegt" (ebd.). Bei einer so überaus

komplexen Thematik wie der mit dem Titel angezeigten verwundert es dann
keinesfalls, dass die einzelnen Beiträge allesamt katholischer Theologen den Titel

des systematischen Sammelwerks weit umfassen.

Die Herausforderungen, vor die die christliche Theologie sich gegenwärtig
gestellt sieht, sind mannigfaltig. Fünf markante, seit längerem wiederholt und
verschiedentlich vorgetragen, sollen genannt werden, auch wenn nicht alle in
gleicher Weise explizit hinter den Ausführungen hervortreten:

(1.) Dem exklusiven Monotheismus des biblischen Israel sei ein Gewaltpotential

inhärent, das die kulturelle Semantik des Volkes bestimmt und sich
insbesondere nach innen richtet (vgl. J. ASSMANN: Monotheismus und die Sprache
der Gewalt. Wien 2006/42007, 30. 36. 40). In diesem Phänomen trete die theopolitische

Vorstellung hervor, die den vorderorientalischen Religionen insgesamt
inhärent sei, wonach die von Menschen ausgeübte Gewalt in Relation zu einem
Gott stehe, der die Kreaturen beherrscht und so sein Gottsein offenbart (vgl. A.
ANGENENDT: Toleranz und Gewalt. Das Christentum zwischen Bibel und Schwert.

Münster 2007, 28). Überdies wird die genuin-christliche Botschaft stets so zu-
sammengefasst: „Gott ist die Liebe" (1 Joh 4,8.16).

1 Zu: STRIET, Magnus (Hg.): Monotheismus Israels und christlicher Trinitätsglaube Quae-
stiones disputatae 210). Freiburg i. Br.: Herder 2004, 295 S.



Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus 611

(2.) Der Tod Jesu habe den mimetischen Mechanismus des Sündenbocks, den

Menschen auf Grund der Verhaftung an den anderen Menschen als Rivalen
benötigen, um sich zu entschulden, als sakrifizielles Gewaltverbrechen entlarvt
(vgl. R. GIRARD: Violence and Religion, in: Das Gewaltpotential des Monotheismus
und der dreieine Gott QD 216). Hg. von P. Walter. Freiburg i.Br. 2005, 180—

190). Reicht diese Deutung des Todes Jesu zu, Jesu Sendung in die Welt und den

Gehorsam gegenüber seinem Vater und dem Geist sowie den die irdische Zeit
transzendierenden Ratschluss Gottes soteriologisch angemessen zum Ausdruck
zu bringen? (Vgl. R. MlGGELBRINK: Der zornige Gott. Die Bedeutung einer anstößigen

biblischen Tradition. Darmstadt 2002, 83-88.121-124.)
(3.) Die theologische Auslegung der Offenbarung im Neuen und im Alten

Testament sei spätestens seit dem 4. Jahrhundert bis in das letzte Drittel des 20.

Jahrhunderts weitgehend von einem positionellen Antijudaismus bestimmt, der
sich in den einschlägigen Texten des Christentums niederschlage (vgl. E.

ZENGER: Theologische Auslegung des Alten / Ersten Testaments im Spannungsfeld

von Judentum und Christentum, in: Methodische Erneuerung der Theologie.

Konsequenzen der wiederentdeckten jüdisch-christlichen Gemeinsamkeiten QD 200).

Hg. von P. Hünermann und T. Söding. Freiburg i. Br. 2003, 9-34, hier 11). Es

gehe jedoch nach Joh 14,6 nicht an, durch Zurückschrauben der Christologie zu
einer adäquaten Theologie zu gelangen (vgl. T. SÖDING: „Wer sich zu mir
bekennt ..." (Lk 12,8). Der Anspruch Jesu und die Universalität des Evangeliums, in:
Ist der Glaube der Feind der Freiheit? Die neue Debatte um den Monotheismus

QD 196). Hg. von T. Söding. Freiburg i.Br. 2003, 53-122, hier 77). Gleichwohl
komme dem christlichen Überbietungsdenken, das in der christologisch-trini-
tätstheologischen Denkfigur der Selbstmitteilung Gottes hervortrete, keine
Legitimation mehr zu (vgl. T. FREYER: Vergessener Monotheismus? Zur gegenwärtigen

Trinitätslehre, in: Monotheismus Jahrbuch Politische Theologie 4). Hg.
von J. Manemann. Münster 2003, 93-106, hier 103).

(4.) Nach christlichem Verständnis bestimmt sich Gott als einer in drei
Personen. Inwiefern kann Gott personal gedacht und bei ihm von Wesen und
Personen gesprochen werden? Nicht erst die neuesten Argumente seitens der

Neurobiologie rufen die Fragen auf den Plan. Weiter: Wie können Dreiheit und
Einheit, Unterschiedenheit und Ganzheit in Gott ungetrennt und unvermischt
gedacht werden? Diese Frage erlangt im interreligiösen Gespräch zwischen den

drei monotheistischen Religionen zunehmende Bedeutung. Das Theologumenon
von der Einheit Gottes lässt sich im Christentum schwerlich hintanstellen, wird
doch von den Christen gesagt, dass sie mit Juden und Muslimen „den einen Gott
anbeten" (LG 16), den alle drei als Schöpfer und als Geschichtsmacht verehren.
Dabei aber seien die spezifischen Kontexte des je eigenen Glaubens zu wahren
(vgl. J. GnilkA: Bibel und Koran. Freiburg i.Br. 2004, 184). Der eine Gott, der
Monotheismus - eine Begriffsschöpfung erst aus dem 17. Jh. -, wird zudem noch

ganz anders angefragt: Da der Polytheismus in Geschichte und Gegenwart nur
unter dem Verdacht der Polemik seiner Gegner existiere, sei dieser heutzutage
obsolet geworden; er werde lediglich dafür benutzt, um eine vermeintliche Tole-



612 Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus

ranz zu beschwören. Man müsse sich vielmehr fragen, ob Polytheisten nicht
heimliche (philosophische) Monotheisten sind, „Monotheisten eines Subjektes",
das Götter erschafft und sich dabei selbst zum einzig wahren Gott stilisiere (vgl.
R. BraGUE: Schluss mit den „drei Monotheismen"!, in: IKaZ 36 (2007) 98-113, bes.

lOOf.; das Zitat auf S. 101).

(5.) Die Dreiheit Gottes sei symbolisch als Umschreibung einer Vielzahl,
nicht exklusiv wie im trinitarischen Dogma zu verstehen. Sie deute an, dass es

unendlich viele Formen der Beschreibung des Göttlichen in der Wirklichkeit
geben müsse. Sämtliche Aspekte würden eine Einheit anzielen, die sich jeder
weiteren Beschreibung entziehe (vgl. E. DREWERMANN: Der sechste Tag. Glauben
in Freiheit 3/1. Zürich/Düsseldorf 32004, 432. 453). In Anknüpfung und
Fortführung der Aussage des Vierten Laterankonzils (vgl. DH 806) wird schließlich
gefragt: Wie könne Gott für das „aliud" im Vergleich zur Schöpfung und für das

„non aliud" gehalten werden, unterscheide er sich vom Geschöpf doch gerade
darin unendlich, dass er - anders als Geschöpf und Welt - sich von nichts
unterscheidet? (Vgl. G. GreshakE: Der dreieine Gott. Eine trinitarische Theologie.

Freiburg i.Br. 21997, 240f.)
Allen im Buch vorgelegten Antwortversuchen weist der Herausgeber ein

letztes (oder erstes) Kriterium zu, an dem diese sich selbst bewähren müssen:

„Verweigert sich das trinitarische Bekenntnis seiner vernünftigen Rechenschaft,
wird es dauerhaft keine humane Relevanz entfalten können" (8).

Helmut Hoping (128-154) trägt in seinem Beitrag Grundsätzliches zur Hermeneutik

trinitarischer Gottesrede in der Gegenwart vor. Seine Ausführungen
lesen sich wie eine Einführung in die Gesamtthematik und machen auf spezifische
hermeneutische Zusammenhänge in den Darlegungen mehrerer im Buch zu
Wort kommender Autoren aufmerksam. Im Hintergrund sind die kontroversen
Positionen in der Trinitätstheologie erkennbar (K. Rahner, Vorgrimler versus

von Balthasar, Greshake, Striet). Die Überlegungen zum christlichen Glauben an
den dreieinen Gott werden in den für die Gegenwart bedeutsamen Kontext der

Religionstheologie gestellt (148-154). Die neueren Subjekt- und freiheitstheoretischen

Überlegungen, die auch einige im Buch vertretene Autoren vorbringen,
werden kritisch-unterscheidend aufgegriffen. Im Detail: Der bewusstseinstheore-
tische Personbegriff stehe hinter den Vorbehalten, die seit K. Rahner gegenüber
der klassischen Sprachregelung una substantia - très personae vorgebracht worden

sind. Dieser Personbegriff wirke auch in der aktuellen bioethischen Diskussion

hintergründig fort (136f.). In der Trinitätstheologie tauge ein solcher Begriff

jedoch nicht (146). Hoping geht von einem Überblick zu ausgewählten
philosophisch-theologischen Aspekten des Personbegriffs aus und zeigt das

Dilemma um den Begriff in der Moderne auf. Es kommt ihm darauf an, „die
gegenseitige Bezogenheit der göttlichen Personen aufeinander vom Gedanken selbst-

bewusster Subjektivität und Freiheit abzugrenzen, zugleich aber am trinitarischen

Gebrauch des Personbegriffs festzuhalten" (129). Man müsse Subjekt- und
Personbegriff voneinander unterscheiden. Das führt ihn zu der These: Der Per-



Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus 613

sonbegriff, analog für göttliche und menschliche Personen gebraucht, ist
ursprünglicher als der Subjektbegriff (129. 145). Hoping diskutiert die anderen

Auffassungen von G. Essen und M. Striet (139f.) und kritisiert letzteren, dessen

These, „die wechselseitige Bezogenheit der göttlichen Personen aufeinander im
Sinne eines Kommerziums von Freiheiten als Freiheitsverhältnis auszulegen",
mit dem Monotheismus Israels in deutlicher Spannung stehe (140f.). Gegenüber
der offenbarungsphänomenologischen Begründung der Trinitätslehre durch J.

Wohlmuth (dieser legt seine trinitätstheologische These von 1987 im Buch
modifiziert dar: vgl. bes. 42f. 68f.) meldet er den Zweifel an, „ob sich die Unter-
schiedenheit der göttlichen Personen noch festhalten lässt, wenn man die immanente

Trinität auf die eschatologische Wahrheit der ökonomischen Trinität
zurücknimmt und nur noch von drei ,Erfahrungsorten' des einen Gottes spricht."
(144f.; vgl. dazu Wohlmuths Modifikation auf S. 42f.). Demgegenüber erkennt
Hoping den Vorzug einer derartigen Begründung in der Würdigung des

monotheistischen Bekenntnisses Israels. Was der Theologie zu reflektieren bleibt,
gleicht einem Spagat: „Die heute allgemein als notwendig erachtete interpretatio
iudaica des kirchlichen Trinitätsdogmas darf nicht zu einer Relativierung des

proprium christianum führen" (145).

Die im Vorwort geäußerten Kerngedanken expliziert Magnus Striet (155-198) in
seinem Beitrag unter Berufung auf Thomas Pröpper und Wolfhart Pannenberg
in Subjekt- und freiheitstheoretischer Perspektive. „Als der eigentliche locus theo-

logicus des Trinitätsglaubens ist die Geschichte begriffen - mithin die Dimension,

in der deshalb Freiheit ist, weil sie geschieht, die aber auch nur dann als

diese Freiheit anerkannt wird, wenn die Wirklichkeit von Freiheit bereits
anerkannt ist." (165). Letzteres geschehe unbedingt in Gott und von ihm aus, dessen

Freiheit „das vollkommene Possest (Cusanus) ist" (166), welches geschichtlich
vermittelter „Gehaltlichkeit bedarf" (187). Richtschnur für die Deutung der
Geschichte ist die Geschichte Jesu, in der dieser „sein Wesen und damit sich selbst

betätigt hat, indem er sich aus der Unverfügbarkeit seiner Freiheit heraus inkar-
niert und fortbestimmt hat." (158). Das trinitarische Bekenntnis ist also ge-

schichtsbezogen und insofern praktisch. Es sei die humane Chance, die das

Christentum der Welt anbieten könne, wenn dieses Bekenntnis „nicht in Konflikt

gerät zum Bekenntnis der Einzigkeit Gottes", zum theologischen
Monotheismus (158f. unter Berufung auf K. Rahner). Striets weitere Überlegungen
richten sich auf den verbreiteten, jedoch zu problematisierenden Begriff der

Selbstoffenbarung Gottes im Fleisch des Menschen Jesus, hinter dem sodann die

Diskussion um den Gebrauch des theologischen Personbegriffs aufklafft (166-
173), und um die im Anschluss an die Theologie der frühen Kirche formulierte
(und - offensichtlich durch K. Barth angestoßen - bei K. Rahner zur prägnanten
Formel avancierte) Identität von ökonomischer und immanenter Trinität (173—

177). Es ergibt sich u.a.: Die Rede von der Selbstoffenbarung Gottes könne
„nicht nochmals wieder zu einer Figur negativer Theologie führen" (177); die
Rede von der Selbstoffenbarung Gottes sei „nur unter der Voraussetzung von



614 Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus

Wesensoffenbarung" Gottes angemessen (178); der Unterschied der trinitari-
schen Personen müsse (über Barth und Rahner hinausgehend) in Gott selbst
erreicht werden - anders gesagt: die bleibende Differenz müsse in Gott selbst
gedacht werden (178; zur Entfaltung dieser These: 183-198). Die Selbstoffenbarung

Gottes führt u.a. zu der Konsequenz: Das Handeln Gottes in Bezug auf den
Menschen müsse so gedacht werden, dass es die menschliche Freiheit „in der in
ihrer Selbstursprünglichkeit gründenden formalen Unbedingtheit achtet." (182).

Für ein adäquates Verständnis der Lebensgeschichte des Menschen Jesus von
Nazareth postuliert Striet, wie bereits von ihm angedeutet (vgl. 158. 165), den

Begriff transzendentaler Freiheit. Die christologisch-trinitätstheologische Reflexion

bediene sich an diesem Punkt einer offenbarungstheologisch-handlungstheoretischen

Reflexion, weil das Handeln stets von einem Subjekt bestimmt werde

- von einem Subjekt, das sich immer nur selbst bestimmen kann (185). So werde
ein neuzeitlicher, subjekttheoretisch durchbestimmter Personbegriff christolo-
gisch-trinitätstheologisch zur Anwendung gebracht - freilich um den Preis, ihn
auf das Wesen des einen Gottes nicht mehr zu applizieren (186). Das Handeln
des einen Gottes könne als das Handeln der drei Personen bestimmt werden. Es

handele sich dabei „um einen analogielosen Sonderfall eines sich durch Freiheit
auszeichnenden Wesens, das der sich an dieses herantastenden menschlichen
Vernunft offenbares und als dieses offenbare bleibendes Geheimnis ist." (186; die

Formulierung spielt auf den Titel seiner Habilitationsschrift an). Anfragen an
den in dieser Konzeption zu Grunde gelegten univoken Person- und Freiheitsbegriff

und um das Verständnis der Einheit Gottes finden sich im Beitrag H.
Hopings (139ff.). Die weitere theologische Diskussion möchte Striet mit dem

Thema Zeit (und Ewigkeit) anstoßen: Freiheit werde in der Zeit vermittelt. Die
Freiheit der drei göttlichen Personen erfordere demzufolge auch für die immanente

Trinität die Kategorie der Zeit (189). Die endliche Vernunft könne jedoch
eine solche Auffassung nicht hinlänglich in einem bestimmten Begriff ausdrücken.

Dass Gott Quelle der Zeit und als diese zugleich ewige Quelle seiner selbst

sei, führe vorerst an einen Abgrund heran (191), in den zu fallen nicht anders als

im Blick nach vorn, auf den Christus/Messias eschatos, verhindert werden
könne (vgl. 194-198).

Jan-Heiner Tück (199-236) entfaltet die auch bei Striet (179), Werbick (80f.

86ff.), Dirscherl (31) und Fuchs (passim) aufgeworfene Theodizeeproblematik,
die mit der Trinitätstheologie auf den Plan gerufen ist. Dabei greift er, an seine

Promotionsstudie anknüpfend, die von J.B. Metz geäußerten Vorbehalte gegenüber

der staurozentrischen Trinitätsauffassung H.U. von Balthasars und anderer

Theologen auf, die von einem „Leiden zwischen Gott und Gott" (207) reden.
Tück zeichnet die von Balthasar vorgetragene analoge Rede vom Leiden Gottes
nach und erörtert zugleich zahlreiche Einwände. Sein Ergebnis, freiheitstheoretisch

fokussiert: Die analoge Rede wahre „die Freiheit Gottes gegenüber der

Welt, indem" sie „das heilsökonomische Wirken auf eine freie Selbstbestimmung
in Gott zurückführt." (220f.).



Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus 615

Jürgen Werbicks Überlegungen (70-92) führen dazu, dass die christliche Theologie

ihre Trinitätslehre künftig anders als im letzten Drittel des 20. Jahrhunderts,
nämlich negativ - im Sinn jeglicher Gottbegriffe transzendierender Theologie -
darlegen müsse. Bei der Entfaltung der Trinitätstheologie solle deshalb jenes
heuristische Prinzip Anwendung finden, welches das trinitarische Dogma deutlich

„Stachel im Fleisch" sein lasse: „Das Denken der Trinitätslehre ist ein Denken

an den Grenzen seiner Umkehr-Möglichkeiten, an denen es immer in der
Gefahr steht, sich als Denken aufzugeben oder sich in falschem Selbstbewusst-
sein gegen die Zumutungen der Umkehr abzuschirmen." (92). Denn, trivial
ausgedrückt: „Vorsicht ist angeraten, wenn sich in der Theologie alles trinitätstheo-
logisch runden soll." (ebd.). Die Umkehrung der Trinitätslehre in eine negative,
besser: verneinende (griechisch: apophatische) Gotteslehre ergebe sich aus dem
höchst problematischen, mit K. Barth konzeptionell gewordenen trinitätstheo-
logischen Grundbegriff der Selbstmitteilung Gottes. Nicht nur die Kritik
jüdischer Gelehrten (L. Baeck; J.-F. Lyotard) am christlichen Selbstoffenbarungsgedanken

habe deutlich gemacht, dass das Selbstoffenbarungsdenken zum Gott-
Denken verführe (76). Prononciert trägt Werbick dann auch die These vor: „Der
christologisch-trinitarische Offenbarungsbegriff widerspricht der Selbstvorstellung

von JHWH in Ex 3,14" (76). Er sieht die christliche Theologie und die

Offenbarung Gottes gegenüber Israel und der Welt (darin Jesus Christus und der
Geist einbezogen) im Widerstreit der Deutungen: hier Bild dort Bilderverbot,
hier Statik dort Dynamik, hier Substanzontologie dort Geschichtstheologie und
Eschatologie. Der zu bewahrende Kern der Trinitätslehre bestehe nun aber

darin, zu sagen, wie der transzendente Gott „gleichwohl in dieser Welt
gegenwärtig werden kann" (78f.). Dies lasse dann jegliche „theologische Theorie einer

gott-immanenten ewigen Trinität" fraglich werden (89). Werbick plädiert dafür,
Trinitätslehre fürderhin als „trinitarische Gottes-Präsenz" (78. 86), als ,,reale[]
und real wirksame[] Gottesgegenwart in den Verhältnissen dieser Welt" (79), als

„Selbstvergegenwärtigung des Unendlichen und Unvergänglichen" (80 in
Anspielung an E. Levinas) in der „,gebrochenen' Gegenwart" (81) zu entfalten, in
die dann im Gekreuzigten auch die Leidensgeschichte der Welt inkludiert ist.
Werbick belässt es schließlich doch nicht bei der negativen Apostrophierung der
Trinitätslehre. Im rühmenden Erzählen (Bekennen) des Gottes-Namens erlange
dieser und der darin Bezeichnete eine Größe, die kein Begriff einzuholen vermag
(vgl. 89ff. unter Bezugnahme auf F.W.J. Schelling).

Bernhard Nitsche (93-127) entfaltet unter Berufung auf B.J. Plilberath das

bejahende Moment christlicher Trinitätstheologie pneumatologisch: es begegnet ge-

schichtlich-erfahrungshaft. Zudem stellt er weitreichende hermeneutische
Überlegungen zur biblischen Grundlegung der Trinitätstheologie an. Im Hintergrund
seiner Ausführungen steht dabei die Auffassung vom „doppelten Ausgang" der

gemeinsamen vorkanonischen Überlieferung der Bibel Israels sowie der pluralen
Schriften des antiken Judentums im nachbiblischen Judentum und im Christen-



616 Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus

tum (95 unter Berufung auf Klaus Koch). Die These: Der „österlich-pfingstliche
Erfahrungszusammenhang und der ihm zugehörige Begründungszusammenhang
bilden den hermeneutischen Schlüssel, der zu einer trinitarischen Bestimmung
der oikonomia und theologia, führt sowie zu einer messianisch-trinitarischen
Relecture des Alten Testaments anleitet." (98, vgl. 100). Die Geschichte müsse

»Hinweise, Andeutungen und Theologumena« aufweisen, in denen der genannte
Zusammenhang verifizierbar sei (101). Nitsches Ausführungen zur ruah Jhwhs
[„Geistin"], zur Sophia [Weisheit] und zum dabar [Wort] (110-114) lösen das

genannte Postulat ein: sie führen in einen gemeinsamen Erfahrungsraum zurück.
Eine kühne Folgerung in Bezug auf die christliche theologia zieht Nitsche, wenn
er ausführt: das philosophisch-theologische Denken von Ursprungsrelationen
habe sein Recht, als es die „neutestamentliche Patrozentrik" streng beachte

(126). Angefragt sei noch gar nicht der zu problematisierende Zusammenhang,
sondern bereits der Begriff »neutestamentliche Patrozentrik«: Schafft der Begriff
Patrozentrik nicht eher eine neue Unübersichtlichkeit im exegetischen und
systematischen Dickicht der Begriffe (angesichts der Rede von der neutestamentli-
chen Cbristozentrik, einer Rede, in der während der letzten 40 Jahre endlich der
Geist Beachtung gefunden hat) gegenüber dem, was er zur Bezeichnung der
theozentrischen Verkündigung Jesu und, vor allem, seines gleichnamigen Lebens

auszusagen vermag?

Erwin Dirscherl (11-32) legt in seinem christologisch fokussierten hermeneutischen

Beitrag einen mehr fundamentaltheologisch-philosophischen, im Trend
negativer Theologie stehenden Ansatz zur Rede vom Wort Gottes dar. Ihn zu
profilieren, greift er auf Augustin und auf den jüdischen Philosophen J.-F. Lyo-
tard zurück. Beider Sprach-(Logos-)philosophie gebe sich nicht mit einem
gelesenen oder gehörten Wort Gottes auf der Ebene der gesprochenen oder
geschriebenen Sprache zufrieden, sondern suche eine andere Bedeutung, die alles

andere als eindeutig sei (15). Unter Berufung auf >Dei Verbum<, Art. 10 und auf
die Rede Papst Johannes Pauls II. über die Interpretation der Bibel in der Kirche
vor der Päpstlichen Bibelkommission (1993) konstatiert Dirscherl eine prinzipielle

Uneindeutigkeit des Wortes Gottes, die sich in der Heiligen Schrift
sprachlich pluriform und deshalb ebenso im kirchlichen Dogma niederschlage
(17). Seine These lautet: „Es gibt das Wort Gottes nur in der Spannung von Gottes

Wort, das im menschlichen Wort geschieht, darin liegt die Spannung der

Uneindeutigkeit, die unsere Deutung und Entscheidung sucht." (19). Hingegen
sei die absolute Reinheit des Wortes reiner Fundamentalismus (19). Mit Thomas

von Aquin, J. H. Newman und K. Hemmerle stellt er nicht nur die Transzendenz

und Unbegreiflichkeit Gottes, sondern auch des Wortes Gottes heraus.
Dieses trete erst in der Nähe des Anderen, der sowohl Gott als auch der andere
Mensch sein kann, aus seiner Uneindeutigkeit heraus; und zwar unter der

Voraussetzung, dass jemand nach dem Wort Gottes fragt (19). In der christlichen
Gott- und Wort-Gottes-Rede richtet sich „das Phänomen der Anderheit" (19) auf
das Judentum, weshalb es zum Dialog mit dem Judentum offenbarungstheolo-



Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus 617

gisch keine Alternative geben könne. Diese Blickrichtung gelte nicht minder in
der Christologie: „Die Frage nach dem Ursprung des Wortes Gottes kann auch

christologisch nicht an Israel vorbei geschehen." (22). Hier begegne wiederum
die Uneindeutigkeit und Alterität, die diesbezüglich in der Konzilsformel von
Chalkedon gewahrt werde (vgl. 23-26). Die Formel bringe bei Jesus „eine
einzigartige Beziehung zur Sprache, die für eine Gottunmittelbarkeit steht, die
nicht vergleichbar ist« und nur »in einer Sprache der Anderheit" ausgedrückt
werden könne (24). In entsprechend uneindeutiger Sprache sei die Nähe des

Wortes Gottes, das zu seinem menschlichen Gegenüber in Relation tritt (nicht:
eine gnadenhafte Identität mit ihm begründet) und es anruft, den christlichen
Theologen zur Deutung aufgegeben. Auf diese Weise werde das Geheimnis Gottes

gerade gewahrt (vgl. 25). Die Relation ins Geheimnis Gottes führt nach Dir-
scherl christologisch ins Geheimnis von einzigen Ursprungsbeziehungen hinein,
die Jesus als „Gottes Wort, die zweite göttliche Person" (25), bestimmen. Jesu

Einzigkeit dürfe nun aber nicht exklusiv, sondern müsse stellvertretend für die

Einzigkeit anderer verstanden werden. Jedes Menschen Gottesbeziehung sei

folglich einzig und mache auf Grund der Anderheit jeder einzelnen Gottesbeziehung

die Einzigkeit Jesu nicht zunichte (vgl. 26). Die Christologie der
Anderheit wird als Anthropologie in Gottunmittelbarkeit realisiert. Offen bleibt
dabei die Frage: Welche Bedeutung erlangt angesichts der Gottunmittelbarkeit
die Volksgemeinschaft Israel bzw. die Kirche? Die Relation wird in der so
bezeichneten Christologie zur entscheidenden Kategorie. Konkrete einzigartige
Andere stehen an der Stelle Jesu Christi. „Und wir stehen an der Stelle Jesu

Christi, wenn wir uns durch den Anderen, in dem uns der Anspruch Jesu
Christi trifft, herausfordern lassen und seinem Ruf antworten." (27). Offen
bleibt dabei aber die Frage: Welche Stelle nimmt Jesus ein? Das Wort Gottes
kehrt so den Bezugspunkt um: es führt den Menschen nicht mehr nur zu Gott,
sondern auch zum anderen Menschen. Dirscherl deutet dieses Faktum
offenbarungstheologisch mit dem Wort des jüdischen Philosophen E. Levinas aus:

,,[D]ie Offenbarung geschieht durch denjenigen, der sie empfängt, durch das

inspirierte Subjekt" (27 Anm. 37). Die Aussage erfasse zugleich das Vermögen des

Wortes Gottes und seines Sprechens in der Welt: „Gottes Wort geschieht im
menschlichen Wort." (30). Deswegen sei auch die Heilige Schrift jüdisch wie
christlich auf die Stimme des bedürftigen Menschen zurückzuführen (vgl. 31).

Ungeachtet dessen aber bleibt die Frage nach Gott als dem Anderen des
Menschen: Welche Rolle kommt dem Au(c)tor der Offenbarung zu? Dirscherls
Überlegungen führen zu einer Schrifthermeneutik der Alterität: Der Text der

Heiligen Schrift ermächtige die Menschen darüber zu sprechen, dass die Beziehung

zu Gott in der Beziehung zum Anderen geschieht. Zugleich eröffne er
ihnen als Gottes Wort im Menschenwort den Raum der Deutung (vgl. 32). Offen
bleibt dabei die entscheidende Frage: Spricht Gott selbst?

Das wechselseitig kritische Potential von den in den Buchbeiträgen im
Einzelnen vorgetragenen Auffassungen tritt den Lesern umso deutlicher hervor, je
mehr sie sich durch die Lektüre in das Nach-Denken eines Autors hineinbege-



618 Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus

ben. Einige der eingangs genannten Herausforderungen werden ihnen dann
verstärkt bewusst sein. Dass in dem Buch überdies kerygmatische und liturgische
Aspekte der Trinitätstheologie (Ansätze finden sich bei Ottmar Fuchs) nicht
noch zur Erörterung kommen, wird zu guter Letzt nicht mehr erwartet.

In dem Drama „Helena" (etwa 412 a. Chr.) geht der griechische Dichter
Euripides mit der Zunft der Seher und Zukunftsdeuter ins Gericht. Er schleudert
ihnen entgegen: „... der Seher Wort/ hab ich als leer und lügenhaft
durchschaut./ ,Gott wollte', sagt man, ,die Enthüllung nicht.'/ Wozu dann Seher?

Fleht die Götter an/ mit Opfer und Gebet, und lasst die Seherkunst,/ sie ist als

leerer Köder ausgedacht!/ Der beste Seher ist der kluge Sinn!" (zitiert nach:

G. BACHL: Gottesbeschreibung. Reden und Lesestücke. Innsbruck/Wien 2002,
1 lf.). Ihn, den logos, zu schärfen, um ihn dann anderen mitzuteilen - gemäß der
Formel des Aquinaten: „Contemplata aliis tradere" (S. th. II-II, q. 188, a. 6) -,
greife ein theologisch geschulter Leser zu dem vorgestellten Buch!



Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus

Rezensionen - Theologie und Theologiegeschichte

BlSER, Eugen: Gotteskindschaft. Die Erhebung zu Gott. Darmstadt: WBG 2007.

298 S., ISBN 978-3-534-19689-0.

Sein Plädoyer für eine christliche Neuentdeckung sowie theologische Neuprofi-
lierung des Begriffs der Gotteskindschaft begründet Eugen Biser in seinem
neuesten Buch auf der Analyse „einer Zeit, die im Blick auf die bestehende conditio
humana ebenso durch ein Maximum an Können wie an Selbstvergessenheit und
Identitätsnot gekennzeichnet ist" (32). Der Kenner der Theologie Bisers wird
sich in den zeitkritischen Analysen Bisers wie auch in seinem Antwortversuch
vielfach an das immense Schrifttum des Emeritus des Guardini-Lehrstuhls in
München erinnert finden - bzw. an dessen Lebenswerk, das dieser selbst im
Vorwort dahingehend zusammenfasst, „das Christentum als den allem menschlichen
Suchen zuvorkommenden Selbsterweis Christi glaubhaft zu machen und es

damit in seiner Einzigartigkeit herauszustellen" (9). Als ein Kurzkompendium
seiner „Neuen Theologie" soll die mit dem vorliegenden Band begonnene Trilogie

dienen und damit das geistige Fundament der das Sigel seines Denkens und
seiner Person tragenden „Eugen-Biser-Stiftung" sein. Gleichzeitig bringt die
Trilogie aber auch das Charisma seines Autors in der Weise zum Ausdruck, dass sie

die zusammenfassende und resümierende Nach-Lese seines Denkens in den

Dienst einer von der christlichen Hoffnung getragenen Zukunftsperspektive
stellt.

Demzufolge will der vorliegende, die Trilogie eröffnende Band die Theologie
Bisers im Bewusstsein der Herausforderungen der gegenwärtigen Zeit und der

gegenwärtigen theologischen Situation auf den Punkt bringen. Dafür wählt Biser
den Begriff der „Gotteskindschaft", den er zu den „großen Leitmotive[n] der

Theologie" zählt, die „im Lauf ihrer Geschichte ein dramatisches Schicksal"
erleiden (14): Nicht ihre „Karriere" in der Theologiegeschichte sei entscheidend
für diese; vielmehr müsse man oft archäologische Arbeit leisten, um eine

„Motivgeschichte" von diesen zu entwerfen, wie Biser dies zunächst für den von ihm
gewählten Begriff unternimmt (14-32). In akribischer und gleichwohl synthetischer

Manier analysiert er die zentralen Aussagen des Begriffs der (Gottes-)
Kindschaft von Paulus bis Hans Urs von Balthasar, wobei bereits in diesen
einführenden Seiten die Stärke der Biserschen Argumentation deutlich wird: das

Ernstnehmen der „Gegebenheiten und Erfordernisse der gegenwärtigen Stunde"
(29), weswegen auch in diesem Band - wie überhaupt im Biserschen Werk - stets

jenen Denkern ein besonderer Ernst entgegengebracht wird, die das Christentum

gerade in der radikalsten Weise kritisiert haben: Nietzsche, Freud und
Blumenberg; ferner konfrontiert er sich mit jenem namenlosen ,,schleichende[n]
Atheismus", wie er ein Charakteristikum der heutigen okzidentalen Gesellschaft

geworden sei (20 lf.).



620 Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus

Gestützt auf eine gründliche, ihren Einklang mit dem aktuellen Stand der

Exegese stets nachweisende Auslegung der Schrift sowie auf eine profunde
Kenntnis der patristischen und mittelalterlichen Denker, dekliniert Biser seine

Interpretation des Motivs der Gotteskindschaft in sieben Schritten. Das „letzte
Wort" behält dabei nach Bisers eigenen Angaben Nikolaus von Kues, „wonach
Kind Gottes zu sein zwar nicht bedeutet, etwas anderes als das sein zu wollen,
was man immer schon ist, wohl aber, mit seiner ganzen Existenz in eine neue
Seinsweise erhoben und von dem erfüllt zu werden, mit dem uns (nach Rom
8,31) alles geschenkt ist" (279; vgl. 95). Die Wahl des Kusaners am Ende des

Bandes zur „Gotteskindschaft" und damit an der Nahtstelle zur erwarteten
Untersuchung der „Christomathie" ist dabei wohl kein Zufall, begründet dieser
doch die Gotteskindschaft und damit die Öffnung der „Augen des Herzens"
(Eph 1,12; zit. in 245) in einem „vorgängigen Erkanntsein durch Gott" - eine

Einsicht, mit der Cusanus auf der Grundlage seines Piatonismus nicht nur die

Tradition des Begriffes vor ihm zusammenfasst, sondern gleichzeitig auch den

Ausgangspunkt jenes Gedankens der „Innerlichkeit" bildet, der sich in der Neuzeit

hin und wieder in mystischer Form artikuliert, jedoch in der „offiziellen"
Philosophie „in einer durch Nietzsche und Sartre markierten Verfallsphase"
endet (245). So bilden die am häufigsten genannten Denker der abendländischen

Geistesgeschichte wohl nicht durch Zufall im vorliegenden Band die Linie (Paulus

-) Gregor von Nyssa - Augustinus - Cusanus - Pascal - Kierkegaard -
Rosenzweig - Buber (291-298; vgl. die übrigens fehlerhaften Doppelungen im
Namenregister: z.B. Nyssa - Gregor von Nyssa, Cusanus - Nikolaus von Kues,
Nossak - Nossack, Mollmann - Moltmann). Im Anschluss an die Zukunftsperspektive

bzw. -forderung Rahners vom Christen als einem Mystiker (7) avanciert

die Cusanusinterpretation Bisers zu einem der Zentren des im „Ausblick"
kulminierenden „Rückblick"-Kapitels (245-279).

Damit ist deutlich, wie sich der „Gotteskindschaft"-Begriff bei Biser näher

profiliert und geradezu zur Abkürzung seiner Theologie avancieren kann: Dieser

„neu zu entdeckende[...] Spitzenbegriff der christlichen Anthropologie"
wirkt gerade durch die Neubetonung des „in Vergessenheit geratenen Motiv[s]
der Einwohnung Christi" der „kollektiven Depression entgegen[...]", wie sie die
okzidentale Christenheit kennzeichne (284). Diese These als Leitfaden des

vorliegenden Bandes verknüpft die zentralen Einzelthemen des Biserschen Denkens,
die innerhalb des angezeigten Rahmens andeutungsweise zur Sprache kommen.
Für die genauere Explikation derselben jeweils auf den Ort ihrer ausführlichen
Behandlung im opus Bisers verweisend, wird durch die somit durchgeführte
Zusammenschau deren systematische Position in dem sich über sechs Jahrzehnte
erstreckenden Denken des Autors sichtbar. Nur einige seien an dieser Stelle ins
Gedächtnis gerufen:

Die erkenntnistheoretische Verankerung der Biserschen Anthropologie besteht

in der Einsicht, dass gerade die moderne Verabschiedung des in Hegel sich selbst

überwindenden aristotelischen Vernunftkonzepts einem erkenntnistheoretischen
Zugang zur Wirklichkeit wieder zur Geltung verhilft, der nicht den einzelnen



Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus 621

Menschen auf das „Exemplar" reduziert und ihn damit der kategorialisierenden
„Was-Frage" unterwirft (d.h. auf das „Wesen", das Heidegger zufolge auf das

„Gewesene" zielt), sondern - ganz im jüdisch-christlichen Sinn - den Zugang
wiederzugewinnen, mit dem die Genesis sich der menschlichen Wirklichkeit
nähert: „Wo bist du?". Diese Frage ziele, so Biser, auf „den Ort seiner
primordialen Geborgenheit" und somit auf „seinen Lebenssinn" (36, 188). Dabei beruft
sich Biser grundlegend auf Kierkegaard, Rosenzweig und Buber (33-39, 49f.).

Auf dieser Grundlage kann er dann die mit seinem Namen engstens verknüpfte
„glaubensgeschichtliche Wende" beschreiben: Als Reaktion auf die
erkenntnistheoretischen Umwälzungen nach Hegel habe das Zweite Vatikanum grundlegend

geantwortet. Diese Antwort deutet Biser als „Glaubenswende" vom
„Gehorsams- zum Verstehensglauben", vom „Satz- und Bekenntnisglauben zum
Erfahrungsglauben" sowie vom „Gegenstands- zum Innerlichkeits- und
Identitätsglauben" (42-49). In dieser „Wende", die als die Methode der Rückbesinnung
des Christentums auf seine eigentliche Mitte interpretiert werden kann, liegt dann
auch bereits der Ansatzpunkt der Biserschen Antwort auf die „Identitätskrise" des

modernen Menschen, die als „Reduktionismus", „Resignation" und „Lebenskrise"
dekliniert werden kann (49-54), gar - angesichts der weltpolitischen Verhältnisse

- als ,,Absturz[...] in bisher unbekannte Abgründe der Barbarei (151).

Damit leitet er zur Deutung jener beiden „Zeitzeichen von unübersehbarer

Eindringlichkeit" über: das Zweite Vatikanum und der „freiheitliche Aufbruch
von 1989" - beides Ereignisse, die in einer geschichtstheologischen Deutung die
abendländische Zivilisation auf zwei Begriffe zurückführen können, nämlich auf
die Mitte des Christentums und auf das Paradigma des Friedens (54-57).
Insbesondere die Wende von 1989 harre diesbezüglich immer noch ihrer
geschichtstheologischen Deutung. Sie werde im Licht des Paradigmas der „Gotteskind-
schaft" als eine göttliche Einwirkung interpretierbar, die nicht „im Sinn endlicher

Ursachen, sondern in dem der Aufnahme in ein genealogisches Gottesverhältnis

erfolgte" (129, 162, 166f., 228).
Diese unterschiedlichen Methoden zu einer Neufindung der „Mitte" des

Christentums konvergieren für Biser schließlich alle in jenem Konzept der

„Gotteskindschaft", das er - wiederum gestützt auf zahlreiche Schriftbeweise -
als das „Zentrum der Lebensleistung Jesu" beschreibt. Als solches beruht dieses

Konzept auf den zentralen Momenten des Christentums (91-94), nämlich auf
Tod und Auferstehung Jesu (81-91, 130).

Die Bisersche „Archäologie" der „Mitte" des Christentums erweist ihre
Bedeutung für die Theologie, wenn man sie nach ihren Konsequenzen für einige
Konzepte der „traditionellen" Theologie befragt. Der Autor selbst deutet einige an

- hier sei nur exemplarisch seine Deutung von Jesu Tod kurz resümiert: Dessen

Verständnis als „Sühneleistung" widerspreche nicht nur elementar der

„Gottesentdeckung Jesu" und seiner „Lebensleistung"; darüber hinaus müsse man
Nietzsche recht geben, der diese Denkweise als einen „Rücksturz in ein
schauderhaftes Heidentum'" bezeichnet habe (123). Zudem fehle jeder biblische Hinweis

darauf, dass Jesus zum Bewusstsein einer solchen Deutung seines Todes ge-



622 Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus

langt sei. Vielmehr gebe dieser selbst die Deutung seines Todes im Abendmahl,
und zwar dahingehend, dass er seine individuelle Existenzform aufgebe, um in den

Seinen auf- und fortzuleben. Damit würden Tod und Auferstehung zu den

Konstitutionsmomenten der Einwohnung Christi und der Gotteskindschaft (124).

Eine allgemeine wie auch theologische Unklarheit über die „christlichen
Ideen" führe allerdings, so Biser, zu jenem „Bedeutungsverfall", den er im
derzeitigen Säkularisierungsprozess erblickt. Die mittlerweile offen sichtbare

Konsequenz daraus sei die moderne Rückkehr der Dualismen. Die christliche
Gottesidee und überhaupt die „christlichen" Ideen seien jedoch „durch das Moment
der Alternativelosigkeit gekennzeichnet. Denn zu Gott gibt es so wenig einen

adäquaten Gegensatz wie zur Idee der Wahrheit, des Guten und des Friedens"
(60). So sei die Figur des „Teufels" kein Gegenprinzip, sondern sei in ihrem

Ursprung eine abgefallene Kreatur; genauso wie der Irrtum und das Böse jeweils als

„privatio" der Wahrheit und des Guten anzusehen seien. In nämliche Argumentation

reiht sich auch Bisers Aussage im Zusammenhang der weltpolitischen
Lage von der „strikten Alternativelosigkeit des Friedens" ein (230). Aus selbigem
Ansatz begründet der Autor dann in Anschluss an Landsberg und Wiplinger,
dass nicht einmal der Todesgedanke solch einen radikalen Gegensatz darzustellen

vermöge, müsste doch zu dessen radikaler Denkmöglichkeit der Denkende
sich selbst wegdenken, was schlichtweg nicht möglich sei (60f.). Somit erweise
sich als die grundlegende christliche Botschaft, dass Gott „Licht ist und keine
Finsternis" (ljoh 1,5; zit. 110) - was Biser auch im vorliegenden Band nicht
müde wird, gegen die in der Gegenwartstheologie wieder Konjunktur habende
Rede von der „Dunkelseite" Gottes zu betonen, für welche er stellvertretend die

Namen Miggelbrink, Ruh und Beinert anführt. Damit wehrt Biser sich auch

gegen deren Anschuldigung an die postkonziliare Theologie, das Paradigma des II.
Vatianums rede „verharmlosend" von Gott (11 Of., 213, 226).

Ein weiteres Konzept, das „säkularisiert" aus der christlichen Tradition
hervorgehe, sei jenes der Hoffnung. Gegen die neuzeitliche Reduktion der Hoffnung

auf „Fortschritt" (vgl. die Analyse Löwiths, 210f.) profiliert Biser jene
christliche Hoffnung, die zusammen mit Glaube und Liebe jenes „Dreigestirn"
der Tugenden der Gotteskindschaft bezeichne. In diesem Zusammenhang der

Analyse von säkularisierten christlichen Begriffen ist auffällig, dass der Autor
sich den Begriff der „Utopie" nicht nur angeeignet hat, sondern ihn - nach
Häufigkeit und Art der Verwendung - auch zu einem Zentralkonzept seiner

Abhandlung macht: So kennzeichnet er den Menschen als das ,,utopische[...]
Wesen" (30) oder bezeichnet schließlich die „Gotteskindschaft als die realisierte

Utopie des Menschseins" (225). Durch Bloch und Mannheim von seiner sozialistischen

Vereinnahmung befreit, dient der Begriff der „Utopie" Biser im Rahmen
seiner Modalanthropologie zur Profilierung des Menschen als Möglichkeitswesen,

das in der Gotteskindschaft den Weg der Realisierung seines Entwurfes
ergreift. Durch sein Projekt der Aufdeckung des „strukturellen Christentums",
wie er dieses in vorhergehenden Abhandlungen skizziert hatte, d.h. der Rück-

bindung säkularisierter christlicher Relikte an den Reichtum der abendländisch-



Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus 623

christlichen Tradition, gelingt es Biser, das christliche Liebeskonzept in
verschiedenen Facetten neu zu profilieren (208, 213) und es systematisch gegen
jeden „Geist der Schwere" (Nietzsche, 211) zu richten, den er in der postmodernen

Kultur beobachtet. In diesem Zusammenhang hat er sich bereits in früheren
Abhandlungen die Kantische Forderung zueigen gemacht, das Christentum
müsse seine „Liebenswürdigkeit" (219) zurückgewinnen.

Abschließend soll auf zwei mögliche Ansatzpunkte verwiesen werden, welche

sich für die aktuelle Theologie und Philosophie mit dem Biserschen Ansatz
ergeben könnten:

(1) Teilt auch der Rez. die Bisersche Kritik an einer aristotelisch-hegelianischen

Begriffslogik aus christlicher Perspektive, so sei dennoch wenigstens
angemerkt, dass der dem Biserschen Argument zugrunde liegenden These einer
ursprünglichen Gegensätzlichkeit von griechischer Philosophie und Christentum
(112), die für gewöhnlich mit den Stichworten „Hellenisierung" oder „Enthelle-
nisierung" gekennzeichnet wird, gegenwärtig zumindest widersprochen worden
ist (vgl. T. Kobusch: Christliche Philosophie. Die Entdeckung der Subjektivität.
Darmstadt 2006). Da es beiden Autoren, Biser wie Kobusch, zentral um den

Subjektsbegriff geht, wäre eine weitere Diskussion dieser Ansätze gewiss
fruchtbringend.

(2) Gerade bezüglich der Analyse des modernen Individuums, das Biser
immer wieder als in einer „Identitätskrise" befindlich und sich selbst „abhanden
gekommen" (51) kennzeichnet, wäre an die profunden Analysen Charles Taylors

zu erinnern, welcher diesen Prozess gerade nicht verurteilt, sondern im
Gegenteil eine besondere ethische Leistung des Subjekts darin erkennt, sich um
einen kohärenten Lebensentwurf kümmern zu müssen. Evidente Parallelen werden

bei Biser deutlich: Statt den Verlust traditioneller Moralschemata zu beklagen,

richtet auch dieser seine Reflexionen auf die Möglichkeit der Herausbildung

authentischer Identität aus Angstüberwindung aus.

Mit dem Konzept der „Gotteskindschaft" ist es Eugen Biser gelungen, nach
über einhundert Monographien sein Denken von einem neuen Punkt aus zu
beleuchten und dabei bereits an anderen Orten ausgearbeitete Konzepte in eine

neue Gesamtperspektive zu integrieren. Dadurch gelingt es ihm, die
„Gotteskindschaft" zu einem Eckpunkt der „Neuen Theologie" zu machen, deren

Aufgabe ja gerade darin besteht, christliche Ur-Konzepte wieder neu zu aktualisieren

und dadurch jeweils einen neuen „Lichtstrahl" auf das „Wesen" bzw. die

„Mitte" des Christentums zu werfen, deren Freilegung sich die „Neue Theologie"

zum Ziel gesetzt hat. In diesem Sinn empfiehlt der Rez. dieses Buch allen,
denen die Erneuerung des Christentums im 21. Jahrhundert am Herzen liegt.

Markus Krienke



624 Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus

BRANDMÜLLER, Walter: Licht und Schatten. Kirchengeschichte zwischen Glaube,
Fakten und Legenden. Augsburg: Sankt Ulrich Verlag 2007, 222 S., ISBN 978-3-

936484-99-1.

Schatten gibt es genug in der langen Geschichte der Kirche, aber auch das Licht
sollte und darf nicht übersehen werden, das von der christlichen
Glaubensgemeinschaft ausging und ausgeht, und für den gläubigen Menschen freilich
überwiegt, so er nicht in einer ideell-emotionellen Diastase mit resignativen
Zügen enden will.

Der bekannte Konzilienhistoriker - v.a. das Konzil zu Konstanz fokussierte
in den 1990er Jahren sein wissenschaftliches Interesse - legt im anzuzeigenden
Band 17 kurze, gut lesbare Essays dar, die eine ungezwungene und schnelle
Lektüre erlauben. Die Sammlung ist für ein breites Publikum angelegt,

deswegen aber für die fachspezifische Diskussion um nichts geringer einzuschätzen.
Nicht alle Beiträge Brandmüllers sind kirchenhistorisch im strengen (z.B.

ereignisgeschichtlichen) Sinne, sondern es geht dem seit 1998 installierten
Präsidenten des päpstlichen Komitees für Geschichtswissenschaft auch um so

genannte und wichtige Vorfragen, wissenschaftstheoretische Überlegungen
sowie um kirchenpolitische Positionierungen. Letztere kommen vor allem in den

Beiträgen XII bis XVII (160ff) zum Vorschein. Politik und Geschichte sind
bekanntlich nahe Verwandte.

Kirche ist für Brandmüller mehr als nur ein soziologisch-politisches
Forschungsobjekt, er sieht sich in einen verpflichtenden Überlieferungszusammenhang

hinein genommen. Seine Beiträge geben anregende Gedankenanstösse, die

von einer synthetisch-strukturellen Herangehensweise und gesamtgeschichtlichen

Option geprägt sind und die unumwunden auch provokative Züge (als

Antipoden zum so genannten Zeitgeist mit manchmal überwiegender Sympathie
für das Heterodoxe) hervorbringen. Solche sind gewiss im Sinne des Autors, sie

zu konstatieren bedeutet nicht, den Autor falsch zu verstehen.
Am wertvollsten erachtet der Rezensent die Beiträge zur Inquisition, zu den

Kreuzzügen und zur Zeit nach Trient. Essay VI ist mit „Die Inquisition - Historische

Wirklichkeit und Legende" übertitelt und führt in eine Zeit (Mittelalter
und frühe Neuzeit) ein, für die gilt: „Griff jemand ein Dogma an, so attackierte
er zugleich die Fundamente der gesellschaftlichen Ordnung und galt von daher
als gemeingefährlich." (76, auch: 79). So ist es nicht verwunderlich, dass zuerst
die zivile Autorität sich dem Ketzertum widmete; in der ersten Hälfte des 13.

Jahrhundert kam es diesbezüglich zu einem Fundamentalisierungsprozess, in
denen die neu gegründeten Bettelorden integriert waren und funktionalisiert
wurden. Für unsere heutigen Ohren nimmt es sich ein wenig verstörend an,

wenn man liest, dass der Inquisitor von Padua 1298 „nur fünf Ketzer zum Tode
verurteilt hat." (90) Aber Brandmüller weist zu Recht darauf hin, dass die
Geschichte aus der betrachteten Epoche heraus selbst beurteilt werden muss, so
dies einen Sinn machen soll, er fragt also: „Wie sahen die Zeitgenossen die

Inquisition?" (91) Die Todesstrafe für Ketzer darf als Allgemeingut und als



Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus 625

gerechtfertigt angesehene Strafe dieser Zeit betrachtet werden. Erst im 16.

Jahrhundert wird sich die Sachlage nicht zuletzt in der Schweiz etwa mit
Sebastiano Castellio ändern, als dieser sinngemäß an Calvins Adresse erklärte:
„Einen Menschen zu töten, heißt nicht eine Irrlehre zu bekämpfen, sondern
einen Menschen zu töten!"

Der siebte Aufsatz des Bandes beschäftigt sich auf einigen Seiten mit den

Kreuzzügen, die in die historische Darstellung über die „Eroberung Jerusalems

am 15. Juli 1099 als blutrünstige Orgie unerhörten Ausmaßes im Zeichen des

Kreuzes" (99) und über die „Katastrophe des 13. April 1204" (101), der
Plünderung Konstantinopels, als „bleibende Eindrücke" eingegangen sind.

Essay IX und X widmen sich dem Paradigma der katholischen Reform. Das

Konzil von Trient („Ein so intensives Verfahren bei der Meinungsfindung hatte
es bisher auf keinem Konzil gegeben.", 125) und die Zeit danach als einer im
katholischen Raum sich durchwirkenden „Rehabilitation der Sinne" (132-138)
als applicatio sensuum in Liturgie, Architektur, Theater usw. findet die

Anerkennung des Kirchenhistorikers Brandmüller. Dieser verleugnet nicht nur
in diesem Zusammenhang seine bayerische Herkunft nicht (133, aber auch 145,

162, 175). Und so wie dem Verfasser des Bandes soll auch dem Rezensenten ein

gesunder Patriotismus erlaubt sein, wie ihn das Konzil in der Pastoralkonstitution

Gaudium et spes, Art. 75 ausgesagt hat, obgleich freilich in einem

staatspolitischen Kontext und mit dem bedeutenden Vermerk „ohne geistige
Enge": Brandmüller schreibt im Abschnitt zu den „Fieberanfällen des deutschen

Katholizismus", dass die Los-von-Rom-Bewegung in Osterreich zu Beginn des

20. Jahrhunderts beachtliches Terrain für sich gewinnen konnte, um dann zu
konstatieren: „Die heutige Krise des österreichischen Katholizismus hat hierin
ihre historischen Wurzeln!" Diese mit Rufzeichen versehene Feststellung lässt

Fragezeichen offen.
Jene Anmerkung soll überleiten zu einigen kritischen Bemerkungen, die

keineswegs das Gesamtsammelwerk in seiner Bedeutung zu schmälern vermögen,

insofern diese Hinweise auch nur kurz ausgeführt werden können. Das II.
Vatikanum steht hierbei exemplarisch zentral im Blickfeld (177-190). Nach der

Anmerkung Brandmüllers, dass Johannes XXIII. eine neue Art von Konzil
wollte, das keine „Verurteilungen" ausspreche - was aber immer wieder von so
manchen Konzilsvätern in den Konzilsinterventionen der Generaldebatten

gefordert wurde - schreibt er: „Nun, es wäre, wie wir 25 Jahre nach seinem
Abschluss wissen, ein Ruhmesblatt für das Konzil gewesen, wenn es, den

Fußstapfen Pius' XII. folgend, den Mut zu einer wiederholten und
ausdrücklichen Verurteilung des Kommunismus gefunden hätte." (183, vgl. auch

200) Auch wenn der Beitrag schon vor etwa 25 Jahren verfasst wurde, also

knapp nach der Zeitenwende von 1989, scheint diese Aussage doch in gewisser
Weise gewagt zu sein und einer näheren Klärung bedürftig: In welcher Weise
wäre eine solche Verurteilung ein Ruhmesblatt gewesen? Im Sinne einer
proleptischen, prophetischen Vorwegnahme des Zukünftigen? Ist nicht gerade
auch das Ringen zu beachten, das wie viele Konzilsväter etwa Kardinal König



626 Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus

von Wien an den Tag legte, als er in seinen Interventionen in der 87. bzw. 136

Generalkongregation (24. 9. 1964 / 27. 9. 1965) eine feierliche Verurteilung des

Kommunismus zwar ablehnte, aber deswegen die atheistische Systeme um nichts
weniger ad absurdum führte? Im September 1965 sagte König als Inhaber des

Sekretariates für die Nicht-Glaubenden, dieser dialektischen und pastoralen
Methodik folgend: „Neminem anathematizamus. [...] Ex altera parte Concilium
non potest tacere [...]." D.h. das Konzil verurteilt nicht, was aber nicht einem

Schweigen gleich kommt.
Nach innen fordert Brandmüller für die Nachkonzilszeit, damit sie dem

Jedin'schen Diktum vom „Wunder nach Trient" entsprechend sich entwickeln
kann, ein „Glaubens- und Treuebekenntnis" für die kirchlichen Mitarbeiterinnen

(185, für die Theologenschar auch 203), einer „Konzentration der Kräfte,
nicht innerkirchliche Kontestation." (206).

Freilich ist es ein leichtes, einfach Kritikfelder aufzutun, aber sie sollen in
diesem Fall als Anregung für künftige Diskussionen gesehen werden: Bei den

Septembermorden 1792 in Frankreich werden in der Opferbilanz „Priester" und
„Gläubige" voneinander geschieden (150), später heißt es: „Auch hier zeitigte das

Beispiel heroischer Treue so vieler Priester und Katholiken jeden Alters,
Geschlechts und Standes seine Wirkungen." (158, Kursivierungen vom
Rezensenten). Auch der an einigen Stellen getätigte Rekurs auf das einfache und
gläubige Volk erscheint manchmal als zu stereotyp.

Vielleicht hätte eine Essaysammlung auch das wichtige Feld der
außereuropäischen Kirchengeschichte mit in Betracht ziehen können, was natürlich
der Kürze des Bandes wegen nicht so einfach zu bewerkstelligen ist. Aber so

wären u.U. der deutschsprachigen Situation sein Besonderheits-Charakter
genommen worden.

Der letzte Beitrag des Bandes von Walter Brandmüller widmet sich dem
Bußakt Johannes Pauls II. aus dem Jahre 2000. Er stellt diesen Vorgang in einen

größeren Kontext und hilft somit Fehlinterpretation zu vermeiden, so z.B. wenn
Brandmüller die Zukunftsorientierung des Aktes hervorhebt. Die letzten vier
wertvollen Seiten (219-222) gehen endlich den Aufgaben der Historiker nach:

Ein ,,entschlossene[r] Verzicht auf jederlei Instrumentalisierung der historischen
Wahrheit" (220) ist erfordert, im Rahmen „letzten Endes undurchdringlicher
Geflechte von menschlicher Freiheit, äußeren und inneren Voraussetzungen und
Bedingungen, ganz zu schweigen von latenten Auseinandersetzungen im Inneren
des Menschen zwischen Gnade und Sünde." (221)

Das Buch kann in seiner großen Bandbreite einer weiten Leserschar
anempfohlen werden. Es bietet höchst interessante, auch sprachliche gelungene
Beiträge eines produktiven Kirchenhistorikers und eine wichtige Stimme in der
katholischen Welt zwischen Glaube, Fakten und Legenden.

David Neuhold



Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus 627

DaLFERTH, Ingolf U.: Das Böse. Essay über die Denkform des Unbegreiflichen.
Tübingen: Mohr Siebeck 2006. IX + 215 S. ISBN 3-16-149031-2.

„Was es [das Böse] ist, lässt sich nur schwer sagen, aber dass es ist, kann kaum
ernsthaft bestritten werden." (3) Im Hinblick auf diese Artikulationsnot versteht
sich der vorliegende Essay als Orientierungsversuch, der die Aufmerksamkeit
für die Erscheinungsweisen des Bösen schärfen möchte. Begrifflich unterscheidet
D. zwischen der Leitkategorie des Bösen, die als Prinzip allen Übels nicht auf das

moralisch Böse eingeschränkt werden darf, und den Übeln als den vielfältigen
Konkretionsgestalten des Bösen. Wer vom Bösen in einer seiner Formen
betroffen wird, muss lernen, sich selbst angesichts des Unbegreiflichen neu zu
begreifen. Die Kategorie des Bösen fungiert dabei Darstellungs- und Denkform des

Unbegreiflichen, deren Geschichte D. am Leitfaden einer doppelten Unterscheidung

rekonstruiert: der Differenz zwischen gut und böse und derjenigen
zwischen böse und Gott. Die Pointe dieser zweifachen Unterscheidung liegt zum
einen darin, dass sich anhand der wechselnden Konstellationen, in denen die
beiden Unterscheidungen auftreten, aufzeigen lässt, welche Sinnverschiebungen die
Rede vom Bösen im Laufe der Geschichte durchmacht. Zum anderen will D.
damit die Reduktion von Religion auf Moral vermeiden, um so den spezifisch
religiösen Umgang mit dem Bösen thematisieren zu können.

„Böses wirkt wider Gutes" (135) und stellt nicht lediglich die Abwesenheit
des Guten dar. Diese Wirksamkeit des Bösen, das nicht als negative Wirklichkeit
hypostasiert werden darf, lässt sich nach D. nicht für sich allein genommen
bestimmen, sondern immer nur im Blick auf diejenigen, denen etwas widerfährt,
was von ihnen selber oder von anderen als böse, d.h. als lebensschädigend oder
-zerstörend beurteilt wird. Die Denkformen des Bösen, die diese vielfach strittigen

Urteile leiten, sind das Resultat einer langen Geschichte. Am Anfang stehen
nach D. paradigmatische Erzählungen des Bösen, die in einem
religionsgeschichtlichen Entwicklungsprozess komplex verdichtet werden. In einer

kosmologisch-theologischen Weltorientierung wird das Böse als das Ordnungswidrige

und Chaotische gedacht, wobei der Kontrast zum guten Kosmos lokal
(Hölle), temporal (Weltphasen) oder ontologisch (Ideenwelt) konzipiert werden
kann. Mit der Verwissenschaftlichung philosophischer und theologischer Fragen
und Themen setzt jedoch eine gegenläufige Entwicklungstendenz ein, „die
Erfahrung und Deutung von Bösem differenziert, vereinfacht und dekomponiert."
(41) Dieser Dekompositionsprozess, der in der Neuzeit beschleunigt wird, führt
zu einer folgenreichen Blickverschiebung vom ,Bösen' zu einer Vielfalt vöir
Übeln: „Böses wird damit zwar konkret an bestimmten Arten des Leidens, aber
eben so immer nur punktuell und partiell in den Blick gefasst. Man meint Böses

beschränken zu können, indem man Leiden zu mindern sucht." (43) Dies hat
sich nach D. jedoch als Irrtum erwiesen, da mit der Eindämmung konkreter
Leiden „sich bislang nicht geahnte Möglichkeiten zur Produktion neuer Leiden
ergeben." (44) Das Böse, das trotz aller erfolgreicher Bekämpfung von konkreten
Leiden persistiert und sich nicht auf ein ethisches oder rechtliches Problem re-



628 Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus

duzieren lässt, verlange nach einer religiösen Deutung, die seiner Verharmlosung

und Verdrängung entgegenwirkt. Die christliche Deutung, die D. skizziert,
versteht das Böse von seiner göttlichen Uberwindung her und spricht dem
Menschen ab, die Letztentscheidungsinstanz über gut und böse zu sein. Nicht alles,

was Menschen als böse erleben oder beurteilen, muss böse sein. - Woran bemisst
sich aber, was böse ist, wenn ich meine Erfahrungen fehlinterpretieren und mich
in meinem Urteilen täuschen kann? D. diskutiert subjektive, intersubjektive und
objektive Kriterien des Guten und Bösen und scheidet die ersten beiden als

ungenügend aus. Gut oder böse kann nicht sein, was nur im meinen Augen gut
oder böse ist. Ebenso wenig bietet ein intersubjektiver Konsens über gut und
böse hinreichende Gewähr: „Nicht worauf wir uns einigen, ist gut, sondern nur
wenn wir uns auf Gutes einigen, ist unser Konsens gut" (157). Bleiben objektiven

Kriterien wie Gesetze, Normen oder der Wille Gottes. Da auch Gesetze und
Normen in einem Willen gründen, der wiederum auf seine Güte befragt werden

muss, ist auch dieser Weg der Kriterienbildung mit Schwierigkeiten belastet.
Denkbar sind allerdings formale Kriterien in kantianischer Tradition, wie z.B.
als negatives Kriterium des Gutseins: „Was andere nicht selbst wollen können,
dass andere das selbst wollen, kann nicht gut sein." (156) Schliesslich bleibt
noch der religiöse Weg über den Willen Gottes, dessen Güte für den christlichen
Glauben ausser Frage steht. Diese Möglichkeit der Kriterienbildung zeichnet
sich nach D. dadurch aus, dass das Gute hier nicht durch Sanktionen geschützt,
sondern durch göttliche Selbstmitteilung eröffnet wird: „Nicht ,ich will, weil
ich soll oder mit Sanktionen rechnen muss', sondern ,Ich will, was ich kann,
weil es mir von Gott zugespielt wird' ist die Form, in der religiöse Moralkonzepte

das Wollen, Sollen und Müssen von Menschen im Wollen Gottes begründen."

(150)
Die Stärke von D.s Studie liegt in einer Reihe von konsequent durchgeführten

Analysen, die die Leitkategorie des Bösen jenseits einer moralischen Engführung

und einer wissenschaftlichen Bagatellisierung neu zu erschliessen versuchen.

Dass die in Abgrenzungen meist indirekt entwickelte Gegenposition D.s
selber skizzenhaft bleibt, entspricht der gewählten literarischen Form eines

Essays - und dem begrifflich und (meta-)theoretisch schwer zu fassenden Thema.

Simon Peng-Keller

EBNETER, Thomas: Exsistere. Zur Persondefinition in der Trinitätslehre des

Richard von St. Viktor ff 1173) Dokimion 30). Fribourg: Academic Press 2005,
110 S., ISBN 3-7278-1524-8.

L'interesse per il pensiero di Riccardo di S. Vittore ha conosciuto, negli ultimi
anni, un risveglio cosi significativo da essere denominato „Richardus
renaissance". Suilo sfondo di una diffusa ripresa degli studi di teologia trinitaria, la

proposta teologica di Riccardo, contenuta in modo particolare nel suo De

Trinitate, è apparsa infatti particolarmente densa e adatta a suscitare nuove



Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus 629

prospettive di ricerca e nuovi approfondimenti. E la sua particolare visione
trinitaria, fondata sxAYargumentum amoris a partire dal quale egli rende ragione
délia necessaria pluralità in Dio, ad essere considerata con viva attenzione per la

sua impostazione che, accentuando la dimensione relazionale, si distingue
dall'eredità agostiniana intrapersonale e più marcatamente sostanziale. Intorno a

questi aspetti si è dunque concentrata l'attenzione degli studi più recenti,
seguendo una direzione piuttosto nuova rispetto all'orientamento delle ricerche
dedicate al nostro autore negli anni pre-conciliari, nelle quali era prevalente
l'interesse per la sua teoria della conoscenza e per i suoi scritti di mistica. Cio
che invece nel tempo è rimasto oggetto costante di studio e di dibattito circa il
pensiero di Riccardo di S. Vittore è indubbiamente la sua concezione di persona,
espressa significativamente nella definizione da lui proposta come alternativa a

quella di Boezio. Proprio in questo ambito di ricerca si inserisce il saggio di T.
Ebneter che intende approfondire esplicitamente la specificità dell'apporto dato
dalla teologia del De Trinitate all'idea di persona che vi si trova formulata.

Lo studio si caratterizza per un originale impianto di carattere più critico che

espositivo: l'autore, infatti, si propone non tanto di ripresentare in modo
descrittivo la teologia del vittorino, quanto piuttosto di metterla in dialogo con
il suo tempo e con il nostro, facendo emergere i punti di contatto, le difficoltà e

le domande che la rendono significativa per il pensiero contemporaneo. I cinque
capitoli in cui si articola il saggio rendono visibile questa originale impostazione
in quanto comprendono un confronto con Tommaso d'Aquino e, per l'epoca
contemporanea, con G. Greshake e sono conclusi da un interessante riferimento
ad un'odierna opera di narrativa, il romanzo Baudolino dello scrittore italiano
U.Eco.

Nel primo capitolo (pp. 17-37) Ebneter ricostruisce il profilo biografico di
Riccardo tratteggiando con cura le caratteristiche dell'epoca storica in cui la sua
vicenda si snoda. Il XII secolo viene presentato nel suo carattere di rinascita,
dovuto al notevole sviluppo spirituale e culturale che lo caratterizza e che trova
i suoi presupposti nei rilevanti progressi scientifici del tempo. L'autore richiama
gli aspetti fondamentali del profondo rinnovamento di questo secolo: la graduale
trasformazione delle condizioni politiche, religiose e sociali lasciano trasparire
l'imporsi di un nuovo atteggiamento nei confronti del mondo, che sembra acqui-
sire una sua autosufficienza; lo sviluppo della dialettica, la messa in questione
delle auctoritas e il dibattito sugli universali testimoniano la vivacità e l'apertura
di interessi di cui diventa simbolo la scuola di S.Vittore, della quale viene messa

adeguatamente in risalto la fisionomia caratterizzata da un'attenzione esperien-
ziale all'idea di Caritas. A questo proposito va segnalata l'attenta lettura di
Ebneter, che sa far emergere il ruolo centrale rivestito nel XII secolo dalla

„scoperta dell'amore". Rifacendosi alla convincente analisi di Dinzelbacher, egli
individua con chiarezza la novità che differenzia il XII secolo dall'epoca prece-
dente e che consiste nell'imporsi della dimensione di reciprocità dell'amore.
Dell'importanza che la concezione dell'amor mutuus ha nel XII secolo si trova
un'espressione privilegiata nel trattato di Riccardo di S.Vittore De quattuor



630 Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus

gradibus violentae caritatis; Ebneter, nel presentarne i passaggi fondamentali,
mette in luce un elemento che tornerà più volte nella sua riflessione come
déterminante per cogliere l'originalità del pensiero del vittorino, e cioè il
carattere di rifiuto di ogni egoistica chiusura a due dell'amore (37).

Nel secondo capitolo (39-55) l'autore si immette all'interno del dibattito
piuttosto articolato riguardante la teoria délia conoscenza di Riccardo, prenden-
do come punto di riferimento il saggio di J. Ebner del 1917, dal titolo Die
Erkenntnislehre Richards von St.Viktor. L'analisi sulla triade che porta al cono-
scere, passando àz\Yexperiendo al ratiocinando e al credendo, ruota fondamental-
mente intorno a due elementi: il riconoscimento del valore dell'esperienza e il
legame con Anselmo di Canterbury. Ebneter mette adeguatamente in risalto
come l'esperienza rappresenti il punto di partenza della conoscenza; questa
impostazione, senza pregiudicare minimamente l'importanza della ratio e della

fides, riflette un atteggiamento fortemente positivo del maestro nei confronti
della realtà creata e delle potenzialità che l'uomo ha in quanto imago Dei. A
riguardo poi del legame con Anselmo, particolarmente evidente nel ricorso alle

rationes necessariae, l'autore non si sottrae ad un confronto critico tra i due

pensatori, di cui evidenzia la différente finalità e il diverso punto di partenza che

ne consegue; ma è soprattutto con l'accusa di razionalismo spesso rivolta a

Riccardo che egli entra in discussione, ritenendola non fondata ma ricono-
scendo, alio stesso tempo, la nécessita di chiarire la premessa metodologica del

vittorino, cioè l'esigenza di raggiungere una comprensione della fede.

Il terzo capitolo (57-78) affronta il cuore della riflessione del De Trinitate da

una prospettiva précisa: si tratta non di ripresentare l'intera costruzione del

trattato, quanto piuttosto di far emergere il legame tra il concetto di Caritas, su
cui Riccardo articola la sua argomentazione trinitaria, e Bessere persona come
exsistere, che Ebneter molto opportunamente interpréta come „essere sostanza in
relazione". Percio, dopo uno sguardo d'insieme all'opera, egli si concentra sul

concetto di comunione sotteso all'argumentum caritatis. L'autore sa conve-
nientemente sottolineare gli aspetti più originali e caratteristici in rapporto
all'idea di comunione quali, ad esempio, il carattere disinteressato dell'amore, la

nécessité di una relazione di réciprocité regolata dal concetto di ordine e,

soprattutto, l'apertura „trialogica" (65) realizzata dalla condilectio, essenziale alla

natura dell'amore. È su questo sfondo che si pone la sua discussione circa il
concetto di persona elaborato da Riccardo: attraverso una puntuale ripresa degli
elementi di novité del De Trinitate, Ebneter fa emergere il significato sotteso al

legame tra comunione, persona ed exsistentia, che costituisce la tesi di fondo
dell'intero saggio. II carattere composito di questo termine, il suo comprendere
un sistere determinato da uno specifico ex, permette di pensare alia persona come
essere in relazione: „Erst in der Beziehung und im Auf-den-Anderen-bezogen-
Sein erhält die Person ihre Sistenz, das In-sich-Bestehen" (72). La sottolineatura
dell'aspetto relazionale della persona consente all'autore di delineare le
coordinate fondamentali di un'antropologia trinitaria, radicata nel senso profondo
dell'essere imago Dei da parte dell'uomo, un concetto questo che fonda e legit-



Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus 631

tima metodologicamente l'intera riflessione del vittorino e che sfocia nel rico-
noscimento délia presenza dell'altro non solo corne possibile, ma come necessa-

ria per la realizzazione délia persona in se.

Il quarto capitolo (79-85) costituisce un tentativo di confronto critico tra
Riccardo di S.Vittore e la posizione di Tommaso d'Aquino sul'rapporto natura-

persone, contenuta in particolare nelle quaestiones 29-30 délia Summa Theolo-

giae. Ebneter valuta positivamente la correzione che Tommaso apporta alla

proposta di Riccardo circa la definizione di persona, in quanto, radicando la
relazione nella sostanza, chiarisce quel rapporto tra Bessere in relazione délia

persona e Tunità délia sostanza che nel vittorino era rimasto solo abbozzato.
Particolarmente riuscito è l'ultimo capitolo (87-91), dedicato ad un esame

essenziale dell'originale progetto trinitario di G. Greshake, di cui Ebneter ha

seguito le lezioni presso TUniversità Gregoriana di Roma. Ebneter sottolinea
con chiarezza il debito che Greshake ha nei confronti deU'impostazione
trinitaria comunionale di Riccardo, facendo tuttavia emergere come egli abbia

portato per cost dire a maturazione le premesse contenute nel De Trinitate,
attraverso l'elaborazione di una visione teologica secondo cui Tessenza di Dio è

in se stessa comunionale. In essa la persona non è solo un exsistere, ma anche un
obsistere (90), nel senso che le persone sono una dall'altra e una nell'altra, e

realizzano cosi Tessenza divina che non sussiste se non in questo evento di
mediazione comunionale.

Coerente con Timpianto globale del suo studio, Tautore non esita a con-
rontarsi, a mo' di conclusione, con la posizione critica espressa dal romanzo
Baudolino, dove la communio rappresenta solo un'utopia mentre la strada per
arrivare alla verità di se stessi sembra essere quella délia solitudine, efficacemente

rappresentata dalla decisione del protagonista di ritirarsi sopra una colonna.
Ebneter coglie tuttavia anche in questa posizione alcuni elementi di frattura,
come ad esempio la coscienza di Eco délia nécessita di un tu per sapere chi è l'io
(95), evidenziando al contempo il vero fraintendimento che il romanzo rivela,
cioè Tincapacità di comprendere che la comunione tra gli uomini è il vero luogo
in cui Dio si rivela.

L'esigenza di una visione trinitaria délia realtà, di cui il pensiero di Riccardo
di S.Vittore si fa portatore, spinge Tautore ad accennare, in conclusione, alla
fondamentale rilevanza che la teologia trinitaria, radicalmente elaborata in
chiave comunionale, ha per la concezione délia persona umana, per la vita
cristiana e, in modo particolare, per Tecclesiologia e il dialogo interreligioso.

Il saggio di Ebneter rappresenta un prezioso contributo per la conoscenza e

Tapprofondimento del pensiero del maestro vittorino, soprattutto per la scelta

di metterlo in dialogo con gli interrogativi e le prospettive délia teologia con-

temporanea, una scelta che offre Topportunità per una sorta di valutazione
critica dell'attualità di Riccardo. Ma la proposta più significativa dello studio va
senza dubbio individuata nella capacità dell'autore di legittimare, attraverso la

visione trinitaria comunionale racchiusa nella condilectio e sulla base dell'an-



632 Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus

tropologia àe\Y imago Dei, il rapporto tra l'idea di persona e la relazione, che

diventa l'aspetto essenziale délia verità dell'uomo: l'io si plasma come un tu (75).

Il metodo délia sua analisi, rigorosamente condotta sui testi latini originali e

ben corredata dalla letteratura fondamentale sul De Trinitate, sa collocare

adeguatamente l'opéra nel suo contesto storico e teologico, lasciando trasparire
con immediatezza gli elementi di continuità e di novità che le sono propri. In
modo particolare, infine, va apprezzata la capacità di Ebneter, anche attraverso
uno stile tanto preciso quanto fluido, di condurre a gustare quegli aspetti del
vissuto e del teologare di Riccardo di S. Vittore che fanno di lui un autore di
grande spessore e un imprescindibile punto di riferimento per quanti continuano
a cercare un approccio, mai definitivo, al mistero délia comunione trinitaria.

Mary Melone sfa

HALLENSLEBEN, Barbara / VERGAUWEN, Guido: Letzte Haltungen. Hans Urs von
Balthasars „Apokalypse der deutschen Seele" - neu gelesen Studia oecumenica

Friburgensia 48). Fribourg: Academic Press 2006, 353 S.

Der stattliche Band dokumentiert die Beiträge des interdisziplinären Symposiums,

das die Theologischen Fakultät Fribourg 2005 zum 100. Geburtstag ihres
Ehrendoktors Hans Urs von Balthasar veranstaltet hat. Er dürfte bald zu den

Klassikern der Balthasar-Literatur gehören; denn das selten gelesene und noch
seltener besprochene, weil allzu monumentale Frühwerk Balthasars (sein
„Riesenkind", wie er es selbst nennt), die „Apokalypse der deutschen Seele", wird
hier wohl erstmals kritisch durchleuchtet. Erst 1998 sind die drei vor 1935 ver-
fassten und später fast unauffindbaren Bände als Studienausgabe neu veröffentlicht

worden, und es ist ein Verdienst der Herausgeber und Veranstalter des

Symposiums nachdrücklich auf sie aufmerksam gemacht zu haben. Die nicht
immer leicht zu lesenden 1600 Seiten des jungen Balthasar bieten ein doppeltes
Interesse. Zum einen stellt sich hier der Theologe Balthasar als der Germanist
dar, der er von Hause aus war; zum andern zeichnen sich die Züge seiner Theologie

ab, wie sie vor der Begegnung mit Adrienne von Speyr aussah. Ein
eingehendes Studium der „Apokalypse" und der gleichzeitigen kleineren Schriften
könnte ans Licht bringen, was im späteren Werk usprünglich „balthasarisch" ist,
und was die Begegnung mit Adrienne von Speyr darin verändert und vertieft
hat. Die Veranstalter des Symposiums hatten wohl ähnliches im Sinn, wenn sie

einluden, den in der „Apokalypse" sich abzeichnenden (und später sich
durchhaltenden) „letzten Haltungen" nachzuspüren. Ein anspruchsvolles Programm,
dem eigentlich nur Balthasar-Spezialisten (wie Werner Löser, Dieter Hattrup
und Rudolf Voderholzer) ganz gerecht werden konnten.

So dankbar man deren Beiträge entgegennimmt, liegt die Originalität des

Bandes doch anderswo. Balthasars „Apokalypse" wollte die Letzthaltung
verschiedenster Autoren von Lessing bis Karl Barth christlich-theologisch
durchleuchten, „enthüllen". So stellte sich die Aufgabe, diese „Enthüllung" noch ein-



Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus 633

mal auf ihre Sach-Gerechtigkeit hin zu überprüfen, wobei auch der geistige
Abstand zwischen uns und den Dreissiger Jahren zu berücksichtigen war - eine

Aufgabe, die nur interdisziplinär erfüllt werden konnte. Das Kernstück des

vorliegenden Bandes bilden deshalb acht Monographien (bei Balthasar sind es

fünfundzwanzig) von ausgewiesenen Fachleuten. Sie behandeln Novalis (Sabine

Haupt), Goethe (Peter Hofmann), Jakob Taubes (Ursula Baatz), Kant bis Hegel
(Martin Bondeli), Dostoevski] (Rolf Fieguth), Nietzsche (Jean-Claude Wolf),
Karl Barth (Hans-Martin Kromer) und Origenes (Franz Mali). Deren Beurteilung

des balthasarschen Werkes ist umso einleuchtender, je weniger sie

gegenwärtiges professorales Fachwissen ausbreiten und je mehr sie sich um eine
Rekonstruktion der Germanistik zur Zeit der Abfassung von Balthasars Dissertation

(aus der die „Apokalypse" herausgewachsen ist), d.h. am Ende der Zwanziger

Jahre bemühen. Diesbezüglich erhält man, nach einer theologischen
Einstimmung durch Guido Vergauwen und Werner Löser, wertvolle Hinweise von
Sabine Haupt und Stefan Bodo Würffei (Endzeit-Philologie. Hans Urs von
Balthasars germanistische Anfänge), wobei mit Recht auch Balthasars Beeinflussung
durch den George-Kreis angesprochen wird - schon seine frühe Handschrift
weist überdeutlich auf diesen Einfluss hin.

Dass manche der Autoren Balthasar heute mit Befremden lesen, ist verständlich.

In seinem einleitenden Beitrag weist Guido Vergauwen schon auf kritische
Rezensionen beim Erscheinen der Bände hin. Am meisten scheint Balthasars
eher prophetische als philologische „mythenkritische" Methode zu befremden.
Alois Haas hat sie andernorts zu erklären und zeitgeschichtlich zu einzuordnen
versucht. Zu dem öfters kritisierten Stil der „Zitatklitterung" (mit philologisch
unverzeihlicher Entkontextualisierung und Auslassungen) wäre anzumerken

gewesen, dass Balthasar diese wohl von seinem Lehrmeister Przywara übernommen

hat. Ohne nun selbst der Beckmessserei zu verfallen, wären einige sachliche
Versehen zu bereinigen. So wenn Jean-Claude Wolf S. 196 unterstellt, die in der

Sammlung Klosterberg erschienenen Nietzsche-Bändchen seien primär für
Priesterseminare und Ordensleute bestimmt gewesen. Vom durchaus säkularen

Verlag Schwabe aus haben sie wohl kaum den Weg in die entsprechenden
Bibliotheken gefunden (vgl. dazu 307). Auch andere etwas einseitige Urteile
werden gelegentlich in einem anderen Beitrag relativiert, so z.B. S. 165 gegen S.

158 bezüglich fehlender Multiperspektivität. Dem manchmal anklingenden
Verdacht eines gewissen Antisemitismus Balthasars wäre mit dem Hinweis zu
begegnen auf die enge Freundschaft, die Balthasar in Wien mit Rudolf Allers und
ein Leben lang mit Frau Marga Wertheimer verband. Dass er erst „im Alter von
25 Jahren" (statt „5 Jahren") das Klavierspiel erlernt habe (299), ist wohl ein

Versehen, wobei angemerkt werden könnte, dass Balthasar auch selbst komponiert

hat, z.B. eine noch erhaltene Messe für vierstimmigen Männerchor.
Während das Verhältnis Balthasars zur Musik in einem eigenen Beitrag

thematisiert wird (Stefan Klöckner), wäre bezüglich der in der „Apokalypse" enthaltenen

philosophischen Dimension eine Fehlanzeige zu machen, zumal das

Symposium ausdrücklich interdisziplinär war. Ruedi Imbachs „Marginalien zu Balthasars



634 Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus

Schrift ,Von den Aufgaben der katholischen Philosophie in dieser Zeit'" sind zwar
verdienstlich, betreffen jedoch einen Vortrag, den Balthasar zehn Jahre nach

Abfassung der „Apokalypse" vor der neuscholastisch eingestellten Philosophischen
Gesellschaft der Innerschweiz gehalten hat. Neben den beiden weitgehend von
unserem heutigen Wissensstand geprägten Beiträgen von Martin Bondeli und Jean-
Claude Wolf fehlen Monographien über die nicht minder wichtigen Figuren
Kierkegaard, Bergson, Klages, Husserl, Scheler und Heidegger, ganz zu schweigen

von Balthasars Verständnis der „nunmehr unverlierbaren phänomenologischen
Methode" (Zitat S. 11) - Stoff genug für ein weiteres Symposium.

Auf theologischer Ebene ist der Ertrag dieses Bandes wohl vor allem darin zu
sehen, dass sich die Grundlinien der späteren Theologie Balthasars offenbar
schon sehr früh abgezeichnet haben: Sein (nicht nur apologetisches) Interesse
auch für die profanste, scheinbar ganz und gar säkularisierte menschliche Existenz,

in der sich doch immer noch ein Drang, eine Öffnung auf die christliche
Transzendenz hin finden lässt, und seine Uberzeugung, dass sich diese Öffnung
vor allem in den Werken der Kunst, der Literatur und der Musik zeigt. So lädt
der vorliegende Band ein, auch den Germanisten Balthasar mit all seinen zeit-
und personbedingten Grenzen kritisch ernst zu nehmen und sein Anliegen,
vielleicht auf neuen Wegen, weiterzuführen. Dass die „Apokalypse" einen grundlegenden

Beitrag zur Aussöhnung zwischen Neuzeit und Christentum zu leisten
versucht hat, geht aus der Gesamtheit der Beiträge, bei allem wiederholt artikulierten

Befremden, deutlich genug hervor. Die öfters angesprochene Säkularisierungsthese

lässt sich in der Tat in zwei Richtungen lesen: als Entfernung der
Moderne vom Christentum oder als ihr Herkommen aus dem Christentum.
Balthasar lädt zur zweiten Lesart ein. Als wertvolles Eigengut des vorliegenden
Bandes sind schliesslich die ihn beschliessenden drei persönlichen Zeugnisse
über Begegnungen mit Balthasar zu erwähnen, die Iso Baumer, Hanno Helbling
und Herbert Meyer (zum Teil im (Zerr) Spiegel Kuno Räbers) nachzeichnen. Sie

erlauben einer jüngeren Generation, die Balthasar nicht mehr persönlich kannte,
etwas von der faszinierenden und für manche verwirrenden Persönlichkeit des

damals noch jungen Jesuiten und Basler Studentenseelsorgers Hans Urs von
Balthasar zu erahnen. Alles in allem ein würdiges Jubiläumsgeschenk der

Freiburger Universität für ihren Ehrendoktor.

Peter Henrici SJ

Heimbach-Steins, Marianne / Wielandt, Rotraud / Zintl, Reinhard (Hgg.):
Religiöse Identität(en) und gemeinsame Religionsfreiheit. Eine Herausforderung
pluraler Gesellschaften, Judentum - Christentum - Islam. Bamberger interreligiöse
Studien 3., Würzburg 2006, 165 S., ISBN 978-3899135312.

Die Förderung der Interreligiösen Forschung in Bezug auf die drei monotheistischen

Religionen Judentum, Christentum und Islam ist das Ziel der Reihe, in



Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus 635

der dieser Band erschienen ist. Der vorliegende Band dokumentiert die Beiträge
der Eröffnungstagung des Zentrums für Interreligiöse Studien (ZIS) an der
Universität Bamberg mit dem Titel „Religiöse Identität(en) und gemeinsame
Religionsfreiheit. Eine Herausforderung pluraler Gesellschaften" als auch die eines

etwas früher durchgeführten Symposions zum Thema „Homo politicus. Der
Mensch als Staatsbürger".

Die Religionsfreiheit „als Schlüsselfrage gesellschaftlicher Ordnung, die der
Pluralität der Uberzeugungen vom guten Leben Rechnung trägt und Raum gibt"
(13) ist der zentrale Horizont, dem sich die Beiträge des Bandes aus unterschiedlichen

Disziplinen, der Religionssoziologie, der Politik, des Rechts, der
theologischen Ethik sowie der Religionswissenschaft nicht nur zuordnen, sondern
auch verpflichtet fühlen.

Marianne Heimbach-Steins eröffnet in ihrem grundlegenden Einleitungsartikel
den Gesamthorizont, in dem sie ausgehend vom Säkularisierungsbegriff die
tektonischen Verschiebungen im Verhältnis von Religion und Öffentlichkeit
beleuchtet, um dann unter dem Schlüsselbegriff der Religionsfreiheit die mit diesem

Begriff einhergehenden zentralen Herausforderungen für den Staat als auch für die

Religionsgemeinschaften darlegt. Die staatliche Selbstbegrenzung liegt in seiner

Verpflichtung auf weltanschauliche Neutralität, die positiv verstanden „möglichst
günstige Rahmenbedingungen für die Ermöglichung und Führung weltanschaulicher

und religiöser Diskurse in öffentlich relevanten Angelegenheiten [...]
schafft". (14) Für die Religionsgemeinschaften besteht die Herausforderung oder
auch Zumutung darin, dass sie die Spielregeln des säkularen Staates akzeptieren
und sich konstruktiv zur Pluralität auch der Pluralität religiöser Uberzeugungen
verhalten müssen. Diese Herausforderung besteht nicht nur im Verhältnis Staat -
Religionsgemeinschaften, sondern auch auf der Ebene der einzelnen Mitglieder der

Gesellschaft, die sich in zwei Rollen, der des/der Bürgerin und der/des Bekennerin

wieder finden und diese miteinander vereinbaren müssen.

Aus dieser doppelten Perspektive ergibt sich der Aufbau des Bandes: Teil
eins thematisiert das Verhältnis zwischen Staat, seinen Organen und den
gesellschaftlichen Akteuren, hier insbesondere den Kirchen und Religionsgemeinschaften,

während Teil zwei die Perspektive des einzelnen Mitlieds in der Spannung

zwischen Bürger und Bekenner aufgreift.
Wolfgang Thierse, mit einem Beitrag zum Thema „Pluralität der Religionen.

Herausforderung für Staat und Gesellschaft", eröffnet den ersten Teil. In seiner

Wahrnehmung des für moderne säkulare Gesellschaften charakteristischen
vielschichtigen Verhältnisses von Religion, Politik und Kultur betont er gegen die

Privatisierungsthese die notwenig öffentliche Dimension von Religion und den

notwendigen interreligiösen Dialog, auch wenn es „für den Wahrheitsanspruch
einer Religion [...] ein Stachel [bleibt], der religiösen Uberzeugung des Anderen
dieselbe Dignität zuzumessen, wie der eigenen" (29). Gretchenfrage für den
Islam ist und bleibt dabei seine Demokratiefähigkeit. Als Kernkompetenz für das

Zusammenleben der Kulturen und Religionen formuliert Thierse eine „interkulturelle

Kompetenz", die mit einer differenzierten Aufklärung und Wissen über



636 Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus

den jeweils anderen einhergeht. So hat vor allem der Bildungsbereich die Aufgabe

der Vermittlung dieser Kernkompetenz, was weit reichende Konsequenzen
auch die Lehrmaterialien mit sich bringt. Stefan Huster erörtert in seinem

Beitrag die Frage, inwieweit Weltanschauungskonflikte mit den Mitteln des

Verfassungsstaates ausgetragen werden können und betont dabei, dass der Staat für
einen Rahmen zu sorgen hat, dass alle an der Gesellschaft teilnehmen können,
dies gehe aber nicht mit einer tatsächlichen Gleichheit aller einher. Niemand
könne für sich das Recht beanspruchen, dass die politische Ordnung auf die
besondere Berücksichtigung seiner Bedürfnisse und Weltanschauung eingerichtet
werde, aber alle hätten das Recht, ihre Bedürfnisse im Rahmen der politischen
Verfahren zur Geltung zu bringen. Ausgehend von einem normativen Konzept
religiös-weltanschaulicher Neutralität des Staates, verstanden als respektvolle
Nicht-Identifikation, erörtert Heiner Bielfeld die Frage, wie die Säkularität des

Staates zu verstehen ist und welche Konsequenzen dies für die Akzeptanz der

Prinzipien des säkularen Rechtsstaates von unterschiedlichen religiösen
Standpunkten hat. In der Untersuchung muslimischer Haltungen gegenüber dem
Rechtsstaat unterscheidet er zwischen Distanzierung, pragmatischer Akzeptanz
und theologischer Würdigung. Dabei scheint die Haltung der pragmatischen
Akzeptanz am verbreitetsten zu sein. Bei allen Vorbehalten ist für Bielefeld
entscheidend, dass die volle Gewährleistung der Religionsfreiheit nicht unter einen

ungeschriebenen „Kulturvorbehalt" gestellt werden darf. Aus muslimischer
Perspektive betont der Beitrag von Duran Terzi die Notwendigkeit zu differenzierter

Wahrnehmung und zeigt auch tief verwurzelte wechselseitige Ängste auf, die

nur durch den Dialog bewältigt werden können. Reza Hajatpur beleuchtet aus

theologisch-philosophischer Perspektive den religiösen Pluralismus des schiitischen

Islam.
Der zweite Teil wird mit einem Beitrag von Christa Schnabl eröffnet, die

mit Rekurs auf das Diktum von Hannah Arendt, dass das vorgängige Menschenrecht

das Recht sei, Rechte zu haben, eindrückliche politische-philosophische
Überlegungen zur grundlegenden Möglichkeitsbedingung der Partizipation aller
vornimmt. Erstes Recht ist das Recht auf Staatsbürgerschaft, denn: „Der Verlust
des Rechts auf Rechte bewirkt doch eine eigenartige Weltlosigkeit, die sowohl
für die Betroffenen selbst, als auch für die Zivilisation als Ganze eine Gefahr
darstellt." (103) Daran anschliessend beleuchtet Karl-Wilhelm Merks in
historisch-systematischer Perspektive das Verhältnis von Christen zum Staat bzw. die

Rolle des Christen als Staatsbürger. Dazu legt er das Konzept einer
christlichpolitischen Ethik vor, die sich nicht als religiöses Sonderethos versteht, sondern
einer autonomen Moral verpflichtet säkular kommuniziert und Religion einen

explizit öffentlichen Platz in der Gesellschaft einräumt. Der Erarbeitung einer
solchen Verhältnisbestimmung kommt dabei immer auch ein Moment der
Inkulturation der Religion zu, insofern sich ein christliches Verhältnis des Politischen

und die sich daraus ergebenden Rechte und Pflichten der Subjekte immer
kontextuell zur herrschenden Gesellschaftsform entwickeln. Ein Beispiel für
eine Funktionalisierung von Religion bei gleichzeitigem Verlust ihrer konstitu-



Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus 637

tiven Rolle im modernen Staat legt Cevat Kara mit seiner Fallstudie zur Verbindung

von staatsbürgerlicher und moralischer Erziehung in der Jungtürkenzeit
1908-1914 vor. Religion - so legt es die Studie nahe - wird im Rahmen der
politischen Tugendlehre lediglich zur Begründung des Anspruchs eines modernen

Erziehungskonzepts in einem traditionellen Gesellschaftsraum benötigt. Den
Abschluss des Bandes bildet der Beitrag von Regina Ammicht-Quinn, die der

Frage nachgeht, wie im ihrer Meinung nach fragilen „christlichen Abendland"
unter den Bedingungen von religiösen und weltanschaulichen Pluralitäten
dialogfähige Identitäten ausgebildet werden können. Dazu plädiert sie für die

Ausbildung von Identitäten, die nicht an Privilegien oder normierende Einflüsse
gebunden sind, sondern als geistig-geistliche Identitäten den Raum des sensiblen

„Zwischen" pflegen können, aus dem heraus Dialog entstehen kann. Das stellt
an die Religionen die Pierausforderung, das eigene Selbstverständnis in einer
konstruktiven Ausgestaltung der Spannung von Wahrheit und Freiheit zu
entwickeln, so dass die Identität von Glaube und Überzeugung zu Gunsten der

Möglichkeit eines friedlichen und heilvollen Miteinanders entfaltet werden
kann.

Der Band beleuchtet das Thema der religiösen Identität(en) auf der Basis der

Religionsfreiheit aus vielfältigen Perspektiven, dabei hebt er sich durch die fast

durchgängige Fundiertheit und Fachkompetenz der Beiträge von anderen
Veröffentlichungen ab. Insbesondere die Beiträge von Heiner Bielefeld und Karl-Wilhelm

Merks eröffnen dabei noch einmal deutlich neue Perspektiven zu ihren
jeweiligen Schwerpunkten. Dass zudem der Perspektive des Individuums in der

Spannung zwischen Bürger und Bekenner besondere Aufmerksamkeit geschenkt
wird, ist ein weiteres Verdienst dieser Veröffentlichung. Überrascht hat, dass

der Theoriediskurs über die Frage, ob und wie religiöse Überzeugungen in den

öffentlichen Diskurs eingebracht werden können, nur am Rande im einleitenden
Artikel von Marianne Heimbach-Steins gestreift wird. Zu diesem Thema hätte

man sich gut einen weiteren Beitrag vorstellen können. Alle an grundlegenden
Fragen des Interreligiösen Dialogs Interessierten finden in diesem Band zentrale

Fragestellungen dieses Themenfeldes in gebündelter Form.

Judith Könemann

Langenohl, Bertil / GROßE RÜSCHKAMP, Christian (Hgg.): Wozu Theologie?

Anstiftungen aus der praktischen Fundamentaltheologie von Tiemo Rainer Peters.

Münster: LIT Verlag 2005, 323 S., ISBN 978-3825881191.

Wer Tiemo Rainer Peters OP kennt, ahnt, welchen Einfluss er auf seine Schüler
und Schülerinnen, Freunde und Freundinnen hat.

In einem Gespräch mit seinem Lehrer Johann Baptist Metz lautete ein zentraler
Satz: „Nur im praktischen Vollzug gerät man in die Nähe dessen, was wir Gott
nennen..." (59). Seit seiner Dissertation zur „Präsenz des Politischen in der Theologie

Dietrich Bonhoeffers" (1975) ist dieser Theologe und Märtyrer seine „Leit-



638 Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus

figur". Von ihm sagte er in dem Interview: „Einer seiner tiefgründigsten Gedanken

ist zweifelsohne dieser aus den Gefängnisbriefen: ,Vor und mit Gott leben wir
ohne Gott.' Bonhoeffer hat beides, das ,Mit' und das ,Ohne' beherzigt. Er hat die

aufgeklärte Moderne in ihrem Pathos des ,etsi deus non daretur' (deutsch: ,auch

wenn es Gott nicht gäbe' - Hugo Grotius) theologisch ernst genommen und
gleichzeitig - oder jetzt erst recht - den Gott der biblischen Uberlieferung
beansprucht und sich ganz selbstverständlich in seiner Nähe gewusst." (65)

Erstaunlicher mag uns seine Berufung auf Franz Overbeck (1837-1905), den

theologiekritischen Freund Friedrich Nietzsches, vorkommen. In der Metz-Festschrift

„Mystik und Politik" (1988) schrieb er über die „Aktualität Overbecks und
seine theologischen Anfragen" (218-234): „Overbeck - viel eher Theologe denn

Historiker - war [...] offenbar gar nicht sosehr auf die Entstehung des Christlichen
selbst und seine historische Erfassung konzentriert, als auf jenes von der
modernen Theologie, d.h. dem theologischen Idealismus und christlichen
Liberalismus des 19. Jahrhunderts hervorgebrachte ,unwirkliche Wesen' eines
zutiefst bürgerlichen ,Christentums': ihm jede historische Begründungs- und
Legitimationsmöglichkeit zu verwehren und seine Unmöglichkeit durch die Geschichte

zurückzuverfolgen bis hinein in die geheimnisvollen Ursprünge der
jüdischchristlichen Religion, dürfte sein eigentliches Interesse gewesen sein" (221).

Es gibt eine Diskussion innerhalb der „Neuen Politischen Theologie", die

fragt: Leidet Gott oder leiden nur wir an Gott? Hier tritt Tiemo Peters gegen
seinen Lehrer Metz für den leidenden Gott ein und kann sich das vom Alttesta-
mentler Erich Zenger biblisch bestätigen lassen (67). Die Frage lässt sich am
Begriff der Erfahrung darstellen.

Was heißt bei Tiemo Peters „Erfahrung"? Im Interview mit Carolin Hanke

(13.11.2003) steht die Frage nach der Erfahrung im Mittelpunkt (77-84). Peters

weist auf die ersten Grundkurse zurück, so auf den von 1977/78 über „Religiöse
Erfahrung, Glaubenssprache, theologische Reflexion", den er mit seinem Freund
Kuno Füssel (vgl. dessen Beitrag 91-105) zusammen gehalten hatte. Er beruft
sich auf den Psychologen Ronald D. Laing und dessen 1967 in Deutsch
veröffentlichte „Phänomenologie der Erfahrung" (79). Um dem Erfahrungsbegriff
näher zu kommen, sind Füssel und Peters interdisziplinär vorgegangen: Psychologie

und Theologie (79f.). Hinzu kam die Pädagogik im Anschluss an Paolo
Freire. Damit versuchten sie, den Studenten zu selbstbestimmtem Lernen zu
helfen (80)! Ein zusammenfassender Satz: „All dies hing letztlich mit der eigentlichen

Absicht zusammen, Theologie und Erfahrungswelt näher zusammenzurücken"

(83). „Heute" - also 2003 - „sind die Studierenden unpolitisch geworden,
wie die gesamte Fakultät. Entsprechend will man die Theologie möglichst
schnell und intensiv kennenlernen, aber sich persönlich möglichst wenig
einbringen..." (84).

Kuno Füssel bringt in kritischer Weise die Rolle der Wirtschaft ins Spiel (92).
Es geht darum, das Soziale neu zu denken und zu praktizieren (94). Ihm geht es

um eine „Kritik des Ökonomismus aus der Perspektive der politischen Theologie"

(98). Seine Kritik des Neoliberalismus kann man anderswo nachlesen.



Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus 639

Auf Peters späteren Schwerpunkt („Nach Auschwitz von Gott sprechen")
lässt sich der Spanier Reyes Mate ein (155-170). Er geht dabei von Theodor W.
Adorno aus und konfrontiert ihn mit Hannah Arendt. Er schließt: „Im Leichnam

sehen sie [Adorno und Walter Benjamin] nicht einen Toten, ein Stück
abgestorbene Natur, sondern das Projekt eines vereitelten Lebens und deswegen
stoßen sie auf eine Hoffnung, ,eine Sehnsucht nach Erlösung'. Die Erinnerung
[von der Metz und Peters stets sprechen] besteht darin, sich diese Sinngebung
zur Aufgabe zu machen und ihr den Platz des entscheidenden Horizontes für die
Lebenden anzuweisen" (170).

Bertil Langenohl, einer der Hauptherausgeber, behandelt das Peters stets
bewegende Thema der Anfragen des Judentums (201-230). „Die neue Politische
Theologie hat gerade mit ihrem Insistieren auf die Vermitteltheit des Glaubens
durch Geschichte und Gesellschaft versucht, diesen soteriologischen Gegensatz

von Judentum und Christentum zu entschärfen" (203). „Dennoch ist zu bezweifeln,

dass die Idee des Messianischen umstandlos zum ,Treffpunkt von Juden
und Christen' (J. Manemann) werden kann. Und das liegt in der Dialektik dieser

Idee, einer ganz buchstäblich gefährlichen Dialektik." (205)

Langenohl versucht ein Gespräch mit Gershom Scholem. Unter den drei von
diesem unterschiedenen Messianismen interessiert ihn besonders der „mystische
Messianismus" (209). Dabei geht es um den Gegensatz von Mystik und
Offenbarungsreligion, weil in dieser (diesen) die Kluft zwischen Gott und Mensch deutlich

wird. Nach Scholem (nicht umstritten) verbinden sich nach der „jüdischen
Katastrophe von 1492" Mystik und Apokalyptik - an der gerade die Neue
Politische Theologie interessiert ist (211). Entsprechend sind im Sabbatianismus

(nach Sabbatai Zwi) und in der Politischen Theologie der messianische Glaube

präsentisch (214). Die gefährliche Verbindung des Messianismus im heutigen
Israel stellt Langenohl auf S. 220ff. dar.

Der durch sein Gespräch mit Carl Schmitt bekannt gewordene Jacob Taubes

(1923-1987) konstruiert einen ausschließenden Gegensatz zwischen Messianismus

und Tora (226-228). Er zieht eine Parallele zwischen Sabbatai Zwi und dem
hl. Paulus: Beide seien aus dem Judentum bzw. dem Christentum als „Häresien"
hervorgegangen (227). Als „Ausblick" (228) fasst Langenohl zusammen: „Wenn
die christliche Theologie, die ja wesentlich Christologie sein muss, gerade nach
Auschwitz auf den Begriff des Messias nicht verzichten kann [...], so sollte sie

doch auch zeigen, wie sie dem Antinomismus (der Ablehnung des Gesetzes)
entgehen will. Einen Antinomismus, den zwar Paulus von Tarsus nicht gemeint,
viele christliche Theologen nach ihm aber durchaus gepredigt haben: den Hass

auf die Jüdische Gesetzesreligion' (die sich heute im Anti-Islamismus
fortschreibt) im Namen der .Religion der Liebe'." (229)

Johannes Säbel zieht zu einem ähnlichen Thema (231-242) besonders den
„liberalen" Rabbiner Leo Baeck (237ff.) heran. Dieser unterscheidet im Judentum
halachische (Gesetzes-)Aussagen, die wörtlich zu verstehen sind, von haggadi-
schen (.narrativen') Aussagen, die den Glaubensinhalt betreffen und nur
metaphorisch (bildlich) zu verstehen sind (238f.). Von hier aus kritisiert Baeck Pau-



640 Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus

lus, der Glaubensaussagen zu Glaubenswahrheiten macht (239). Damit unterbewertet

das Christentum das Gesetz (240).
Aus den vielen wichtigen Aufsätzen wähle ich nur aus: Ulrich Engel, „...man

muss mit Gebeten beginnen". Engel schreibt aus enger Verbundenheit mit
Münster - besonders mit Tiemo Peters. Wie andere Autoren beginnt er mit
Jacques Pohiers Buch „Wenn ich Gott sage", das 1979 von der Kongregation für
die Glaubenslehre inkriminiert wurde und sich „zwischen Gottbegehren auf der
einen und Gottvermissen auf der anderen Seite" bewegt.

Dass die eigentliche theologische Sprache die Sprache des Gebetes ist,
betonte Tiemo Peters stets. Ja, angesichts der Frage nach dem Tod wird das Gebet

zum „Schrei nach Erlösung" (40). Einig sind sich Engel und Peters, dass die
Orden der Hintergrund für die Verbindung von theologischer Reflexion und Gebet
sind - obgleich Tiemo Peters stets zurückhaltend über seine eigene Ordensexistenz

spricht. Engels eigener Beitrag besteht darin, den französischen
„Postmetaphysiker" Jacques Derrida (1930-2004), auf den sich auch - erstaunlicherweise

- J.B. Metz beruft (41 f.), als bedeutsam hervorzuheben und anschließend
ausführlich zu kommentieren.

Er stellt einen Zusammenhang zwischen Derrida und der Neuen Politischen
Theologie vorsichtig her. Das Gebet kommt bei Derrida („mutmaßlicher Jude")
nur am Rande vor (43). Derrida geht vom Unsagbaren des Gedichts (Celans) aus.

Engel fasst zusammen: „Im Ernstfall bleibt [...] als einzig irreduzibles
Konstituens der poetischen Sprache die antwortlose Anrede an den Anderen."
(46) Er zitiert einen Text Derridas (aus „Wie nicht sprechen"): „Die Sprache hat

begonnen ohne uns, in uns, vor uns. Das ist dies, was die Theologie Gott nennt
und es ist geboten / man muss, es wird geboten gewesen sein zu sprechen / man
wird gesprochen haben müssen. Dieses ,es ist geboten / man muss' ist zugleich
die Spur einer unaussprechlichen (indéniable) Notwendigkeit [...] und eines

vergangenen Geheißes. Stets bereits vergangen, also ohne vergangene Gegenwart."
(48)

In demselben „How to avoid speaking" „untersucht Derrida Gebete, die

Texte der negativen Theologie einleiten [...]: ,Es müsste in jedem Gebet eine

Adresse an den anderen als anderen geben und ich möchte sagen, auf die Gefahr
hin, zu schockieren, Gott zum Beispiel. Als Akt, sich den anderen als anderen zu
adressieren, muss er (d.i. jemand) gewiss beten (prier), das heißt bitten (demander),

anflehen, ersuchen. Worum, das zählt wenig und das reine Gebet bittet den
anderen um nichts anderes als es anzuhören, es anzunehmen, für es gegenwärtig
zu sein, der andere als solcher, Gabe, Ruf und sogar Ursache des Gebetes zu
sein. Dieser erste Zug kennzeichnet also eine Rede (einen Akt von Sprache,
selbst wenn das Gebet schweigend erfolgt), die als solche nicht prädikativ,
theoretisch (theo-logisch) oder konstitutiv ist.'" (49) „...man muß mit den Gebeten

beginnen', bemerkt Derrida, Pseudo-Dionysius zitierend." (50)

„Derrida erläutert: ,Folgt man der impliziten Regel dieser Aussage, wird man

sagen können, dass es stets möglich ist, Gott zu rufen, mit dem Namen Gottes
diesen unterstellten Ursprung jeglichen Sprechens, seine erforderliche Ursache



Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus 641

zu nennen.'" (52) Hier knüpft Engel an Rom 8,26f. an (in der Übersetzung von
F. Stier): „Dementsprechend aber nimmt sich der Geist unserer Schwachheit an.
Denn: Wie wir bitten sollen um das, was uns nottut, das wissen wir nicht; der
Geist selbst jedoch springt dafür ein - in wortlosem Seufzen. Der Erforscher der
Herzen aber weiß, was das Sinnen des Geistes ist, weil er Gott gemäß für die

Heiligen einspringt."
Von Derrida her schreibt Engel: „Das ist (m)ein Antwortversuch auf die

einfache und allerschwierigste, immer auch notwendige Frage, die uns gestellt ist:
Was meine ich eigentlich, wenn ich Gott sage?" (57)

Das mag genügen, um zum weiteren Lesen einzuladen!

Paulus Engelhardt OP

LÜKE, Ulrich: Das Säugetier von Gottes Gnaden. Evolution, Bewusstsein, Freiheit.

Freiburg i.Br.: Herder Verlag 2006. 336 S., ISBN-13 978-3-451-28859-3.

Auch in seinem neuesten Buch behandelt der Theologe und Biologe U. Lüke die

anthropologische Grundfrage „Wer oder was ist der Mensch?" aus der Perspektive

einer Verbindung von naturwissenschaftlicher und theologischer
Herangehensweise. Es geht ihm darum, wie er im Eingangskapitel deutlich macht, das

bibelexegetische Menschenbild bzw. die theologische Anthropologie mit der

Auffassung vom Menschen zu vermitteln, wie es sich insbesondere in der
Evolutionstheorie, der Ethologie, der Humangenetik und Embryologie zeigt. Auf dieser

Grundlage behandelt L. die Themen Naturalismusdebatte, Verhältnis von
Evolution und Schöpfung, Unterschied von Mensch und Tier, Anfang und Ende
des Menschen sowie Freiheit oder Determination des Geistes.

Der Autor beginnt (Kap. 2) mit einer recht knappen Auseinandersetzung mit
der Naturalismusdebatte. L. hat nichts einzuwenden gegen einen methodologischen

Reduktionismus, der den Menschen um der besseren Erkennbarkeit willen
aus einer prinzipiell szientifisch-materialistischen Perspektive betrachtet und
seine Ganzheit absichtlich ausblendet, wie dies etwa in den Naturwissenschaften

praktiziert wird. Nicht annehmbar ist hingegen ein weltanschaulicher Reduktionismus

wie der ontologische Naturalismus, der diese Partialisierung des

Erkenntnisgegenstandes zum Ganzen des Gegenstandes erhebt. Gerade die theologische

Rationalität, die nach Sinn und Zweck des Ganzen fragt, muss das bedenken,

was einer bloß naturwissenschaftlichen, technischen oder wirtschaftlichen
Rationalität entgeht. Auf einer sehr grundsätzlichen Ebene verbleibend, kritisiert

L. den ontologischen Naturalismus aufgrund einiger bekannter Einwände
wie den der Nichteinlösung des naturalistischen Prinzips, wir könnten zwar
noch nicht jetzt aber irgendwann alles Einzelne und das Gesamte naturalistisch
erklären, den der Grenzen naturalistischer Erklärungen etwa im Bereich
menschlichen Verhaltens, den des Misslingens einer naturalistischen
Rekonstruktion von Religiosität und den Einwand, der ontologische Naturalismus
stelle genau betrachtet nur eine metaphysische Position unter anderen dar. Statt



642 Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus

dem Naturalismus darüber hinaus einen Undefinierten Naturbegriff vorzuwerfen,

wäre es aber wohl richtiger, wenn L. auf die Undefiniertheit des naturalistischen

Naturwissenschaftsverständnisses hingewiesen hätte.
Im nächsten Kapitel (Kap. 3) - eine etwas ausführlichere Uberleitung in die

neue Thematik würde dem Leser entgegenkommen - weist L. an den

Schöpfungserzählungen des Alten Testaments auf, dass sie in keinerlei Weise als

naturwissenschaftliche Beschreibung zu verstehen sind und verstanden werden
können. Dies ist schon allein deshalb der Fall, weil die zwei Schöpfungserzählungen

in Gen 1 so disparat sind, dass sie sich, was die Darstellung des

Schöpfungsherganges betrifft, nicht harmonisieren lassen. L. greift zur Begründung auf
klassische Befunde der neueren Exegese zurück, wobei allerdings manche

kontroverse Auslegungsfrage sehr schnell (manchmal doch etwas vorschnell?) auf
eine bestimmte Interpretation hin festgelegt wird. Als Beispiel sei die sehr knapp
ausgeführte Interpretation der Gottesbildhaftigkeit des Menschen von Gen 1,26
als eine reine Funktionsaussage erwähnt. Die hier gemeinte Funktion des

Menschen ist für L. sein Bezug auf die übrige Schöpfung als Bild des Bezuges Gottes
zu seiner Schöpfung. Man müsste an dieser Stelle zumindest andeutungsweise
auf die Frage eingehen, ob diese Funktionsaussage nicht eher eine Folge der
Gottesebenbildlichkeit und nicht die Gottesebenbildlichkeit selbst ist, bzw. der
Autor müsste klarer zum Ausdruck bringen, ob diese Funktionsaussage das

Ganze der Gottesebenbildlichkeit zum Ausdruck bringen soll oder nur einen
Teil. In den daran anschließenden zwei Kapiteln (Kap. 4 + 5) setzt L. sich
systematisch mit der Frage nach dem Verhältnis von biblischem Schöpfungsgedanken
und Evolution auseinander. L. macht deutlich, dass es sich hierbei nicht um
zwei konträre Begriffe handelt, wie etwa die amerikanischen Kreationisten es

sehen möchten. Und es war natürlich eine irrige Festlegung, als die Päpstliche
Bibelkommission 1909 als Antwort auf die Evolutionslehre Darwins äußerte, an
der Historizität der drei ersten Kapitel von Genesis sei im Wesentlichen
festzuhalten. Doch auch von szientistischer Seite wurde und wird versucht, die Evolution

als Antithese zum Schöpfungsgedanken darzustellen, indem - das

Paradebeispiel ist Jacques Monod - suggeriert wird, die Resultate der naturwissenschaftlichen

Forschung seien eine Art unwiderlegbarer Beweis dafür, dass die
Evolution mit einer Steuerung des evolutiven Prozesses durch den Zufall
gleichzusetzen sei. L. geht davon aus, dass die Evolutionstheorie eine der am besten

begründeten naturwissenschaftlichen Theorien ist, die wir kennen. Es muss aber

zwischen naturwissenschaftlicher Beschreibung und philosophisch-theologischer
Deutung klar unterschieden werden. Vermischt werden diese Ebenen, wenn
etwa Kardinal Schönborn der Auffassung ist, die Leugnung eines Planes in der

Biologie sei Ideologie und nicht Wissenschaft, oder wenn amerikanische
Kreationisten die Erforderlichkeit eines Intelligent Designer daraus herleiten, dass es

komplexe Zweckmäßigkeit in organismischen Bildungen gibt. Aber auch auf der
Seite derer, für die die Evolutionstheorie ein „Beweis", eine ,demonstratio ad

oculos' für die Abwesenheit eines planenden Gottes ist, werden philosophische
Unterstellungen gemacht, die sich aus der bloßen naturwissenschaftlichen Be-



Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus 643

Schreibung nicht zwingend herleiten lassen. Einen kritischen Blick richtet L.
auch auf das anthropozentrische Kosmosverständnis, wie es in der Theologie des

20. Jahrhunderts sowie in der Theorie des so genannten „Anthropischen Prinzips"

formuliert wurde. Vorsichtig hinterfragt L. auf dem Hintergrund von
Moltmanns Sabbat-Theologie die Annahme, die Evolution sei aus theologischer
Sicht mit der Entstehung des Menschen notwendig zu Ende. Vor allem aber eine

gewisse Auslegung des starken Anthropischen Prinzips, wonach das Universum
so beschaffen ist, dass Menschen daraus entstehen müssen, reproduziert, so L.,
genau jene Vermischung von naturwissenschaftlicher Beschreibung und
philosophisch-theologischer Deutung, die es zu vermeiden gilt, nämlich dann, wenn
man es so interpretiert, als seien gewisse physikalische Daten an sich schon der
Beweis für dieses Prinzip. Aus der naturwissenschaftlichen Beschreibung als
solcher lässt sich weder das Anthropische Prinzip noch dessen Gegenteil herleiten.
Grundsätzlich müssen wir akzeptieren, dass es mehrere mögliche Deutungen
ein- und desselben naturwissenschaftlichen Befundes gibt. Ausgeblendet bleibt in
L.s Darstellung die philosophische Frage, nach welchen rationalen Kriterien
zwischen diesen verschiedenen, möglichen Deutungen entschieden werden kann.

Die nächsten zwei Kapitel (Kap. 6 + 7) befassen sich mit dem Verhältnis von
Naturwissenschaft und dem Wesen des Menschen. Es geht zunächst um die

Frage nach dem Unterschied zwischen Mensch und Tier im Spannungsfeld von
Biologie und Theologie. L. ist der Auffassung, dass die gängigen
Unterscheidungskriterien zwischen Mensch und Tier wie etwa der Werkzeuggebrauch, die

Werkzeugherstellung, die Informationsweitergabe oder das Ichbewusstsein
aufgrund der naturwissenschaftlichen Forschungsergebnisse als widerlegt anzusehen
sind. Daran anschließend stellt er die interessante These auf, dass es im Verbund
mit dem letztgenannten Ichbewusstsein jedoch ein Kriterium gibt, nämlich das

Transzendenzbewusstsein, das es möglicherweise erlaubt, zwischen Tier und
Mensch genau zu unterscheiden. Der Begriff Transzendenzbewusstsein bleibt
zwar recht vage und eine etwas genauere (philosophische) Bestimmung wäre hier
wohl angebracht gewesen (wird in einem anderen Werk von L. allerdings näher

ausgeführt), worauf L. jedoch hinaus will, ist die Aussage, dass es die Religiosität
ist, die den Menschen wesentlich vom Tier unterscheidet, dass der Mensch
gewissermaßen von Grund auf ein ,homo religiosus' ist. Diese These setzt
allerdings voraus, dass man mindestens schon dem ,homo erectus' das volle
Menschsein zuspricht, denn nicht erst beim Neandertaler, bei dem Bestattungsriten

nachweisbar sind, die ein Transzendenzbewusstsein voraussetzen, sondern
auch in Bezug auf diese unmittelbaren Vorfahren des ,homo sapiens' hat die Pa-

läoanthropologie schon Hinweise auf Religiosität gefunden. Diese für den
Menschen wesenskonstitutive Religiosität bringt L. schließlich mit dem Theologu-
menon der Erschaffung der Seele durch Gott in Verbindung. Der
Transzendenzbezug wird als Ausdruck der Erschaffung der Seele durch Gott verstanden.
Was schließlich die Ontogenese, die Individualentwicklung des Menschen
betrifft, muss diese Beseelung nach L. als Bedingung der Möglichkeit der Karyogamie

oder als ein der Karyogamie synchrones Geschehen verstanden werden.



644 Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus

Es gibt in der Individualentwicklung des Menschen keine vormenschlichen
Zustände.

Im daran anschließenden Kapitel knüpft L. an die letztgenannte Thematik

an, indem die bioethisch relevante Frage nach Anfang und Ende des Menschen

gestellt wird. Bezüglich des Anfangs des Menschen befasst L. sich ausführlicher
mit der verbrauchenden Forschung an menschlichen Embryonen. Er führt - in
Auseinandersetzung mit Reinhard Merkel - vier klassische Argumente an, die

gegen diese Verwendung von Embryonen bzw. für die Auffassung, der Anfang
des Menschen sei mit dem Embryo gegeben, sprechen: 1) die Zugehörigkeit des

Embryos zur Spezies ,homo sapiens', 2) die Tatsache, dass die menschliche
Entwicklung vom embryonalen zum adulten Menschen ein kontinuierlicher
Vorgang ist, so dass in dieser Entwicklung eine Unterscheidung zwischen noch
nicht menschlich und menschlich nicht möglich ist, 3) die Tatsache, dass ein

Embryo potentiell die Eigenschaften zukommen, die als typisch menschlich gelten

und dem Embryo von daher Menschenwürde und Lebensschutz zuzusprechen

sind, und 4) die Identität, die zwischen dem Embryo, dem Neugeborenen
und dem heranwachsenden und erwachsenen Menschen durch die gleichbleibende

individuelle DNS-Struktur besteht. Auf dem Hintergrund und im Sinne
dieser Argumente schlägt L. dann einen Katalog von 15 Leitsätzen als ethisch
verantwortlichen Leitfaden für den Umgang mit Fragen der biotechnologischen
Forschung vor. Was das Ende des Menschen betrifft, befasst L. sich vor allem
mit der Frage der aktiven Euthanasie. Er weist auf die Gefahren hin, aktive
Euthanasie zu einer Wohltat umzuinterpretieren, er richtet sich auch hier wieder

gegen Reinhard Merkel, der versucht die Unterschiede zwischen Sterbenlassen

und aktivem Töten argumentativ einzuebnen, und er lehnt eine freiwillige
aktive Euthanasie mit ärztlicher Assistenz auch bei schwer leidenden Menschen
mit dem Argument ab, niemand habe das Recht, jemand anderen zur Mitwirkung

an der eigenen Selbsttötung zu nötigen. L. plädiert für die moderne
Palliativmedizin, die heute nahezu 100% der Patienten schmerzfrei stellen könne. Mit
der grundsätzlichen Diskussion um die Frage nach einem Recht auf
selbstbestimmtes Leben setzt sich L. nicht auseinander.

Das letzte Thema, auf das L. eingeht ist das Gehirn-Geist- bzw. Gehirn-Gott-
Problem (Kap. 8). Was die Frage nach dem Verhältnis von Gehirn und Geist
betrifft, setzt L. sich mit dem neurophysiologischen Determinismus von W. Singer
und G. Roth auseinander. Der Autor stellt verschiedene Kritiken dieses

deterministischen Ansatzes von Seiten der Philosophie, der Jurisprudenz, der
Moraltheologie, der Literaturwissenschaft, der Psychiatrie und der Neurologie dar und
kommt zu dem Schluss, der Anspruch, aus den neurophysiologischen
Forschungsergebnissen lasse sich ein deterministisches Menschenbild herleiten,
komme einer „neurophysiologischen Hochstapelei" gleich. Auf die These

Singers, aufgrund der grundlegenden Gleichheit neuronaler Prozesse bei bewussten
und unbewussten Entscheidungen und aufgrund der Tatsache, dass unbewusste

Entscheidungen deterministisch ablaufen, müssten auch die bewussten deterministisch

ablaufen, antwortet L., es spreche prinzipiell nichts dagegen, dass, wenn



Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus 645

neuronale Prozesse zu etwas so Ungleichem wie Bewusstes und Unbewusstes

führen, daraus nicht auch freie und unfreie Entscheidungen resultieren könnten.
Auf Roths Anspruch, das, was wir in der Ich-Perspektive als Motive und
Gründe für Handlungen erfahren, auf neurophysiologische Ursachen zurückführen

zu können, so dass die Motive und Gründe im Grunde nur nachgereichte
Fiktionen eines deterministischen Ablaufes sind, entgegnet L., es gebe kein
Beispiel für eine solche Rückführung, und Roth selbst - womit er sich widerspreche

- gebe zu, die Antriebe unseres Handelns seien uns nicht zugänglich. Was
die grundsätzliche Frage der Zuordnung von neuronalen Erregungsmustern und
Bewusstseinsinhalten betrifft, optiert L. jenseits von Monismus und Dualismus
für einen „Perspektivismus". L. weist auf die vielfachen Probleme bezüglich dieser

Zuordnung hin, hält die Es-Perspektive auf das Gehirn und die Ich-Perspektive

auf das eigene Bewusstsein für irreduzibel, und vertritt einen Perspektivismus

als diejenige Position, die von zwei irreduziblen Betrachtungsweisen einer
Realität ausgeht, die nebeneinander bestehen bleiben, ohne ihr Zueinander
näher zu bestimmen. L. ist der Auffassung, dies sei angesichts des derzeitigen
Wissenstandes auch intellektuell redlicher. Es geht hier aber - nebenbei bemerkt -
vielleicht nicht um intellektuelle Redlichkeit, sondern um die vom Autor
tendenziell ein wenig vernachlässigte Ebene einer philosophischen Betrachtung,
welche die Denkbarkeit eines solchen Miteinanders zu eruieren versucht, und da

bleibt nur entweder die Position des Monisten oder die des Dualisten. L. befasst

sich im Weiteren dieses Kapitels noch mit der so genannten Neuro-Theologie als

derjenigen Disziplin, der es um die Erhellung des Verhältnisses von neuronalen
Prozessen und religiösen Vorstellungen und Praktiken des Glaubensvollzuges
geht. In Auseinandersetzung mit den Ansätzen von Newman/D'Aquili, Rama-

chandran, Persinger u.a. kritisiert L. die Unschärfe hinsichtlich der

philosophisch-theologischen Begriffe, die dort verwendet werden, weist darauf hin, wie
dünn die neurophysiologisch-experimentelle Basis neurotheologischer Untersuchungen

ist, und bemängelt die Einseitigkeit einer rein evolutionstheoretischen
Betrachtung des Sinnes von Religion als Fitnessmaximierung oder
Selektionsprämierung, soweit sie diesen Forschungen zugrunde liegt. Er lehnt diese recht
neue Disziplin jedoch nicht als solche ab, sondern rät in der für L. typisch
zwanglosen Ausdrucksweise zum „Weiterüben".

Die Philosophie als unerlässliche Zwischenstufe zwischen Biologie und
Theologie bleibt in diesem Buch, wie schon angedeutet, oft unterbelichtet. Auf
deren Notwendigkeit wird zugleich immer wieder hingewiesen, und man könnte
meinen, sie werde nur aus Gründen des Platzmangels an den Rand geschoben,
aber L.s Position bleibt, was das Verhältnis von Vernunft und Glaube betrifft,
zugleich ein wenig geheimnisvoll, auch wenn im vorletzten Kapitel (Kap. 9)

diese Frage noch angesprochen wird. L. lehnt die Möglichkeit einer absoluten

Vergewisserung unseres Denkens etwa durch Rückführung allen Denkens auf
einen ersten voraussetzungslosen Anfangspunkt ab. Zudem ist für ihn all unser
Denken als grundsätzlich unvollständig anzusehen. Der Mensch kann weder sich

noch die ihn umgebende Welt auch nur annähernd zu Ende denken. Von daher



646 Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus

sind wir, so der Autor, in Fragen einer umfassenden Selbst- und Weltinterpretation
auf die Ebene des Glaubens verwiesen. Mit L. sei zugegeben, dass dieser

Glaube rational nicht hinreichend begründbar oder abschließend widerlegbar
ist, die Frage, inwiefern ein solcher Glaube dennoch auch Vernunftgründen
zugänglich ist bzw. auf einen Wahrheitsanspruch hin bestimmbar ist, beantwortet
L. aber nicht, und die Frage will mir nicht aus dem Kopf, ob seiner Position -
der Autor möge mir verzeihen, wenn ich ihn völlig missverstanden habe - nicht
am Ende doch ein latenter Fideismus zugrunde liegt. Das Buch endet schließlich
sehr schön damit, dass in einem kurzen „Nachspiel" (Kap. 10) die Ungeheuerlichkeit

und für den christlichen Glauben zugleich Unverzichtbarkeit der

Menschwerdung Gottes angesichts unseres heutigen naturwissenschaftlichen
Wissens vom Kosmos herausgearbeitet wird.

Man mag sich zunächst fragen, ob es sinnvoll ist, heute so komplex und
differenziert behandelte Themen wie den Naturalismus, das Verhältnis von
Naturwissenschaft und Schöpfung, die Bioethik und das Leib-Seele-Problem in
einem einzigen Band zu vereinen, und es ist nicht zu leugnen, dass dies den Autor
oft dazu zwingt, thetisch, bruchstückhaft und verkürzt darzustellen, was eigentlich

hochkontrovers diskutiert und viel differenzierter dargelegt werden müsste.
Wenn man aber davon ausgeht, dass L. mit diesem Buch beabsichtigt, eine etwas
breitere Leserschaft als den bloßen Wissenschaftler vom Fach anzusprechen,
worauf ja auch die vielen Beispiele, das Heranziehen von Bildern und die
zahlreichen witzreichen und teils auch prägnanten Formulierungen hinweisen, dann
ist die für den Spezialisten zuweilen nicht ganz zufriedenstellende Darstellung
durchaus gerechtfertigt, ja sie füllt eine wichtige Lücke. L. ist es gelungen, dem

Leser einen fundierten Uberblick über eine Reihe hochbrisanter Fragen bezüglich

unseres Verständnisses vom Menschen zu gewähren, Fragen, mit der sich
die Theologie im deutsprachigen Raum leider größtenteils immer noch viel zu
wenig auseinandersetzt, wobei der Autor, was erfrischend ist, stets dezidiert
Stellung nimmt.

Jörg Disse

LÜNING, Peter: Der Mensch im Angesicht des Gekreuzigten. Untersuchungen zum
Kreuzesverständnis von Erich Przywara, Karl Rahner, Jon Sohrino und Hans Urs

von Balthasar Münsterische Beiträge zur Theologie 65). Münster: Aschendorff

2007, 414 S., ISBN 978-3-402-02520-8.

Die in Münster als Habilitationsschrift angenommene Studie widmet sich der

Frage nach Bedeutung, Stellenwert und Funktion des Kreuzes in den Theologien
von Erich Przywara, Karl Rahner, Jon Sobrino und Hans Urs von Balthasar.
Die Auswahl dieser vier Theologen ist durch die weitere Leitfrage motiviert, ob
sich in ihrer Theologie ein durch ignatianische Theologie grundlegend geprägtes
Kreuzesverständnis ausmachen lässt. Dies erfordert im Gedankengang der
Arbeit zunächst eine (kurze) Vergewisserung über die ignatianische Sicht des Kreu-



Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus 647

zes, bevor in vier Kapiteln die Kreuzestheologien der genannten Theologen
untersucht werden. Eine kritische Zusammenschau beschliesst die Arbeit.

Als gemeinsame ignatianische Prägung lässt sich bei allen untersuchten
Theologien eine konkrete heilsgeschichtliche Perspektive mit Konzentration auf die

Soteriologie vermerken. Dabei wird das Kreuz durch die Vermittlung mit dem

Analogiegedanken auf das je grössere Geheimnis Gottes hin geöffnet. Das

Gegenüber von Gott und Mensch wird in der ignatianischen Grundvorstellung der
unmittelbaren Begegnung mit dem Gekreuzigten konkretisiert und als Einweisung

in eine kenotisch-inkarnatorische Bewegung gelesen.
Die unterschiedlichen Ausfaltungen gemeinsamer Wurzeln führen Balthasar

zu einer Einzeichnung der Kreuzesphänomenologie in den umfassenden trini-
tätstheologischen Horizont dramatischer Ästhetik und so zu einer theologischen
Gesamtschau innergöttlicher wie gott-weltlicher Dramatik. Przywara und Rahner

akzentuieren in besonderer Weise die Radikalität der Inkarnation, wobei es

Przywara um das „grundlegende Enthalten- und Gehaltensein der
Weltgeschichte bzw. der natürlichen Ordnung in der Offenbarungsordnung gerade bis

in die dunkelsten Dimensionen des menschlichen Lebens hinein" (367) geht,
während Rahner das volle Menschsein des Inkarnierten aufnimmt, um es trans-
zentaltheologisch fruchtbar zu machen. Sobrino schliesslich entwickelt die
ignatianische Begegnungsvorstellung in geschichtlicher Kontextualisierung weiter
und liest in den gekreuzigten Christus die „gekreuzigten Völker" hinein. Die
Schwachseiten der Entwürfe sieht Lüning in der Gefahr der „Entdramatisie-
rung" bei Balthasar, der Verdunklung der Erlösungsgewissheit durch das Kreuz
bei Przywara, des Fehlens des commercium in der konkret widerfahrenen

Begegnung mit dem göttlichen Geheimnis bei Rahner und eine Entfernung von der

personalen Christozentrik bei Sobrino.
Grundsätzlich erschliesst die Studie das Kreuz als „das beredteste Zeichen für

die Unabschliessbarkeit des soteriologischen Gehalts göttlicher Offenbarung"; es

ist „die ausdrücklichste Form göttlicher Rede die die Erkenntnis einer uni-
versale[n] Immanenz im nicht absoluten, sondern soteriologisch bedeutsamen
Sich-Entziehen zu bestimmen suchenden göttlichen Transzendenz sprachlich-
zeichenhaft zu realisieren beabsichtigt" (380). Analogie und eschatologischer
Vorbehalt als kritische Grundmomente der Gottesrede werden auf diese Weise

christologisch-soteriologisch verankert. Die Studie von Peter Lüning bewegt
sich auf hohem Niveau. Sie weckt aber die Frage, ob die beständige Reflexion
auf die Verortung der inhaltlichen Aspekte des Kreuzesverständnisses in der

Systematik der Theologie und ein gewisser Hang zur etikettierenden
Zuordnungen den besprochenen Entwürfen ganz gerecht wird und eine

befriedigende Hinführung zu ihnen darstellt. Ermüdend sind die (zu)
zahlreichen exkursartigen Passagen im Kleindruck (bei ohnehin schon kleiner
Schrift des Bandes).

Eva-Maria Faber



648 Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus

ReY-STOCKER, Irmi: Anfang und Ende des menschlichen Lebens aus der Sicht der
Medizin und der drei monotheistischen Religionen Judentum, Christentum und
Islam (mit 13 Abbildungen). Basel: Karger 2006, 283 S., ISBN 3-8055-8012-6.

Beim vorliegenden Band handelt es sich um die überarbeitete Fassung einer
religionswissenschaftlichen Dissertation, die 2004 an der Universität Fribourg
abgeschlossen wurde. Im Geleitwort bezeichnet Wolfgang Holzgreve, Präsident der
Schweizerischen Gesellschaft für Gynäkologie und Geburtshilfe, die Autorin zu
Recht als eine Grenzgängerin: Nach über dreissigjähriger Tätigkeit als Gynäkologin

wendete sich Irmi Rey-Stocker der Religionswissenschaft zu und studierte
die drei abendländischen Religionen in Israel und der Schweiz. Im Buch
versucht sie, so schreibt sie im Vorwort, den Anfang und das Ende des Lebens
sowohl aus medizinisch-naturwissenschaftlicher Sicht als auch aus dem Blickwinkel

der vergleichenden Religionswissenschaften anzugehen. Das Ergebnis ist eine

in verschiedener Hinsicht unkonventionelle Studie, die sowohl als praktische
Informationsquelle im Sinne eines Handbuchs dienen kann als auch zum Mit- und
Weiterdenken über existenzielle Fragen einlädt.

Bereits ein Blick in das Inhaltsverzeichnis zeigt, dass die Autorin nicht nur
nach dem Beginn und Ende des menschlichen Lebens fragt: „Was ist das

Leben?", so lautet der Titel der ausführlichen Einleitung (1-40), und die
Überschrift des zweiten Kapitels kündigt Überlegungen zum „Monotheismus im
Judentum, Christentum und Islam" und damit eine grundlegende Erörterung zu
Gottesbildern und -Vorstellungen in den drei Schriftreligionen an (41-109).
Während die Einleitung neben einigen philosophiegeschichtlichen Elementen

vor allem die Darstellung von naturwissenschaftlichen Fakten und Hypothesen
bietet (illustriert u.a. mit einem Foto von der Milchstrasse, einer schematischen

Darstellung der DNA, einer Ubersicht über die Primatenlinie und einem Foto
von Primatenschädeln), stehen im zweiten Kapitel religionswissenschaftliche
Beobachtungen zu Entstehung, Entwicklung und Verständnis des Monotheismus
in den drei betrachteten Religionen im Zentrum. Auch wenn diese
religionswissenschaftliche Darstellung gut recherchiert und aufgrund einiger Detailangaben
auch ganz spannend zu lesen ist, werden hier auch die Grenzen der Studienanlage

klar: Zum einen ist das Buch nicht in dem Sinne interdisziplinär, als eine

Vermittlung zwischen Natur- und Kulturwissenschaften gesucht würde;
vielmehr bleibt es bei einem Nebeneinander der Beiträge aus Medizin bzw. Biologie
einerseits und der Religionswissenschaft andererseits. Zum andern, und das ist je

nach Sichtweise das Problem oder das Besondere des Buches, bleibt die
religionswissenschaftliche Methode unreflektiert, ist über weite Strecken narrativ,
wechselt bisweilen ins sachlich Darstellende, stellt eine Fülle von Einzelinformationen

zusammen, und bleibt, abgesehen von einigen wenigen Bemerkungen
und Fussnoten v.a. zu Karl Barth, theologisch abstinent. Offen bleibt auch,
warum mit dem Katholizismus, der Orthodoxie und dem Protestantismus das

Christentum in verschiedenen Facetten dargestellt wird, während der Islam und
das Judentum als einheitliche Blöcke erscheinen. Das Ergebnis hinterlässt darum



Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus 649

einen etwas beliebigen Eindruck, was auch das kleine Kapitel zur Ethik deutlich
macht: Die normative Ethik auf die deskriptive Ethik zu reduzieren (so geschehen

in der Definition auf S. 96) oder die christliche Ethik als „Imitatio Christi"
zu definieren (102), kann nicht genügen. Eigentlich geht es der Autorin in
diesem Teil des Buches auch nicht um die mit Fundierungen und Begründungen
beschäftigte normative Ethik, sondern um eine Darstellung der Grundlinien des

faktisch gelebten bzw. als Ideal geltenden Ethos innerhalb der drei grossen
Religionen (zu Stellung und Funktion des Ethos neben Mythos und Ritus hat
beispielsweise Gerd Theißen in seiner semiotischen Religionstheorie des Christentums

wichtige Klärungen vorgenommen). Das Verbindende und der rote Faden
der vorliegenden Studie scheint mir der biographische Zugang einer
naturwissenschaftlich geprägten, an religiösen Fragen sehr interessierten Ärztin zu sein,
die sich (und einer interessierten Leserschaft) mit diesem Buch eine Ubersicht
darüber verschafft, wie die drei abendländischen Religionen das Leben
überhaupt, insbesondere aber das menschliche Leben, verstehen und den Umgang
mit besonderen Situationen regeln.

Im dritten und grössten Teil wendet sich die Autorin ihrem Kernthema zu:
„Der Anfang und das Ende des Lebens aus der Sicht der Medizin und der abra-

hamitischen Religionen" (111-217). Geboten wird insbesondere eine profunde
Orientierung über die Fragen und Probleme, die sich aufgrund gegenwärtiger
biomedizinischer Entwicklungen am Lebensanfang neu stellen. Zeitpunkt des

Lebensbeginns, Embryonalentwicklung, die moderne Reproduktionsmedizin
inklusive der neuen Entwicklungen in der Präimplantationsdiagnostik, der

Stammzellforschung und dem Klonen werden aus medizinischer Sicht kompetent

und verständlich dargestellt. In Zwischenschritten geht die Autorin dann
auf die Interpretation und Bewertung der jeweiligen Techniken in den drei grossen

Religionen ein - eine Darstellung (auch hier: keine diskursive Auseinandersetzung),

die aufgrund ihrer Detailgenauigkeit überzeugt. Wird beispielsweise
die Frage aus dem babylonischen Talmud „Wann kommt die Seele in den
Menschen, beim Bedenken oder bei der Bildung des Embryos?" zitiert (126), bietet
die Autorin nicht nur die genaue Erklärung der verschlüsselten Fragestellung
und der Antwort Rabbi Jehudas, sondern auch einen Einblick in die Vielfalt der

späteren Kommentare. Auch die Abschnitte über die Beschneidung und den

Schwangerschaftsabbruch sind sehr informativ, während der weitaus kürzer
geratene Teil zum Lebensende nicht überzeugt. Beispielsweise verpasst es die

Autorin, auf die besondere Beurteilung der Beendigung einer künstlichen Beatmung
aus jüdischer Sicht einzugehen. Zudem sind die knappen Angaben zur aktiven
Sterbehilfe nur teilweise richtig (194), insofern die Tötung auf Verlangen in
Oregon verboten ist und in Northern Territory lediglich für einige Monate in
den neunziger Jahren erlaubt war; die Schweizerische Akademie der Medizinischen

Wissenschaften hat zudem entgegen einer Bemerkung auf S. 195 daran

festgehalten, dass die Beihilfe zum Suizid kein Teil der ärztlichen Tätigkeit sei

(die Fussnote 593 ist entsprechend unkorrekt); auch die auf S. 208 geäusserte
These, das „Hirntodkonzept wird heute weniger als ein Todeskriterium verstan-



650 Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus

den, sondern vielmehr als ein unwiderrufliches... Stadium des Sterbeprozesses",
kann angesichts des neuen Schweizerischen Transplantationsgesetzes oder der

neuen SAMW-Richtlinien zur Feststellung des Todes mit Bezug auf
Organtransplantationen nicht widerspruchslos hingenommen werden. Schliesslich zeigt
sich auch in diesem Kapitel deutlich, dass es der Autorin nicht um eine ethische
oder theologische Erörterung schwieriger Entscheidungen am Lebensende geht,
sondern um die Darstellung religiöser Positionen und des dazugehörenden
Ethos.

Der kurze vierte Abschnitt widmet sich der Frage nach den „Besonderheiten
im Umgang mit jüdischen, christlichen und muslimischen Patienten" (219-229)
und beschreibt in groben Zügen einige typische religiöse Ausdrucksformen und
Gebräuche, die im Spitalalltag eine Rolle spielen könnten. Mit einer Synthese

unter dem Titel „Anfang und Ende des Lebens: Sicht der Medizin und der
abrahamitischen Religionen, Konvergenz und Divergenz" (231-236) endet die
Studie. Es folgen eine Zusammenfassung in drei Sprachen (237-240), eine
tabellarische Ubersicht über die wichtigsten Antworten der Religionen auf Probleme

am Lebensanfang und -ende (242-244) und schliesslich ein hilfreicher
Anhang mit Verzeichnis von Basistexten der drei Religionen, weiteren Ubersichten
und der zitierten Literatur (245-283).

Das Buch wird als Handbuch und Fundgrube für Leserinnen und Leser

dienen, welche sich mit Anfang und Ende des menschlichen Lebens, aber auch mit
Erklärungsmodellen für das Leben insgesamt aus religionswissenschaftlicher
Sicht beschäftigen möchten. Wer theologische Erörterungen oder ethische

Auseinandersetzungen erwartet, wird enttäuscht. Geboten werden hingegen solide
naturwissenschaftliche und medizinische Fakten über Lebensanfang und -ende in
verständlicher Sprache, zudem respektvoll zusammengestellte Informationen
über Deutungen, Sichtweisen und Normierungen in den Traditionen der drei
abrahamitischen Religionen. Das Buch ist Zeugnis für die authentische Suche

einer naturwissenschaftlich geprägten Arztin nach den Gründen des Lebens und
der Existenz, danach, „was das ,aus dem Mutterschoss' hervorgehende und mit
dem Tod endende Leben des Menschen sei" (236).

Markus Zimmermann-Acklin

Christoph Kardinal SCHÖNBORN: Ziel oder Zufall? Schöpfung und Evolution aus
der Sicht eines vernünftigen Glaubens. Freiburg: Herder 2007, 189 S., ISBN-10 3-

451-29389-7.

1. Um die Lage des Glaubens zu erproben, hat Kardinal Schönborn vor zwei
Jahren einen Probierstein an den Zeitgeist gesetzt. Er hat ihn leicht geritzt,
indem er unter dem Titel ,Finding design in nature' einen Artikel von etwa
tausend Wörtern in die New York Times hat rücken lassen.

Am 7. Juli 2005 hat er das geistige Schmuckstück der Epoche, die

Evolutionslehre, einer Befragung ausgesetzt. Und es scheint, allein die Frage nach



Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus 651

der Reichweite war es, noch vor jeder Antwort, was den Geist der Zeit empört
hat. Die Aussage hört sich auf den ersten Blick harmlos an: Nicht allein Zufall
und Notwendigkeit, sagt der Kardinal, können das Leben und den Menschen

erklären, es muß eine andere Wirklichkeit geben, die mit einem Plan in der

Natur tätig ist. Er wählt das Wort ,design', und diese Wortwahl wohl löste die

Majestätsbeleidigung aus. Der harte Kern des Probiersteins lautete: .Scientific
theories that try to explain away the appearance of design as the result of
,chance and necessity' are not scientific at all, but, as John Paul put it, an
abdication of human intelligence.'

Eine Abdankung der Vernunft will sich niemand gerne nachsagen lassen.

Sind Zufall und Notwendigkeit wirklich die letzte Erklärung der Natur oder

belegt der Gebrauch des Paares den Verlust der Vernunft? Und weiter: Wie
müßte man angemessen sprechen, wenn nicht alle Wirklichkeit bloße Natur mit
Zufall und Notwendigkeit ist?

Auch der Natur-Gott hat, wie der Aufschrei zeigt, seine Propheten. Es klingt
jedenfalls grenzenlos, was einige Autoren des Neo-Darwinismus zu bieten
haben. Hier etwa der englische Wissenschaftshistoriker Will Provine, der im
Buch angeführt wird: ,Die moderne Wissenschaft impliziert unmittelbar, dass

die Welt strikt nach mechanischen Prinzipien organisiert ist. Es gibt überhaupt
keine zielgerichteten Prinzipien in der Evolution.' (30) Die Liste der strikten,
bloßen, absoluten, alleinigen, unmittelbaren Sätze, gerne beginnend mit dem

kategorischen ,Nichts-als' ließe sich lange fortsetzen; ich füge nur einen besonders

lautstarken Parteigänger hinzu, den Amerikaner Daniel Dennett. Auch er
kein Wissenschaftler, sondern ein Philosoph der Wissenschaft, was seine Stimme

umso schriller macht. Er feiert die Einzigartigkeit Darwins durch die
Absolutheit der Idee. Der Gedanke der natürlichen Zuchtwahl verdiene den Preis für
die beste Einzelidee, die je einem Menschen geglückt sei: ,If I were to give an
award for the single best idea anyone has ever had, I'd give it to Darwin.'
{Darwin's Dangerous Idea. 1995, p. 21)

Die Reaktionen auf die Initiative des Kardinals lassen sich in drei Gruppen
einteilen. Da sind die scharfen Religionsgegner, die mit Darwin ihren atheistischen

Köcher gefüllt sehen. Dann gibt es auf der anderen Seite die Anhänger des

Intelligent Design, die entzückt waren, den Kardinal ihr Lieblingswort
gebrauchen zu sehen. Dann gibt es besorgte wirkliche Kenner der Biologie, renommierte

Wissenschaftler, die ganz und gar Christ sein wollen, ohne den
Artenwandel leugnen zu müssen. In einem Artikel .Evolution und Vernunft' in der

FAZ vom 19. Juli 2005 nennt Simon Conway Morris, überragender englischer
Paläobiologe, den Times-Artikel einen Bärendienst für den Glauben, weil der
Kardinal in offenkundiger Unkenntnis ,der Verbreitung und Bedeutung
komplexer evolutionärer Mechanismen jenseits von Selektion und Mutation' lebt.

Conway Morris neigt zur biologischen Notwendigkeit und erfreut sich bei der
Hälfte der Evolutionsbiologen großer Beliebtheit; bei der anderen Hälfte stößt
er auf heftigen Widerstand, zum Beispiel bei dem ebenso anerkannten Stephen J.
Gould (f 2002), der dem biologischen Zufall zuneigt. Wenn wir das Band des



652 Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus

Lebens noch einmal vor zehn, hundert oder fünfhundert Millionen Jahre
einlegen und dann ablaufen lassen würden, sagt dieser, käme eine ganz andere Welt
heraus und bestimmt kein Mensch.

2. Das Chaos auf dem Gebiet der Evolution ist also komplett, da Kenner wie
Nichtkenner beliebige Reden über den Ursprung des Lebens führen. Man kann
es ihnen nicht übel nehmen, denn Sinn und Unsinn des eigenen Lebens hängen

eng mit der Frage der Herkunft des Lebens überhaupt zusammen. In dieses

verminte Feld hat Seine Eminenz den Fuß gesetzt und dabei eine Menge Minen
hochgehen lassen. Der Mut allein hat Bewunderung und unseren Dank verdient.
Das Thema läßt ihm seit Jahren keine Ruhe, wie der Artikel 2005 vor dem US-

Publikum, wie eine ähnliche Ansprache vor dem Papst im September 2006 in
Castel Gandolfo und wie die Katechesen dieses Buches zeigen, die er vor seinen
Diözesanen im Stephansdom an Sonntagabenden in den Jahren 2005 und 2006

gehalten hat. In elf Kapiteln kreist der Wiener Erzbischof immer wieder um die

Frage: Wie können Schöpfung und Evolution zu einem vernünftigen Glauben
verbunden werden?

Wenn ich ihn richtig verstanden habe, geht er stets auf diese Weise vor: Mit
der Bibel, mit Thomas von Aquin und mit dem offiziellen Katechismus der
Katholischen Kirche stellt er die Aussagen der kirchlichen Schöpfungslehre vor.
Daneben platziert er die naturalistischen Gegenreden. Hier als weiteres Beispiel
den Biologen Julian Huxley, der 1959 zum 100. Geburtstag der berühmten
,Origins' von Darwin meinte: ,Der evolutionäre Mensch kann keine Zuflucht
mehr in den Armen einer von ihm selbst erfundenen, vergötterten Vaterfigur
finden.' (30) Darauf ergeht die bischöfliche Antwort: ,Das sind eigentlich keine
naturwissenschaftlichen, sondern philosophische Aussagen. Sie können auch

gewissermaßen als Glaubensbekenntnisse betrachtet werden. Solche und
ähnliche Aussagen sind immer wieder zu hören und sie sind Grund dafür, dass ich
in der New York Times von dieser Art von Grenzüberschreitungen (nicht aber

von naturwissenschaftlichen Theorien an sich) sagte, das ist nicht Wissenschaft,
sondern Ideologie, Weltanschauung.' (31)

Oder der Papst-Darsteller Thomas Kretschmann, der in der DDR
aufgewachsen ist: ,Ich habe mit der Kirche nichts zu tun. Ich glaube nicht an Gott,
ich glaube an die Evolution, das ist für mich logischer.' (81) Der Propaganda des

Evolutionismus kann man nur gratulieren, da es ihr gelungen ist, aus einer
wissenschaftlichen Theorie eine so universelle Weltanschauung zu machen und
sie in den Köpfen festzusetzen. Kein Wunder jedoch, wenn der Sachwalter des

Glaubens dabei bedenklich den Kopf schüttelt.
Welche Argumente führt der Kardinal an? Ich gebe ein typisches Beispiel.

,Mit Darwin wird der Mensch wieder in die Natur zurückgeholt. Er ist ein Kind
derselben Natur, die alles andere hervorgebracht hat. Daß diese Rücknahme
mitunter zu weit geht und das Besondere des Menschen nivelliert wird, ist ein
Schritt in die falsche Richtung.' (70) Hier wird eine richtige Ahnung artikuliert,
jedoch nur eine Ahnung. Es fehlt der Begriff, der Evolutionisten auf der einen
und Kreationisten auf der anderen Seite zum Zittern bringen könnte. Der



Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus 653

Kardinal ist großartig darin, das Thema auf die geistige Weltbühne gebracht zu
haben, er ist großartig auch darin, die Gläubigen durch lebendige Katechesen zu
stärken. Was ihm nicht so großartig gelingt, ist die Analyse der Evolutionslehre.
Die halbe Abweisung, dieses ,Mitunter zu weit', zeigt den fehlenden Begriff, mit
dem philosophisch und theologisch die Evolution zu durchdringen wäre. Er
fordert diese ,intensive Denkarbeit' (81), erbringt sie jedoch als Erzbischof
natürlich nicht selbst. Die Theologen sind gefordert. Zu ihrer Entschuldigung
sei gesagt: Ich wüßte auch keinen Biologen oder Philosophen, der hier nicht im
Nebel tappen würde; oben haben wir es gesehen. Vielleicht ist es hilfreich, die

Niederung einmal in Augenschein zu nehmen, aus welcher der Nebel aufsteigt.
3. Eine vollständige Rezension bedarf eines Urteils zur Sache. Den

Entstehungsort des Nebels benennt der Kardinal in der NYT so: Chance and

necessity - Zufall und Notwendigkeit.
Notwendigkeit ist ein Wissens-Prinzip, Zufall ein Nichtwissens-Prinzip. Man

kann deshalb nicht wie die Naturalisten sagen, Zufall und Notwendigkeit
bildeten ein einziges Prinzip, und dann behaupten: Damit haben wir alle
Wirklichkeit des Lebens verstanden. Zufall und Notwendigkeit mögen die Schatten
einer umfassenden Wirklichkeit sein, sie selbst sind kein adäquates Abbild
davon. Nur Wissen ist Abbildung von Wirklichkeit, nicht das Nichtwissen. Wenn
nun die Intelligent Designer den Zufall in der Natur begrüßen und durch eine

göttlich kausale Notwendigkeit ergänzen wollen, ist das genauso unerleuchtet.
Gott ist kein Gegenstand, der in der Natur objektiviert werden könnte. Wir
müssen die Abneigung des Kardinals teilen: Wer Zufall und Notwendigkeit als

Wissenschaft ausgibt, redet Unsinn, weil Zufall kein Wissen ist. Es käme darauf

an, Zufall und Notwendigkeit richtig anzuschauen, doch wer kann das?

Der Zufall allein, wenn er in der Natur herrschen würde, brächte den
Glauben zu Fall, ebenso die Notwendigkeit allein, wenn nur sie herrschen
würde. Notwendigkeit allein ruiniert die Freiheit, wie Zufall allein sie ruiniert.
Dennoch müssen, wie man sich überzeugen kann, Zufall und Notwendigkeit in
der Natur existieren, damit dort die Freiheit Gottes und des Menschen
Wirklichkeit werden kann. Der Atheismus ist in die Klemme geraten; seine

Anhänger schreien laut, der Kardinal hat es gemerkt. Ihr Grund ist ziemlich
wacklig geworden, worauf er sein Augenmerk nicht so sehr gerichtet hat. Die
Physik liefert keinen Atheismus mehr, seit Einstein seinen Kampf für den nicht-
würfelnden Gott verloren hat. Und der Biologe muß Zufall und Notwendigkeit
ganz schön schief anschauen, damit er mit ihr noch seinen Atheismus begründen
kann. Zwar nicht der Meinung, jedoch der Sache nach, ist die Naturwissenschaft
als Quelle des Atheismus versiegt. Noch vor hundert Jahren beherrschte die
Mechanik alles Denken, da war es für den wachen Menschen schwierig, zugleich
ein religiöser Mensch zu sein. Heute, nach dem Ende des mechanischen
Zeitalters ist es wieder leicht möglich - noch nicht der Mehrheitsmeinung nach,

so doch der erkennbaren Wirklichkeit nach.

Dieter Hattrup



Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus

Rezensionen - Philosophie und Philosophiegeschichte

Bonstettiana. K. V. von BONSTETTEN (1745-1832) Philosophie 1804-1831.
Historisch-kritische Ausgabe. Aufgrund gedruckter und handschriftlicher
Textvorlagen hg. von Doris und Peter Walser-Wilhelm. Unter Mitarbeit von A.
Kolde, S. Howald und D. Taillard. 3 Teilbände. Göttingen: Wallstein Verlag
2006, 1562 S.

Karl Viktor von Bonstetten gehört zu den herausragenden Köpfen der bernischen

Geistesgeschichte. Im alten Bern des 18. Jahrhunderts als Sohn einer

regierungsberechtigten Patrizierfamilie geboren, war ihm eine politische Laufbahn

gleichsam zugesichert. Allerdings musste er sich damit, einer damaligen
Usanz gemäß, bis zum 30. Lebensjahr gedulden. Bonstetten verbrachte diese

„Wartezeit" mit einem intensiven Studium der Literatur und der
Wissenschaften, das ihn, nach einem Aufenthalt bei Charles Bonnet in Genf, durch
Holland, England, Frankreich, Italien und weitere europäische Länder führen
sollte. 1775 trat der hoch gebildete und weltgewandte Jungpatrizier in seiner
Geburtsstadt in den Großen Rat ein und übernahm von 1787 bis 1793 die
bernische Langvogtei Nyon. Sich in politischen Fragen durch pointiert liberale
und weltbürgerliche Ansichten auszeichnend, fand er sich bei den Regierenden
umgehend in der Rolle des Außenseiters. Im Kreise jener dagegen, die zu
Reformen drängten, wurde er bald zum Hoffnungsträger. Zusammen mit
Johannes von Müller verhalf Bonstetten zur Gründung des Berner „Politischen
Instituts", der heimlichen Eliteschule der Helvetischen Republik. Als sich
Madame de Staël im Schloss Coppet am Genfersee niederließ, sorgte er als

zuständiger Landvogt dafür, dass Schikanen seitens der Berner Regierung
ausblieben, und ermöglichte dadurch die spätere Bildung des Groupe de Coppet,
der mit Kants Aufklärungsphilosophie sympathisierte. Bonstetten begrüßte den

Weg zu einem neuen, politisch und kulturell aufgeklärten Bern. Die straffe

Neuorganisation des staatlichen Lebens, die sich mit dem Übergang zur
helvetischen Republik ergab, behagte ihm allerdings ebenso wenig wie die bisherige
Klüngelpolitik der Berner Oligarchie. 1798 übersiedelte er zu seiner Freundin
Friederike von Brun nach Kopenhagen und ging wiederum vornehmlich seinen

literarischen und wissenschaftlichen Interessen nach. Uber mehrere Lebensabschnitte

hinweg widmete er sich Themen vor allem pädagogischen, ökonomischen,

archäologischen, kunsthistorischen und philosophischen Inhalts. Um
1810, nach einem längeren Kuraufenthalt in Südfrankreich, durchlief er eine

ausgeprägt philosophische Phase. Seine Vorliebe galt dabei einer Richtung, die

man als psychologische Anthropologie umschreiben kann. Als Ergebnis seines

Forschens und Nachdenkens in dieser Sache erschienen 1821 seine Etudes de

l'homme ou Recherches sur les facultés de sentir et de penser, ein Werk, das auf
erweiterter Grundlage 1828 auch in einer deutschen Ubersetzung unter dem

Titel Philosophie der Erfahrung oder Untersuchungen über den Menschen und seine



Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus 655

Vermögen veröffentlicht wurde. Verglichen mit den pädagogischen Schriften hat
es eher geringe Beachtung gefunden. Rezensenten wie der Göttinger Philosoph
Johann Georg Heinrich Feder beklagten sich zudem darüber, dass ihm darin der
berühmte rote Faden fehle.

Mit den im Rahmen der historisch-kritischen Bonstetten-Edition jüngst
herausgegebenen drei Teilbänden der Abteilung „Philosophie" erlebt dieses
Spätwerk nun seine Renaissance und angemessene Würdigung. Auf eine Sammlung
philosophischer Arbeiten Bonstettens von 1804 bis 1809 folgen in den
Teilbänden II und III die äußerst sorgfältig edierten Etudes de l'homme und die

Philosophie der Erfahrung, ergänzt durch Einleitungsentwürfe, handschriftliche
Erweiterungen und andere zugehörige Aufzeichnungen Bonstettens. In allen
Bänden wird auf relevante textgenetische und zeitgeschichtliche Zusammenhänge

hingewiesen. Der Leser erhält hiermit eine eindrückliche Einsicht in
Bonstettens philosophisches Schaffen und überdies eine unverzichtbare Hilfe
beim Versuch, sich über die Bedeutung und Einordnung dieses Schaffens klar zu
werden.

In der deutschen Philosophie des späten 18. Jahrhunderts gehören die mit
dem metaphysiklastigen Schulsystem Wolffs brechende Vernunftkritik Kants
und die nachkantischen Systeme zu den avanciertesten Strömungen. Als
fortschrittliche Form der philosophischen Aufklärung gilt damals aber auch ein

empirisch-psychologischer Wolffianismus, der eine Koalition mit dem
englischen Empirismus und französischen Sensualismus bevorzugt. Bonstetten, der
sich mit Leichtigkeit zwischen den Kulturen bewegt, steht offenkundig von
Grund auf dieser zweiten Richtung nahe. Hauptgegenstand seines Denkens ist
die menschliche Seele, genauer: das menschliche Seelenvermögen. Dieses soll in
seinen Elementen, Zusammensetzungen und Formen analysiert und dargestellt
werden. „Vorstellung" („idée"), „Empfindung" („sentiment") und „Verhältnis"
(„rapport") sind dabei als die drei grundsätzlichen „Elemente" unseres Denkens
und Wollens anzusehen, wobei die beiden ersten auch als zwei Hauptattribute
eines sich aktiv und passiv verhaltenden Vermögens der „Sinnerregung"
(„sensation") verstanden werden können (vgl. 1032). Das dritte Element, das

Verhältnis, muss den beiden anderen je schon beiwohnen. Denn aus dem Denken

ergibt sich nur dann ein Gedanke, wenn die Sinnerregung als

Verhältnisbestimmung, als Ideenrelation vorliegt. Diese Verhältnisbestimmung ihrerseits

impliziert eine Tätigkeit, ein Kraftvermögen, welches bereits in der Sinnerregung

in Form der Denk- und Empfindungs- bzw. Einbildungskraft präsent ist
und welches im Wollen und speziell im freien Wollen zu seinem reineren
Ausdruck gelangt, wiewohl es dabei nie als eine „Kraft für sich" missverstanden
werden darf (vgl. 1233). Die in dieser Weise strukturierte Sinnerregung kennt je
nach Objektbezug verschiedene Grade und Stufen. Ist das anregende Objekt ein
anderes Lebewesen, befindet man sich auf der Stufe des „moralischen Sinnes"

(vgl. 1168ff.).
Dass er bei diesen Grundlegungen wie auch beim Gerüst seiner folgenden

Ausfaltungen des menschlichen Seelenvermögens seinem Lehrer Bonnet und Au-



656 Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus

toren wie Bacon, Condillac, Locke, Leibniz, Hume und Adam Smith viel
verdankt, ist Bonstetten sich bewusst. Es geht ihm denn auch wesentlich darum, die

brauchbaren Ansätze dieser Philosophen aufzunehmen, sie durch Materialien,
die der Erfahrung oder Selbstbeobachtung entstammen, zu bereichern, durch
assoziatives Denken in weiteren Facetten zu beleuchten. Man neigt seit jeher dazu,
ein solches Vorgehen eklektisch zu nennen. Aber Bonstetten ist kein Eklektiker
in dem Sinne, dass er nur reproduziert, ausschmückt, an fremden Denknetzen

knüpft, ohne eigene Knoten zu bilden. Sein Bemühen, bestehende Denkresultate
gleichzeitig neu zu durchdringen, ist ebenso unverkennbar wie sein steter
Versuch, die angeeigneten Ansätze auch angemessen zu gewichten und zu beurteilen.

Vor diesem Hintergrund macht Bonstetten sich mit seinem Appell an
Erfahrung und Selbstbeobachtung sowohl zum Anhänger als auch zum profilierten
Kritiker der rezipierten Seelentheorien. Die seines Erachtens abstrakten und
vielfach unüberprüft gebliebenen Ergebnisse, die uns die Systeme des Rationalismus

hinterlassen haben, sollen durch Erfahrung korrigiert werden, was aber

nur dann möglich sein soll, wenn wir eine Erfahrung unter „richtigen Grundsätzen"

zur Verfügung haben (vgl. 1067), wenn wir uns somit ebenfalls von einem
naiven Empirismus verabschieden. Hinzu kommt, dass der Vorschlag, die Seele

grundsätzlich als kraftdurchsetzte Sinnerregung zu begreifen, im Hinblick auf
eine Kritik sowohl an einem Materialismus als auch an einem Immaterialismus
oder Spiritualismus der Seele durchgefochten wird. Wie Bonstetten eindringlich
darlegt, ist und bleibt der „Zentralpunkt" der Sinnerregung, die tätige Seele oder
das „Ich", ein Geheimnis (vgl. 1321). Während sich die Sinnerregung durchweg
als psychischer und physischer Vorgang beschreiben und somit erklären lässt,
bleibt das Ich als solches unerklärbar. Oder anders ausgedrückt: Das Ich lässt

sich zwar als Vorgang dieser Art erklären, aber dieses Ich ist dann nicht mehr
jenes Ich, welches ihn erklärt. Jeder materialistische Zugang wird dies anerkennen

und sich deshalb entsprechend in seinem Erklärungsanspruch einschränken
müssen. Als Kehrseite dazu ist es aber auch nicht sinnvoll zu behaupten, das Ich
könne unabhängig oder getrennt von der psychischen und materiellen Sinnerregung

existieren. Deshalb muss mit Bonstetten ebenso dem Spiritualismus - und
darunter einem Dualismus, der Geist bzw. Ich und Materie als getrennte Bereiche

annimmt - seine Unzulänglichkeit vor Augen geführt werden (vgl. 1330).

Ausgehend von der Uberzeugung, dass die Seele in ihrem Kern Geist ist, darf
kein Geisterreich der Seele errichtet, ausgehend vom geheimnisvollen Ich keine

Geheimnistuerei, kein Kult des Nichtwissens betrieben werden. Eine taugliche
Alternative zum materialistischen und immaterialistischen Seelenverständnis
sieht Bonstetten dabei schließlich in einer Fortführung der von Spinoza und den

Okkasionalisten vorbereiteten und von Leibniz zu einem eigentlichen
Paradigma fortentwickelten Idee eines Parallelismus oder Prästabilismus von Geist
und Körper. Die nicht eliminierbare Differenz von Geist und Körper kann und
soll, so die Grundtendenz dieser Fortführung, nicht daran hindern, die regelartigen

Zuordnungen von geistigen und körperlichen Prozessen tiefer als bisher
auszuloten, vollständiger als bisher zu erschließen. Dieser Weg scheint Bonstet-



Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus 657

ten zufolge gerade auch eine Rettung der vom Materialismus angezweifelten
These der Unsterblichkeit der Seele zu verheißen. Die Vorstellung des Todes

unseres Körpers, die jene der Zerstörung unserer Seele nach sich zieht, lässt sich
seines Erachtens überwinden, oder zumindest in ihrer Schreckhaftigkeit
mildern, wenn wir in der Erforschung des Prästabilismus erfolgreich voranschreiten.

Denn jener „Tod", den wir als „finsteren Abgrund" empfinden, ist nichts als

ein „Ausdruck unseres Nichtwissens" über Zusammenhänge von Geist und Körper,

die uns in absehbarer Zeit zugänglich sein werden (vgl. 1327). Eine Hoffnung

des Aufklärers Bonstetten, die allerdings, wie er selbst nur allzu gut weiß,
prekär ist.

Selbstbeobachtung und Selbstkenntnis, Erhebung zur Freiheit aus der
Kenntnis und Kraft der Seele sind typische Stichworte der bernischen Aufklärung

in der Phase unmittelbar vor der Helvetik. Berner Kantianer und Fichtea-

ner wie Johannes Ith, Philipp Albert Stapfer und Johann Rudolf Steck schöpften
aus dieser psychologisch-anthropologischen Gedankenwelt ihre kulturpolitischen

Visionen zu einem neuen bernischen und schweizerischen Staat. Liest man
die Philosophie der Erfahrung, in deren Analysen zum menschlichen Seelenvermögen

interessanterweise auch Überlegungen zu Freiheit und Nation eingeflossen

sind, vor diesem Hintergrund, drängt sich der Schluss auf, dass ihr Autor die

besagte bernische Aufklärung wesentlich mitbegründet, mitgestaltet und überdies

im Laufe des frühen 19. Jahrhunderts zu einem eindrücklichen Abschluss

gebracht hat. Die ihm nicht sonderlich zusagende Orientierung mancher seiner
Mistreiter an den nordischen Philosophen Kant und Fichte erscheint dabei als

nebensächlich.
Abschließend ein Wort zur Edition: Die Herausgeber der „Bonstettiana",

Doris und Peter Walser, haben auch bei den vorliegenden kritisch editierten
Bänden keinen Aufwand gescheut. Alle verfügbaren handschriftlichen Quellen
sind einbezogen worden. Die deutsche Ausgabe von Bonstettens Spätwerk ist
auf der Grundlage der bisherigen Übersetzung von A. F. Gfrörer neu übersetzt
worden, die Änderungen gegenüber der französischen Ausgabe sind alle
übersichtlich verzeichnet. Kommentare und Zeittafeln erleichtern das Textverständnis.

Und auch der ästhetische Sinn kommt dank des integrierten Bildmaterials
keineswegs zu kurz. Für Forscher und Interpreten der Philosophie des späten
18. und frühen 19. Jahrhunderts, und insbesondere natürlich für die Erforschung
der bernischen Aufklärung, sind die Bände ein enormer Gewinn.

Martin Bondeli

FRIEDMAN, Rüssel / SCHABEL, Chris (éd.): Francis of Marchia. Theologian and

Philosopher Vivarium, XLIV/1). Leiden: Brill 2006, 204 p., ISBN 0042-7543.

En 1990, à défaut d'une édition critique, les oeuvres de François de la Marche
(« Franciscus de Marchia seu de Ascoli », « Franciscus Rubius de Pignano »)

étaient pratiquement inconnues, à l'exception de quelques parties des écrits de



658 Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus

philosophie naturelle relatifs à la théorie de 1'« impetus » (dont François a été le

précurseur) - des écrits auxquels Anneliese Maier avait rendu attentif dès le
milieu du siècle passé dans ses travaux sur la philosophie de la nature en général
(Zwei Grundprobleme der scholastischen Naturphilosophie, 3e éd., Rome 1968 ;

Metaphysische Hintergründe des spätscholastischen Naturphilosophie, Rome 1955) et

sur la problématique de 1'« impetus » en particulier (Die Impetustheorie, Vienne-
Leipzig 1940). Certes, dans ces études François était considéré uniquement pour
sa contribution à l'histoire de la science, mais cela suffisait à susciter ne serait-ce

que le soupçon que la pensée du franciscain pouvait cacher bien d'autres
éléments intéressants. Aussi, en 1991 paraissait la première, et à ce jour unique
monographie concernant cet auteur : l'étude de sa cosmologie par Notker Schneider

(Die Kosmologie des Franciscus de Marchia, Leiden 1991). Depuis lors - sous

l'impulsion, entre autres, des éditeurs de ce volume -, plusieurs initiatives
d'édition ont vu le jour, et nous disposons maintenant de cinq volumes qui
présentent l'édition critique de certaines parties de ses œuvres ; parallèlement,
plusieurs études sur des aspects particuliers de sa doctrine ont été publiées (voir la

bibliographie complète aux pages 15-20 de ce volume). A l'heure actuelle,
l'intérêt et l'importance de cet auteur n'ont donc plus à être prouvés, mais il
reste en revanche encore beaucoup à explorer quant à sa personne et à son œuvre

: on ne peut donc que saluer la publication de ce volume spécial de « Vivarium

», qui fournit une contribution nouvelle et importante à une meilleure
connaissance de François de la Marche, mais aussi, et plus généralement, à celle
de la culture philosophique du début du XIVe siècle.

Ce volume n'est ni une introduction à la pensée du franciscain ni un bilan de

ce qui a été fait jusqu'ici : il s'agit d'un recueil d'études ponctuelles sur différents
thèmes traités dans le Commentaire des Sentences, dans le Commentaire de la

Métaphysique et dans l'oeuvre politique - un recueil qui, sans prétention à

l'exhaustivité, permet d'apprécier davantage l'orientation philosophique de cet

auteur et de mieux le situer dans le contexte de la vie intellectuelle du début du
XIVe siècle. L'Introduction des éditeurs (1-14), à caractère historique, donne un
aperçu fort instructif sur les liens de François avec le milieu culturel de son

temps et sur l'influence qu'il a exercée : cet auteur a eu en effet une écho
certaine tout au long du XIVe siècle chez des penseurs comme François de Meyron-
nes, Guillaume d'Ockham, Grégoire de Rimini, Hugues d'Orvieto, Alphonse
Vargas de Tolède ou Jean le Chanoine. Quant à son milieu immédiat, on relève

ses rapports avec les maîtres franciscains actifs à l'université de Paris au tout
début du XIVe siècle : lien avec Duns Scot, auquel François se réfère constamment,
bien que de manière tacite; lien avec Pierre Auriol, autant sur le plan doctrinal
qu'institutionnel, puisque Auriol était maître régent à Paris de 1318 à 1320, au

moment où François commentait les Sentences-, lien avec Landulphus Caracciolo
(ou « de Naples »), qui a lu les Sentences dans les années 1318-1319, juste avant
François; lien étroit, enfin, avec Guillaume d'Ockham, qui, en 1328, avec
Michèle da Cesena et Bonagrazia da Bergamo, a été compagnon de François lors de

la fuite d'Avignon pour rejoindre Louis de Bavière. Avec Ockham, François a



Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus 659

donc partagé une même attitude et une même idéologie dans le conflit qui les a

opposés à Jean XXII. Ce vécu commun a eu d'importantes répercussions théoriques

: elles ont été formulées par François dans VImprobatio (qui date du début
de 1330) - qui est le premier écrit dirigé contre la bulle Quia vir reprobus
(promulguée par Jean XXII après le 16 novembre 1329) - et par Ockham dans Y Opus

nonaginta dierum (rédigé entre 1333 et 1334), qui sur plusieurs points est
certainement tributaire de Y Improbatio : l'étude de Roberto Lambertini (184-204)
illustre précisément le détail de cette dépendance d'Ockham à l'égard de son
confrère italien et fait le point quant aux différentes hypothèses concernant les

rapports entre les deux franciscains ; en effet, alors que les liens personnels et
relatifs à la théorie politique sont relativement bien connus, il n'y a pas de certitude

quant aux rapports que les deux franciscains auraient pu entretenir avant
leur engagement politique : il semble que François ait eu une certaine connaissance

du commentaire ockhamien du IVe livre des Sentences et en ait critiqué
quelques aspects, mais la question reste encore ouverte.

Trois parmi les études présentées dans ce volume reconsidèrent le dossier de

la philosophie naturelle : Mark Takkar (21-40) reprend à nouveaux frais la
doctrine de l'homogénéité de l'univers physique et, tout en confirmant cette thèse,

il en relativise sensiblement la portée, considérant que François n'innove pas
véritablement par rapport à la cosmologie aristotélicienne et que son argumentation

maintient la distinction des deux régions du monde. Les contributions de

Chris Schabel (41-80, qui donne l'édition critique de In I Sententiarum, qu. 1) et
de Fabio Zanin (81-95) portent sur la notion de virtus derelicta (c'est-à-dire la

force qui reste présente dans le mobile lorsque l'action du moteur a céssé) - une
notion qui a été utilisée par François à l'encontre de la doctrine aristotélicienne
afin d'expliquer le mouvement des projectiles sans recourir au milieu ambiant

comme son support. Chris Schabel explore les connexions de cette théorie avec
des auteurs peu connus du milieu du XIIIe siècle et en examine la réception
immédiate pour montrer que la position de François représente davantage une
étape dans l'évolution des théories physiques qu'une innovation radicale :

restent néanmoins assurés l'importance et l'intérêt de cette doctrine, qui a été
élaborée dans le cadre d'une discussion sur les sacrements. F. Zanin s'attache en
revanche à mettre en évidence le potentiel de rupture de la conception du franciscain

à l'égard de la physique et de la cosmologie aristotélicienne.
Dans sa contribution, Fabrizio Armerini (96-149, qui donne l'édition critique

de Quaestiones in Metaphysicam VII, qu. 1) examine la question de la nature
des accidents et montre que la solution de François développe dans un sens radical

celle de Duns Scot : le franciscain d'Appignano accorde une valeur exemplaire

au cas de l'eucharistie pour nier que l'inhérence relève de l'essence des

accidents et pour faire de ceux-ci des réalités absolues et par soi. Examinant le statut

du vouloir et son rapport à la raison, Andrea Robiglio (151-183) met en
évidence la thèse du primat de la volonté et de sa capacité d'agir à l'encontre des

déterminations de la raison ; s'opposant aux théories intellectualistes de l'action,



660 Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus

François défend la thèse originale de la concurrence possible parmi les actes
d'une même faculté sans pour autant renoncer à leur rationalité.

Bien que proposant des éclairages ponctuels sur des aspects doctrinaux
particuliers, ce recueil d'études présente un grand intérêt : sans prétendre à

l'exhaustivité, les contributions publiées ici élargissent sensiblement notre
connaissance de la pensée de François de la Marche, dont elles montrent par
ailleurs la valeur incontournable dans la reconstitution du panorama intellectuel de

la première moitié du XIVe siècle. Il faut donc espérer d'autres études sur cet
auteur et sur son milieu intellectuel, susceptibles d'apporter des lumières nouvelles

sur l'ensemble de la tradition franciscaine ainsi que sur l'oeuvre de Guillaume
d'Ockham, mais également aptes à fournir des contributions importantes à une
meilleure compréhension du développement de la philosophie de la nature, de la

philosophie politique et de l'anthropologie du XIVe siècle.

Tiziana Suarez-Nani

FlADOT, Ilsetraut: Arts libéraux et philosophie dans la pensée antique. Contribution
à l'histoire de l'éducation et de la culture dans l'Antiquité. Seconde édition revue et
considérablement augmentée Textes et traditions 11). Paris : Librairie
philosophique J. Vrin 2006, 578 S., ISBN 978-2-7116-1823-1.

Dieses ausserordentlich bedeutsame Werk handelt ist der stark erweiterte
Nachdruck des 1984 in den Etudes augustiniennes erschienen Buches, das denselben

Titel trägt: Die 307 Seiten der ursprünglichen Ausgabe werden ergänzt
durch (1) 55 zusätzliche, z.T. sehr ausführliche Fussnoten zum Originaltext
(309-332) und (2) sechs Aufsätze zur Problematik des Buches, die seit 1984

erschienen sind. Die sechs Indices wurden für diese Neuausgabe vervollständigt
(495-571). Besonders wertvoll ist der ausführliche Sachindex (556-571), aber

selbstverständlich ist der Leser auch dankbar für den Index der zitierten Texte
(517-540), den Namenindex antiker Personen (540-549) sowie die Indices
griechischer und lateinischer Fachtermini (550-556). Derartige Hilfsmittel sind im
Falle eines Standardwerkes wie diesem von besonderer Nützlichkeit. Die sechs

Kapitel des ursprünglichen Buches bieten einen aussergewöhnlich gut dokumentierten

Uberblick zur Bildungsgeschichte in der Antike: Nach einer Darstellung
der paideia im klassischen Zeitalter (11-24), ist ein Kapitel der allgemeinen Kultur

und der Ausbildung in der hellenistischen Zeit gewidmet (25-61). Die
Vorbereitung und Ausbildung des Zyklus der sieben freien Künste ist der wichtige
Mittelteil der Studie gewidmet (Kapitel III und IV, 63-214). Mit einer Untersuchung

zum Schulsystem und zur Kultur in der Kaiserzeit (Kapitel V, 215-261)
und einer Abhandlung zur Bedeutung des Syntagmas enkuklos paideia in der
Antike wird die umfassende Studie abgeschlossen (263-293). Bereits diese knappe
Inhaltsübersicht verdeutlicht, dass die Arbeit einerseits für die Bildungsgeschichte

der Antike und insbesondere der Spätantike und andererseits für das

Verständnis der Vorsaussetzungen des mittelalterlichen Lehrplanes von großer



Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus 661

Relevanz ist. Die Autorin verfolgt in ihrer Studie ein zweifaches wissenschaftliches

Ziel, (a) Sie will zum einen den neuplatonischen Ursprung der sog. Septem

artes liberales aufzeigen. Was in späterer Zeit so bezeichnet worden ist, wurde im
Kontext des neuplatonischen Denkens als unverzichtbare Propädeutik der
Philosophie verstanden. Zwei der zusätzlichen Studien ergänzen diese im ursprünglichen

Buch aufgezeigte These: „Martianus Capella comme intermédiaire entre
l'Antiquité gréco-latine et le Moyen Age latin" (391-410), „Les aspects sociaux et
institutionnels des sciences et de la médecine dans l'Antiquité tardive" (431-
468). (b) Zum anderen soll nachgewiesen werden, dass die seit den Arbeiten von
F. Ritsehl und H. Dahlmann weit verbreitete These, der Zyklus der sieben
freien Künste gehe auf die Disciplinarum libri des Terentius Varro Reatinus
zurück, nicht haltbar ist. In der Studie „La question varronienne vingt ans plus
tard" (333-373) setzt sich die Autorin mit den Untersuchungen auseinander, die
sich seit dem Erscheinen der Erstausgabe mit dieser Problematik befasst haben

(u.a. Burkhard Cardauns, N. Cipriani). Die 1984 nachgewiesene Auffassung
behält ihre volle Uberzeugungskraft: „...contrairement à la communs opinio, le cycle

des soi-disant sept arts libéraux, tel qu'il se présente dans le deuxième livre
du dialogue De ordine d'Augustin et dans le De nuptiis Philologiae et Mercurii de

Martianus Capella, ne peut pas se fonder sur sept des neuf livres des Disciplinae
de Terentius Varron" (334, vgl. ebenfalls 190). Die Interpretation des zweiten
Buches des erwähnten Augustinischen Dialogs, seines neuplatonischen
Hintergrundes und seiner philosophischen Bedeutung gehört nach meiner Auffassung
zu den hervorragendsten Teilen dieses Werkes (101-136). In dieser Schrift Au-
gustins findet sich zum ersten Mal eine zusammenhängende und kohärente
Beschreibung des Zyklus der sieben freien Künste, welche namentlich die Einheit
dieser Propädeutik nachweist. I. Hadot unterstreicht, dass diese Sichtweise nur
in der Perspektive des Neuplatonismus verständlich ist: „Tout ce mouvement de

pensée se situe dans une perspective purement platonicienne et plus précisément
néoplatonicienne, et il n'aurait aucune raison d'être dans un autre système
philosophique ni dans un système éducatif habituel" (136). Zu Recht betont die

Autorin die Rolle, die Martianus Capella für die Vermittlung des Zyklus an das

Mittelalter gespielt hat, vor allem auch deshalb, weil sein Werk eine genaue
Beschreibung der einzelnen Künste des Trivium und des Quadrivium enthält (137—

155, 391-410). Allerdings ist zu bemerken, dass in der mittelalterlichen Rezeption

sehr oft die „philosophische Substanz" fehlt (405), denn es darf Folgendes
nicht übersehen werden: „Le cycle des sept arts, ou mieux, des sept disciplines
est une création néoplatonicienne et il n'est concevable et n'a de sens que dans

ce contexte" (410). Nach der Auffassung von I. Hadot haben allerdings nur
wenige Autoren des Mittelalters diesen Kontext angemessen verstanden, z.B.
Johannes Scotus Eriugena (408) und Alanus ab Insulis (409). Diese Behauptung des

neuplatonischen Ursprungs und Charakters der Septem artes hat zweifellos ihre
Richtigkeit und ich will sie nicht bezweifeln, da die Autorin sie in überzeugender

Weise belegt. Allerdings stellt sich hier die Frage, wie die mittelalterliche
Transformation des ursprünglich neuplatonischen Septeniums zu verstehen und



662 Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus

zu deuten ist: Die theologische Umdeutung bei Hugo von Sankt Viktor oder
Bonaventura wäre in diesem Zusammenhang zu prüfen. Es scheint mir, dass es

sich eher um eine andere, veränderte Konzeption handelt und nicht nur um die
bloße Hülle der alten Auffassung. Aber das ist das Thema einer anderen Studie,
und diese Frage, die sich der am Denken des Mittelalters interessierte Leser stellen

kann, ändert nichts daran, dass auch für ihn das Buch von I. Hadot eine
unentbehrliche Pflichtlektüre darstellt.

Ruedi Imbach

PACHECO, M.-C. / MEIRINHOS, J.F. (éds.) : Intellect et imagination dans la
philosophie médiévale. Actes du XIe Congrès International de philosophie médiévale
de la Société Internationale pour l'Etude de la Philosophie Médiévale. Porto, 26-
31 août 2002, 3 volumes. Brepols 2006, 2008 pages. ISBN: 2-503-52487-7 (vol. I),
2-50352488-5 (vol. II), 2-503-52489-3 (vol. III).

Les Actes du XIe Congrès International organisé par la Société Internationale

pour l'Etude de la Philosophie Médiévale (S.I.E.P.M.) à Porto en août 2002 ont
été publiés dans trois imposants volumes qui atteignent les 2000 pages. Ne pouvant

rendre compte ici de leur contenu, nous nous bornerons à quelques indications

sommaires. En dépit de la précision du thème du congrès, axé sur la

problématique de l'intellect et de l'imagination, son rôle central et sa présence massive

dans l'ensemble de la pensée médiévale a permis des développements très

variés, relativement à l'épistémologie, à la logique, à l'anthropologie, à l'éthique,
à l'esthétique, à la métaphysique et à la théologie médiévales. Ces différents
domaines ont été explorés par les conférenciers qui se sont exprimés dans les séances

plénières (vol. I, p. 1-372) ainsi que dans les nombreuses communications
présentées dans le cadre de douze sessions thématiques, subdivisées à leur tour
en fonction de l'auteur et de la période abordée (vol. I, p. 374 - vol. Ill, p. 1957).
L'ensemble des communications couvre ainsi la longue période de la culture
latine qui va d'Augustin au XVIe siècle, sans oublier les intersections avec les

cultures juive et arabe. Si les exposés des séances plénières ont permis aux
intervenants de faire part des résultats issus de recherches menées pendant plusieurs
années, les communications dans le cadre des sessions ont donné l'occasion de

présenter des recherches en cours, relativement à des aspects ou à des auteurs

peu ou pas connus. Les trois volumes publiés reflètent ainsi assez fidèlement
l'état et l'orientation des recherches dans les différents domaines de la philosophie

médiévale - des recherches qui s'avèrent particulièrement fécondes et
prometteuses pour l'avenir d'un secteur de l'histoire de la philosophie qui a été

souvent amené à justifier sa légitimité. La variété ainsi que l'intérêt philosophique

et historique des études publiées dans ces volumes offrent un témoignage
éloquent de la nécessité de poursuivre le travail d'approfondissement et de

découverte de la pensée médiévale, non seulement pour elle-même, mais aussi en

tant que contribution majeure à l'histoire de la pensée occidentale. Relativement



Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus 663

au thème traité, ces trois volumes constituent ainsi une véritable encyclopédie,
voire une bibliothèque en miniature, où l'on pourra puiser des données selon

plusieurs accès: selon les thèmes, les périodes, les auteurs et les appartenances
culturelles (voir Table des matières et Index). En dépit de la très grande variété de

son contenu, cette publication fournit donc un instrument utile pour la recherche

d'informations ponctuelles, pour la découverte d'une doctrine ou d'un
auteur, pour la mise en relation et la comparaison entre différentes approches d'un
même thème, et enfin pour apprécier la valeur des recherches actuelles en
philosophie médiévale.

Tiziana Suarez-Nani

PlETROFORTE, Stefania: Storia di un'amicizia filosofica tra neoscolastica, idealismo
e modernismo. Il carteggio Nardi-Chiocchetti (1911-1949) Carte e carteggi. Gli
archivi délia Fondazione Ezio Franceschini 8). Firenze : Edizioni del Galuzzo

per la Fondazione Ezio Franceschini 2004, CXXX + 64 S., ISBN 88-8450-109-1.

Beim ersten Durchblättern der hier publizierten 57 Briefe wird dem Leser die

Bedeutung dieser Dokumente nicht sofort klar, selbst wenn ihm die Figur von
BRUNO Nardi (1884-1968), einem der bedeutendsten italienischen Philosophiehistoriker

und Interpreten Dantes des 20. Jahrhunderts, bekannt ist. Der sehr

ausführlichen, gut dokumentierten und aufschlussreichen Einleitung von S.

Pietroforte gelingt es, die Tragweite und die historische Relevanz der z.T. recht
kurzen Briefe zu vergegenwärtigen. Der weitaus grösste Teil der Briefe wurde in
den Jahren 1911 und 1913 ausgetauscht, als der Franziskaner EMILIO Chi-
OCCHETTI (1880-1951) an verschiedenen Orten in Österreich und Deutschland,
aber auch in Löwen studierte; es ist die Zeit, in der Nardis in Löwen ausgearbeitete,

berühmte Dissertation zu Siger von Brabant und den philosophischen
Quellen Dantes erscheint (1912). Die Autorin kommentiert sorgfältig nicht nur
die Diskussionen der beiden Korrespondenten zum Modernismus (namentlich
A. Loisy, XV-XXXVI) und zur Löwener Neuscholastik, sondern beschreibt
auch die philosophischen Diskussionen mit Giovanni Gentile und Benedetto
Croce, zu dem Chiocchetti 1915 ein Buch publiziert hat (LXXXVII-CV), und
sie erörtert ebenfalls die Beziehungen zu Agostino Gemelli (1878-1959), dem
Gründer der Mailänder Università Cattolica di Sacro Cuore, dessen Aufsatz
„Une orientation nouvelle de la scolastique" für die neuscholastische Bewegung
in Italien von nicht geringer Bedeutung war. Nicht wenig überrascht ist der

Leser, wenn er sich bewusst wird, dass der Bruch zwischen den beiden Korrespondenten

eingetreten ist, weil Nardi Chiocchettis Schrift Ii modernismo filosofico
(1912) nicht nur als „opuscolettaccio" bezeichnet hat, sondern den Autor auch

moralisch rügt (vgl. 51, sowie CVI, CXXVIII-CXXIX) : „Vorrei sapere se Ella
era contenta quando scrisse quel suo opuscolettaccio intorno alla filosofia mo-
dernista, e ogni volta che si piega a far ballare l'orso dinanzi alla brava gioventù
cattolica trentina? - E quistione di morale" (51). Die Antwort des Franziskaners



664 Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus

ist eindrücklich: „Ii mio opuscolo sul modernismo non è un opuscolettaccio, ma
è, anch'esso, un invito a seguire non il sentimento ma la ragione. E ho messo in
chiaro, credo, i veri fattori del modernismo ispirandomi al Gentile" (52). - Diese
sowohl für das Verständnis der intellektuellen Biographie von Nardi als auch die

Entwicklung der italienischen Philosophie des frühen 20. Jahrhunderts sehr
bedeutsame Veröffentlichung ergänzt in verdienstvoller Weise zwei andere
Publikationen, in denen wichtige Dokumente zum Wirken Nardis enthalten sind.
Schon vor einigen Jahren hat PETER DRONKE die Briefe von Etienne Gilson an
Nardi veröffentlicht (Etienne Gilson's Letters to Bruno Nardi, Edited by Peter
Dronke, Firenze: Edizioni del Galuzzo, 1998). Andere Schriftstücke, vor allem
die Jugend des Philosophen betreffend, sind in einem Band gedruckt, der auch
den Briefwechsel mit dem Journalisten und Schriftsteller Guiseppe Prezzolini
(1882-1982) zugänglich macht: LAURA SlMONI VARANINI, Bruno Nardi a Pescia.

II carteggio con Guiseppe Prezzolini, Firenze: Edizioni del Galuzzo 2005, VIII
+ 72 Seiten (ISBN 88-8450-174-1).

Ruedi Imbach


	Rezensionen - Besprechungen - Comptes rendus

