Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 54 (2007)
Heft: 3
Rubrik: Rezensionen - Besprechungen - Comptes rendus

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REZENSIONEN - BESPRECHUNGEN - COMPTES RENDUS
REZENSIONSARTIKEL
HENRYK ANZULEWICZ

Das Bild von Moses Maimonides. Kritische Anmerkungen zu einer Studie!

Die 2004 erschienene Untersuchung von Goérge K. Hasselhoff zum ,Maimoni-
des-Bild“ im lateinischen Mittelalter, die schon im Erscheinungsjahr vergriffen
war und deshalb bis auf ein kurzes Nachwort unverindert neu aufgelegt wurde,
weckt Neugier und beeindruckt beim ersten Anblick. Sie ist die Frucht eines
ehrgeizigen, von Prof. A.M. Ritter (Heidelberg) betreuten Dissertationsprojek-
tes, das hauptsichlich im Rahmen des Sonderforschungsbereiches ,Judentum
und Christentum - Kontinuitiat und Differenz in Antike und Gegenwart® in der
Evang.-theol. Fakultit der Universitit Bonn (Prof. Dr. Wolfram Kinzig) heran-
reifte und 2003 als kirchenhistorische Dissertation durch die Evang.-theol. Fa-
kultdt der Heidelberger Universitit angenommen wurde. Das Projekt hatte zum
Ziel, nicht mehr und nicht weniger als ,das Bild“ eines der herausragenden jiidi-
schen Denker im lateinischen Mittelalter, Rabbi Mose ben Maimon, latinisiert
Moses Maimonides (11204), zu rekonstruieren. Die Frage hat iiberlieferungs-
und rezeptionsgeschichtlich gesehen zwar in Deutschland eine lange Tradition,
aber ob sie noch ,immer ein deutsches Thema“ (F. Niewdhner, in: FAZ Nr. 161
[2004] 30) ist, sei dahingestellt. Denn diese Tradition wurde Mitte der 1930er
Jahre in Deutschland fiir mehr als ein Jahrzehnt véllig abgebrochen und fand
seit dem Neuanfang in der Nachkriegszeit nicht mehr zu ihrer fritheren Vitalitit
zuriick. Die Maimonides-Forschung in Deutschland blieb unter dem Niveau an-
derer Linder des europiischen Kontinents, Grofibritanniens und der USA, wo
die Zentren der jidischen und jiidisch-christlichen Forschung sich von der Bar-
barei des letzten Jahrhunderts wieder erholt oder diese unbeschadet iiberstanden
haben. Das Projekt von H. ist umso mehr zu wiirdigen, da es aufgrund dieser
historischen Voraussetzungen besondere Anstrengungen abverlangte. Nichtsdes-
totrotz muss es sich mit einem gewissen Defizit abfinden, das aus einer zuriick-
gegangenen Kenntnis dieser Tradition resultiert. Diese Tatsache mahnt eine ge-
wisse Selbstbescheidung und einen respektvollen Umgang mit den Forschungen
jener Gelehrten an, denen aufgrund ihrer Verwurzelung in der Tradition, ihrer
Bildung und ihrer Erfahrung ein tiefer gehender und umfassenderer Einblick in
die jiidisch-christlichen Zusammenhinge im Mittelalter méglich war oder ist.

1 HASSELHOFF, Gérge K. : Dicit Rabbi Moyses. Studien zum Bild von Moses Maimonides im
lateinischen Westen vom 13. bis zum 15. Jabrbundert. Wiirzburg: Kénigshausen & Neumann 2004,
400 S., ISBN 3-8260-2692-6.



580 Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus

Der V1. gliedert seine Untersuchung in einen einleitenden Teil (9-36), einen
Hauptteil (37-316) und eine Zusammenfassung der Ergebnisse, die mit einem
Ausblick verbunden ist. Das Buch schlieflen eine chronologische Ubersicht iiber
die mittelalterlichen, lateinischen Ubersetzungen der maimonidischen Werke
(327), ein opulentes Literaturverzeichnis (328-389), eine Liste der zitierten
Handschriften (390-393) und ein Personenindex (393-400) ab. Der Schwerpunkt
der Untersuchung liegt im mittleren Teil, im dem fiinf verschiedene Facetten
des von den Lateinern rezipierten Moses Maimonides nachgezeichnet werden -
des ,Astronomen‘ (,Der astronomicus von Michael Scotus bis ins 15. Jahrhun-
dert®, 37-61), des Schriftauslegers (,Der exegeticus iudaicus des Dux neutrorum
und des Liber preceptorum®, 61-88), des Philosophen (,Der philosophus im 13.
und beginnenden 14. Jahrhundert®, 88-221), des Juden in den interreligidsen
Kontroversen (,Rabbi Moyses als Hebreus in der interreligidsen Kontroverslite-
ratur®, 221-280) und des Arztes (,Der Rabbi Moyses medicus“, 280-316). Bereits
aus dem unterschiedlichen Umfang der einzelnen Abschnitte des Hauptteils und
ihrer Untergliederung wird ersichtlich, dass Maimonides im lateinischen Mittel-
alter vor allem als Philosoph gesehen und rezipiert wurde. Seine philosophische
Bedeutung fiir das Mittelalter kommt noch deutlicher zum Ausdruck, wenn man
seine ,astronomische‘ Autoritit ebenfalls auf die Philosophie (Kosmologie) zu-
riickfithrt. Der Schriftausleger Maimonides wurde vor allem aufgrund seiner
philosophischen Bibelhermeneutik bekannt. Der jiidische Philosoph und
Schriftgelehrte Maimonides, nicht allein Maimonides ,der Hebrier®, regte an
und beschiftigte, wie H. zeigt, interkonfessionelle und innerjiidische, religidse
Kontroversen.

Will der Leser sich tiber das meistbekannte, philosophische Bild des Maimo-
nides im Mittelalter informieren, steht ithm in diesem Buch eine reiche Material-
sammlung in Form eines Quellenreferates zur Verfiigung, das in der Regel durch
die in den Anmerkungen mitgelieferten lateinischen Originaltexte ausgewiesen
ist. Folgt man dem, was der V. aus den Quellen erhoben und zu einem differen-
zierten Ganzen zusammengefiigt hat, wurde das Bild des Moses Maimonides als
Philosophen 1im 13. Jh. zunichst durch den Liber de uno deo benedicto (88) be-
stimmt, worauf bald das Philosophenbild des Dux neutrorum (122ff.) folgte. Ist
fir das erstgenannte Bild Albertus Magnus der Kronzeuge, kommt bei der Re-
konstruktion des letzteren das Zeugnis des Thomas von Aquin hilfreich hinzu.
Der Lehrer Albert und sein Schiiler Thomas sind die bedeutendsten Maimoni-
des-Rezipienten im lateinischen Westen des 13. Jh. Nach 1277 verschlechtern
sich vor allem in Paris die Rahmenbedingungen fiir die Assimilation des maimo-
nidischen Gedankenguts, so dass beispielsweise das Agidius Romanus zuge-
schriebene Werk Errores philosophorum Teile davon als hiretisch verzeichnet
(1891f.).

Die spannende, abwechslungsreiche und teilweise unaufgeklirte Geschichte
des Moses Maimonides im lateinischen Westen, der das Buch von H. scheinbar
unermiidlich und akribisch nachgeht, kann und soll hier nicht im Einzelnen
diskutiert werden. Da die vom V{. gebotenen Einsichten zu Albertus Magnus



Rezensionsartikel — Besprechungen — Comptes rendus 581

nicht nur fir uns aulerordentlich wichtig sind, wollen wir uns auch im Inte-
resse einer breiteren Leserschaft tiber deren Giiltigkeit im Rahmen dieser Buch-
prisentation vergewissern. Wir werden im Folgenden detaillierter auf das einlei-
tende Vorwort (9-10) und die Bestandsaufnahme der Forschung sowie die Anga-
ben {iber Methode und Ziele der Untersuchung (11-22) eingehen, ferner auf jene
Teile, die der Rezeption des Moses Maimonides durch Albertus Magnus gewid-
met und an verschiedenen Stellen im Buch verstreut sind sowie auf die Zusam-
menfassung der Ergebnisse (317-326). Diese Abschnitte der Untersuchung sind
von eminenter Bedeutung, sie bilden den Ausgangs- und Schwerpunkt des Bu-
ches und konnen deshalb seiner kritischen Wiirdigung zugrunde gelegt werden.
Sie sind geeignet, sowohl die positiven Seiten des Buches hervorzuheben als auch
dessen etwaige Schwichen aufzudecken.

Glaubt man dem, was von den ersten Seiten des Buches an mit Nachdruck
geltend gemacht wird, dann wies die bisherige Moses Maimonides-Forschung bis
zu dieser und anderen bereits erschienenen oder vorbereiteten Verdffentlichun-
gen von H. (- die Literaturliste verzeichnet zehn eigene Aufsitze, von denen
vier mit dem Vermerk ,im Druck® zitiert werden -) verschiedene Mingel auf
und war bis zu den nunmehr erfolgenden Richtigstellungen in gewisser Hinsicht
kritik- und korrekturwiirdig. Es fillt auf, dass gerade Forschungsbeitrige, die
breite Anerkennung der Fachkreise gefunden haben (z.B. von W. Kluxen und C.
Rigo), von denen H.s Arbeit enorm profitiert und deren Ergebnisse sie teilweise
missverstindlich fiir eigene Einsichten ausgibt, permanent bemingelt werden.
Liegen die Griinde fiir diese harsche Kritik tatsichlich in der Sache? Richtet sie
sich nicht ad personam und wurde durch auflerwissenschaftliche Motive beein-
flusst? Wo liegen ihre Grenzen?

L. Die Einleitung (11-36) bietet eine nur kursorische Bestandsaufnahme der
Forschung zu Moses Maimonides, vornehmlich im europiischen und US-ameri-
kanischen Sprachraum (11-16), und erliutert Methode und Zweck der Arbeit
(16-22). Anschliefend wird die Biographie des Moses Maimonides nachgezeich-
net und sein Werk vorgestellt (23-36). Die Lektiire der beiden ersten Teile der
Einleitung gibt Anlass zu einigen kritischen Bemerkungen.

S. 9: Der Titel der deutschen Ubersetzung der Moses Maimonides-Monogra-
phie von M.-R. Hayoun (Maimonides. Arzt und Philosoph im Mittelalter. Eine
Biographie. Aus den Franz. iibertr. von A. Wildermann. Miinchen 1999), der die
Zielsetzung von H.s Arbeit verdeutlichen soll, ist nicht korrekt wiedergegeben
(H.: ,Moses Maimonides: Arzt und Philosoph im Mittelalter”). Dem Leser wird
dadurch nicht klar, welchen ,,Wechsel im Titel“ der Autor meint, den von uns
abgeschwichten Hiat zwischen der deutschen Ubersetzung und dem franzosi-
schen Original (Maimonide ou 'autre Moise. Paris 1994) oder die zwei ,Gesich-
ter des Moses Maimonides, die schon das Original namhaft macht. Die Be-
zeichnung ,die iltere Forschung®, fiir die zunichst (im Vorwort) kein Beleg an-
gefithrt wird, ist missverstidndlich und ihre pauschale Beurteilung geht ins Leere.
Es kann hier nicht die gesamte, auch jenseits von Deutschland angesiedelte
Maimonides-Forschung gemeint sein und noch weniger die im engeren Sinne jii-



582 Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus

dische Forschung, wie aus dem Literaturverzeichnis hervorgeht. Als problema-
tisch erscheint uns die Geringschitzung bisheriger Forschungen zur maimonidi-
schen Schriftauslegung. Moses Maimonides galt in der Scholastik des 13. und 14.
Jh. als bedeutende, wenn auch umstrittene Autoritit der Bibelexegese und wurde
dementsprechend in der Literatur wahrgenommen, aber nicht, wie H. annimmt,
als ein ,Nebenprodukt® (9, Anm. 3). Die bibelexegetische Methode des Maimo-
nides, welche grofle Sprengkraft fiir die jidische wie die christliche Schriftausle-
gung und Theologie der Hochscholastik mit sich brachte, haben sowohl Zltere
als auch neuere Studien, u.a. von N. Briill (Die Polemik fiir und gegen Maimuni,
in: Jahrb. fiir jidische Gesch. und Lit. 4 [1879] 1-33), W. Kluxen (Die Geschichte
des Maimonides im lat. Abendland als Beispiel einer christl.-jiid. Begegnung, in: P.
Wilpert/W.P. Eckert [Hg.]: Judentum im Mittelalter. Berlin 1966, 165), B.
Smalley (The Study of the Bible in the Middle Ages. Oxford 1952), H. Greive
(Die Maimonidische Kontroverse und die Auseinandersetzungen in der lat. Scholas-
tik, in: A. Zimmermann/G. Vuillemin-Diem [Hg.]: Die Auseinandersetzungen an
der Pariser Universitit im XIII Jh., Berlin/New York 1976, 173), U.G. Leinsle
(Einfiibrung in die scholast. Theologie. Paderborn 1995, 128f.), Ch. Dohmen/G.
Stemberger (Hermeneutik der Jidischen Bibel und des Alten Testaments. Stuttgart
1996, 123-125), G. Dahan (L’exégése chrétienne de la Bible en Occident médiéval
XII-XIV® siecle. Paris 1999, bes. 296f.) und I.M. Resnick (Talmud, «Talmudisti»,
and Albert the Great, in: Viator 33 [2002] 69-86), unterstrichen. Die mit Bezug-
nahme auf R. Heinzmanns Geschichtsabriss der mittelalterlichen Philosophie
vertretene Meinung, in der ,christlichen Philosophiegeschichte” sei Maimonides
»auch bekannt als einer der Lehrer, durch die der ganze Aristoteles fiir die scho-
lastische Theologie fruchtbar gemacht wurde®, ist unzutreffend. Wir finden
nichts Derartiges bei Heinzmann und miissen feststellen, dass ihm eine fremde
Sichtweise zugeschrieben wird. Mit Recht hilt der V1. fest, dass Maimonides als
Arzt von Philosophiehistorikern, wortlich: ,bei Geisteswissenschaftlern eher
am Rande oder lediglich als Gegenstand fiir die Wissenschaftsgeschichte wahrge-
nommen® wird. Dieser Umstand ist an sich selbstverstindlich und bedarf weder
einer Erklirung noch kann er, wie es nun beim Vf. geschieht, zum Anlass fiir
die Kritik genommen werden. Man wird auch einem Medizinhistoriker nicht
zum Vorwurf machen, wenn er die Bedeutung des Moses Maimonides fiir sein
Fach herausstellt und dessen Leistungen auf dem religionsphilosophischen Ge-
biet lediglich erwihnt. In Fachkreisen gilt als unumstritten, dass Maimonides’
stirkster Einfluss auf das Lateinische Mittelalter vom Bereich seiner religions-
philosophischen Spekulation und nicht etwa der Medizin und schon gar nicht
der Halakha ausging (vgl. 317-320).

Man muss sich ferner fragen, ob der V{. mit dem anvisierten Ziel seiner Ar-
beit nicht das Wesentliche aus den Augen verliert, wenn er, die christliche sys-
tematische Theologie und die Bibelexegese ausklammernd verspricht, zeigen zu
koénnen, dass ,sich das Nachwirken des Maimonides im lateinischen Westen
nicht auf entweder Philosophie oder Halakha oder Medizin reduzieren lisst,
sondern dass diese Bereiche der mittelalterlichen Wissenschaftswelt sich wech-



Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus 583

selseitig ablosen und teilweise bedingen®. Die Medizin als ein geschlossenes Sys-
tem der Heilkunde bildete sich jenseits des aristotelischen Wissenschaftssystems
aus, das im lateinischen Westen des 13. Jh. rezipiert und adaptiert wurde. Thren
eigenen systematischen Standort verdankt sie der griechisch-arabischen und jiidi-
schen Wissenschaftslehre der Schule von Toledo. Sie blieb von der Theologie
ebenso wissenschaftssystematisch und -theoretisch wie kirchenrechtlich abge-
grenzt. Diese getrennten Bereiche konnten sich deshalb weder wechselseitig ab-
16sen noch sich in irgendeiner Weise bedingen, was H. spiter selbst ausdriicklich
(17; vgl. 319-320) zugibt.

S. 12 Anm. 14: An einer anerkennenden Aussage von W. Kluxen, J. Perles
habe ,mit Hilfe des Clm 7936 b (obwohl dieser von allen jetzt bekannten Hand-
schriften den schlechtesten Text bietet) zahlreiche Verbesserungen® der von
Agostino (!) Giustiniani besorgten Druckausgabe des Dux neutrorum vornehmen
konnen, setzt H. ohne Grund und Belang fiir den Sachverhalt aus: ,Kluxen
1954: 25 hilt einschrinkend fest, dass es sich um die Handschrift mit dem
»schlechtesten Text“ handele, iibersieht jedoch, dass sie ausweislich der Margina-
lien zugleich eine der am meisten bearbeiteten erhaltenen Handschriften ist“. Da
Kluxen - einmal abgesehen davon, dass seine Aussage eine ganz andere Zielrich-
tung hatte als die, die ihm unterstellt wird - in der Lage war, die Uberlieferung
der Handschrift textkritisch zu evaluieren, ist es abwegig, ihm vorzuwerfen, er
habe etwas fiir den Textbefund Bedeutendes {ibersehen.

S. 13-14: Die Aussage: ,Die Arbeiten Guttmanns hatten bis in die 1970er
Jahre hinein uneingeschrinkte Giiltigkeit, und sie sind seitdem nur teilweise von
der Forschung eingeholt worden, nicht zuletzt deshalb, weil der von Guttmann
bearbeitete, weit reichende Autorenkreis vom 13. bis zum 16. Jahrhundert nicht
wieder Gegenstand einer einzelnen Untersuchung war® ist sachlich unzutreffend
und wird durch eigene weitere Ausfithrungen widerlegt. Das Interesse an Moses
Maimonides kam auch nach den Arbeiten von J. Guttmann nicht zum Erliegen,
und die nach Guttmanns Ver6ffentlichungen entstandenen Arbeiten - u.a. von
H.A. Wolfson, W. Kluxen, H. Liebeschiitz, S. Muntner - haben die grundle-
gende Leistungen von Guttmann weder in Frage gestellt noch iiberfliissig ge-
macht. Ferner ist es geboten zu differenzieren, ob in Deutschland das Interesse
»judischer Wissenschaftler® an Maimonides und seinem Einfluss auf das Chris-
tentum wegen der politischen Umstinde, wértlich: ,Wohl wegen der beiden
Weltkriege und der Ereignisse in Weimarer Republik und im Dritten Reich® zu-
riickging, oder ob es nicht, um es deutlich zu sagen, mit allen Mitteln zuriickge-
dringt und ausgeldscht wurde. Wurden doch jiidische Wissenschaftler wie alle
judischstimmigen Mitbiirger verfolgt und, wenn sie sich nicht durch Flucht aus
Deutschland und Europa retten konnten, von den Nationalsozialisten und ihren
Helfern umgebracht. Auf diesem Feld haben auch nichtjidische Wissenschaftler
geforscht. Dem religits-konfessionellen Faktor als einem Motiv fiir dieses Inte-
resse scheint eine nachgeordnete Rolle zuzukommen, wie sich am Beispiel von
H.A. Wolfson gezeigt hat. Deshalb betrachten wir es als Leichtsinn, mit Hin-
weis auf Arbeiten von vier Autoren zwischen dem Ende der 1970er und der



584 Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus

1980er bis zur Mitte der 1990er Jahre zu erkliren, ,seit den 1970er Jahren sei ein
erneutes Interesse an Maimonides und der mittelalterlichen Philosophie er-
wacht® (14). Die Maimonides-Forschung mag seit dem Ende der 1970er Jahre bei
den genannten Autoren - J. Haberman, I. Dobbs-Weinstein, D.B. Burell und A.
Wohlman - auf das Verhiltnis der religionsphilosophischen Spekulation der Ju-
den und Christen fokussiert sein, aber sie erschépft sich darin weder vom Inhalt
noch vom Umfang her. Davon zeugt die entsprechende Forschungsliteratur,
nimmt man sie umfassender und genauer in den Blick. Hier gentigt der Hinweis
auf text-, iberlieferungs- und rezeptionsgeschichtliche Probleme, die Gegenstand
mehrerer Untersuchungen waren. Die Maimonides-Rezeption bei Meister Eck-
hart war zwar Gegenstand von zwei Dissertationen (P. Heidrich und Y.
Schwartz), aber dies bedeutet nicht, dass diese zwei ungedruckten, in der For-
schung kaum rezipierten Arbeiten (die letztere in Hebriisch) mafigebliche Ant-
worten zu dieser Frage bieten. Zu dieser Ansicht kommt H. spiter selbst (129,
Anm. 41). Es liegen aber auch Arbeiten anderer Autoren vor, wie die des Leh-
rers von Heidrich, K. Weif}, von H. Liebeschiitz, K. Ruh und R. Imbach, die
sich mit dieser Problematik befassen und durch die Forschung rezipiert sind.

Die Fragen nach der Datierung und dem Entstehungsort der vollstindigen la-
teinischen Ubertragung des Moreh ha-nevukbim (lat. Dux neutrorum) und seiner
lateinischen Teiliibersetzung Liber de uno deo benedicto sind spitestens seit den
ersten Untersuchungen von J. Perles und W. Kluxen in der Forschung prisent.
Die Diskussion hilt bis zum heutigen Tag an. Es trifft deshalb nicht zu, dass J.B.
Sermoneta sie direkt oder indirekt in den 1990er Jahren angestoflen hat (14). C.
Rigo hat nicht nur zur Diskussion der Frage nach dem Ort und Datum der lat.
Ubersetzung des Moreh ha-nevukhim beigetragen (14-15), sondern zu den Fragen
nach der Ubersetzung des maimonidischen Corpus insgesamt sowie zu fast allen
wichtigen Themen, die im Zusammenhang mit der Rezeption des Moses Mai-
monides durch Albertus Magnus stehen. Die bis S. 15 thematisierte Forschung
lisst sich nicht in der Kategorie ,Maimonides und christliche Theologie® zu-
sammenfassen, denn es geht in ihr weder inhaltlich um den Zusammenhang mit
der christlichen Theologie noch wird sie im Rahmen der theologischen Ficher
betrieben noch begreifen sich die beteiligten Forscher als christliche Theologen
oder sind es. Wir haben es hier mit einem Spektrum von Fragen zu tun, die man
in systematischer Hinsicht am ehesten mit der von W. Kluxen geprigten Formu-
lierung ,Maimonides und die lateinische Scholastik® auf eine gemeinsame For-
mel bringen kann. Dariiber hinaus gibt es eine Reihe von Spezialfragen, die mit
der Rezeption der Schriften und ihrer Wirkungsgeschichte zusammenhingen. Es
ist deshalb irrefithrend, von einer Fokussierung der Forschung auf das Verhilt-
nis von Maimonides und der christlichen Theologie zu sprechen und in Abgren-
zung von diesem eine philosophische Betrachtungsebene zu postulieren.

S. 15: Es ist verwunderlich, dass H. der ,engeren theologischen und philoso-
phiehistorischen Forschung® erneut (vgl. 9) vorhilt, sie habe ,wenig bis gar
nicht wahrgenommen, dass die Scholastik Maimonides [...] auch als Arzt sah®.
Mag es demnach heiflen, dass die theologie- und philosophiegeschichtliche For-



Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus 585

schung auch fiir die Geschichte der Medizin zustindig ist? Im Allgemeinen gilt,
dass jede wissenschaftlich fundierte biographische Darstellung des Maimonides,
auch wenn sie innerhalb der Grenzen des theologischen Fachgebietes verfasst ist
(vgl. z.B. LThK 1.-3. Aufl.), nicht unerwihnt lisst, dass Rabbi Mose ben Mai-
mon nicht nur ein iiberaus bedeutender jidischer Religionsphilosoph des Mit-
telalters, sondern auch Gemeindevorsteher und praktizierender Arzt gewesen
1st.

Eine weitere Aussage: ,in der Forschung sez bisher kaum beriicksichtigt wor-
den®, dass Maimonides ,wie selbstverstindlich von allen christlichen Autoren,
die ihn namentlich nennen, als «Rabbi» und damit erkennbar als Jude angefiihrt
wird“ (15), ist unzutreffend. Die ehrbezeugende Titulierung ,Rabbi“ (i.e. Meis-
ter) ist in den mittelalterlichen Quellen, und besonders bei Albertus Magnus,
nicht nur in Verbindung mit Moses Maimonides anzutreffen, sondern auch mit
anderen jidischen Gelehrten, wie ,Rabbi Elieser®, ,Rabbi Iohanna“, ,Rabbi Jo-
sua“, ,Rabbi Heliazar“, ,Rabbi Vasse/Nasse“ (vgl. Albertus Magnus, I Sent. d. 37
a. 24; III Sent. d. 37 a. 2; IV Sent. d. 1 a. 8; Super Matth. V, 43 Ed. Colon. t.21/1
p. 160 v. 20-21; Guttmann: Die Scholastik des dreizehnten Jabhrbunderts in ihren
Beziebungen zum Judenthum und zur jid. Literatur. Breslau 1902, 48ff.). Sie ist
aber nicht von dem Eigennamen untrennbar (vgl. z.B. Albertus Magnus: De
caelo et mundo, ed. P. Hoflfeld. Miinster 1971, p. 78 v. 66, p. 167 v. 32; Rigo: Zur
Rezeption des Moses Maimonides im Werk des Albertus Magnus, in: W. Senner u.a.
[Hg.]: Albertus Magnus. Berlin 2001, 36). Zu dieser Einsicht wird H. spiter selbst
kommen und sagen: ,Daneben (i.e. neben der Bezeichnung Rabbi Moyses)
taucht aber durchaus gleichberechtigt Moyses Egyptius auf“ (132). Die jiidische
Herkunft des Namens ,Moses“ und somit auch des Namenstrigers war fur die
Scholastiker evident, unabhingig davon, ob dieser als Rabbi tituliert wurde oder
nicht. Dieser Sachverhalt wurde in der Forschung nicht {ibersehen, sondern
vielmehr hervorgehoben, zuletzt von C. Rigo. Die Unterscheidung zwischen der
Person des biblischen Moses und dem Rabbi Mose ben Maimon scheint hingegen
einigen Scholastikern (z.B. Johannes Parisiensis, I Sent. q. 43 [dist. 15 q. 3], ed.
J.-P. Muller. Rom 1964, p. 128 v. 17-18: ,Raby Moyse, qui similiter fuit sanc-
tus®) und einigen Mittelalterforscher (vgl. W. Senner: Jobannes von Sterngassen
OP und sein Sentenzenkommentar, Teil II: Texte. Berlin 1995, 247; Hasselhoff,
18f., Anm. 7; 294f.) Probleme zu bereiten. Was es mit der Bezeichnung ,Rabbi®
in Bezug auf Moses Maimonides auf sich hat, wurde von W. Kluxen hinreichend
erklirt, nimlich eine hohe Wertschitzung des jiidischen Denkers. Dasselbe ver-
deutlicht die Studie von C. Rigo (wie zuvor zit., 36, 41ff.), die H. bisweilen auf
extensive und fragwiirdige Weise sowie tendenziell in polemischer Absicht aus-
beutet. Er unterbietet seinen eigenen Kenntnisstand, wenn er dennoch behaup-
tet, bisher habe nur G. Dahan die Wahrnehmung des Maimonides als Juden bei
christlichen Autoren beriicksichtigt (15, Anm. 57).

S. 16: Das erklirte Ziel der Arbeit (s. Untertitel) ist das Bild des Moses Mai-
monides im lateinischen Westen vom 13. bis zum 15. Jh. Der Forschungsiiber-
blick zeige jedoch, so beginnt der Abschnitt ,1.2 Vorgehen und Ziel der Ar-



586 Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus

beit“, ,dass ein geistesgeschichtlicher Vergleich das historische Phinomen des im
13. Jahrhundert auftauchenden Rabbi Moyses nicht vollends erklirt“. Fiir den
Leser und Rezensenten ist zunichst nicht einsichtig, von welchem ,geistesge-
schichtlichen Vergleich“ die Rede ist und um welche Vergleichsgréfien es geht.
Moglicherweise wird hier ein fliichtiger literargeschichtlicher Uberblick mit ei-
nem geistesgeschichtlichen Vergleich verwechselt. Die Hinzufiigung, dass ,der
rezipierte Maimonides ohne eine Kenntnis des Lebens des historischen Maimo-
nides nicht verstindlich 1st“, weshalb sein Leben und Werk vorzustellen seien,
scheint zu erkliren, dass es in der Arbeit um ein ganzheitliches ,Bild“ gehen
soll, d.h. des rezipierten und des historischen Moses Maimonides. H.s Feststel-
lung, dass sich verschiedene Epochen oder Wellen in der Rezeption und Uber-
tragung maimonidischer Schriften ermitteln lassen, ,die jeweils verschiedene
Verwendungstypen zur Folge haben®, veranlasst ihn zu einer erstaunlichen Ein-
schrinkung, die sachlich unhaltbar ist und nicht eingehalten wird (16, Anm. 1):
»Hier und im Folgenden wird der Terminus ,Rezeption‘ vermieden, weil dessen
theoretische Implikationen fiir den Zweck meiner Darstellung keine Rolle spie-
len“. Diesem Begriff kommt jedoch eine Schliisselrolle zu, nicht nur insofern er
einer ,Verwendungstypologie® der maimonidischen Lehren zugrunde gelegt
wird, sondern auch und vor allem dann, wenn man der Zielsetzung der Arbeit
gerecht werden will. Der Begriff wird aber nunmehr im nichsten Absatz und
kurz darauf durch iquivalente Termini oder durch Umschreibungen wie ,Auf-
nahme des Maimonides“ bei ,einzelnen christlichen Autoren“ (16), ,Eindringen
lateinischer Ubersetzungen in das Universititsleben des mittelalterlichen Eu-
ropa“ (17), ,Maimonides-Nennungen im Werk einzelner Autoren® (,Stellen, an
welchen Maimonides namentlich genannt wird®), ,verschiedene“ oder ,mogli-
che“ Maimonides-,Bilder (und M.-,Stereotype®), die ,in den lat. Schriften des
Maimonides vorgezeichnet® sind ,und sich in der Folge bei einem oder mehre-
ren christlichen Autoren® herausbilden, ,Linien der Maimonides-Tradierung®,
»die Stellen der ,grofleren‘ Autoren, die Maimonides namentlich nennen® er-
setzt. Fraglich ist, ob damit ein anderer Sinn erreicht wurde als der Begriff ,Re-
zeption® ausdriickt. Es scheint, dass hier eine Einschrinkung des Begriffs inten-
diert wird, durch die eine Untersuchung der Assimilation maimonidischen Den-
kens grundsitzlich ausgeschlossen werden soll. Diese Strategie wiirde eine Redu-
zierung der Studie auf rein duflerliche Erscheinungen und die duflerliche Prisenz
des Moses Maimonides im lateinischen Mittelalter bedeuten und somit kaum er-
lauben, ein vollstindiges und vor allem ein verstindliches ,Maimonides-Bild“ bei
den ,grofleren“ wie allen beriicksichtigten scholastischen Autoren zu rekon-
struieren. Es sei denn, hier wiirde der Begriff ,Bild“ im technischen Sinne ver-
wendet, wie ein Kunst-Bild, dessen ,Aussage“ oder blof ,klarer Umriss“ (vgl.
19) intuitiv als unmittelbarer Sinneseindruck jenseits von Sprache und reflexi-
vem Denken ,aufgenommen® und ,verschriftet® wird. Die eingangs eingefiihrte
Unterscheidung zwischen dem rezipierten und dem historischen Maimonides
sowie die Annahme, dass die Kenntnis des letzteren die Bedingung zum Ver-
stindnis des rezipierten Maimonides ist (16), verlieren ihre Geltung und ihren



Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus 587

Zweck fiir diese Untersuchung, sofern ihr Gegenstand ausschliefllich das dufiere,
gleichsam materielle Bild, nicht jedoch die ideelle Prisenz des Maimonides, ihre
Wege (,Linien der M.-Tradierung®) und ,Stellen® sind. In diesem Fall ist eine
begriindete Aussage iiber die historische Bedeutung des Maimonides fiir das
christliche Mittelalter nicht moglich. Eine derartige Einengung der Untersu-
chung, die uns unvorstellbar und nicht durchzuhalten erscheint (vgl. 129, 130,
154, 163) - es heifit ja kurz spiter (19): ,Ziel dieses Teiles der Untersuchung ist
es, zu zeigen, wie sich von einem klar umrissenen Bild von Maimonides als jiidi-
schem Philosophen ein eher diffuses Bild beispielsweise bei Gabriel Biel oder
Nicolaus Cusanus entwickelt® -, provoziert die Frage nicht nur nach Sinn und
Zweckmifigkeit sondern auch nach dem wissenschaftshistorischen Wert des
Projektes. Es verwundert deshalb nicht, dass die Einleitung, die iiber ,,Vorgehen
und Ziel der Arbeit“ zu informieren versprach, ins Kunsthistorische abgleitet
(19-21).

S. 18 Anm. 5: Der Einwand gegen das Urteil von W. Kluxen, den Dux
neutrorum dirfte man zum stindigen Bildungsgut der Epoche rechnen, verwun-
dert dennoch, da er nicht sachlicher, sondern rhetorischer Art ist. Die Aussage
von Kluxen, die sich auf die Hochscholastik des 13. Jh. bezieht, resiimiert eine
von ithm zuvor umrissene Wirkungsgeschichte des Moses Maimonides. Die an-
schliefende Bemerkung H.s, die Vermittlung von Wissen in Florilegien habe
noch nicht die gebiihrende Aufmerksamkeit gefunden, relativiert nicht, sondern
bestitigt die Auffassung von Kluxen - abgesehen davon, dass sie inhaltlich frag-
wiirdig ist, denn bekanntlich gilt den Florilegien des Dux neutrorum seit vielen
Jahren das Augenmerk von G. Dahan (vgl. ders.: L’incontro con la filosofia
ebraica, in: P. Rossi/C.A. Viano [Hg.,]: Storia della filosofia, II, Roma/Bari 1994,
209-210; J.-P. Rothschild: Philosophie (gréco-arabe), ,philosophie’ de la loi, d’aprés
les sources juives médiévales, dans la littérature latine: un bilan provisoire, in: Me-
dioevo 23 [1997] 491). Die L. Sturlese zugesprochene Ausnahmestellung hin-
sichtlich der Florilegien-Erforschung war und bleibt fiir den thematisierten Zu-
sammenhang gegenstandslos.

S. 21 mit Anm. 24: Die Annahme, dass ,im 14. Jahrhundert bei Berthold von
Moosburg eine Aquation (1) von Moses Maimonides und dem zum Christentum
konvertierten Juden Petrus Alfonsi (fnach 1130) ,vorgenommen wird“, muss
bezweifelt werden. Sie stiitzt sich auf einen Eintrag im handschriftlich erhalte-
nen Autorenverzeichnis von Bertholds Expositio super Elementationem theologi-
cam Procli. Der entsprechende Eintrag lautet: ,Rabbi Moses, qui et Petrus Al-
fonsi“. Hier wird zwar ein Zusammenhang zwischen den beiden Namen bzw.
Personen hergestellt, aus dem aber keine Gleichsetzung abzuleiten ist. Die Kon-
junktion ,et“ ist nicht mit dem Pridikat ,est“ zu verwechseln oder als ihm
gleichwertig zu betrachten. Der Hinweis auf eine Notiz im Kodex Paris, BNF
15973 f. 237v ist nicht hilfreich, weil sie zum Verstindnis des Eintrags in Bert-
holds Autorenverzeichnis nichts beitrigt. Um welchen Rabbi Moses es sich bei
und fiir Berthold tatsichlich handelt, erfihrt man schon auf der ersten Seite sei-



588 Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus

ner Expositio, wo er den Dux neutrorum (und nicht etwa den Dialogus des Petrus
Alfonsi) mit dem Autorennamen nennt.

S. 22: Die ,entstandenen und verbreiteten Bilder von Maimonides“ sollten
nach einer Prisentation seiner Biographie und seines Werkes in relativer Chro-
nologie ihrer Entstehung nachgezeichnet werden. Maimonides sei zunichst
»Stichwortgeber” im astronomischen und bibeltheologischen Bereich; es folgen
dessen ,recht breite“ philosophische ,Verwendung®, die sich stellenweise ,mit
den vorgenannten Rezeptionsweisen iiberschneidet“, ferner ,eine eigene Ver-
wendung aufgrund der Wirkungsgeschichte der Disputation zu Barcelona von
1263, welche sich ,bei einigen Rezipienten“ parallel zu der philosophischen
,Verwendung“ entwickelte, bis schliefllich bei Meister Eckhart ,der Arzt und
Mediziner entdeckt” wird. Aus dieser Beschreibung des weiteren Procedere der
Untersuchung, die in fiinf Sinnabschnitte gegliedert wird, ist ersichtlich, dass
der Autor sich bemiiht, den Rezeptionsbegriff zu vermeiden, aber es wird
zugleich deutlich, dass dies weder terminologisch gelingt noch sachlich méglich
ist. Es ist einzigartig, von einer ,Verwendung der maimonidischen Gedanken-
ginge durch christliche Autoren” (32, Anm. 75) und nicht von ihrer kritischen
Rezeption oder Aneignung zu sprechen.

II. Aus dem Hauptteil der Untersuchung, welche unter der Uberschrift ,,2
Der Rabbi Moyses receptus” steht, nehmen wir nur die Abschnitte in den Blick,
welche der Rezeption (sic) des Moses Maimonides durch Albertus Magnus ge-
widmet sind. Die Darstellung erfolgt nicht in einer Gesamtschau der Werke Al-
berts, sondern sie geschieht unter chronologisch-thematischen Gesichtspunkten
der ,Maimonides-Bilder® bei den einzelnen Scholastikern, weshalb in den jeweils
thematisch verschiedenen Zusammenhingen die Schriften des Doctor universalis
wiederholt im Blickfeld erscheinen. Man begegnet ihnen in drei Bereichen: Ast-
ronomie oder vielmehr Kosmologie (,2.1 Der astronomicus ...“, 54-56), Bibel-
exegese (,2.2 Der exegeticus indaicus ...“, 73-75) und Philosophie im Allgemeinen
(»2.3 Der philosophus ...“, 93-108, 121, 129-136, 152-157, 160-163). Fiir die Be-
reiche des interreligiésen Dialogs (,,2.4 Rabbi Moyses als Hebraeus in der interre-
ligidsen Kontroversliteratur®) und der Medizin (,2.5 Der Rabbi Moyses medicus*)
findet H. keine Maimonides-Spuren in Alberts Werk. Die Reihe beginnt mit der
Astronomie (Kosmologie), weil es dem gegenwirtigen Forschungsstand nach zur
ersten Begegnung der Lateiner mit dem Autor des Dux neutrorum unter dem
Vorzeichen astronomischer Uberlegungen kam (vgl. 37). Widmen wir unsere
Aufmerksamkeit dem ersten dieser Abschnitte.

Zu Alberts Ankniipfung an Maimonides in II Sent. d. 14 a. 13 (Ed. Paris. t.
27 p. 261b) ldsst sich im Dux neutrorum keine exakt entsprechende Stelle finden.
Es handelt sich um eine prignante Formel des Doctor universalis fiir den kos-
mologischen Gedanken vom einen und den vielen Bewegern der Himmelssphi-
ren, die im Dux neutrorum, Buch II Kap. 2, 5, 10ff. (ed. Giustiniani fol. 40r ff.,
42r ff., 44r ff.) ausgebreitet werden. H.s Verweis auf ,eine vergleichbare Aus-
sage“ im Dux neutrorum, Buch II Kap. 20 (ed. cit., fol. 51v), welche nicht die
Meinung des Maimonides, sondern ein Referat aristotelischer Auffassung sei (54,



Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus 589

Anm. 73), geht fehl. Auch Alberts nichste Maimonides-Erwihnung in I Sent. d.
14 a. 6 (ed. cit., p. 265b) bezieht sich summarisch auf dieselben Textpartien des
Dux neutrorum, bes. Buch II Kap. 5-6 (ed. cit., fol. 40r ff., 42r-43r). Fiir diese
und die nichsten Maimonides-Erwihnungen in Alberts De caelo et mundo, De
natura loci, Super Dionysium De divinis nominibus und Problemata determinata
(q- 2) gibt H. keine Fundstellen im Dux neutrorum an (obwohl sie im Quellen-
apparat der zitierten kritischen Werkausgaben Alberts nachgewiesen sind), wo-
durch dem Leser verborgen bleibt, dass Albert sich hauptsichlich auf dieselben
Kapitel des zweiten Buches des Dux neutrorum bezieht. Gelegentlich werden die
Fundstellen bei den kritisch edierten Schriften Alberts stillschweigend dem
Nachweis in deren Quellenapparaten entnommen (vgl. 55). Kurz nach dem Be-
ginn des dem Albertus Magnus gewidmeten Untersuchungsteils - bereits im
dritten Absatz - zeigt sich, welche Probleme der Autor in dieser Arbeit nicht
bewiltigt und mit welch wissenschaftlich fragwiirdiger Qualitit der Studie unter
Umstinden zu rechnen ist. H. schreibt (55): ,In den Problemata determinata [...]
wird Maimonides in Questio 36, in der Albert die Frage beantwortet, was unter
habitus zu verstehen sei, angefiihrt.“ Die Referenzstelle bei Albert — Problemata
determinata q. 32, ed. J.A. Weisheipl (Ed. Colon. t. 17/1, p. 62 v. 22-26) - lau-
tet: , Iricesimum sextum est fere idem isti quod habitum est. Quaerit enim, an
aliquid de substantia caeli intret ad compositionem corporis naturaliter compo-
siti ex quattuor elementis, et maxime vivi et animati per effectum suae virtutis®.
Denselben, vollstindigen Wortlaut der Frage (q. 32) kann man auch dem Ver-
zeichnis aller 43 Fragen, die Johannes von Vercelli Albert zur Beantwortung
vorgelegt hat, entnehmen, das dem Antwortschreiben Alberts vorangeht (Probl.
determ., ed. cit., p. 46 v. 21-26). Dort liest man: ,,36. An aliquid de substantia
caeli intret ad compositionem corporis naturaliter compositi ex quattuor ele-
mentis, et maxime vivi et animati per effectum suae virtutis“. H. faflt den einlei-
tenden Satz von q. 36, Alberts Uberleitung von einem ihnlichen, schon abge-
handelten Sachverhalt zur anstehenden Frage - ,Tricesimum sextum est fere
idem isti quod habitum est“, - als die eigentliche Fragestellung auf, was ihn auf-
grund offensichtlicher Verstindnisprobleme ad absurdum fihrt, und {ibersetzt
sie mit ,was unter hbabitus zu verstehen sei“. Sein Referat der Maimonides-Auf-
fassung, auf die Albert in seiner Beantwortung dieser Frage rekurriert, offenbart
weitere Verstindnisprobleme, die eine Missdeutung des Alberttextes und folg-
lich seines - dem Sprachgebrauch von H. folgend - ,Maimonides-Bildes“ nach
sich ziehen. Selbst die Marginalisierung inhaltlicher Aspekte der Maimonides-
Prisenz im albertinischen Werk und die Fokussierung auf deren duflerlich-for-
male Begebenheiten (vgl. 55: ,Eine analoge Aussage findet sich bei Maimonides,
Dux neutrorum II, 11. Interessanter ist jedoch die Art der Anfithrung: Albertus
nennt Maimonides hier, wie zuweilen auch andernorts, Moyses Egyptius ...“), die
der Uberforderung des Autors scheinbar Abhilfe bereiten sollte, kann iiber die
tatsichlichen Probleme des Referierens und der Auswertung von Alberts lateini-
schen Texten (als einer der Hauptquellen der Untersuchung) und auch anderer
lateinischer Quellen einschliefflich des Dux neutrorum nicht hinwegtiuschen.



590 Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus

Weitere kritische Bemerkungen, zu welchen ein fliichtiger Blick auf die Al-
bertus Magnus betreffenden Passagen veranlasst, sollten exemplarisch den tat-
sachlichen wissenschaftlichen Wert dieses fiir uns und die Albertus Magnus-For-
schung besonders wichtigen Teils der Untersuchung erhellen.

Die Bezeichnung ,frither Kommentar® fiir Alberts Schriften De caelo et
mundo (55) und Super Dionysium De caelesti hierarchia (56) ist sachlich unange-
messen und irrefiihrend. Der lat. Titel von Alberts Kommentar zur Meteorolo-
gie des Aristoteles lautet gemifl der von H. benutzten unkritischen Ausgabe
nicht De meteoribus (56, im Text und Anm. 81), sondern De meteoris bzw. Mete-
ora (so auch in der krit. Ausgabe von P. Hof¥feld von 2003). Das von H. erzielte
Ergebnis im Bereich der Kosmologie, oder wortlich: ,des bis hierher (im Ab-
schnitt 2.1 Der astronomicus) bei Albertus Magnus Beobachteten® verbliifft (56):
Im Unterschied zu Jacobus de Voragine und Vinzenz de Beauvais kime ber Al-
bert dem Rabbi Moyses keine spezifische Bedeutung zu, und: es gebe bei Albert
skein griffiges Bild, das jenem zugeschrieben wird“. Maimonides sei fiir Albert
svielmehr ein jiidischer Aristoteliker, der sich auch als Astronom betitigt hat“.
Diese ,Schlussfolgerung® wird teilweise dadurch verstindlich, dass der Autor
eine inhaltliche Analyse der ihm zur Verfiigung stehenden Texte von vornherein
ausschloss, da es ihm nicht um die Maimonides-Rezeption geht, sondern um des-
sen ,Bild“. Wie ,griffig“ ein Bild tiberhaupt sein kann, das aus den Texten ge-
wonnen werden miisste, deren inhaltliche Analyse aber nicht im Interessenfeld
des Forschenden liegt, und wie ein so gewonnenes Bild in seiner ,spezifischen
Bedeutung® sich bestimmen lisst, entzieht sich dem Vorstellungsvermdgen des
Rezensenten. Aus den wenigen Textstellen von Albert, auf die H. Bezug nahm
(vgl. 55f., Anm. 78), ging unmissverstindlich zumindest das hervor, dass der
Rabbi Moyses kein ,Aristoteliker® war, dass er zusammen mit Isaak Israeli und
den arabischen Philosophen Avicenna und Algazel explizit den ,jiingeren Peri-
patetikern® zugerechnet wurde und dass er die Lehre Platons, dem Vornehmsten
der Stoiker, vom zeitlichen Anfang der Welt erneuerte und vertrat.

H.s sinngemifle Kurzwiedergabe der von Albert in III Sent. d. 37 a. 2 refe-
rierten Auffassung von ,Rabbi Moyses®, ,Rabbi Eliazar® und ,Rabbi Joanna“
hinsichtlich der Art und Weise, wie Gott dem Volk die Zehn Gebote vermittelte
(74), offenbart massive Verstindnisprobleme, die gleichermaflen durch unzurei-
chende Kenntnisse des Lateinischen wie der scholastischen Theologie verursacht
sind. Die Zehn Gebote wurden nach Albert von den genannten jiidischen Ge-
lehrten zwar fiir das Naturrecht erachtet, dennoch nicht auf gleiche Weise (,,di-
xerunt, quod licet ista sint de naturali lege, non tamen aequaliter®). H. schreibt
hingegen Albert zu, er meine, dass ,Rabbi Moyses“ und die zwei anderen jidi-
schen Gelehrten ,betont hitten, dass die Zehn Gebote Teil des Naturgesetzes,
diesem aber nicht gleichzustellen seien“. Ein Nachweis im Dux neutrorum fir
diese Textstelle - es handelt sich um Buch II Kap. 34, ed. Giustiniani fol. 62v f. -
(und auch fiir die nichste aus IV Sent. d. 1 a. 8, fiir die ,eine etwas genauere
Durchdringung maimonidischer Gedanken durch Albert“ reklamiert wird) fehlt.
Das nachfolgende, auf einen Satz reduzierte ,Referat” der albertinischen Aus-



Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus 591

fihrungen beraubt sie ihres urspriinglichen Sinngehaltes. Auch dieser Umstand
erklart sich offenkundig durch mangelnde Lateinkenntnisse: Alberts Aussage ,et
ideo audiente populo non dixit nisi unum quod communiter unicuique dictat
conscientia: quia homines semper consenserunt in hoc, quod principium univer-
sitatis non esset nisi unum® ibersetzt H. folgendermaflen (74): ,Deswegen sei
dem zuhérenden Volk nur ein Gebot gesagt worden, weil so jedem einzelnen
auf gemeinsame Weise eine Mitwisserschaft gewihrleistet sei, da Menschen im-
mer in dem Ubereinstimmen, dass der Ursprung der Allgemeinheit nicht sei, au-
fer einer. Der lateinkundige, mit der scholastischen Naturrechts- und Gewis-
senslehre ein wenig vertraute Leser mag diesen Befund selbst beurteilen. Die
Frage, die sich dabei stellt, ist: Wird derartige ,Interpretation® lateinischer Quel-
len und das ,Bild“ der Scholastik, das auf diese Weise entsteht, nicht zum Ver-
hingnis der historischen Forschung werden? Anerkennend sei hervorgehoben,
dass die nachfolgende (75) wortliche (obwohl als solche nicht gekennzeichnete)
Ubersetzung von Albert IV Sent. d. 1 a. 8, ed. Borgnet (Ed. Paris. t. 29) p. 22b
zwar nicht fehlerfrei, aber dennoch wesentlich sorgfiltiger als die uns bisher be-
kannten ist.

Die ,philosophische Verwendung® des Moses Maimonides bei den Scholasti-
kern betrachtet H. zunichst aus der Perspektive der lateinischen Teiliiberset-
zung von Moreb ha-nevukhim (Einleitung und Kap. 1 von Buch II), die Albertus
Magnus in seinen Frithwerken als den Liber de uno deo benedicto bezeichnete,
und dann des Dux neutrorum. Bei seiner Schilderung der ,Maimonides-Verwen-
dung® bei Albertus Magnus orientiert sich H. an der grundlegenden Untersu-
chung von C. Rigo (Zur Rezeption, 29-66), was er offensichtlich nicht gerne zu-
gibt, zugleich aber die Bedeutung dieser Untersuchung durch unbegriindete und
geradezu obsessive Bemingelung herunterzuspielen versucht (vgl. 93, Anm. 18;
dasselbe zuvor 50, Anm. 61; danach 90, Anm. 4; 95, Anm. 29; 97, Anm. 39; 130
mit Anm. 44, 46, 47; 133 Anm. 66; 134, Anm. 68; 153, Anm. 136; 154f., Anm.
141; 157, Anm. 157; 161, Anm. 172). Man findet verhiltnismiflig wenige Fille
einer Zitierung des Beitrags von Rigo, in denen dieser nicht mit fadenscheinigen
Griinden kritisiert wird (122, mit Anm. 10; 123, Anm. 14; 129, Anm. 39 u. 41;
130, Anm. 45, 47; 131, Anm. 50; 154, mit Anm. 139; 157, Anm. 156).

Bei der Besprechung von Alberts ,Gebrauch® des Liber de uno deo benedicto
und des Dux neutrorum als philosophischen Quellen dufiert sich H. zur Chrono-
logie des Lebens und der Schriften des Doctor universalis sowie zur Redaktions-
geschichte und Echtheit mancher von ihnen. Er bevorzugt zwar die iltere, teil-
weise durch den Fortgang der kritischen Albertedition und der Forschung iiber-
holte Chronologie von J.A. Weisheipl, aber er missversteht sie (oder missdeutet
sie gar tendenziell), um aus dieser Position die neueren Versuche einer Relektiire
und Aktualisierung der Chronologie beanstanden zu kdnnen (vgl. 94-95, 1301f.).
Diese Vorgehensweise erweist sich nicht nur als rein taktische Polemik, sondern
sie wird dem Autor unversehens zum Verhingnis. Denn er macht sich die zuvor
beanstandeten Teile der Werkchronologie Alberts zu eigen (95, mit Anm. 29:
»... im Jahr der Abfassung von De homine (ca. 1242) ...“) und verwickelt sich da-



592 Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus

durch in Widerspriiche. Da es sich offenbar seiner Kenntnis entzieht, dass Al-
bert den Sentenzenkommentar in der Reihenfolge Buch I - III - II - IV ver-
fasste, postuliert er mit dem Hinweis darauf, dass ,Teile des Sentenzenkommen-
tars erst 1246 und andere erst 1249 abgeschlossen worden sind“ fiir den Beginn
der Redaktionsarbeit an diesem Werk ein spiteres Datum als 1243. Als weitere
Griinde fiir seine ,Korrektur® der Chronologie des Sentenzenkommentars und
der Frithwerke Alberts fithrt er zum einen im Anschluss an Weisheipl an, dass
zu dieser Zeit (1243) ,erst das Baccalaureat Alberts begonnen hatte, zum andern
aufgrund eigenen Gutdiinkens, dass Albert nach seinem Weggang von Paris in
Koéln ,immer an mehreren Werken gleichzeitig gearbeitet zu haben scheint®
(95). Sein Umbherschweifen zur Chronologie nimmt mit der Feststellung: ,Mit
Weisheipl, Stehkamper u.a. gehe ich daher davon aus, dass wir gesichert nur sa-
gen konnen, dass die fiir unsere Fragestellung relevanten Schriften De resurrecti-
one und De IV coequevis vor 1246 entstanden sind“ ein vorlidufiges Ende. Wes-
halb das Frithwerk De homine, in dem, wie zuletzt C. Rigo in ihrer Untersu-
chung (Zur Rezeption, 32, Anm. 15; 35, Anm. 25) gezeigt hat, der Liber de uno
deo benedicto explizit und implizit zitiert wird (q. 55 a. 3, ed. Borgnet [Ed. Paris.
t. 35] p. 467a: ,ut dicitur in Libro de uno deo“; q. 80 a. 1, ed. cit., p. 651b: ,di-
cunt philosophi), fiir seine Fragestellung irrelevant ist, bleibt zunichst nicht
einsehbar. Aber schon in einer Anmerkung zum nichsten Satz, der einen ande-
ren Sinnabschnitt einleitet, kniipft er nun doch an die explizite Zitierung des
Liber de uno deo benedicto in De homine an und entgegnet indirekt auf unsere
Frage rhetorisch, dass es unklar bleibe, wann diese Passage entstanden sei, wo-
mdglich handele es sich um eine spitere Hinzufiigung (95, Anm. 29, vgl. auch
130, Anm. 47). Indem er die dltere und die neuere Forschung zu Chronologie
und Redaktionsgeschichte der Frithwerke Alberts tendenziell ignoriert und sich
Weisheipl verpflichtet, ohne einen eigenstindigen Beitrag leisten zu kénnen, da
die redaktionsgeschichtlichen Fragen eine Beriicksichtigung der handschriftli-
chen Uberlieferung der Schriften voraussetzen, nimmt er entgegen der bisher
nicht angezweifelten relativen Chronologie von De resurrectione und De IV co-
aequaevis sowie im Gegensatz zu den Forschungsergebnissen von C. Rigo (Zur
Rezeption, 31f.) an, dass nicht in der letztgenannten Schrift, sondern in De re-
surrectione ,sich die wahrscheinlich erste Nennung des Maimonides im Schrift-
tum Alberts tiberhaupt® findet. Das Chronologie-Desaster endet damit nicht,
sondern es setzt sich fort und greift auf die Redaktions- und Echtheitsfragen
iber. Die zwei Redaktionen von De IV coaequaevis (sowie von De resurrectione)
sind ihm ausschliefflich aus den Untersuchungen von C. Rigo bekannt, dennoch
beschrinkt er sich bei seinen Analysen auf die unkritische Ausgabe von S.C.A.
Borgnet, welche grundsitzlich die zweite Redaktion, teilweise mit gravierenden
Fehlern wiedergibt. Fiir stichhaltige, philologisch gesicherte Aussagen wire eine
Heranziehung von Handschriften des Werkes unerlidsslich. H.s Analysen und
Schlussfolgerungen, denen das Werk De IV cosequaevis in der unkritischen Aus-
gabe zugrunde liegt, sind deshalb wissenschaftlich wertlos. Die nachweislich ge-
genstandslose Mutmaflung iiber eine nachtrigliche Einfiigung der Maimonides-



Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus 593

Stelle in De homine wire durch ihre Uberpriifung in den Handschriften des
Werkes vermeidbar gewesen. Die Uberpriifung aller ausgewerteten Texte des
Albertus Magnus, die bislang in unkritischen Ausgaben vorliegen, anhand der
handschriftlichen Uberlieferung, war dem Autor in seiner unmittelbaren Nihe
in Bonn mdglich. Eine Unsicherheit in Echtheitsfragen wird hinsichtlich der
Summa theologiae 11 sichtbar. Das Werk wird als eine Albert zugeschriebene
Schrift (97, Anm. 39) oder als ,II. Teil der Summa theologiae“ (100, Anm. 47;
101, Anm. 52; 154, Anm. 138) zitiert. H.s Ratlosigkeit kommt dann zum Aus-
druck, wenn er auf dieses ,Spitwerk“ mit der Einschrinkung ,wenn es sich um
eine echte Schrift Alberts handeln sollte“ rekurriert (106). Die Stellungnahmen
zur Echtheit des Werkes von A. Hufnagel und F.-B. Stammkétter, auf die ver-
wiesen wird, scheinen ihm nicht hilfreich zu sein. Die entsprechenden Aussagen
von C. Rigo (Zur Rezeption, 31, Anm. 10; 34, Anm. 23; vgl. H. Anzulewicz/C.
Rigo, Reductio ad esse divinum, 395, Anm. 38; 412, Anm. 120; H. Anzulewicz:
Die platonische Tradition bei Albertus Magnus, in: The Platonic Tradition in the
Middle Ages, ed. by S. Gersh/M.]J.F.M. Hoenen. Berlin/New York 2002, 266,
Anm. 201) werden damit zwar beriicksichtigt, aber nicht erwihnt (vgl. 132,
Anm. 56).

Ein Missverstindnis, das mit der Werkchronologie zusammenhingt, ist die
Deutung des von L. Sturlese geprigten Begriffs der ,Wende“ im wissenschaftli-
chen Interesse und Schaffen Alberts. Wihrend Sturlese diesen Begriff mit der
Kommentierung der Ethik des Aristoteles durch Albertus Magnus im Studium
generale zu Koln verbindet und damit eine seiner Ansicht nach vollzogene
Wende von der Theologie hin zur Philosophie meint - es handelt sich um eine
umstrittene Auffassung, die zuletzt von J. Miller (Natirliche Moral und philoso-
phische Ethik bei Albertus Magnus. Miinster 2001, 375) problematisiert wurde -,
verkniipft H. unter dem Hinweis auf Sturlese diesen Begriff mit Alberts Kom-
mentaren zum Corpus Dionysiacum (105).

Wie prisentiert H. die vermeintlich ,erste Nennung des Maimonides im
Schrifttum Alberts iiberhaupt“? Er meint das Werk De resurrectione, genauer tr.
1 q. 3 (ed. W. Kiibel p. 244 v. 20-23), aber seine knappe Angabe zu Beginn der
Darstellung (95): ,In der dritten Questio des Traktates De resurrectione ist zu
unprizise, um diese Stelle in der Edition der aus vier Traktaten bestehenden
Schrift miihelos zu ermitteln. Die Fundstelle in der Edition wird spiter nachge-
liefert (96, Anm. 32). Die Wiedergabe dieser Passage ist missverstindlich und
philologisch zu ungenau, um aus ihr giiltige Schliisse ziehen zu kénnen. Denn
zum einen heifdt es bei Albert nicht ,wie es von einem gewissen Philosophus, der
auch Rabbi Mose genannt werde, in seinem Buch Von dem einen Gott (De uno
deo) dargelegt werde® (951.), sondern ,wie im Buch Von dem einen Gott (De uno
deo) von einem gewissen Philosoph Rabbi Mose bewiesen wird“. Zum andern ist
es mit Blick auf Alberts Antwort auf die Frage nach der Auferstehung des Men-
schen angemessener in diesem Kontext von einem aufleren Prinzip (principium)
und Ziel (finis) der Schépfung des Menschen als von einem Anfang und von
Grenzen der Natur zu sprechen (96; vgl. 95: ,Natur ein inwendiges Prinzip“).



594 Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus

Ebenso ist es angemessener und verstindlicher von einem iufleren Prinzip der
Bewegung (principium motus extra) zu reden, welches wie das Ziel und das Ver-
ursachende zugleich bewegt (mowvet sicut finis et efficiens simul), als von einem
dufleren Bewegungsprinzip, das ,zugleich begrenzend und verursachend bewege®
(96). Die Annahme, dass Albert in IV Sent. ,noch in einer anderen Art zur Frage
der Auferstehung eine so nicht nachweisbare jiidische Tradition verwendet® (96,
Anm. 34), eine Auffassung, mit der H. ohne jede Begriindung in krassen Gegen-
satz zu den diesbeziiglichen, umfassend durch Stellennachweise im Dux neutro-
rum belegten Ausfiilhrungen von C. Rigo (Zur Rezeption, 62-64; vgl. ebd. 63:
»Beide Lehrmeinungen werden im Dux neutrorum dargestellt, wo sich Maimoni-
des auf einige talmudische Textstellen stiitzt ...“) tritt und dabei lediglich er-
wihnt, Rigo folge darin J. Guttmann, lisst Zweifel an wissenschaftlichem Ernst
der Arbeit aufkommen. Dieser Eindruck entsteht in dem Albert gewidmeten
Teil mit zunehmender Dringlichkeit mit nahezu jedem Abschnitt, so auch di-
rekt mit dem Ubergang von De resurrectione zu De IV coaequaevis (96-97). Hier
breitet H. Einzelheiten aus, die C. Rigo in ihrer auf Handschriften gestiitzten
Untersuchung erforscht hat. Alles, was er bietet, findet man bei der genannten
Autorin, die die zwei Redaktionen von De IV coaequaevis aufgedeckt und unter-
sucht hat. Thr Name wird in diesem Zusammenhang vorerst gar nicht genannt.
Ohne einen Rekurs auf ihre Untersuchungen oder auf die Handschriften des
Werkes war es aber weder moglich, von Redaktionsstufen zu sprechen noch sta-
tistische Angaben beziiglich der Maimonides-Zitate in der ersten Redaktion (sic),
die in keiner der verfiigbaren (unkritischen) Druckausgaben, sondern nur in
Handschriften zugianglich ist, zu machen (vgl. 96). Uns wundert nicht mehr,
dass H. dennoch dazu in der Lage ist, auch die Tatsache, dass er in einer der
nichsten Anmerkungen beiliufig (in Klammern) auf den Aufsatz von C. Rigo
nur mit dem einzigen Ziel verweist, eine vermeintliche Schwiche des Beitrags
hervorzuheben: ,(Das verkennt Rigo 2001: 35 A 25)“ (97, Anm. 39). Er merkt
nicht oder will es nicht gemerkt haben, dass Rigo diesen Sachverhalt in eine
entwicklungsgeschichtliche Perspektive stellt und dementsprechend behandelt
(Zur Rezeption, 47, mit Anm. 95). Nicht mehr verwundert den Rezensenten H.s
anschlieflende Etikettierung von Alberts differenzierter Auffassung aus der Solu-
tio (De IV coaequaevis tr. 3 q. 7 a. 3, ed. Borgnet [Ed. Paris. t. 34], p. 404b) und
die Feststellung der ,Auffilligkeit®, dass bei Albert ,als Autoritit nur Aristote-
les genannt wird“ (97), obwohl der Doctor universalis an derselben Stelle (Solu-
tio) auch Boethius’ De hebdomadibus als eine der Hauptstiitzen seiner Position
ausdriicklich nennt. Erstaunlich vermag dennoch zu sein, dass ein Moses Mai-
monides-Kenner wie H. jeden Nachweis der referierten (oder vielmehr aus dem
Lateinischen ohne eine entsprechende Kennzeichnung iibertragenen) Maimoni-
des-Stellen aus Alberts Werken gemifl den Ausgaben von Dux neutrorum und
Liber de uno deo benedicto penibel meidet. Obwohl die lateinischen Alberttexte
bisweilen ausfithrlich in den Anmerkungen geboten werden, wird einem Leser,
der keine oder geringfiigige Latein- und Scholastikkenntnisse besitzt, das wahre
Ausmaf} der Missdeutung dieser Texte (wie hier 99-101, 103) verborgen bleiben.



Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus 595

Bringt die Arbeit zumindest in jenen Teilen einen Erkenntnisfortschritt, in
denen sie sich von der bisherigen Forschung nachhaltig distanziert? Beschrinkt
man sich bei der Beantwortung dieser Frage nur auf die dem Albertus Magnus
gewidmeten Abschnitte, fillt die Antwort negativ aus. Die Antwort ergibt sich
zwar aus dem bisher Dargelegten, aber da sie als eine Wertung der Arbeit aufge-
fasst werden kann, seien zur Begriindung noch einige weitere Belege hinzuge-
figt.

Beziiglich der lateinischen Teiliibersetzung des Moreb ha-nevukhim, die Al-
bertus Magnus als den Liber de uno deo bezeichnet, hilt C. Rigo (Zur Rezeption,
30) fest: ,Die erste Ijbersetzung wurde auf der Basis der arabisch-hebriischen
Ubertragung des Rabbi Shemu’el ben Jehudah ’TIbn Tibbon angefertigt®. Sie
nennt philologische Griinde fiir ihre durch Analysen und Autopsie hebriischer
Handschriften abgesicherten Erkenntnisse. H. stiitzt sich zwar auf Rigos ,detail-
lierte Analysen® (130) und stellt hier diesbeziiglich keine eigenen an, bekriftigt
aber seine abweichende Position, in der er die Frage nach der Vorlage fiir die la-
teinische Teiliibersetzung als weiterhin ungeklirt darstellt: ,Hier sei noch ein-
mal daran erinnert, dass der Liber de uno deo benedicto entweder auf Grundlage
der ersten hebriischen Ubertragung Ibn Tibbons oder des arabischen Originals
angefertigt wurde“ (130, Anm. 43; vgl. 318). In dieser Aussage stimmt er diesmal
mit der Auffassung von W. Kluxen (Literargeschichtliches zum lat. Moses Mai-
monides, in: Recherches de Théologie ancienne et médiévale 21 [1954] 38) iiberein,
die er zuvor (90, Anm. 4) jedoch abgelehnt hat, und er widerspricht seiner dort
vorsichtig formulierten Meinung, in der er Rigo zustimmte: ,Bei dem Text han-
delt es sicht um eine Ubertragung der 26 Leitsitze sowie des ersten Kapitels des
II. Buches des More nevukhim wahrscheinlich nach Ibn Tibbons Ubertragung®.

H.s mangelnde Kenntnisse der Friihschriften, der Chronologie des Lebens
und der Werke Alberts einerseits, andererseits seine polemisch-abschitzige Hal-
tung gegeniiber anderen Forschern auf diesem Gebiet, die zur negativen Kon-
trastfolie stilisiert werden, bringen ihn wiederholt in Widerspriiche, die seine
wissenschaftliche Glaubwiirdigkeit erschiittern. Belege dafiir findet man allzu
hiufig, weshalb wir es im Folgenden nur noch bei einigen Proben bewenden las-
sen. S. 130, Anm. 47: Die bisherigen Forschungen (von C. Rigo) werden durch
eigenen Beitrag derart erginzt oder ,prinzipiell einer Neubewertung unterzo-
gen®, dass der Leser erfihrt, dass unter den Frithwerken Alberts eine vor 1242
verfasste Schrift ,De natura bona“ existiert (vgl. auch 93) - sie kann wohl mit
einer Schrift ,De natura“ (vgl. 131, Anm. 54) nicht identisch sein -, in der Moses
Maimonides nicht genannt werde; auch in der Friithschriften ,De creaturis“ und
De homine wirden Maimonides-Erwiahnungen fehlen. Eines steht fest: H. hat
weder solche Frithschriften Alberts wie ,De natura bona“ und ,De creaturis® in
den Hinden gehabt noch begriffen, welche Schriften mit dem letzteren Titel
gemeint sind. Abenteuerlich und ihre eigentliche Quelle verschleiernd ist die
Behauptung, dass Weisheipls Chronologie der Werke des Doctor universalis eine
Aussage iiber etwaige Zeitgleichheit der Abfassung von I Sent. und der ,zweiten
Redaktion der Schrift der De IV coaequaevis® moglich macht (130), also iiber die



596 Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus

Redaktionsstufen des Werkes, die erst von C. Rigo (2001) aufgedeckt und chro-
nologisch erschlossen wurden. Weisheipl (The Life and Works of St. Albert, in:
ders. [Hg.]: Albertus Magnus and the sciences. Toronto 1980, 22) sagt nicht mehr
als dass die sechs Frithwerke, die er als die Summa Parisiensis bezeichnet, nim-
lich De sacramentis, De incarnatione, De resurrectione, De IV coaequaevis, De ho-
mine und De bono, ,abgeschlossen waren, als Albert 1246 Buch II der Sentenzen
schrieb, und vielleicht sogar schon ehe Buch I angefangen wurde®. Auch hin-
sichtlich der Lebenschronologie von Albert muss man in diesem Zusammenhang
entgegenhalten, dass bisher weder Alberts Biograph H.Chr. Scheeben (Albert der
Grofse. Zur Chronologie seines Lebens. Vechta/Leipzig 1931) noch J.A. Weisheipl
noch ein anderer ausgewiesener Albertforscher die Auffassung vertrat, Albert sel
1264 endgiiltig nach K&ln zuriickgekehrt (131, 156, Anm. 154). Solange H. aufler
dem Hinweis, er folge ,der von James Weisheipl aufgestellten Chronologie der
Werke Alberts“ (- diese unterscheidet sich nicht nur in diesem Punkt von H.s
Darstellung -) keine Begriindung fiir seine Versuche einer ,Neubewertung“ bis-
heriger Erkenntnisse auf diesem Gebiet vorlegt, ist und bleibt seine Position ein
Irrtum. Dasselbe gilt fiir die weiteren chronologischen Ungereimtheiten (u.a. die
Jahre des Wirkens in Wiirzburg, 131). Man muss deshalb nicht betonen, dass die
daraus abgeleiteten Schliisse und die daran ankniipfenden Mutmaflungen (wie
131f., mit Anm. 57) dilettantisch (- die alte Bibliothek des Kélner Dominika-
nerkonvents wurde am 2. Mirz 1659 durch einen Brand vernichtet -) und ge-
genstandslos sind.

Hinsichtlich C. Rigos chronologischer Bestimmung der ,eigentlichen® Re-
zeption des Dux neutrorum durch Albertus Magnus (Paris 1244-1248) bezieht H.
eine ambivalente und, wie es dem Rezensenten scheint, sich mehrfach wider-
sprechende Haltung. Der Leser moge sich selbst ein Urteil aus den nachfolgen-
den Sitzen (- H.s Anmerkungen kénnen hier nicht mitberiicksichtigt werden -)

bilden (130):

»,Caterina Rigo, die kiirzlich detaillierte Analysen nahezu aller Nennungen
des Maimonides im Werk des Albertus Magnus vorgelegt hat, kommt zu dem
Schluss, dass die eigentliche Rezeption sich wihrend der Pariser Jahre zwi-
schen 1244 und 1248 abgespielt habe und sich auf die Bereiche der Attribute
Gottes, dessen Wissen und Providenz, der Kosmologie, der Angelologie, der
Schopfungsproblematik und der Profetologie erstreckte. Auch wenn die rah-
menden Zeitpunkte prinzipiell einer Neubewertung unterzogen werden
miissten, kann, da Rigos Analyse der albertischen Texte sehr detailliert ist,
eine eigene Analyse auf das Notwendigste reduziert werden. Entsprechend
unserer Fragestellung hinsichtlich des Bildes von Maimonides sollen daher
einige Details beleuchtet werden, die bei Rigo ausserhalb des Blickfeldes lie-
gen, nimlich zum einen, an welchen Zeitpunkten im Albert’schen Schaffen
Maimonides verwendet wird, und zum anderen, wie der Jude im Werk des
Scholastikers angefithrt wird.

Wie Rigo zutreffend feststellt, greift Albert auf den Liber de uno deo bene-
dicto Anfang der 1240er Jahre zuriick, auf den Dux neutrorum nicht vor 1244,



Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus 597

An diesem Datum macht sie die Abfassung des ersten Buch des Sentenzen-
kommentars fest. Es sei dahingestellt, ob Albert im gleichen Jahr, in dem er
den Sentenzenkommentar begonnen, auch den Dux neutrorum gelesen und zi-
tiert hat [...]“.

Dieser Passage ist zu entnehmen, dass Rigo einen genauen Zeitrahmen fiir die
Rezeption des Dux neutrorum durch Albertus Magnus nennt. Aber, so H., diese
»rahmenden Zeitpunkte“ miissten ,prinzipiell“ neubewertet werden. H. kénne
sich jedoch auf die notwendigsten Korrekturen oder vielmehr auf Ergidnzungen
der ,sehr detaillierten Untersuchung von Rigo beschrinken. Das, was aufler-
halb ihres Blickpunktes blieb, sei nun der zeitliche Rahmen (!) der Rezeption
und die Zitierweise des ,Juden“. Den Leser muss verwundern, dass H. mit die-
sem Satz prompt eigene Aussagen der vorigen Sitze verneint, ein Forschungsde-
fizit bei Rigo entdeckt und dieses durch seinen eigenstindigen Beitrag zu behe-
ben ankiindigt. Ahnlich ergeht es dem Leser, wenn er dem nichsten Satz ent-
nimmt, dass Rigo die Zeitgrenzen fiir die Rezeption der beiden Schriften des
Moses Maimonides durch Albertus Magnus ,zutreffend feststellt“. Ob hier nicht
etwas vorgetduscht wird, ldsst sich durch den Rekurs auf die zitierte Untersu-
chung von C. Rigo (Zur Rezeption, 29-66) iiberpriifen. Dort (36-46) wird nicht
nur die Chronologie der Maimonides-Rezeption stets mitberiicksichtigt, sondern
auch die vermeintlich ,ausserhalb des Blickfeldes“ liegenden Details beziiglich
»des Juden im Werk des Scholastikers“, nimlich ,Benennungen und Epitheta®,
»Zitate und Zitierweise“ und , Wertschitzung“ gesondert behandelt.

Einen Rickschritt gegeniiber dem erreichten Forschungsstand nimmt H. in
Kauf in der Frage nach dem Beginn der Rezeption des Dux neutrorum durch
Albertus Magnus. Er vertritt, moglicherweise aufgrund eines Missverstindnisses
des Redaktionskomplexes der Frithwerke, eine durch die Forschungen von C.
Rigo, auf die er in einer Anmerkung Bezug nimmt, widerlegte Position von der
zeitlichen Prioritit der im Druck vorliegenden zweiten Redaktion von De IV
coaequevis gegeniiber dem I. Buch von Alberts Sentenzenkommentar (133 mit
Anm. 66). Seine Kritik an Rigo, die er mit Blick auf die Rezeption des Dux
neutrorum im Sentenzenkommentar iibt, stiitzt weder die von ihm bezogene
Position zur Chronologie von De IV coaequaevis noch hat sie in dieser Hinsicht
eine Bedeutung fiir den Sentenzenkommentar. Er scheint damit auch seiner zu-
vor von Weisheipl iibernommenen Werkchronologie, insbesondere der Datie-
rung der Frithschriften, des Sentenzenkommentars und der von Rigo iibernom-
menen, aber als eigene vertretenen Auffassung von zwei zeitlich versetzten Re-
daktionen der Schrift De IV coaequaevis zu widersprechen (vgl. 94-97, 130).

Wir haben unsere kritische Aufmerksamkeit bisher einigen der unseres Er-
achtens wichtigsten Teile des Buches von H. gewidmet und uns auf die Albertus
Magnus bezogenen Abschnitte konzentriert. Obwohl wir nicht alle Probleme,
denen wir in den besprochenen Passagen begegnet sind, berticksichtigt haben,
glauben wir, dass sich aus unserer Lektiire ein reprisentativer und fiir das Ganze
der Studie von H. giiltiger Eindruck ergibt. Damit unsere Kritik nicht ausufert,



598 Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus

schlieflen wir sie mit einigen Bemerkungen zum letzten Teil des Buches. Sie
werden erlauben, die Giiltigkeit des gewonnenen Eindrucks zum letzten Mal zu
tiberpriifen. Auf die weiteren, vorwiegend auf formale Aspekte fokussierten cor-
rigenda und die bibliographischen Nachtrige sei an dieser Stelle verzichtet.

III. Im Epilog des Buches (,3 Zusammenfassung und Ausblick®, 317-326)
findet man einige ,Thesen“, die weder bewiesen wurden noch sachlich stimmig
sind noch im Einklang mit den davor liegenden Ausfithrungen des Autors ste-
hen. Sie offenbaren eine gravierende Inkonsistenz der Untersuchung. Das Ziel
der Arbeit war es, den Angaben des Autors zufolge, das ,Bild“ des Moses Mai-
monides bei den Scholastikern anhand der Quellen nachzuzeichnen, nicht je-
doch die Untersuchung der Rezeption des jiidischen Denkers durch die Scholas-
tiker und seines moglichen Einflusses auf deren Lehren (vgl. 16, mit Anm. 1; 17-
19). Maimonides’ Nachwirken, so H. im Vorwort (9), umfasste zugleich Philo-
sophie, Halakha und Medizin als sich wechselseitig ablésende und teilweise be-
dingende ,Bereiche mittelalterlichen Wissenschaftswelt“. Die These 1 der Zu-
sammenfassung (317) spricht hingegen von der Notwendigkeit einer Differenzie-
rung ,zwischen dem Einfluss als Halakhist, als Philosoph und als Mediziner®.
Diese Differenzierung entspricht aber dem ,iiberwiegend arabisch abgefassten
Schrifttum des Maimonides“, welches den Lateinern kaum ein Maimonides-Bild
vermitteln haben kann. Die These 1.1 und ithr Kommentar (317£.; vgl. These 2,
S. 319f.) decken sich mit unserem Einwand (zu Seite 9), indem sie besagen, dass
auch nach der lateinischen Ubersetzung des Moreh ha-nevukhim zusammen mit
der Gebotsliste aus Mishneh Torah ,Rabbi Moyses zwar als jiidischer Autor be-
kannt war, seine halakhische Bedeutung jedoch, wenn iiberhaupt, dann nur am
Rande als solche gesehen wurde“. Die philosophische Qualifizierung des Moses
Maimonides als Aristoteliker (These 1.2.2., S. 318; Komm. zur These 2.3, S. 321)
und seine Situierung im arabischen Kontext (vgl. 155) sind u.E. falsch und lassen
sich nicht durch die Texte des Albertus Magnus ausweisen. Albert rechnet ihn
explizit den jiingeren Peripatetikern zu. Hinsichtlich der Grundlage der lateini-
schen Teiliibersetzung des Moreh ha-nevukhim, i.e. des Liber de uno deo bene-
dicto, bietet H. eine dritte Variante seiner Auffassung, die hinter dem erreichten
Forschungsstand zurtickbleibt: ,Thre Vorlage, entweder der arabische Text des
Maimonides oder die Ubertragung Ibn Tibbons ..“ (318). Obwohl H. fiir die
Feststellung des Ubertragungsortes fiir diesen Text keine Griinde ansetzen kann,
welche die schliissige Argumentation von W. Kluxen nicht lediglich rhetorisch
in Frage stellen (123, Anm. 11: ,Kluxen gibt fiir seine Mutmaflungen keine Be-
weise“) sondern in der Sache anfechten wiirden, nennt er dennoch zwei Alterna-
tiven - Paris und das zuvor (122f.) als Ubertragungsort angezweifelte Siidfrank-
reich -, die ,scheinbar“ (Paris) oder ,prinzipiell ebenfalls méglich® (Siidfrank-
reich) seien. Seinen fritheren Aussagen in Bezug auf das Werk, in dem der Liber
de uno deo benedicto bei den Scholastikern (Albertus Magnus) erstmalig er-
wihnt wird, seiner ,neubewerteten® Chronologie dieses Werkes und sich in der
Datierung des Liber de uno deo benedicto widersprechend resiimiert er: ,Ein
zweifelsfreier Riickgriff auf diese Schrift ldsst sich erst frithestens im Jahr 1242



Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus 599

(Albertus Magnus, De homine) belegen - wenn es sich nicht auch hier um einen
spateren Nachtrag handelt® (318). Beziiglich der Verwendung des Liber de uno
deo benedicto hiefl es zuvor (130): ,Wie Rigo zutreffend feststellt, greift Albert
auf den Liber de uno deo benedicto Anfang der 1240 Jahre zuriick.“ In Bezug
auf das Werk, in dem dieses opusculum des Maimonides erstmalig erwihnt wird,
hie} es (95): ,In der dritten Questio des Traktates De resurrectione [...] findet
sich die wahrscheinlich erste Nennung des Maimonides im Schrifttum Alberts
iiberhaupt“. Alberts Werk De homine, dessen Chronologie schon zuvor wohl
nicht nach Weisheipl mit ,ca. 1242“ angegeben wurde (95, Anm. 29), sah H.
hingegen als irrelevant fiir diese Fragestellung an und iberging es mit der Be-
merkung (95, mit Anm. 29), dass zwar in ithm ,der Buchtitel Liber de uno deo
ohne Nennung des Verfassers [...] angefiihrt“ wird, aber ,Hier stellt sich jedoch
die Frage, wann diese Textpassage entstanden ist, schon im Jahr der Abfassung
von De homine (ca. 1242), oder ob es sich um eine spitere Hinzufiigung han-
delt“. Diese Datierung von De homine und der iibrigen Frithwerke hat H. je-
doch nur kurz zuvor (94-95) abgelehnt und sich auf die Position von J.A. Weis-
heipl zuriickgezogen, demzufolge ,wir gesichert nur sagen konnen, dass die fiir
unsere Fragestellung relevanten Schriften De resurrectione und De IV coaequae-
vis vor 1246 entstanden sind“ (95).

Der Epilog bringt den Vi. in kein besseres Licht als die besprochenen Passa-
gen des einleitenden und des Hauptteils des Buches. Eine Gesamtschau dessen,
was beanstandet wird, scheint deutlich zu machen, dass diese enorm wichtige
Forschungsarbeit trotz des hoch respektablen Fleifles ihres Autors misslang. Die
Arbeitsweise und die Haltung des V{., ein auffallend pritentiéser Schreibstil und
ein penetranter Anklageton gegeniiber seinen Vorliufern und Gesprichspart-
nern—- Charakteristika, die sich beim genaueren Hinsehen auf die Details alles
andere als Ausdruck eines durch die Wahrheitsliebe motivierten Forschungsei-
fers und eines besseren Dienstes an der Wissenschaft erweisen - trugen dazu we-
sentlich bei.



Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus

RUEDI IMBACH

Set asini respuunt propter magnitudinem sapiencie, et propter modum loquendi.
Zwei neue Arbeiten zum pseudo-aristotelischen Secretum secretorum.*

Ich mache es mir in der Philosophie immer leichter und leichter.
Aber die Schwierigkeit ist, es sich leichter zu machen und doch exakt
zu bleiben.

LuDwWIG WITTGENSTEIN, Big Typescript (70)

1. In der neuesten Auflage des dem Aristoteles gewidmeten Bandes von Ueber-
wegs Grundriss der Geschichte der Philosophie! sind zwei Seiten ebenfalls den
unechten Schriften innerhalb des Corpus Aristotelicum gewidmet. Die unter dem
lateinischen Titel Secretum secretorum (im Folgenden abgekiirzt als SS) bekannte
Schrift wird an dieser Stelle zusammen mit einigen anderen Texten erwihnt. In
dem von Franco Volpi besorgten Groffen Werklexikon der Philosophie findet man
zu der besagten Schrift einen Eintrag von fiinf Zeilen.2 Dieser Sachverhalt ist ein
eindeutiges Symptom einer historischen Fehleinschitzung, der ein Grossteil
heutiger Philosophiehistoriker auch aus methodischen Griinden zum Opfer
fallt. In der Tat: Von dieser wahrscheinlich am weitesten verbreiteten pseudo-
aristotelischen Schrift, die im Mittelalter bekannt war, dem Secretum secretorum,
existieren weit mehr Handschriften, die den Text iiberliefern, als von der
Summa theologiae des Thomas von Aquino oder von der Summa logicae des
Wilhelm von Ockham. Diese ist in 65 Textzeugen erhalten, vom zweiten Teil
jener (II-II) gibt es 280 Manuskripte, wihrend die lateinische Fassung des SS in
mehr als 600 Handschriften tberliefert wird. Die Philosophiehistoriker wiren
gut beraten, statistische Gegebenheiten nicht ganz zu vernachlissigen. Selbst-
verstandlich sagt der Erfolg eines Werkes nichts oder nur sehr wenig iiber seine
wissenschaftliche Qualitdt aus, aber er bezeugt, dass zu einer gewissen Zeit ein
Werk oft abgeschrieben, gelesen und studiert worden ist. Wer die Geschichte
der Philosophie, d.h. auch die Geschichte dessen, was in der Vergangenheit als
Philosophie verstanden wurde, erforschen will, sollte auf die Beriicksichtigung
dieser Fakten nicht ginzlich verzichten.

* FORSTER, Regula: Das Geheimnis der Gebeimnisse. Die arabischen und deutschen Fassungen
des psendo-aristotelischen Sirr al-asrar / Secretum secretorum. Wiesbaden: Dr. Ludwig Reichert
Verlag 2006, XII + 329 Seiten [Wissensliteratur im Mittelalter. Schriften des Sonderforschungs-
bereiches 226 Wiirzburg /Eichstitt, Band 43]. (ISBN 3-89500-495-2). — STEVEN ]. WILLIAMS: The
Secret of Secrets. The scholary career of a pseudo-Aristotelian text in the Latin Middle Ages. Ann
Arbor: The University of Michigan Press 2003, XIV + 481 Seiten (ISBN 0-472-11308-9).

L' Grundriss der Geschichte cder Philosophie. Begriindet von Friedrich Ueberweg. Die
Philosophie der Antike, Band 3: Altere Akademie, Aristoteles, Peripatos. 2. durchgesehene und
erweiterte Auflage. Hg. von HELLMUT FLASHAR. Basel 2004, 275-276.

2 Grosses Werklexikon der Philosophie. Hg. von FRANCO VOLPL Band I : A-K, Stuttgart 1999, 95.



Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus 601

In einer beachtlichen Zusammenstellung der Handschriften pseudoaristo-
telischer Werke im Mittelalter und der Renaissance haben Charles B. Schmitt
und Dilwyn Knox 96 verschiedene Schriften aufgelistet, die in irgendeiner Form
dem Stagiriten zugeschrieben worden sind.? Einige dieser Werke konnen als
Meisterwerke der Pseudoepigraphik bezeichnet werden, sei es aufgrund ihrer
weiten Verbreitung, sei es wegen ihrer besonderen Qualitit. Dazu gehoren ohne
Zweifel die Oeconomica, die auf spitantike Materialien zuriickgeht, der Liber de
causis* oder der Liber de pomo, den der Sohn Friedrichs II., Kénig Manfred, um
1250 iibersetzte oder iibersetzen lief3.5

Beim SS handelt es sich um ein Sendschreiben, das der Stagirite im Alter fiir
Alexander den Groflen verfasst hat und worin er dem Herrscher ausfiihrliche
Ratschlige didtetischer, ethischer, politischer und strategischer Natur erteilt.
Wiewohl die Forschung seit dem 19. Jahrhundert immer wieder auf die Be-
deutung dieser Schrift hingewiesen hat - man denke beispielhalber an die Pio-
nierarbeiten von Moritz Steinschneider und Richard Foerster - und obschon im
20. Jahrhundert vorziigliche Studien sowohl zur arabischen Fassung (z.B. von
Mario Grinaschi und Mahmoud Manzalaoui) als auch zur lateinischen Version
(Charles Burnett) und zur deutschen Fassung (Wolfgang Hirth, Friedrich
Wurms) vorgelegt wurden und William F. Ryan und Charles Schmitt schon vor
einiger Zeit eine exzellente Ubersicht zum Forschungsstand verdffentlicht ha-
ben,6 wird die Bedeutung dieses Textes fiir die Vermittlung arabischen Wissens
an die europiische Kultur einerseits und die Rezeption dieses Wissens in der
intellektuellen Welt Europas immer noch nicht angemessen wahrgenommen und
gewiirdigt. Die beiden erstklassigen Studien, die an dieser Stelle in gebotener
Kiirze vorgestellt werden sollen, leisten zu dieser filligen Aufarbeitung eines
Defizits einen kaum zu iiberschitzenden Beitrag. Die Studie von Regula Forster
- eine Dissertation die 2005 an der Universitit Ziirich auf Antrag des Ger-
manisten Paul Michel und des Islamforschers Ulrich Rudolph angenommen
wurde - untersucht zum einen die verschiedenen Aspekte der arabischen
Fassung des Sirr al-asrar und erforscht zum anderen die Aufnahme der Schrift
im deutschsprachigen Raum. Die Arbeit von Williams dagegen bietet einen um-
fassenden Uberblick zur lateinischen Ubersetzungstradition und vor allem zur
scholastischen Rezeption.

2.1. Sowohl in ihrem Aufbau als auch in der Diktion ist die Studie von Forster
von bestechender Klarheit. Der arabistische Teil ist derart gestaltet, dass auch

3 Pseudo-Aristoteles Latinus : a guide to Latin works falsely attributed to Aristotle before 1500.
London 1985 (= Warburg Institute Surveys and Texts 12).

4 Zu zwei neueren Ausgaben dieses Werkes vgl. meine Rezension in der Freiburger Zeitschrift
fiir Philosophie und Theologie 53 (2006) 476-480.

5 Liber de pomo - Buch vom Apfel. Ubersetzt von E. ACAMPORA-MICHEL, mit einem Vor-
wort von R. IMBACH. Frankfurt: Klostermann 2001.

6 Pseundo-Aristotle. The Secret of Secrets. Sources and Influences. London 1982 (= Warburg
Surveys 9).



602 Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus

ein Nichtspezialist der arabischen Literatur ihn gut verstehen kann. Dies ist in
diesem Falle von besonderer Bedeutung, da es sich um eine Studie handelt, die
fir die Erforschung der europdischen Kultur des Mittealters von grofler Wich-
tigkeit ist. Der erste Teil der Arbeit ist dem arabischen Text gewidmet (11-112).
Mehrere Aspekte dieses Teils sind nach meiner Einschitzung - derjenigen eines
Philosophiehistorikers, der namentlich an der Kontextualisierung und Funk-
tionsanalyse der Philosophie interessiert ist - besonders aufschlussreich: (a) Was
die Datierung der beiden arabischen Fassungen (Kurzfassung [= KF]; Langfas-
sung [= LF]), ihres Verhiltnisses zueinander und zu einem moglichen Archety-
pen angeht, ist die Autorin vorsichtig. Fest steht, dass eine (nicht genau iden-
tifizierbare) Version im arabischen Raum vor Ende des 10. Jahrhunderts be-
kannt war (19; S. 111 optiert die Verfasserin fiir den Zeitraum 950-987). Die
beiden handschriftlich breit iiberlieferten Fassungen sind im Iran oder im Irak
spitestens Ende 11. / Anfang 12. Jahrhundert (KF) und 12. Jh. (LF) anzusetzen.
(b) Besonders wertvoll ist m.E. die tabellarische Ubersicht zu den beiden Fassun-
gen (24-29), die auch fiir das Studium der lateinischen Versionen gute Dienste
leisten wird. (c) Die Darstellung der bisher noch wenig erforschten Rezeption
im arabischen Raum sowie die Ubersicht zu den Ubersetzungen ins Persische
und Tiirkische (44-47) verdient ebenfalls Beachtung. Besonders interessant
scheint mir in diesem Zusammenhang vor allem der Hinweis auf die Zweifel
Ibn Halduns (1332-1406) an der Echtheit der Schrift (37-38). Diese Abschnitte
bestitigen, dass das Werk in den Gebieten der islamischen Kultur ,ein offen-
sichtlich viel gelesener (oder zumindest abgeschriebener) Text“ (47) war. (d) Die
lingere Textanalayse ist m.E. deshalb hilfreich, da in der bisherigen Forschung
die eigentlich inhaltliche Dimension der Schrift nur wenig Beachtung gefunden
hat, weil die Einschitzung Steinschneiders, es handle sich hier um ,eine teilwei-
se miserable Compilation philosophierender Mystik und vulgiren Aberglau-
bens“ (zit. 2) weithin akzeptiert wird. Neben einer eigentlichen Fiirstenlehre las-
sen sich Ausfithrungen zur Staatsorganisation und Kriegsfilhrung, zur Gesund-
heitslehre, zur Physiognomik und zur Naturwissenschaft (inkl. Alchimie und
Hermetik) unterscheiden. Also insgesamt ein Text disparaten Inhalts, dessen
Originalitit nicht in der Lehre, sondern in der fiktiv an Alexander gerichteten
Zusammenstellung von Ratschligen der Lebensfithrung besteht (108).

2.2. Der ausfihrliche Hauptteil zur Rezeption des Textes im deutschsprachigen
Raum (131-240) wird durch einen knappen Uberblick zu den europiischen
Ubersetzungen des Sirr al-asrar vorbereitet (113-129), wo die wichtigsten bis-
herigen Forschungsergebnisse zusammengestellt sind. Besonderes Augenmerk
verdienen hier natiirlich die beiden lateinischen Ubersetzungen, d.h. die auf der
KF beruhende Teiliibersetzung des Johannes Hispalensis (nach 1112 und vor
1128), von der 150 Hss. existieren, und die Version des Philippus Tripolitanus,
einem Kurienkleriker, der den Text wohl um 1232 verfasst hat (350 Hss.). Die
prizise Evaluation der Ergebnisse zur deutschsprachigen Aufnahme vor 1500
steht den Fachleuten der Germanistik zu; ich kann hier nur knapp die wich-



Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus 603

tigsten Ergebnisse aufzihlen. Die Autorin legt klare Kriterien fest (132-133),
welche Texte in ihrer Untersuchung berticksichtigt werden sollen. Von der
Ubersetzungen des Johannes Hispalensis lassen sich sieben Versionen nach-
weisen, deren dlteste um 1200 entstanden sein diirfte und die zum groflen Teil in
medizinischen Sammlungen tberliefert werden (vgl. 164-165). Von den zwolf
Ubersetzungen des Tripolitanischen Textes mochte ich nur auf zwei hinweisen:
Die frither Hiltgart von Hiirnheim zugeschriebene Prosafassung (von 1282), die
zusammen mit einem vorliufigen lateinischen Text seinerzeit von Reinhold
Moller ediert worden ist (Berlin 1963), wird von Forster genau analysiert (167-
183) und sie wird nunmehr als Zimmernsches SS bezeichnet, da diese Version im
Schwibischen Zisterzienserinnenkloster angefertigt worden ist. Von beson-
derem Interesse ist das in der UB Basel (Cod. II 26, fol. 2v-45v) erhaltene Buch
der Heimlichkeit aus dem Jahre 1476 (vgl. 228-234). Die Handschrift stammt aus
dem Besitz des Basler Bibliophilen Remigius Faesch (} 1667) und enthilt 17
kolorierte, sehr ansprechende Federzeichnungen. Es kann erginzt werden, dass
es sich bei dem iibersetzten Text nicht um die Tripolitanische Version handels,
sondern um eine Ubertragung der vom Benediktiner Engelbert von Admont in
Padua angefertigten Kompilation des SS.7 Der Band wird erginzt durch die
Transkription zweier Versionen der Hispalensis-Ubersetzung sowie die arabi-
schen Paralleltexte der Version des Johannes. Ich bedaure sehr, dass das Buch
keine Indices enthilt. Der Gebrauch eines Werkes, das derart zahlreiche Infor-
mationen zu sehr verschiedenen Wissensgebieten enthilt, wiirde durch Indices
zu Namen und Hss. wesentlich erleichtert.

2.3. In den knappen Schlussbemerkungen begniigt sich die Autorin mit einer
Zusammenfassung der wichtigsten Ergebnisse aus der Sichtweise der Arabistik
und Germanistik. Die Fragen der Textgattung, der Verbreitung und der Leser-
schaft werden noch einmal kurz gestreift. Aus der Perspektive der Intellectual
History und der Philosophiehistorie bleiben viele Fragen offen: In der Tat
handelt es sich bei diesem Werk um eine disparate Kompilation, deren Inhalte
kaum Originalitit beanspruchen kénnen. Es ist auch offensichtlich, dass die
Hispalensis-Fassung vornehmlich als medizinischer Fachtext aufgenommen wur-
de, dennoch bleibt zu fragen, was es bedeutet, dass dieser pseudo-aristotelische
Text eine so grofle Verbreitung und ein so breites Interesse gefunden hat.
Offensichtlich haben wir es hier weniger mit einer Konzeption des Wissens und
der Philosophie als Spekulation und Theorie zu tun als mit einem Verstindnis
von Philosophie als Lebenskunst, wie sie von Pierre Hadot8 fiir das antike

7 Zur Bedeutung Engelberts vgl. die von Forster leider nicht beriicksichtigte Studie von Karl
UBL: Engelbert von Admont. Ein Gelebrter im Spannungsfeld von Aristotelismus und christlicher
Uberlieferung. Wien/Miinchen 2000, sowie meine Rezension in: Freiburger Zeitschrift fiir Philo-
sophie und Theologie 50 (2003) 211-215.

8 La philosophie comme maniére de vivre. Entretiens avec JEANNIE CARLIER et ARNOLD I.
DAVIDSON. Paris 2001.



604 Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus

Denken und Juliusz Domanski? fiir das mittelalterliche Denken in den Vor-
dergrund geriickt wurde. Jedenfalls regt die Studie von Forster dazu an, diesen
Aspekt mit Hilfe eines breit gefassten Philosophiekonzepts neu zu iiberdenken.

3.1. ,In the exciting story of the reception of the ,new Aristotle’ during the
Middle Ages, the SS has remained little more than a postscript or a footnote:
both on its own terms and for its larger significance, the SS deserves a chapter of
its own. My aim her has been to write this missing chapter.” Mit diesen Worten
umschreibt Williams (4) ganz klar sein Vorhaben. Nach einem einleitenden
Kapitel zu Entstehung und Inhalt des SS (7-30), untersucht der Autor sukzessiv
die beiden Ubersetzungen (31-108), bevor er sich der Verbreitung des Textes
(109-182) zuwendet. Die beiden letzten Kapitel sind dann explizit der schola-
stischen Rezeption gewidmet (183-343). Die Studie wird durch fiinf Anhinge
erginzt: Zuerst findet der Leser eine Edition der Prologe der Ubersetzungen von
Johannes und Philippus (353-365). Im dritten Appendix sind die Hss. der beiden
Ubersetzungen (bis circa 1325) verzeichnet (367-417).10 Der vierte Anhang des
Werkes enthilt eine Zusammenstellung der lateinischen Kommentare zum SS
(419-425). Die Liste enthilt knappe Angaben zu 34 Kommentaren. Diese Do-
kumentation wird abgeschlossen durch Informationen zu den 18 Drucken des SS
(von 1472 bis 1555; 427-430).

3.2. Williams identifiziert Johannes Hispalensis mit dem Ubersetzer der wich-
tigen Schrift von Costa ben Luca De differentiis spiritus et animae (vgl. 36, 38)
und erachtet 1120 als wahrscheinliches Datum der Redaktion dieser SS-Uber-
setzung (43). An der sehr ausfithrlichen Diskussion zur Person des anderen
Ubersetzers ist vor allem die Feststellung wichtig, dass das ganze SS um 1232 in
der lateinischen Welt zu zirkulieren begann (vgl. 109). Es scheint auch gesichert,
dass der Hof Friedrichs II. fiir die erste Verbreitung des Werkes wichtig war
(vgl. 138), wie namentlich der Liber phisiognomie des Michael Scotus belegt, wo
wortliche Anleihen nachgewiesen werden konnen (vgl. die Belege S. 130-132).

9 Vgl. La philosophie, théorie on maniére de vivre ? Les controverses de I’Antiquité & la Renais-
sance. Avec une préface de PIERRE HADOT. Fribourg/Paris 1996.

10 Unter der aufgefithrten Hss. erwihnt Williams (389) auch Bern, Biirgerbliothek 260, wo
fol. 61va-74rb der Hispalensis-Text iiberliefert wird; vgl. dazu Aristotelica Helvetica. Catalogus
codicum latinorum in bibliothecis Confederationis Helveticae asservatorum quibus versiones
expositionesque operum Aristotelis contintentur. Codices descripsit Carolus Lohr, Freiburg
1994, 157-158. Zur Vervollstindigung der Angaben bei Lohr und Williams sei hier das Initium
des Textes wiedergegeben: (61va) ,Ex libro moralium de regimine dominorum qui alio nomine
dicitur secretum scretorum editus ab Aristotele ad Allexandrum quam transtulit Philippus
domino Gwidoni Tripolitano episcopo de arabico in latinum et prologo cuiusdam doctoris in
hunc librum in commendationem Aristotelis. Hic liber moralium nominatur secretum scretorum
quam edidit princeps philosophorum Aristotelis filius Nychomachi de Macedonia discipulo suo
magno imperatori.“ Es kann an dieser Stelle darauf hingewiesen werden, dass in den Schwei-
zerischen Bibliotheken insgesamt 19 lateinische Handschriften des SS vorhanden sind (vgl.
LOHR: Aristotelica Helvetica, 334), davon befinden sich elf in der UB Basel.



Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus 605

Die bereits komplizierte Uberlieferungsgeschichte des Textes wurde durch die
u.a. von Grinaschi aufgestellte Hypothese, die Ubersetzung sei durch die Zen-
surmassnahmen Gregors IX. purgiert worden, noch erschwert. Williams wider-
legt, Punkt fiir Punkt, diese Auffassung (142-182). Der Schlussfolgerung, die der
Autor aus dieser Diskussion zieht, kann ich nur zustimmen: ,Ultimately the
goal must be to produce a critical edition of Philip’s work. For students to the
Latin SS, this is the major task that lies ahead” (182). Die Erfolgsgeschichte des
SS im 13. Jahrhundert ist faszinierend: Albert der Grosse kennt und zitiert um
1250 die Tripolitanische Ubersetzung (vgl. 194), die er wohl in Paris kennen
gelernt hat.11 Das Werk interessiert die Gelehrten nicht nur aus medizinischen
Griinden (dazu 227-239), aus alchemistischem Interesse (239-240), aus astro-
logischen Griinden (241-245) oder wegen der Physiognomie (245f.); der Autor
stellt auch unzihlige Belege zusammen, die bestitigen, dass sich beispielsweise
Albert der Grosse, Johannes von Paris, Johannes von Jandun oder Ulrich von
Strassburg auch fiir die philosophical portion der Schrift interessiert haben, die
bekanntlich nicht wenig zur Verehrung des Aristoteles beigetragen hat, wird
doch in einem der Prologe der Stagirite mit einem Propheten verglichen, von
dem Gott gesagt haben soll ,potius nominabo te angelum quam hominem® (vgl.
275). Einen Hohepunkt dieses Erfolgs stellt der Kommentar Roger Bacons dar.
Der Franziskaner hat wenig Verstindnis fiir jene, die dieses Werk nicht richtig
einschitzen: ,Set asini respuunt propter magnitudinem sapiencie, et propter
modum loquendi“ (zit. 175). Es richtig, dass das SS im Laufe des XIII.
Jahrhunderts einen festen Platz in der akademischen Welt erobert hat (vgl. 298),
aber trotzdem diirfen die Grenzen dieses Erfolgs nicht tibersehen werden. Aus
diesem Grunde widmet Williams diesem Aspekt ein eigenes, wiederum vor-
ziiglich dokumentiertes Kapitel (298-343), das mit dem endgiiltigen Verschwin-
den des Textes aus dem Kanon der Aristoteles zugeschriebenen Werke im XVI.
Jahrhundert endet. Der Autor zeigt {iberzeugend, welche Griinde, inhaltlicher,
formaler und historischer Natur fiir eine kritische Evaluation der Schrift bereits
im Mittelalter angefithrt werden kénnen. Es ist beachtlich, dass die Diskussion
der Authentizitit schon frith begann und es gibt zahlreiche Zeugnisse dafiir (vgl.
305-317): Thomas Bradwardine beispielsweise verteidigt seine Authentizitit
(320-321), wahrend ein unbekannter Franziskaner in einer Questio zum Seelen-
heil des Aristoteles ganz eindeutig dagegen votiert.12 Jedenfalls betont Williams

11 Albert spielt in der Arbeit von Williams insgesamt eine wichtige Rolle, wie bereits ein
Blick auf den Namenindex belegt.

12 yVgl. dazu 306, 278: “quia libellus iste sicut et alius, qui dicitur De pomo Aristotelis non
sunt autentici. Unde dictis illorum nulla fides est adhibenda”. Zur Edition und Bedeutung dieses
anonymen Textes cf. R. IMBACH: Aristoteles in der Halle.: Eine anonyme Questio ,Utrum
Aristoteles sit salvatus’ im Cod. Vat. Lat. 1012 (127ra-127va) zum Jenseitsschicksal des Stagiriten. In:
Peregrina curiositas: Eine Reise durch den Orbis antiquus. Hg. von Andreas Kessler u.a. Freiburg
1994, 297-318.



606 Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus

zu Recht, dass es nicht erst die Renaissancephilologie ist, die das Authen-
tizitdtsproblem ernsthaft diskutiert hat.13

3.3. Das Vorhaben des Autors, eine ,topographische Ubersicht“ (344) zur scho-
lastischen Rezeption des SS zu bieten, darf als wirklich gelungen bezeichnet
werden. Trotz der iiberaus reichen Ernte, warnt er indes vor einer Uberbewer-
tung der Schrift: , The place that the SS found for itself in the scholary world
was, relatively speaking, a small one“ (348), wenn auch nicht zu bestreiten ist,
dass es sich um einen der am meisten verbreiteten Texte der aristotelischen
Tradition im weiten Sinne des Wortes handelt, der Autor spricht sogar von
einem ,Blockbuster” (Renner, 349). Dass nach diesen Forschung zur Rezeption
im universitiren Bereich jetzt genauer zu priifen wire, wie der Text im nicht-
universitiren Milieu gelesen und benutzt wurde, weifl der Autor (vgl. 350)
durchaus.4

4.1. Die beiden Studien enthalten eine Unmenge von aufschlussreichen Infor-
mationen. Williams stellt zu Recht ausdriicklich die Frage, was den Erfolg dieser
Schrift zu erkliren vermdge. Nach ihm sind es vor allem die Zuschreibung an
Aristoteles sowie die Verheiflung, es handle sich um eine Geheimlehre des
groflen Philosophen, welche dieses Phinomen verstindlich machen (290). Aber
auch die Figur Alexanders des Groflen hat zweifelsohne dabei eine gewisse Rolle
gespielt. Die These von Alexander Murray!> und William Eamon,!6 es sei der
Scharfsinn der politischen Ratschlige (,the shrewdness of ist observations on
politics®) sowie die Hochschitzung des Intellekt in politischen Fragen weist
Williams dagegen zuriick (293), da diese Aspekte fiir das SS nicht wirklich
kennzeichnend und spezifisch sind. Ich glaube, die Frage miisste in noch anderer
Weise gestellt werden. Zweifelsohne sind duflere Griinde, wie die Autoritit des
Aristoteles oder die Verehrung fiir Alexander, fiir das Interesse an diesem und

13 Er zieht daraus das interessante Fazit : ,Nevertheless, it needs to be remembered that in
most cases the Humanists were clinching arguments that originally been made by the
Schoolman” (348).

14 WILLIAMS hat eine Reihe von weiteren Studien zu SS publiziert, die hier erwihnt zu
werden verdienen: Roger Bacon and His Edition of the Pseudo-Aristotelian Secretum secretorum,
in: Speculum 69 (1994) 57-73; The Vernacular Tradition of the Pseudo-Aristotelian Secret of Secrets
in the Middle Ages. Translations, Manuscripts, Readers, in: NADIA BRAY / LORIS STURLESE (Hgg.):
Filosofia in wolgare nel Medioevo. Louvain-la-Neuve 2003, 451-482 (enthilt eine sehr niitzliche
Ubersicht zu den verschiedenen Ubersetzungen und ihren Editionen); Giving Advice and Taking
It. The Reception by Rulers of the Pseudo-Aristotelian Secretum secretorum as ,Speculum Principis’,
in: CARLA CASAGRANDE, CHIARA CIRSCIANI, AGOSTINO PARAVICINI BAGLIANI (Hgg.):
Consilium. Teorie e pratiche del consigliare nella cultura medievale. Florenz 2004, 139-180;
Reflections on the Pseudo-Aristotelian Secretum secretorum as an Astrological Text, in : Micrologus
12 (2004) 407-434.

15 Reason an Society in the Middle Ages, Oxford 1978, 83-84, 120-121.

16 Science and the Secrets of Nature: Books of Secrets in Medieval and Early Modern Culture.
Princeton N.J. 1994, 49-50.



Rezensionsartikel — Besprechungen - Comptes rendus 607

anderen Pseudoepigraphen mitverantwortlich, aber es scheit mir, dass die
mitgeteilten Inhalte durchaus eine Rolle spielen. Ist es nicht eine bestimmte Art
von Wissen, das hier vermittelt wird, welches eine gewisse Leserschaft suchte?
Das SS bezeichnet sich selbst als die ,wertvollste Blume der Philosophie“ und
setzt dabei offensichtlich eine Konzeption der Philosophie als Anweisung zum
richtigen Leben voraus, wobei diese Lebenshilfe nicht nur ethische, sondern
auch lebenspraktische und didtetische Dimensionen umfasst. Ich darf hier noch
einmal an das Philosophieverstindnis von Pierre Hadot erinnern: ,La maniére
de vivre philosophique, c’est tout simplement le comportement du philosophe
dans la vie quotidienne.“17 Genau dies lehrt das SS. Seine Erforschung erteilt der
Philosophiehistorie des Mittelalters eine lehrreiche Lektion, da auf diese Weise
nicht nur in offenkundiger Weise die historische Bedingtheit des Philosophie-
verstandnisses, sondern auch seine Mehr- und Vieldeutigkeit sichtbar werden.18

4.2. Williams erinnert zu Recht daran, dass der Text des SS in erster Linie als
medizinische Schrift verstanden wurde. Dies bestitigt ganz eindeutig der Anfang
des Prologs eines aus der Basler Kartause stammenden, unedierten Kommentars
zur Hispalensis-Fassung:

(Basel UB, Aleph C.V.2, fol. 14v:)1?

Circa inicium regiminis principum primo videndum est de subiecto eius.
Unde subiectum huius est corpus humanum animale, accionibus et passionibus
preservabile, quia omnia, que hic considerantur, habent reduci ad sanitatem
corporis humani.

Set titulus huius libri est iste: Incipit liber de regimine principum editus a summo
peripateticorum principe Aristotele ob peticionem Allexandri illustrissimi
principis.

Set utilitas huius libri est in habita noticia huius <quomodo> faciliter
bonum regiminis sanitatis corporis et diuturna vita in esse possunt conservari.

17 La philosophie comme maniére de vivre, 159.

18 Die Auslegung der Philosophie als Lebenskunst ist zwischenzeitlich zur Mode geworden.
Ich erinnere beispielhalber an die Biicher von MICHEL ONFRAY (e.g. La puissance d’exister:
Manifeste hédoniste, Paris 2006), der Hadots Perspektiven in einem hedonistischen Sinne umge-
deutet hat oder an die Essais von WILHELM SCHMID (Philosophie der Lebenskunst. Eine Grund-
legung. Frankfurt 2000; Schones Leben? Einfiihrung in die Lebenskunst. Frankfurt 2000). Der
Ansatz hat auch in der Philosophiehistorie der Antike Spuren hinterlassen, vgl. z.B. CHRISTOPH
HORN: Antike Lebenskunst. Gliick und Moral von Sokrates bis zu den Neuplatonikern. Miinchen
1998. Nach meiner Einschitzung besonders wichtig und aufschlussreich: ANDRE-JEAN VOELKE:
La philosophie comme thérapie de I’ime. Etudes de philosophie héllenistique. 2° édition. Fribourg/
Paris 2004 (= Vestigia 12).

19 Aus der Handschrift geht hervor, dass sie aus dem Besitz des Johannes de Lapide (von
Stein) stammt. Dieser um 1428/31 geborene Gelehrte, der ab 1453, zuerst als Magister artium und
dann als Magister der Theologie, in Paris wirkte (bis 1474), ist am Ende seines Lebens (f 1496) in
die Balser Kartause eingetreten, der er schliesslich seine 283 Biicher vermacht hat. Vgl. dazu Beat
M. SCARPATETTI, Art. Johannes de Lapide, in: Die deutsche Literatur des Mittelalters, Verfasser-
lexikon, 111, 1213-1219. Zur Hs. vgl. LOHR: Aristotelica Helvetica, 153-154. Der Kommentar ist
bei Williams verzeichnet: 419.



608 Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus

Intencio vero huius est, quod intendat in hoc libro ponere aliquam noticiam, que
valet pro conservacione longe vite et supponitur iste liber philosophie naturali.
Causa autem materialis eadem est cum subiecto. Set efficiens est duplex, scilicet
movens et mota. Causa movens fuit Allexander princeps illustrissimus, causa vero
mota fuit Aristoteles.

Eine etwas andere Einschitzung der Bedeutung und des Inhalts des SS wird in
einem weiteren, ebenfalls an der UB Basel aufbewahrten und bislang noch nicht
untersuchten Kommentar zum Ausdruck gebracht:

(Basel UB A V 14, fol. 120ra :)20

Circa initium regiminis principum. Qualis sciencie et cognicionis esset, qui se
ipsum nec regeret nec cognosceret? Ita schribit Eustracius decimo Ethicorum. In
qua quidem proposicione videtur innuere, quod ille homo, qui non habet
cognicionem sui ipsius, sit quasi non homo. Et licet ista proposicio sit conformis
sensui, potest tamen pluribus racionibus persuaderi.

Primo sic: Ille homo est nullus, qui ignorat suam propriam perfectionem
ultimatam. Set talis est ille, qui semet ipsum nec regit nec cognoscit. Ergo eciam
maior patet, quia omnia bonum appetunt et racione illius agunt primo Ethicorum.
Minor patet per Philosophum. Qualiter de aliis iudicares, si te ipsum ignorares?

Secundo sic: Ille homo habet se ut non homo, qui se ipsum non potest salvare
in esse individuali, set sic est ille, qui non habet cognicionem sui ipsius. Ergo
eclam maior patet, quia omnia appetunt salvari in esse specifico et non tantum in
esse individuali, ut dicit Commentator 2° De anima. Minor patet, quia debitum
regimen salvat polliciam et eos, qui sunt in ea, ut dicit primo Polliticorum.

Tercio probatur sic: Nam ille homo dicitur se habere ut non homo, qui
effudit racionem boni et optimi. Set sic est ille, qui effudit cognicionem sui ipsius.
Ergo eciam maior patet, quia optimum est appetendum, ut dicit Boecius in De
consolacione philosophie.

Ex isto dicto infertur thematis oppositum, scilicet quod ille homo est in statu
optimo et perfectissimo, qui habet cognicionem sui ipsius. Nam sicut propositum
in proposito, ita oppositum in opposito, set oppositum est in hoc, quod ille, qui
habet cognicionem sui ipsius, quod sit in statu perfectissimo. Ergo propositum
stat in hoc, quod ille, qui habet cognicionem sui ipsius (120rb) sit in statu optimo
et perfectissimo.

Eciam ille homo est in statu optimo, quo mortalis et corruptibilis assimilat se
eterno. Set sic est, qui se ipsum etc. Maior patet, quia eternum ab omnibus est
appetendum. Minor demonstratur, quia per debitum regimen et debitam
cognicionem, tunc homo assimilatur <deo> qui est eternus, ut dicit Seneca: Hoc
philosophia michi promittit, que me parem deo reddit. Ymmo dicitur alibi:
Homo sapiens est quasi deus in humano corpore hospitatus. Et ideo Boecius De
consolacione philosophie, quod homines mente sunt deo similes, et ideo si
debitum regimen in aliquo compendiose tractatur, tale multum est appetendum.

20 Vgl. Dazu LOHR: Aristotelica Helvetica, 10-11. Der Text ist datiert auf das Jahr 1459. Lohr
vermerkt allerdings nicht, dass der Text des SS von einem Kommentar begleitet ist. Der
Kommentar ist bei Williams (419) aufgelistet.



Rezensionsartikel — Besprechungen - Comptes rendus 609

Set quia in libello, qui dicitur Regimen principum, tractatur compendiose regimen
uniuscuiusque hominis, ideo pre aliis debet audiri.

Et dicitur regimen principum, non quod solum doceat de regimine nobilium,
sed quia eciam docet de regimine cuiuslibet hominis. Et notandum, quod presens
libellus potest commendari ex tribus. Primo ex multorum comprehensione, nam
comprehendit totum regimen sanitatis, quod est utile specialiter propter duo
incommoda evitanda:

Prima est nimia consumpcio humidi radicalis; secundum est humorum
putrefaccio. Si enim curaretur, in regimine contingere potest consumpcio humidi,
sicut in ieiunantibus continue; laborantibus potest eciam contingere putrefaccio
in humeribus, sicut patet in utentibus rebus participantibus caliditate extranea et
humiditati accidentali vaporosa, nam talia apta sunt putrefieri.

Secundo potest commendari ex brevi et compendiosa tradicione, nam satis
admirabile videtur, quod in isto parvo libello tantam poterant comprehendere
scienciam.

Tercio potest commedari ex lucida et clara tradicione, nam multum subtiliter
et clare tradidit modum vivendi, dormiendi, cibum et potum sumendi in presenti
libro.

Iterum notandum, quod finis est causa causarum. Ideo causa finalis huius libri
est, ut scita sciencia ista habeamus debitum regimen et debitam (120va) cogni-
cionem de nobismetipsis. Et quia finis movet efficientem et efficiens est duplex,
scilicet movens et mota, movens fuit Alexander, sed mota fuit Aristotilis, quia
rogacionibus Alexandri presentem librum composuit seu compilavit. Deinde
causa efficiens disponit materiam. Unde causa materialis sive subiectum huius
libri est corpus humanum activis passionibus reservabile vel corpus humanum sub
racione sanitatis observanda consideratum. Ultimo materia disposita introducit
formam. De qua quidem causa formali dicitur hic, sicut in alijs libris dicetur.

Dieser Prolog, der auf Grund seiner Qualitit durchaus Aufmerksamkeit ver-
dient, bestitigt meines Erachtens, dass das SS auch als philosophischer Text im
oben prizisierten Sinne gelesen wurde: Die Selbsterkenntnis wird ausgelegt als
Sorge fir das eigene Dasein und die gelungene Lebensfithrung bis hin zum
richtigen Schlafen und Trinken.

Die Beschiftigung mit dem SS und sein Rezeption regt schliefllich noch zu
einer weiteren Uberlegung beziiglich des Philosophieverstindnisses und seiner
Geschichte an. In der Tat, das SS erinnert auf eindriickliche Weise daran, dass
die Philosophie des lateinischen Westens im spiteren Mittelalter eine Mestizin
war: Das Werk stammt aus dem Iran oder dem Irak, ist dann auf dem Umweg
des Heiligen Landes - iiber Spanien oder Sizilien - nach Paris gelangt; aber
dieser schliefflich ins Lateinische und alle europiischen Volkssprachen iiber-
setzte Text2! will verstanden werden als eine Geheimlehre des grofiten griechi-
schen Philosophen, der gleichsam wie ein Prophet des Alten Testamentes vor-
gestellt wird.

21 Die derzeit beste und klarste Ubersicht bietet WILLAMS: The Vernacular Tradition of the
Pseudo-Aristotelian Secret of Secrets in the Middle Ages.



Rezensionsartikel - Besprechungen — Comptes rendus

JOHANNES SCHELHAS

Monotheistisch trinititstheologisch denken.
Neue Herausforderungen und Antworten!

Man stelle sich ein Ein-Familien-Haus mit ausgebautem Dachgeschoss vor, iiber
dessen Ausstattung berichtet wird. Nachdem die Interessierten das Erdgeschoss
gemustert haben, verweilen sie lange in der ersten Etage. Was sie dort alles in
Erfahrung bringen kénnen, beschiftigt sie so sehr, dass nur noch wenige danach
verlangen, den oberen Ausbau anzuschauen.

Die geisterfiillte theozentrische Verkiindigung Jesu von Nazareth - es ist die
Verkiindigung des Gottes, ,den zuerst Israel bezeugt hat“ (M. Striet, 8) - ist die
Grundlage des urkirchlichen und in der frithen Kirche vertieften trinitarischen
Bekenntnisses — des ,nerv6se[n] Zentrum[s] des christlichen Glaubens an Gott®
(ebd.; vgl. J. Werbick, 78) -, das sich religionstheologisch als eine spezifische
Auspriagung des monotheistischen Bekenntnisses der Einzigkeit Gottes erweist.
Die ,Basis“ wird aber als so selbstverstindlich vorausgesetzt, dass sie kaum ver-
balisiert wird. Gediegen reflektiert wird demgegeniiber der ,Uberbau“. Genau
hier besteht die entscheidende Frage, ,ob das jeweilige Verstehen des ... in der
Geschichte Jesu endgiiltig offenbar gewordenen trinitarischen Gottes sich noch
in der Kontinuitdt zum Glauben Israels bewegt“ (ebd.). Bei einer so iiberaus
komplexen Thematik wie der mit dem Titel angezeigten verwundert es dann
keinesfalls, dass die einzelnen Beitrdge allesamt katholischer Theologen den Ti-
tel des systematischen Sammelwerks weit umfassen.

Die Herausforderungen, vor die die christliche Theologie sich gegenwirtig
gestellt sieht, sind mannigfaltig. Fiinf markante, seit lingerem wiederholt und
verschiedentlich vorgetragen, sollen genannt werden, auch wenn nicht alle in
gleicher Weise explizit hinter den Ausfithrungen hervortreten:

(1.) Dem exklusiven Monotheismus des biblischen Israel sei ein Gewaltpo-
tential inhdrent, das die kulturelle Semantik des Volkes bestimmt und sich ins-
besondere nach innen richtet (vgl. J. ASSMANN: Monotheismus und die Sprache
der Gewalt. Wien 2006/*2007, 30. 36. 40). In diesem Phinomen trete die theopo-
litische Vorstellung hervor, die den vorderorientalischen Religionen insgesamt
inhirent sei, wonach die von Menschen ausgeiibte Gewalt in Relation zu einem
Gott stehe, der die Kreaturen beherrscht und so sein Gottsein offenbart (vgl. A.
ANGENENDT: Toleranz und Gewalt. Das Christentum zwischen Bibel und Schwert.
Miinster 2007, 28). Uberdies wird die genuin-christliche Botschaft stets so zu-
sammengefasst: ,Gott ist die Liebe“ (1 Joh 4,8.16).

1 Zu: STRIET, Magnus (Hg.): Monotheismus Israels und christlicher Trinititsglaube (= Quae-
stiones disputatae 210). Freiburg i. Br.: Herder 2004, 295 S.



Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus 611

(2.) Der Tod Jesu habe den mimetischen Mechanismus des Siindenbocks, den
Menschen auf Grund der Verhaftung an den anderen Menschen als Rivalen be-
notigen, um sich zu entschulden, als sakrifizielles Gewaltverbrechen entlarvt
(vgl. R. GIRARD: Violence and Religion, in: Das Gewaltpotential des Monotheismus
und der dreieine Gott (= QD 216). Hg. von P. Walter. Freiburg i.Br. 2005, 180-
190). Reicht diese Deutung des Todes Jesu zu, Jesu Sendung in die Welt und den
Gehorsam gegeniiber seinem Vater und dem Geist sowie den die irdische Zeit
transzendierenden Ratschluss Gottes soteriologisch angemessen zum Ausdruck
zu bringen? (Vgl. R. MIGGELBRINK: Der zornige Gott. Die Bedeutung einer ansti-
Bigen biblischen Tradition. Darmstadt 2002, 83-88.121-124.)

(3.) Die theologische Auslegung der Offenbarung im Neuen und im Alten
Testament sei spitestens seit dem 4. Jahrhundert bis in das letzte Drittel des 20.
Jahrhunderts weitgehend von einem positionellen Antijudaismus bestimmt, der
sich in den einschligigen Texten des Christentums niederschlage (vgl. E.
ZENGER: Theologische Auslegung des Alten / Ersten Testaments im Spannungsfeld
von Judentum und Christentum, in: Methodische Erneunerung der Theologie. Konse-
quenzen der wiederentdeckten jiidisch-christlichen Gemeinsamkeiten (= QD 200).
Hg. von P. Hiinermann und T. S6ding. Freiburg i. Br. 2003, 9-34, hier 11). Es
gehe jedoch nach Joh 14,6 nicht an, durch Zuriickschrauben der Christologie zu
einer adiquaten Theologie zu gelangen (vgl. T. SODING: ,Wer sich zu mir be-
kennt ...“ (Lk 12,8). Der Anspruch Jesu und die Universalitit des Evangeliums, in:
Ist der Glaube der Feind der Freibeit? Die neue Debatte um den Monotheismus (=
QD 196). Hg. von T. Séding. Freiburg 1.Br. 2003, 53-122, hier 77). Gleichwohl
komme dem christlichen Uberbietungsdenken, das in der christologisch-trini-
tdtstheologischen Denkfigur der Selbstmitteilung Gottes hervortrete, keine Le-
gitimation mehr zu (vgl. T. FREYER: Vergessener Monotheismus? Zur gegenwdrti-
gen Trinitditslebre, in: Monotheismus (= Jahrbuch Politische Theologie 4). Hg.
von J. Manemann. Miinster 2003, 93-106, hier 103).

(4.) Nach christlichem Verstdndnis bestimmt sich Gott als einer in drei Per-
sonen. Inwiefern kann Gott personal gedacht und bei ihm von Wesen und Per-
sonen gesprochen werden? Nicht erst die neuesten Argumente seitens der Neu-
robiologie rufen die Fragen auf den Plan. Weiter: Wie kdnnen Dreiheit und
Einheit, Unterschiedenheit und Ganzheit in Gott ungetrennt und unvermischt
gedacht werden? Diese Frage erlangt im interreligiosen Gesprich zwischen den
drei monotheistischen Religionen zunehmende Bedeutung. Das Theologumenon
von der Einheit Gottes lisst sich im Christentum schwerlich hintanstellen, wird
doch von den Christen gesagt, dass sie mit Juden und Muslimen ,den einen Gott
anbeten (LG 16), den alle drei als Schopfer und als Geschichtsmacht verehren.
Dabei aber seien die spezifischen Kontexte des je eigenen Glaubens zu wahren
(vgl. J. GNILKA: Bibel und Koran. Freiburg i.Br. 2004, 184). Der eine Gott, der
Monotheismus - eine Begriffsschopfung erst aus dem 17. Jh. -, wird zudem noch
ganz anders angefragt: Da der Polytheismus in Geschichte und Gegenwart nur
unter dem Verdacht der Polemik seiner Gegner existiere, sei dieser heutzutage
obsolet geworden; er werde lediglich dafiir benutzt, um eine vermeintliche Tole-



612 Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus

ranz zu beschworen. Man miisse sich vielmehr fragen, ob Polytheisten nicht
heimliche (philosophische) Monotheisten sind, ,Monotheisten eines Subjektes®,
das Gétter erschafft und sich dabei selbst zum einzig wahren Gott stilisiere (vgl.
R. BRAGUE: Schluss mit den ,drei Monotheismen !, in: IKaZ 36 (2007) 98-113, bes.
100f.; das Zitat auf S. 101).

(5.) Die Dreiheit Gottes sei symbolisch als Umschreibung einer Vielzahl,
nicht exklusiv wie im trinitarischen Dogma zu verstehen. Sie deute an, dass es
unendlich viele Formen der Beschreibung des Géottlichen in der Wirklichkeit
geben miisse. Siamtliche Aspekte wiirden eine Einheit anzielen, die sich jeder
weiteren Beschreibung entziehe (vgl. E. DREWERMANN: Der sechste Tag. Glauben
in Freiheit 3/1. Ziirich/Diisseldorf 32004, 432. 453). In Ankniipfung und Fort-
fiithrung der Aussage des Vierten Laterankonzils (vgl. DH 806) wird schlieBlich
gefragt: Wie konne Gott fiir das ,aliud“ im Vergleich zur Schépfung und fiir das
>non aliud“ gehalten werden, unterscheide er sich vom Geschopf doch gerade
darin unendlich, dass er - anders als Geschoépf und Welt - sich von nichts unter-
scheidet? (Vgl. G. GRESHAKE: Der dreieine Gott. Eine trinitarische Theologie.
Freiburg 1.Br. 21997, 2401.)

Allen im Buch vorgelegten Antwortversuchen weist der Herausgeber ein
letztes (oder erstes) Kriterium zu, an dem diese sich selbst bewidhren miissen:
»Verweigert sich das trinitarische Bekenntnis seiner verniinftigen Rechenschalft,
wird es dauerhaft keine humane Relevanz entfalten kénnen® (8).

Helmut Hoping (128-154) trigt in seinem Beitrag Grundsitzliches zur Herme-
neutik trinitarischer Gottesrede in der Gegenwart vor. Seine Ausfithrungen le-
sen sich wie eine Einfithrung in die Gesamtthematik und machen auf spezifische
hermeneutische Zusammenhinge in den Darlegungen mehrerer im Buch zu
Wort kommender Autoren aufmerksam. Im Hintergrund sind die kontroversen
Positionen in der Trinitdtstheologie erkennbar (K. Rahner, Vorgrimler versus
von Balthasar, Greshake, Striet). Die Uberlegungen zum christlichen Glauben an
den dreieinen Gott werden in den fiir die Gegenwart bedeutsamen Kontext der
Religionstheologie gestellt (148-154). Die neueren subjekt- und freiheitstheoreti-
schen Uberlegungen, die auch einige im Buch vertretene Autoren vorbringen,
werden kritisch-unterscheidend aufgegriffen. Im Detail: Der bewusstseinstheore-
tische Personbegriff stehe hinter den Vorbehalten, die seit K. Rahner gegeniiber
der klassischen Sprachregelung una substantia - tres personae vorgebracht wor-
den sind. Dieser Personbegriff wirke auch in der aktuellen bioethischen Diskus-
sion hintergriindig fort (136f.). In der Trinitdtstheologie tauge ein solcher Beg-
riff jedoch nicht (146). Hoping geht von einem Uberblick zu ausgewihlten phi-
losophisch-theologischen Aspekten des Personbegriffs aus und zeigt das Di-
lemma um den Begriff in der Moderne auf. Es kommt ihm darauf an, ,die gegen-
seitige Bezogenheit der goéttlichen Personen aufeinander vom Gedanken selbst-
bewusster Subjektivitdt und Freiheit abzugrenzen, zugleich aber am trinitari-
schen Gebrauch des Personbegriffs festzuhalten® (129). Man miisse Subjekt- und
Personbegriff voneinander unterscheiden. Das fithrt ihn zu der These: Der Per-



Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus 613

sonbegriff, analog fiir gottliche und menschliche Personen gebraucht, ist ur-
spriinglicher als der Subjektbegriff (129. 145). Hoping diskutiert die anderen
Auffassungen von G. Essen und M. Striet (139f.) und kritisiert letzteren, dessen
These, ,die wechselseitige Bezogenheit der goéttlichen Personen aufeinander im
Sinne eines Kommerziums von Freiheiten als Freiheitsverhiltnis auszulegen®,
mit dem Monotheismus Israels in deutlicher Spannung stehe (140f.). Gegeniiber
der offenbarungsphinomenologischen Begriindung der Trinitédtslehre durch J.
Wohlmuth (dieser legt seine trinitdtstheologische These von 1987 im Buch mo-
difiziert dar: vgl. bes. 42f. 68f.) meldet er den Zweifel an, ,ob sich die Unter-
schiedenheit der gottlichen Personen noch festhalten ldsst, wenn man die imma-
nente Trinitdt auf die eschatologische Wahrheit der 6konomischen Trinitdt zu-
riicknimmt und nur noch von drei ,Erfahrungsorten des einen Gottes spricht.”
(1441.; vgl. dazu Wohlmuths Modifikation auf S. 42f.). Demgegeniiber erkennt
Hoping den Vorzug einer derartigen Begriindung in der Wiirdigung des mono-
theistischen Bekenntnisses Israels. Was der Theologie zu reflektieren bleibt,
gleicht einem Spagat: ,Die heute allgemein als notwendig erachtete interpretatio
indaica des kirchlichen Trinitdtsdogmas darf nicht zu einer Relativierung des
proprium christianum fithren® (145).

Die im Vorwort geduBerten Kerngedanken expliziert Magnus Striet (155-198) in
seinem Beitrag unter Berufung auf Thomas Propper und Wolfhart Pannenberg
in subjekt- und freiheitstheoretischer Perspektive. ,,Als der eigentliche locus theo-
logicus des Trinitdtsglaubens ist ... die Geschichte begriffen - mithin die Dimen-
sion, in der deshalb Freiheit ist, weil sie geschieht, die aber auch nur dann als
diese Freiheit anerkannt wird, wenn die Wirklichkeit von Freiheit bereits aner-
kannt ist.“ (165). Letzteres geschehe unbedingt in Gott und von thm aus, dessen
Freiheit ,das vollkommene Possest (Cusanus) ist“ (166), welches geschichtlich
vermittelter ,Gehaltlichkeit bedarf“ (187). Richtschnur fiir die Deutung der Ge-
schichte ist die Geschichte Jesu, in der dieser ,sein Wesen und damit sich selbst
betitigt hat, indem er sich aus der Unverfiigbarkeit seiner Freiheit heraus inkar-
niert und fortbestimmt hat.“ (158). Das trinitarische Bekenntnis ist also ge-
schichtsbezogen und insofern praktisch. Es sei die humane Chance, die das
Christentum der Welt anbieten kénne, wenn dieses Bekenntnis ,nicht in Kon-
flikt gerdt zum Bekenntnis der Einzigkeit Gottes“, zum theologischen Mono-
theismus (158f. unter Berufung auf K. Rahner). Striets weitere Uberlegungen
richten sich auf den verbreiteten, jedoch zu problematisierenden Begriff der
Selbstoffenbarung Gottes im Fleisch des Menschen Jesus, hinter dem sodann die
Diskussion um den Gebrauch des theologischen Personbegriffs aufklafft (166-
173), und um die im Anschluss an die Theologie der frithen Kirche formulierte
(und - offensichtlich durch K. Barth angestoBen - bei K. Rahner zur prignanten
Formel avancierte) Identitit von 8konomischer und immanenter Trinitdt (173-
177). Es ergibt sich u.a.: Die Rede von der Selbstoffenbarung Gottes kdnne
»nicht nochmals wieder zu einer Figur negativer Theologie fithren® (177); die
Rede von der Selbstoffenbarung Gottes sei ,nur unter der Voraussetzung von



614 Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus

Wesensoffenbarung” Gottes angemessen (178); der Unterschied der trinitari-
schen Personen miisse (iiber Barth und Rahner hinausgehend) in Gott selbst er-
reicht werden - anders gesagt: die bleibende Differenz miisse in Gott selbst ge-
dacht werden (178; zur Entfaltung dieser These: 183-198). Die Selbstoffenba-
rung Gottes fithrt u.a. zu der Konsequenz: Das Handeln Gottes in Bezug auf den
Menschen miisse so gedacht werden, dass es die menschliche Freiheit ,in der in
ihrer Selbsturspriinglichkeit griindenden formalen Unbedingtheit achtet. (182).
Fiir ein addquates Verstindnis der Lebensgeschichte des Menschen Jesus von
Nazareth postuliert Striet, wie bereits von ihm angedeutet (vgl. 158. 165), den
Begriff transzendentaler Freiheit. Die christologisch-trinitdtstheologische Refle-
xion bediene sich an diesem Punkt einer offenbarungstheologisch-handlungsthe-
oretischen Reflexion, weil das Handeln stets von einem Subjekt bestimmt werde
- von einem Subjekt, das sich immer nur selbst bestimmen kann (185). So werde
ein neuzeitlicher, subjekttheoretisch durchbestimmter Personbegriff christolo-
gisch-trinitdtstheologisch zur Anwendung gebracht - freilich um den Preis, ihn
auf das Wesen des einen Gottes nicht mehr zu applizieren (186). Das Handeln
des einen Gottes kdnne als das Handeln der drei Personen bestimmt werden. Es
handele sich dabei ,um einen analogielosen Sonderfall eines sich durch Freiheit
auszeichnenden Wesens, das der sich an dieses herantastenden menschlichen
Vernunft offenbares und als dieses offenbare bleibendes Geheimnis ist.“ (186; die
Formulierung spielt auf den Titel seiner Habilitationsschrift an). Anfragen an
den in dieser Konzeption zu Grunde gelegten univoken Person- und Freiheits-
begriff und um das Verstindnis der Einheit Gottes finden sich im Beitrag H.
Hopings (1391f.). Die weitere theologische Diskussion méchte Striet mit dem
Thema Zeit (und Ewigkeit) anstoBen: Freiheit werde in der Zeit vermittelt. Die
Freiheit der drei gottlichen Personen erfordere demzufolge auch fiir die imma-
nente Trinitdt die Kategorie der Zeit (189). Die endliche Vernunft kénne jedoch
eine solche Auffassung nicht hinlidnglich in einem bestimmten Begriff ausdrii-
cken. Dass Gott Quelle der Zeit und als diese zugleich ewige Quelle seiner selbst
sei, fithre vorerst an einen Abgrund heran (191), in den zu fallen nicht anders als
im Blick nach vorn, auf den Christus/Messias eschatos, verhindert werden

konne (vgl. 194-198).

Jan-Heiner Tiick (199-236) entfaltet die auch bei Striet (179), Werbick (80f.
86ff.), Dirscherl (31) und Fuchs (passim) aufgeworfene Theodizeeproblematik,
die mit der Trinitdtstheologie auf den Plan gerufen ist. Dabei greift er, an seine
Promotionsstudie ankniipfend, die von J.B. Metz geéuBlerten Vorbehalte gegen-
iiber der staurozentrischen Trinitdtsauffassung H.U. von Balthasars und anderer
Theologen auf, die von einem ,Leiden zwischen Gott und Gott“ (207) reden.
Tiick zeichnet die von Balthasar vorgetragene analoge Rede vom Leiden Gottes
nach und erdrtert zugleich zahlreiche Einwinde. Sein Ergebnis, freiheitstheore-
tisch fokussiert: Die analoge Rede wahre ,die Freiheit Gottes gegeniiber der

Welt, indem® sie ,das heilsokonomische Wirken auf eine freie Selbstbestimmung
in Gott zuriickfithrt.“ (2201.).



Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus 615

Jiirgen Werbicks Uberlegungen (70-92) fithren dazu, dass die christliche Theolo-
gie ihre Trinitédtslehre kiinftig anders als im letzten Drittel des 20. Jahrhunderts,
ndmlich negativ - im Sinn jeglicher Gottbegriffe transzendierender Theologie -
darlegen miisse. Bei der Entfaltung der Trinitidtstheologie solle deshalb jenes
heuristische Prinzip Anwendung finden, welches das trinitarische Dogma deut-
lich ,Stachel im Fleisch® sein lasse: ,Das Denken der Trinitédtslehre ist ein Den-
ken an den Grenzen seiner Umkehr-Moglichkeiten, an denen es immer in der
Gefahr steht, sich als Denken aufzugeben oder sich in falschem Selbstbewusst-
sein gegen die Zumutungen der Umkehr abzuschirmen.“ (92). Denn, trivial aus-
gedriickt: ,Vorsicht ist angeraten, wenn sich in der Theologie alles trinitétstheo-
logisch runden soll.“ (ebd.). Die Umkehrung der Trinitétslehre in eine negative,
besser: verneinende (griechisch: apophatische) Gotteslehre ergebe sich aus dem
hochst problematischen, mit K. Barth konzeptionell gewordenen trinitdtstheo-
logischen Grundbegriff der Selbstmitteilung Gottes. Nicht nur die Kritik jiidi-
scher Gelehrten (L. Baeck; J.-F. Lyotard) am christlichen Selbstoffenbarungsge-
danken habe deutlich gemacht, dass das Selbstoffenbarungsdenken zum Gott-
Denken verfithre (76). Prononciert trigt Werbick dann auch die These vor: ,Der
christologisch-trinitarische Offenbarungsbegriff widerspricht ‘der Selbstvorstel-
lung von JHWH in Ex 3,14“ (76). Er siecht die christliche Theologie und die Of-
fenbarung Gottes gegeniiber Israel und der Welt (darin Jesus Christus und der
Geist einbezogen) im Widerstreit der Deutungen: hier Bild dort Bilderverbot,
hier Statik dort Dynamik, hier Substanzontologie dort Geschichtstheologie und
Eschatologie. Der zu bewahrende Kern der Trinititslehre bestehe nun aber
darin, zu sagen, wie der transzendente Gott ,gleichwohl in dieser Welt gegen-
wirtig werden kann® (78f.). Dies lasse dann jegliche ,theologische Theorie einer
gott-immanenten ewigen Trinitdt® fraglich werden (89). Werbick plddiert dafiir,
Trinitédtslehre fiirderhin als ,trinitarische Gottes-Prisenz“ (78. 86), als ,reale[]
und real wirksame[] Gottesgegenwart in den Verhiltnissen dieser Welt“ (79), als
,Selbstvergegenwirtigung des Unendlichen und Unverginglichen® (80 in An-
spielung an E. Levinas) in der ,,gebrochenen‘ Gegenwart® (81) zu entfalten, in
die dann im Gekreuzigten auch die Leidensgeschichte der Welt inkludiert ist.
Werbick belésst es schlieBlich doch nicht bei der negativen Apostrophierung der
Trinitdtslehre. Im riihmenden Erzdhlen (Bekennen) des Gottes-Namens erlange
dieser und der darin Bezeichnete eine Grofle, die kein Begriff einzuholen vermag
(vgl. 891f. unter Bezugnahme auf F.W.]. Schelling).

Bernhard Nitsche (93-127) entfaltet unter Berufung auf B.]. Hilberath das beja-
hende Moment christlicher Trinitdtstheologie pneumatologisch: es begegnet ge-
schichtlich-erfahrungshaft. Zudem stellt er weitreichende hermeneutische Uber-
legungen zur biblischen Grundlegung der Trinitdtstheologie an. Im Hintergrund
seiner Ausfithrungen steht dabei die Auffassung vom ,doppelten Ausgang® der
gemeinsamen vorkanonischen Uberlieferung der Bibel Israels sowie der pluralen
Schriften des antiken Judentums im nachbiblischen Judentum und im Christen-



616 Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus

tum (95 unter Berufung auf Klaus Koch). Die These: Der ,osterlich-pfingstliche
Erfahrungszusammenhang und der ihm zugehorige Begriindungszusammenhang
bilden den hermeneutischen Schliissel, der ... zu einer trinitarischen Bestimmung
der oikonomia und theologia fithrt sowie zu einer messianisch-trinitarischen Re-
lecture des Alten Testaments anleitet.“ (98, vgl. 100). Die Geschichte miisse
»Hinweise, Andeutungen und Theologumena« aufweisen, in denen der genannte
Zusammenhang verifizierbar sei (101). Nitsches Ausfithrungen zur ruah Jhwhs
[,Geistin“], zur sophia [Weisheit] und zum dabar [Wort] (110-114) losen das ge-
nannte Postulat ein: sie fithren in einen gemeinsamen Erfahrungsraum zuriick.
Eine kithne Folgerung in Bezug auf die christliche theologia zieht Nitsche, wenn
er ausfithrt: das philosophisch-theologische Denken von Ursprungsrelationen
habe sein Recht, als es die ,neutestamentliche Patrozentrik“ streng beachte
(126). Angefragt sei noch gar nicht der zu problematisierende Zusammenhang,
sondern bereits der Begriff »neutestamentliche Patrozentrik«: Schafft der Begriff
Patrozentrik nicht eher eine neue Uniibersichtlichkeit im exegetischen und sys-
tematischen Dickicht der Begriffe (angesichts der Rede von der neutestamentli-
chen Christozentrik, einer Rede, in der wihrend der letzten 40 Jahre endlich der
Geist Beachtung gefunden hat) gegeniiber dem, was er zur Bezeichnung der
theozentrischen Verkiindigung Jesu und, vor allem, seines gleichnamigen Lebens
auszusagen vermag?

Erwin Dirscherl (11-32) legt in seinem christologisch fokussierten hermeneuti-
schen Beitrag einen mehr fundamentaltheologisch-philosophischen, im Trend
negativer Theologie stehenden Ansatz zur Rede vom Wort Gottes dar. Thn zu
profilieren, greift er auf Augustin und auf den jiidischen Philosophen J.-F. Lyo-
tard zuriick. Beider Sprach-(Logos-)philosophie gebe sich nicht mit einem gele-
senen oder gehorten Wort Gottes auf der Ebene der gesprochenen oder ge-
schriebenen Sprache zufrieden, sondern suche eine andere Bedeutung, die alles
andere als eindeutig sei (15). Unter Berufung auf »Dei Verbums, Art. 10 und auf
die Rede Papst Johannes Pauls II. iiber die Interpretation der Bibel in der Kirche
vor der Pipstlichen Bibelkommission (1993) konstatiert Dirscherl eine prinzi-
pielle Uneindeutigkeit des Wortes Gottes, die sich in der Heiligen Schrift
sprachlich pluriform und deshalb ebenso im kirchlichen Dogma niederschlage
(17). Seine These lautet: ,Es gibt das Wort Gottes nur in der Spannung von Got-
tes Wort, das im menschlichen Wort geschieht, darin liegt die Spannung der
Uneindeutigkeit, die unsere Deutung und Entscheidung sucht.“ (19). Hingegen
sei die absolute Reinheit des Wortes reiner Fundamentalismus (19). Mit Thomas
von Aquin, J. H. Newman und K. Hemmerle stellt er nicht nur die Transzen-
denz und Unbegreiflichkeit Gottes, sondern auch des Wortes Gottes heraus.
Dieses trete erst in der N#he des Anderen, der sowohl Gott als auch der andere
Mensch sein kann, aus seiner Uneindeutigkeit heraus; und zwar unter der Vor-
aussetzung, dass jemand nach dem Wort Gottes fragt (19). In der christlichen
Gott- und Wort-Gottes-Rede richtet sich ,das Phinomen der Anderheit® (19) auf
das Judentum, weshalb es zum Dialog mit dem Judentum offenbarungstheolo-



Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus 617

gisch keine Alternative geben konne. Diese Blickrichtung gelte nicht minder in
der Christologie: ,Die Frage nach dem Ursprung des Wortes Gottes kann auch
christologisch nicht an Israel vorbei geschehen.“ (22). Hier begegne wiederum
die Uneindeutigkeit und Alteritdt, die diesbeziiglich in der Konzilsformel von
Chalkedon gewahrt werde (vgl. 23-26). Die Formel bringe bei Jesus ,eine ein-
zigartige Beziehung zur Sprache, die fiir eine Gottunmittelbarkeit steht, die
nicht vergleichbar ist« und nur »in einer Sprache der Anderheit® ausgedriickt
werden konne (24). In entsprechend uneindeutiger Sprache sei die Nihe des
Wortes Gottes, das zu seinem menschlichen Gegeniiber in Relation tritt (nicht:
eine gnadenhafte Identitit mit ihm begriindet) und es anruft, den christlichen
Theologen zur Deutung aufgegeben. Auf diese Weise werde das Geheimnis Got-
tes gerade gewahrt (vgl. 25). Die Relation ins Geheimnis Gottes fithrt nach Dir-
scherl christologisch ins Geheimnis von einzigen Ursprungsbeziehungen hinein,
die Jesus als ,Gottes Wort, die zweite gottliche Person“ (25), bestimmen. Jesu
Einzigkeit diirfe nun aber nicht exklusiv, sondern miisse stellvertretend fiir die
Einzigkeit anderer verstanden werden. Jedes Menschen Gottesbeziehung sei
folglich einzig und mache auf Grund der Anderheit jeder einzelnen Gottesbe-
ziehung die Einzigkeit Jesu nicht zunichte (vgl. 26). Die Christologie der An-
derheit wird als Anthropologie in Gottunmittelbarkeit realisiert. Offen bleibt
dabei die Frage: Welche Bedeutung erlangt angesichts der Gottunmittelbarkeit
die Volksgemeinschaft Israel bzw. die Kirche? Die Relation wird in der so be-
zeichneten Christologie zur entscheidenden Kategorie. Konkrete einzigartige
Andere stehen an der Stelle Jesu Christi. ,Und wir stehen an der Stelle Jesu
Christi, wenn wir uns durch den Anderen, in dem uns der Anspruch Jesu
Christi trifft, herausfordern lassen und seinem Ruf antworten.“ (27). Offen
bleibt dabei aber die Frage: Welche Stelle nimmt Jesus ein? Das Wort Gottes
kehrt so den Bezugspunkt um: es fithrt den Menschen nicht mehr nur zu Gott,
sondern auch zum anderen Menschen. Dirscherl deutet dieses Faktum offenba-
rungstheologisch mit dem Wort des jiidischen Philosophen E. Levinas aus:
s[D]ie Offenbarung geschieht durch denjenigen, der sie empfangt, durch das in-
spirierte Subjekt® (27 Anm. 37). Die Aussage erfasse zugleich das Vermogen des
Wortes Gottes und seines Sprechens in der Welt: ,Gottes Wort geschieht im
menschlichen Wort.“ (30). Deswegen sei auch die Heilige Schrift jiidisch wie
christlich auf die Stimme des bediirftigen Menschen zuriickzufiithren (vgl. 31).
Ungeachtet dessen aber bleibt die Frage nach Gott als dem Anderen des Men-
schen: Welche Rolle kommt dem Au(c)tor der Offenbarung zu? Dirscherls
Uberlegungen fithren zu einer Schrifthermeneutik der Alteritdt: Der Text der
Heiligen Schrift ermichtige die Menschen dariiber zu sprechen, dass die Bezie-
hung zu Gott in der Beziehung zum Anderen geschieht. Zugleich eréffne er ih-
nen als Gottes Wort im Menschenwort den Raum der Deutung (vgl. 32). Offen
bleibt dabei die entscheidende Frage: Spricht Gott selbst?

Das wechselseitig kritische Potential von den in den Buchbeitrigen im Ein-
zelnen vorgetragenen Auffassungen tritt den Lesern umso deutlicher hervor, je
mehr sie sich durch die Lektiire in das Nach-Denken eines Autors hineinbege-



618 Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus

ben. Einige der eingangs genannten Herausforderungen werden ihnen dann ver-
stirkt bewusst sein. Dass in dem Buch iiberdies kerygmatische und liturgische
Aspekte der Trinitdtstheologie (Ansdtze finden sich bei Ottmar Fuchs) nicht
noch zur Erorterung kommen, wird zu guter Letzt nicht mehr erwartet.

In dem Drama ,Helena“ (etwa 412 a. Chr.) geht der griechische Dichter Eu-
ripides mit der Zunft der Seher und Zukunftsdeuter ins Gericht. Er schleudert
ihnen entgegen: ,... der Seher Wort/ hab ich als leer und liigenhaft durch-
schaut./ ... ,Gott wollte‘, sagt man, ,die Enthiillung nicht.’/ Wozu dann Seher?
Fleht die Goétter an/ mit Opfer und Gebet, und lasst die Seherkunst,/ sie ist als
leerer Koder ausgedacht!/ ... Der beste Seher ist der kluge Sinn!“ (zitiert nach:
G. BACHL: Gottesbeschreibung. Reden und Lesestiicke. Innsbruck/Wien 2002,
11£.). Thn, den logos, zu schirfen, um ihn dann anderen mitzuteilen - gemiB der
Formel des Aquinaten: ,Contemplata aliis tradere (S. th. II-II, q. 188, a. 6) -,
greife ein theologisch geschulter Leser zu dem vorgestellten Buch!



Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus

REZENSIONEN — THEOLOGIE UND THEOLOGIEGESCHICHTE

BISER, Eugen: Gotteskindschaft. Die Evhebung zu Gott. Darmstadt: WBG 2007.
298 S., ISBN 978-3-534-19689-0.

Sein Plidoyer fiir eine christliche Neuentdeckung sowie theologische Neuprofi-
lierung des Begriffs der Gotteskindschaft begriindet Eugen Biser in seinem neu-
esten Buch auf der Analyse ,einer Zeit, die im Blick auf die bestehende conditio
humana ebenso durch ein Maximum an Konnen wie an Selbstvergessenheit und
Identititsnot gekennzeichnet ist“ (32). Der Kenner der Theologie Bisers wird
sich in den zeitkritischen Analysen Bisers wie auch in seinem Antwortversuch
vielfach an das immense Schrifttum des Emeritus des Guardini-Lehrstuhls in
Miinchen erinnert finden - bzw. an dessen Lebenswerk, das dieser selbst im Vor-
wort dahingehend zusammenfasst, ,das Christentum als den allem menschlichen
Suchen zuvorkommenden Selbsterweis Christi glaubhaft zu machen und es
damit in seiner Einzigartigkeit herauszustellen“ (9). Als ein Kurzkompendium
seiner ,Neuen Theologie“ soll die mit dem vorliegenden Band begonnene Trilo-
gie dienen und damit das geistige Fundament der das Sigel seines Denkens und
seiner Person tragenden ,Eugen-Biser-Stiftung sein. Gleichzeitig bringt die Tri-
logie aber auch das Charisma seines Autors in der Weise zum Ausdruck, dass sie
die zusammenfassende und resiimierende Nach-Lese seines Denkens in den
Dienst einer von der christlichen Hoffnung getragenen Zukunftsperspektive
stellt.

Demzufolge will der vorliegende, die Trilogie erdffnende Band die Theologie
Bisers im Bewusstsein der Herausforderungen der gegenwirtigen Zeit und der
gegenwirtigen theologischen Situation auf den Punkt bringen. Dafiir wihlt Biser
den Begriff der ,Gotteskindschaft“, den er zu den ,groflen Leitmotive[n] der
Theologie® zihlt, die ,im Lauf ihrer Geschichte ein dramatisches Schicksal® er-
leiden (14): Nicht ihre ,Karriere“ in der Theologiegeschichte sei entscheidend
fir diese; vielmehr miisse man oft archiologische Arbeit leisten, um eine ,Mo-
tivgeschichte® von diesen zu entwerfen, wie Biser dies zunichst fiir den von ihm
gewiahlten Begriff unternimmt (14-32). In akribischer und gleichwohl syntheti-
scher Manier analysiert er die zentralen Aussagen des Begriffs der (Gottes-)
Kindschaft von Paulus bis Hans Urs von Balthasar, wobei bereits in diesen ein-
fihrenden Seiten die Stirke der Biserschen Argumentation deutlich wird: das
Ernstnehmen der ,Gegebenheiten und Erfordernisse der gegenwirtigen Stunde®
(29), weswegen auch in diesem Band - wie tiberhaupt im Biserschen Werk - stets
jenen Denkern ein besonderer Ernst entgegengebracht wird, die das Christen-
tum gerade in der radikalsten Weise kritisiert haben: Nietzsche, Freud und Blu-
menberg; ferner konfrontiert er sich mit jenem namenlosen ,schleichende[n]
Atheismus®, wie er ein Charakteristikum der heutigen okzidentalen Gesellschaft
geworden sei (201f.).



620 Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus

Gestiitzt auf eine griindliche, ihren Einklang mit dem aktuellen Stand der
Exegese stets nachweisende Auslegung der Schrift sowie auf eine profunde
Kenntnis der patristischen und mittelalterlichen Denker, dekliniert Biser seine
Interpretation des Motivs der Gotteskindschaft in sieben Schritten. Das ,letzte
Wort“ behidlt dabei nach Bisers eigenen Angaben Nikolaus von Kues, ,wonach
Kind Gottes zu sein zwar nicht bedeutet, etwas anderes als das sein zu wollen,
was man immer schon ist, wohl aber, mit seiner ganzen Existenz in eine neue
Seinsweise erhoben und von dem erfillt zu werden, mit dem uns (nach Rém
8,31) alles geschenkt ist“ (279; vgl. 95). Die Wahl des Kusaners am Ende des
Bandes zur ,Gotteskindschaft“ und damit an der Nahtstelle zur erwarteten Un-
tersuchung der ,Christomathie“ ist dabei wohl kein Zufall, begriindet dieser
doch die Gotteskindschaft und damit die Offnung der ,Augen des Herzens®
(Eph 1,12; zit. in 245) in einem ,vorgingigen Erkanntsein durch Gott“ - eine
Einsicht, mit der Cusanus auf der Grundlage seines Platonismus nicht nur die
Tradition des Begriffes vor ihm zusammenfasst, sondern gleichzeitig auch den
Ausgangspunkt jenes Gedankens der ,Innerlichkeit® bildet, der sich in der Neu-
zeit hin und wieder in mystischer Form artikuliert, jedoch in der ,offiziellen®
Philosophie ,in einer durch Nietzsche und Sartre markierten Verfallsphase“ en-
det (245). So bilden die am hiufigsten genannten Denker der abendlindischen
Geistesgeschichte wohl nicht durch Zufall im vorliegenden Band die Linie (Pau-
lus =) Gregor von Nyssa - Augustinus - Cusanus - Pascal - Kierkegaard - Ro-
senzweig - Buber (291-298; vgl. die iibrigens fehlerhaften Doppelungen im Na-
menregister: z.B. Nyssa - Gregor von Nyssa, Cusanus - Nikolaus von Kues,
Nossak - Nossack, Mollmann - Moltmann). Im Anschluss an die Zukunftsper-
spektive bzw. -forderung Rahners vom Christen als einem Mystiker (7) avan-
ciert die Cusanusinterpretation Bisers zu einem der Zentren des im ,Ausblick®
kulminierenden ,Riickblick“-Kapitels (245-279).

Damit ist deutlich, wie sich der ,Gotteskindschaft“-Begriff bei Biser niher
profiliert und geradezu zur Abkiirzung seiner Theologie avancieren kann: Die-
ser ,neu zu entdeckende[...] Spitzenbegriff der christlichen Anthropologie®
wirkt gerade durch die Neubetonung des ,in Vergessenheit geratenen Motiv[s]
der Einwohnung Christi“ der ,kollektiven Depression entgegen[...]“, wie sie die
okzidentale Christenheit kennzeichne (284). Diese These als Leitfaden des vor-
liegenden Bandes verkniipft die zentralen Einzelthemen des Biserschen Denkens,
die innerhalb des angezeigten Rahmens andeutungsweise zur Sprache kommen.
Fiir die genauere Explikation derselben jeweils auf den Ort ihrer ausfithrlichen
Behandlung im opus Bisers verweisend, wird durch die somit durchgefiihrte Zu-
sammenschau deren systematische Position in dem sich iiber sechs Jahrzehnte
erstreckenden Denken des Autors sichtbar. Nur einige seien an dieser Stelle ins
Gedichtnis gerufen:

Die erkenntnistheoretische Verankerung der Biserschen Anthropologie besteht
in der Einsicht, dass gerade die moderne Verabschiedung des in Hegel sich selbst
tiberwindenden aristotelischen Vernunftkonzepts einem erkenntnistheoretischen
Zugang zur Wirklichkeit wieder zur Geltung verhilft, der nicht den einzelnen



Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus 621

Menschen auf das ,Exemplar® reduziert und ihn damit der kategorialisierenden
»Was-Frage“ unterwirft (d.h. auf das ,Wesen“, das Heidegger zufolge auf das
~Gewesene“ zielt), sondern - ganz im jldisch-christlichen Sinn - den Zugang
wiederzugewinnen, mit dem die Genesis sich der menschlichen Wirklichkeit
nihert: ,Wo bist du?“. Diese Frage ziele, so Biser, auf ,den Ort seiner prim-
ordialen Geborgenheit“ und somit auf ,seinen Lebenssinn“ (36, 188). Dabei beruft
sich Biser grundlegend auf Kierkegaard, Rosenzweig und Buber (33-39, 491.).

Auf dieser Grundlage kann er dann die mit seinem Namen engstens verkniipfte
sglaubensgeschichtliche Wende“ beschreiben: Als Reaktion auf die erkennt-
nistheoretischen Umwilzungen nach Hegel habe das Zweite Vatikanum grund-
legend geantwortet. Diese Antwort deutet Biser als ,Glaubenswende“ vom
»Gehorsams- zum Verstehensglauben®, vom ,Satz- und Bekenntnisglauben zum
Erfahrungsglauben“ sowie vom ,Gegenstands- zum Innerlichkeits- und Identi-
tatsglauben® (42-49). In dieser ,Wende®, die als die Methode der Riickbesinnung
des Christentums auf seine eigentliche Mitte interpretiert werden kann, liegt dann
auch bereits der Ansatzpunkt der Biserschen Antwort auf die ,Identititskrise“ des
modernen Menschen, die als ,Reduktionismus®, ,Resignation und ,Lebenskrise”
dekliniert werden kann (49-54), gar - angesichts der weltpolitischen Verhiltnisse
- als ,Absturz[...] in bisher unbekannte Abgriinde der Barbarei (151).

Damit leitet er zur Deutung jener beiden ,Zeitzeichen von uniibersehbarer
Eindringlichkeit“ tber: das Zweite Vatikanum und der ,freiheitliche Aufbruch
von 1989“ - beides Ereignisse, die in einer geschichtstheologischen Deutung die
abendlindische Zivilisation auf zwei Begriffe zuriickfithren kénnen, nimlich auf
die Mitte des Christentums und auf das Paradigma des Friedens (54-57). Insbe-
sondere die Wende von 1989 harre diesbeziiglich immer noch ihrer geschichts-
theologischen Deutung. Sie werde im Licht des Paradigmas der ,Gotteskind-
schaft“ als eine gottliche Einwirkung interpretierbar, die nicht ,im Sinn endli-
cher Ursachen, sondern in dem der Aufnahme in ein genealogisches Gottesver-
hiltnis erfolgte® (129, 162, 166f., 228).

Diese unterschiedlichen Methoden zu einer Neufindung der ,Mitte” des
Christentums konvergieren fiir Biser schliefllich alle in jenem Konzept der
»Gotteskindschaft“, das er - wiederum gestiitzt auf zahlreiche Schriftbeweise -
als das ,Zentrum der Lebensleistung Jesu® beschreibt. Als solches beruht dieses
Konzept auf den zentralen Momenten des Christentums (91-94), nimlich auf
Tod und Auferstehung Jesu (81-91, 130).

Die Bisersche ,Archiologie“ der ,Mitte“ des Christentums erweist ihre Be-
deutung fiir die Theologie, wenn man sie nach ihren Konsequenzen fiir einige
Konzepte der ,traditionellen® Theologie befragt. Der Autor selbst deutet einige an
- hier sei nur exemplarisch seine Deutung von Jesu Tod kurz resiimiert: Dessen
Verstindnis als ,Stihneleistung® widerspreche nicht nur elementar der ,Got-
tesentdeckung Jesu“ und seiner ,Lebensleistung“; dariiber hinaus miisse man
Nietzsche recht geben, der diese Denkweise als einen ,Riicksturz in ein ,schau-
derhaftes Heidentum“ bezeichnet habe (123). Zudem fehle jeder biblische Hin-
weis darauf, dass Jesus zum Bewusstsein einer solchen Deutung seines Todes ge-



622 Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus

langt sei. Vielmehr gebe dieser selbst die Deutung seines Todes im Abendmahl,
und zwar dahingehend, dass er seine individuelle Existenzform aufgebe, um in den
Seinen auf- und fortzuleben. Damit wiirden Tod und Auferstehung zu den
Konstitutionsmomenten der Einwohnung Christi und der Gotteskindschaft (124).

Eine allgemeine wie auch theologische Unklarheit {iber die ,christlichen
Ideen“ fiihre allerdings, so Biser, zu jenem ,Bedeutungsverfall“, den er im der-
zeitigen Sikularisierungsprozess erblickt. Die mittlerweile offen sichtbare Kon-
sequenz daraus sei die moderne Riickkehr der Dualismen. Die christliche Got-
tesidee und tberhaupt die ,christlichen® Ideen seien jedoch ,durch das Moment
der Alternativelosigkeit gekennzeichnet. Denn zu Gott gibt es so wenig einen
adiquaten Gegensatz wie zur Idee der Wahrheit, des Guten und des Friedens”
(60). So sei die Figur des ,Teufels“ kein Gegenprinzip, sondern sei in ihrem Ur-
sprung eine abgefallene Kreatur; genauso wie der Irrtum und das Bése jeweils als
sprivatio® der Wahrheit und des Guten anzusehen seien. In nimliche Argumen-
tation reiht sich auch Bisers Aussage im Zusammenhang der weltpolitischen
Lage von der ,strikten Alternativelosigkeit des Friedens® ein (230). Aus selbigem
Ansatz begriindet der Autor dann in Anschluss an Landsberg und Wiplinger,
dass nicht einmal der Todesgedanke solch einen radikalen Gegensatz darzustel-
len vermdge, miisste doch zu dessen radikaler Denkméglichkeit der Denkende
sich selbst wegdenken, was schlichtweg nicht moglich sei (60f.). Somit erweise
sich als die grundlegende christliche Botschaft, dass Gott ,Licht ist und keine
Finsternis“ (1Joh 1,5; zit. 110) - was Biser auch im vorliegenden Band nicht
miide wird, gegen die in der Gegenwartstheologie wieder Konjunktur habende
Rede von der ,Dunkelseite“ Gottes zu betonen, fiir welche er stellvertretend die
Namen Miggelbrink, Ruh und Beinert anfithrt. Damit wehrt Biser sich auch ge-
gen deren Anschuldigung an die postkonziliare Theologie, das Paradigma des II.
Vatianums rede ,,verharmlosend“ von Gott (110f., 213, 226).

Ein weiteres Konzept, das ,sikularisiert® aus der christlichen Tradition her-
vorgehe, sei jenes der Hoffnung. Gegen die neuzeitliche Reduktion der Hoff-
nung auf ,Fortschritt® (vgl. die Analyse Lowiths, 210f.) profiliert Biser jene
christliche Hoffnung, die zusammen mit Glaube und Liebe jenes ,Dreigestirn®
der Tugenden der Gotteskindschaft bezeichne. In diesem Zusammenhang der
Analyse von sikularisierten christlichen Begriffen ist auffillig, dass der Autor
sich den Begriff der ,Utopie“ nicht nur angeeignet hat, sondern ihn - nach Hiu-
figkeit und Art der Verwendung - auch zu einem Zentralkonzept seiner Ab-
handlung macht: So kennzeichnet er den Menschen als das ,utopische[...] We-
sen“ (30) oder bezeichnet schliefllich die ,Gotteskindschaft als die realisierte
Utopie des Menschseins® (225). Durch Bloch und Mannheim von seiner sozialis-
tischen Vereinnahmung befreit, dient der Begriff der ,Utopie“ Biser im Rahmen
seiner Modalanthropologie zur Profilierung des Menschen als Mdoglichkeitswe-
sen, das in der Gotteskindschaft den Weg der Realisierung seines Entwurfes er-
greift. Durch sein Projekt der Aufdeckung des ,strukturellen Christentums®,
wie er dieses in vorhergehenden Abhandlungen skizziert hatte, d.h. der Riick-
bindung sikularisierter christlicher Relikte an den Reichtum der abendlindisch-



Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus 623

christlichen Tradition, gelingt es Biser, das christliche Liebeskonzept in ver-
schiedenen Facetten neu zu profilieren (208, 213) und es systematisch gegen je-
den ,Geist der Schwere® (Nietzsche, 211) zu richten, den er in der postmoder-
nen Kultur beobachtet. In diesem Zusammenhang hat er sich bereits in fritheren
Abhandlungen die Kantische Forderung zueigen gemacht, das Christentum
miisse seine ,Liebenswiirdigkeit” (219) zuriickgewinnen.

Abschlieflend soll auf zwei mégliche Ansatzpunkte verwiesen werden, wel-
che sich fiir die aktuelle Theologie und Philosophie mit dem Biserschen Ansatz
ergeben konnten:

(1) Teilt auch der Rez. die Bisersche Kritik an einer aristotelisch-hegeliani-
schen Begriffslogik aus christlicher Perspektive, so sei dennoch wenigstens an-
gemerkt, dass der dem Biserschen Argument zugrunde liegenden These einer ur-
spriinglichen Gegensitzlichkeit von griechischer Philosophie und Christentum
(112), die fiir gewohnlich mit den Stichworten ,Hellenisierung® oder ,Enthelle-
nisierung“ gekennzeichnet wird, gegenwirtig zumindest widersprochen worden
ist (vgl. T. Kobusch: Christliche Philosophie. Die Entdeckung der Subjektivitit.
Darmstadt 2006). Da es beiden Autoren, Biser wie Kobusch, zentral um den
Subjektsbegriff geht, wire eine weitere Diskussion dieser Ansitze gewiss frucht-
bringend.

(2) Gerade beziiglich der Analyse des modernen Individuums, das Biser im-
mer wieder als in einer ,Identititskrise® befindlich und sich selbst ,abhanden
gekommen® (51) kennzeichnet, wire an die profunden Analysen Charles Tay-
lors zu erinnern, welcher diesen Prozess gerade nicht verurteilt, sondern im Ge-
genteil eine besondere ethische Leistung des Subjekts darin erkennt, sich um ei-
nen kohirenten Lebensentwurf kiimmern zu missen. Evidente Parallelen wer-
den bei Biser deutlich: Statt den Verlust traditioneller Moralschemata zu bekla-
gen, richtet auch dieser seine Reflexionen auf die Moglichkeit der Herausbil-
dung authentischer Identitdt aus Angstiibberwindung aus.

Mit dem Konzept der ,Gotteskindschaft® ist es Eugen Biser gelungen, nach
iiber einhundert Monographien sein Denken von einem neuen Punkt aus zu be-
leuchten und dabei bereits an anderen Orten ausgearbeitete Konzepte in eine
neue Gesamtperspektive zu integrieren. Dadurch gelingt es ihm, die ,Got-
teskindschaft® zu einem Eckpunkt der ,Neuen Theologie“ zu machen, deren
Aufgabe ja gerade darin besteht, christliche Ur-Konzepte wieder neu zu aktuali-
sieren und dadurch jeweils einen neuen ,Lichtstrahl“ auf das ,Wesen“ bzw. die
»Mitte“ des Christentums zu werfen, deren Freilegung sich die ,Neue Theolo-
gie“ zum Ziel gesetzt hat. In diesem Sinn empfiehlt der Rez. dieses Buch allen,
denen die Erneuerung des Christentums im 21. Jahrhundert am Herzen liegt.

MARKUS KRIENKE



624 Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus

BRANDMULLER, Walter: Licht und Schatten. Kirchengeschichte zwischen Glaube,
Fakten und Legenden. Augsburg: Sankt Ulrich Verlag 2007, 222 S., ISBN 978-3-
936484-99-1.

Schatten gibt es genug in der langen Geschichte der Kirche, aber auch das Licht
sollte und darf nicht iibersehen werden, das von der christlichen Glaubens-
gemeinschaft ausging und ausgeht, und fiir den gliubigen Menschen freilich
tiberwiegt, so er nicht in einer ideell-emotionellen Diastase mit resignativen
Zigen enden will.

Der bekannte Konzilienhistoriker - v.a. das Konzil zu Konstanz fokussierte
in den 1990er Jahren sein wissenschaftliches Interesse - legt im anzuzeigenden
Band 17 kurze, gut lesbare Essays dar, die eine ungezwungene und schnelle
Lektiire erlauben. Die Sammlung ist fiir ein breites Publikum angelegt, des-
wegen aber fiir die fachspezifische Diskussion um nichts geringer einzuschitzen.

Nicht alle Beitrige Brandmiillers sind kirchenhistorisch im strengen (z.B.
ereignisgeschichtlichen) Sinne, sondern es geht dem seit 1998 installierten
Prisidenten des pipstlichen Komitees fiir Geschichtswissenschaft auch um so
genannte und wichtige Vorfragen, wissenschaftstheoretische Uberlegungen so-
wie um kirchenpolitische Positionierungen. Letztere kommen vor allem in den
Beitrigen XII bis XVII (160ff) zum Vorschein. Politik und Geschichte sind
bekanntlich nahe Verwandte.

Kirche ist fiir Brandmiiller mehr als nur ein soziologisch-politisches For-
schungsobjekt, er sieht sich in einen verpflichtenden Uberlieferungszusammen-
hang hinein genommen. Seine Beitrige geben anregende Gedankenanstdsse, die
von einer synthetisch-strukturellen Herangehensweise und gesamtgeschichtli-
chen Option geprigt sind und die unumwunden auch provokative Ziige (als
Antipoden zum so genannten Zeitgeist mit manchmal iberwiegender Sympathie
fiir das Heterodoxe) hervorbringen. Solche sind gewiss im Sinne des Autors, sie
zu konstatieren bedeutet nicht, den Autor falsch zu verstehen.

Am wertvollsten erachtet der Rezensent die Beitrige zur Inquisition, zu den
Kreuzziigen und zur Zeit nach Trient. Essay VI ist mit ,Die Inquisition - Histo-
rische Wirklichkeit und Legende“ iibertitelt und fiihrt in eine Zeit (Mittelalter
und frithe Neuzeit) ein, fiir die gilt: ,Griff jemand ein Dogma an, so attackierte
er zugleich die Fundamente der gesellschaftlichen Ordnung und galt von daher
-als gemeingefihrlich.“ (76, auch: 79). So ist es nicht verwunderlich, dass zuerst
die zivile Autoritit sich dem Ketzertum widmete; in der ersten Hilfte des 13.
Jahrhundert kam es diesbeziiglich zu einem Fundamentalisierungsprozess, in
denen die neu gegriindeten Bettelorden integriert waren und funktionalisiert
wurden. Fiir unsere heutigen Ohren nimmt es sich ein wenig verstérend an,
wenn man liest, dass der Inquisitor von Padua 1298 ,nur finf Ketzer zum Tode
verurteilt hat.“ (90) Aber Brandmiiller weist zu Recht darauf hin, dass die
Geschichte aus der betrachteten Epoche heraus selbst beurteilt werden muss, so
dies einen Sinn machen soll, er fragt also: ,Wie sahen die Zeitgenossen die
Inquisition?* (91) Die Todesstrafe fiir Ketzer darf als Allgemeingut und als



Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus 625

gerechtfertigt angesehene Strafe dieser Zeit betrachtet werden. Erst im 16.
Jahrhundert wird sich die Sachlage nicht zuletzt in der Schweiz etwa mit
Sebastiano Castellio indern, als dieser sinngemifl an Calvins Adresse erklirte:
»Einen Menschen zu t6ten, heifit nicht eine Irrlehre zu bekimpfen, sondern
einen Menschen zu t6ten!“

Der siebte Aufsatz des Bandes beschiftigt sich auf einigen Seiten mit den
Kreuzziigen, die in die historische Darstellung iiber die ,Eroberung Jerusalems
am 15. Juli 1099 als blutriinstige Orgie unerhdrten Ausmafles im Zeichen des
Kreuzes® (99) und iiber die ,Katastrophe des 13. April 1204“ (101), der Pliin-
derung Konstantinopels, als ,bleibende Eindriicke“ eingegangen sind.

Essay IX und X widmen sich dem Paradigma der katholischen Reform. Das
Konzil von Trient (,Ein so intensives Verfahren bei der Meinungsfindung hatte
es bisher auf keinem Konzil gegeben.“, 125) und die Zeit danach als einer im
katholischen Raum sich durchwirkenden ,Rehabilitation der Sinne“ (132-138)
als applicatio sensuum 1in Liturgie, Architektur, Theater usw. findet die
Anerkennung des Kirchenhistorikers Brandmiiller. Dieser verleugnet nicht nur
in diesem Zusammenhang seine bayerische Herkunft nicht (133, aber auch 145,
162, 175). Und so wie dem Verfasser des Bandes soll auch dem Rezensenten ein
gesunder Patriotismus erlaubt sein, wie ithn das Konzil in der Pastoralkon-
stitution Gaudium et spes, Art. 75 ausgesagt hat, obgleich freilich in einem
staatspolitischen Kontext und mit dem bedeutenden Vermerk ,ohne geistige
Enge“: Brandmiiller schreibt im Abschnitt zu den ,Fieberanfillen des deutschen
Katholizismus®, dass die Los-von-Rom-Bewegung in Osterreich zu Beginn des
20. Jahrhunderts beachtliches Terrain fiir sich gewinnen konnte, um dann zu
konstatieren: ,Die heutige Krise des Osterreichischen Katholizismus hat hierin
ithre historischen Wurzeln!“ Diese mit Rufzeichen versehene Feststellung lisst
Fragezeichen offen.

Jene Anmerkung soll iiberleiten zu einigen kritischen Bemerkungen, die
keineswegs das Gesamtsammelwerk in seiner Bedeutung zu schmilern vermé-
gen, insofern diese Hinweise auch nur kurz ausgefithrt werden kénnen. Das II.
Vatikanum steht hierbei exemplarisch zentral im Blickfeld (177-190). Nach der
Anmerkung Brandmiillers, dass Johannes XXIII. eine neue Art von Konzil
wollte, das keine ,Verurteilungen® ausspreche — was aber immer wieder von so
manchen Konzilsvitern in den Konzilsinterventionen der Generaldebatten
gefordert wurde - schreibt er: ,Nun, es wire, wie wir 25 Jahre nach seinem
Abschluss wissen, ein Ruhmesblatt fiir das Konzil gewesen, wenn es, den
Fufistapfen Pius’ XII. folgend, den Mut zu einer wiederholten und
ausdriicklichen Verurteilung des Kommunismus gefunden hitte.“ (183, vgl. auch
200) Auch wenn der Beitrag schon vor etwa 25 Jahren verfasst wurde, also
knapp nach der Zeitenwende von 1989, scheint diese Aussage doch in gewisser
Weise gewagt zu sein und einer niheren Klirung bediirftig: In welcher Weise
wire eine solche Verurteilung ein Ruhmesblatt gewesen? Im Sinne einer
proleptischen, prophetischen Vorwegnahme des Zukiinftigen? Ist nicht gerade
auch das Ringen zu beachten, das wie viele Konzilsviter etwa Kardinal K&nig



626 Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus

von Wien an den Tag legte, als er in seinen Interventionen in der 87. bzw. 136
Generalkongregation (24. 9. 1964 / 27. 9. 1965) eine feierliche Verurteilung des
Kommunismus zwar ablehnte, aber deswegen die atheistische Systeme um nichts
weniger ad absurdum fithrte? Im September 1965 sagte Konig als Inhaber des
Sekretariates fiir die Nicht-Glaubenden, dieser dialektischen und pastoralen
Methodik folgend: ,Neminem anathematizamus. [...] Ex altera parte Concilium
non potest tacere [...].“ D.h. das Konzil verurteilt nicht, was aber nicht einem
Schweigen gleich kommt.

Nach innen fordert Brandmiiller fiir die Nachkonzilszeit, damit sie dem
Jedin’schen Diktum vom ,Wunder nach Trient“ entsprechend sich entwickeln
kann, ein ,Glaubens- und Treuebekenntnis® fiir die kirchlichen Mitarbeite-
rinnen (185, fiir die Theologenschar auch 203), einer ,Konzentration der Krifte,
nicht innerkirchliche Kontestation.“ (206).

Freilich ist es ein leichtes, einfach Kritikfelder aufzutun, aber sie sollen in
diesem Fall als Anregung fiir kiinftige Diskussionen gesehen werden: Bei den
Septembermorden 1792 in Frankreich werden in der Opferbilanz ,Priester” und
»Glaubige® voneinander geschieden (150), spiter heifit es: ,Auch hier zeitigte das
Beispiel heroischer Treue so vieler Priester und Katholiken jeden Alters, Ge-
schlechts und Standes seine Wirkungen.“ (158, Kursivierungen vom Rezen-
senten). Auch der an einigen Stellen getitigte Rekurs auf das einfache und
gliubige Volk erscheint manchmal als zu stereotyp.

Vielleicht hitte eine Essaysammlung auch das wichtige Feld der aufler-
europdischen Kirchengeschichte mit in Betracht ziehen kdnnen, was natiirlich
der Kiirze des Bandes wegen nicht so einfach zu bewerkstelligen ist. Aber so
wiren u.U. der deutschsprachigen Situation sein Besonderheits-Charakter ge-
nommen worden.

Der letzte Beitrag des Bandes von Walter Brandmiiller widmet sich dem
Buflakt Johannes Pauls II. aus dem Jahre 2000. Er stellt diesen Vorgang in einen
groflieren Kontext und hilft somit Fehlinterpretation zu vermeiden, so z.B. wenn
Brandmiiller die Zukunftsorientierung des Aktes hervorhebt. Die letzten vier
wertvollen Seiten (219-222) gehen endlich den Aufgaben der Historiker nach:
Ein ,entschlossene[r] Verzicht auf jederlei Instrumentalisierung der historischen
Wahrheit“ (220) ist erfordert, im Rahmen ,letzten Endes undurchdringlicher
Geflechte von menschlicher Freiheit, iufleren und inneren Voraussetzungen und
Bedingungen, ganz zu schweigen von latenten Auseinandersetzungen im Inneren
des Menschen zwischen Gnade und Siinde.“ (221)

Das Buch kann in seiner grofien Bandbreite einer weiten Leserschar anem-
pfohlen werden. Es bietet hochst interessante, auch sprachliche gelungene
Beitrige eines produktiven Kirchenhistorikers und eine wichtige Stimme in der
katholischen Welt zwischen Glaube, Fakten und Legenden.

DAvVID NEUHOLD



Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus 627

DALFERTH, Ingolf U.: Das Bése. Essay iiber die Denkform des Unbegreiflichen.
Tiibingen: Mohr Siebeck 2006. IX + 215 S. ISBN 3-16-149031-2.

»Was es [das Bose] ist, lisst sich nur schwer sagen, aber dass es ist, kann kaum
ernsthaft bestritten werden.“ (3) Im Hinblick auf diese Artikulationsnot versteht
sich der vorliegende Essay als Orientierungsversuch, der die Aufmerksamkeit
fiir die Erscheinungsweisen des Bosen schirfen méchte. Begrifflich unterscheidet
D. zwischen der Leitkategorie des Bisen, die als Prinzip allen Ubels nicht auf das
moralisch Béose eingeschrinkt werden darf, und den Ubeln als den vielfiltigen
Konkretionsgestalten des Bosen. Wer vom Bdsen in einer seiner Formen be-
troffen wird, muss lernen, sich selbst angesichts des Unbegreiflichen neu zu be-
greifen. Die Kategorie des Bosen fungiert dabei Darstellungs- und Denkform des
Unbegreiflichen, deren Geschichte D. am Leitfaden einer doppelten Unterschei-
dung rekonstruiert: der Differenz zwischen gut und bése und derjenigen zwi-
schen bése und Gorr. Die Pointe dieser zweifachen Unterscheidung liegt zum ei-
nen darin, dass sich anhand der wechselnden Konstellationen, in denen die bei-
den Unterscheidungen auftreten, aufzeigen lisst, welche Sinnverschiebungen die
Rede vom Bdsen im Laufe der Geschichte durchmacht. Zum anderen will D.
damit die Reduktion von Religion auf Moral vermeiden, um so den spezifisch
religiosen Umgang mit dem Bosen thematisieren zu konnen.

~Boses wirkt wider Gutes“ (135) und stellt nicht lediglich die Abwesenheit
des Guten dar. Diese Wirksamkeit des Bésen, das nicht als negative Wirklichkeit
hypostasiert werden darf, ldsst sich nach D. nicht fiir sich allein genommen
bestimmen, sondern immer nur im Blick auf diejenigen, denen etwas widerfihrt,
was von ihnen selber oder von anderen als bose, d.h. als lebensschidigend oder
-zerstorend beurteilt wird. Die Denkformen des Bosen, die diese vielfach stritti-
gen Urteile leiten, sind das Resultat einer langen Geschichte. Am Anfang stehen
nach D. paradigmatische Erzihlungen des Bosen, die in einem religionsge-
schichtlichen Entwicklungsprozess komplex verdichtet werden. In einer
kosmologisch-theologischen Weltorientierung wird das Bose als das Ordnungs-
widrige und Chaotische gedacht, wobei der Kontrast zum guten Kosmos lokal
(Holle), temporal (Weltphasen) oder ontologisch (Ideenwelt) konzipiert werden
kann. Mit der Verwissenschaftlichung philosophischer und theologischer Fragen
und Themen setzt jedoch eine gegenliufige Entwicklungstendenz ein, ,die Er-
fahrung und Deutung von Bosem differenziert, vereinfacht und dekomponiert.®
(41) Dieser Dekompositionsprozess, der in der Neuzeit beschleunigt wird, fithrt
zu einer folgenreichen Blickverschiebung vom ,Bésen’ zu einer Vielfalt vom
Ubeln: ,Béses wird damit zwar konkret an bestimmten Arten des Leidens, aber
eben so immer nur punktuell und partiell in den Blick gefasst. Man meint Boses
beschrinken zu kénnen, indem man Leiden zu mindern sucht.“ (43) Dies hat
sich nach D. jedoch als Irrtum erwiesen, da mit der Eindimmung konkreter
Leiden ,sich bislang nicht geahnte Méglichkeiten zur Produktion neuer Leiden
ergeben.” (44) Das Bose, das trotz aller erfolgreicher Bekimpfung von konkreten
Leiden persistiert und sich nicht auf ein ethisches oder rechtliches Problem re-



628 Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus

duzieren lisst, verlange nach einer religiosen Deutung, die seiner Verharmlo-
sung und Verdringung entgegenwirkt. Die christliche Deutung, die D. skizziert,
versteht das Bose von seiner gottlichen Uberwindung her und spricht dem Men-
schen ab, die Letztentscheidungsinstanz tiber gut und bose zu sein. Nicht alles,
was Menschen als bése erleben oder beurteilen, muss bdse sein. - Woran bemisst
sich aber, was bose ist, wenn ich meine Erfahrungen fehlinterpretieren und mich
in meinem Urteilen tduschen kann? D. diskutiert subjektive, intersubjektive und
objektive Kriterien des Guten und Bosen und scheidet die ersten beiden als un-
geniigend aus. Gut oder bése kann nicht sein, was nur im meinen Augen gut
oder bdse ist. Ebenso wenig bietet ein intersubjektiver Konsens iiber gut und
bose hinreichende Gewihr: ,Nicht worauf wir uns einigen, ist gut, sondern nur
wenn wir uns auf Gutes einigen, ist unser Konsens gut® (157). Bleiben objekti-
ven Kriterien wie Gesetze, Normen oder der Wille Gottes. Da auch Gesetze und
Normen in einem Willen griinden, der wiederum auf seine Giite befragt werden
muss, ist auch dieser Weg der Kriterienbildung mit Schwierigkeiten belastet.
Denkbar sind allerdings formale Kriterien in kantianischer Tradition, wie z.B.
als negatives Kriterium des Gutseins: ,Was andere nicht selbst wollen kénnen,
dass andere das selbst wollen, kann nicht gut sein.“ (156) Schliesslich bleibt
noch der religiése Weg iiber den Willen Gottes, dessen Giite fiir den christlichen
Glauben ausser Frage steht. Diese Moglichkeit der Kriterienbildung zeichnet
sich nach D. dadurch aus, dass das Gute hier nicht durch Sanktionen geschiitzt,
sondern durch gottliche Selbstmitteilung erdffnet wird: ,Nicht ,ich will, weil
ich soll oder mit Sanktionen rechnen muss’, sondern ,Ich will, was ich kann,
weil es mir von Gott zugespielt wird’ ist die Form, in der religidse Moralkon-
zepte das Wollen, Sollen und Miissen von Menschen im Wollen Gottes begriin-
den.“ (150)

Die Stirke von D.s Studie liegt in einer Reihe von konsequent durchgefiihr-
ten Analysen, die die Leitkategorie des BSsen jenseits einer moralischen Engfith-
rung und einer wissenschaftlichen Bagatellisierung neu zu erschliessen versu-
chen. Dass die in Abgrenzungen meist indirekt entwickelte Gegenposition D.s
selber skizzenhaft bleibt, entspricht der gewihlten literarischen Form eines Es-
says — und dem begrifflich und (meta-)theoretisch schwer zu fassenden Thema.

SIMON PENG-KELLER

EBNETER, Thomas: Exsistere. Zur Persondefinition in der Trinitdtslehre des Ri-
chard von St. Viktor (f 1173) (= Dokimion 30). Fribourg: Academic Press 2005,
110 S., ISBN 3-7278-1524-8.

L’interesse per il pensiero di Riccardo di S. Vittore ha conosciuto, negli ultimi
anni, un risveglio cosi significativo da essere denominato ,Richardus renais-
sance“. Sullo sfondo di una diffusa ripresa degli studi di teologia trinitaria, la
proposta teologica di Riccardo, contenuta in modo particolare nel suo De
Trinitate, ¢ apparsa infatti particolarmente densa e adatta a suscitare nuove



Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus 629

prospettive di ricerca e nuovi approfondimenti. E la sua particolare visione
trinitaria, fondata sull’argumentum amoris a partire dal quale egli rende ragione
della necessaria pluralitd in Dio, ad essere considerata con viva attenzione per la
sua impostazione che, accentuando la dimensione relazionale, si distingue
dall’eredita agostiniana intrapersonale e pit marcatamente sostanziale. Intorno a
questi aspetti si ¢ dunque concentrata l’attenzione degli studi piu recenti,
seguendo una direzione piuttosto nuova rispetto all’orientamento delle ricerche
dedicate al nostro autore negli anni pre-conciliari, nelle quali era prevalente
I'interesse per la sua teoria della conoscenza e per i suoti scritti di mistica. Cid
che invece nel tempo ¢ rimasto oggetto costante di studio e di dibattito circa il
pensiero di Riccardo di S. Vittore ¢ indubbiamente la sua concezione di persona,
espressa significativamente nella definizione da lui proposta come alternativa a
quella di Boezio. Proprio in questo ambito di ricerca si inserisce il saggio di T.
Ebneter che intende approfondire esplicitamente la specificita dell’apporto dato
dalla teologia del De Trinitate all’idea di persona che vi si trova formulata.

Lo studio si caratterizza per un originale impianto di carattere piu critico che
espositivo: ’autore, infatti, si propone non tanto di ripresentare in modo
descrittivo la teologia del vittorino, quanto piuttosto di metterla in dialogo con
il suo tempo e con il nostro, facendo emergere i punti di contatto, le difficolta e
le domande che la rendono significativa per il pensiero contemporaneo. I cinque
capitoli in cui si articola il saggio rendono visibile questa originale impostazione
in quanto comprendono un confronto con Tommaso d’Aquino e, per ’epoca
contemporanea, con G. Greshake e sono conclusi da un interessante riferimento
ad un’odierna opera di narrativa, il romanzo Baudolino dello scrittore italiano
U.Eco.

Nel primo capitolo (pp. 17-37) Ebneter ricostruisce il profilo biografico di
Riccardo tratteggiando con cura le caratteristiche dell’epoca storica in cui la sua
vicenda si snoda. Il XII secolo viene presentato nel suo carattere di rinascita,
dovuto al notevole sviluppo spirituale e culturale che lo caratterizza e che trova
1 suoi presupposti nei rilevanti progressi scientifici del tempo. L’autore richiama
gli aspetti fondamentali del profondo rinnovamento di questo secolo: la graduale
trasformazione delle condizioni politiche, religiose e sociali lasciano trasparire
I'imporsi di un nuovo atteggiamento nei confronti del mondo, che sembra acqui-
sire una sua autosufficienza; lo sviluppo della dialettica, la messa in questione
delle auctoritas e il dibattito sugli universali testimoniano la vivacita e ’apertura
di interessi di cui diventa simbolo la scuola di S.Vittore, della quale viene messa
adeguatamente in risalto la fisionomia caratterizzata da un’attenzione esperien-
ziale all’idea di caritas. A questo proposito va segnalata ’attenta lettura di
Ebneter, che sa far emergere il ruolo centrale rivestito nel XII secolo dalla
»scoperta dell’amore“. Rifacendosi alla convincente analisi di Dinzelbacher, egli
individua con chiarezza la novita che differenzia il XII secolo dall’epoca prece-
dente e che consiste nell’imporsi della dimensione di reciprocita dell’amore.
Dell’importanza che la concezione dell’amor mutuus ha nel XII secolo si trova
un’espressione privilegiata nel trattato di Riccardo di S.Vittore De guattuor



630 Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus

gradibus violentae caritatis; Ebneter, nel presentarne i passaggi fondamentali,
mette in luce un elemento che tornera piu volte nella sua riflessione come
determinante per cogliere l'originalita del pensiero del vittorino, e cioé il
carattere di rifiuto di ogni egoistica chiusura a due dell’amore (37).

Nel secondo capitolo (39-55) I’autore si immette all’interno del dibattito
piuttosto articolato riguardante la teoria della conoscenza di Riccardo, prenden-
do come punto di riferimento il saggio di J. Ebner del 1917, dal titolo Die
Erkenntnislebre Richards von St.Viktor. L’analisi sulla triade che porta al cono-
scere, passando dall’experiendo al ratiocinando e al credendo, ruota fondamental-
mente intorno a due elementi: il riconoscimento del valore dell’esperienza e il
legame con Anselmo di Canterbury. Ebneter mette adeguatamente in risalto
come l’esperienza rappresenti il punto di partenza della conoscenza; questa
impostazione, senza pregiudicare minimamente ’importanza della ratio e della
fides, riflette un atteggiamento fortemente positivo del maestro nei confronti
della realta creata e delle potenzialitd che 'uomo ha in quanto imago Dei. A
riguardo poi del legame con Anselmo, particolarmente evidente nel ricorso alle
rationes necessariae, 1’autore non si sottrae ad un confronto critico tra i due
pensatori, di cui evidenzia la differente finalita e il diverso punto di partenza che
ne consegue; ma ¢ soprattutto con l’accusa di razionalismo spesso rivolta a
Riccardo che egli entra in discussione, ritenendola non fondata ma ricono-
scendo, allo stesso tempo, la necessita di chiarire la premessa metodologica del
vittorino, cioé I’esigenza di raggiungere una comprensione della fede.

Il terzo capitolo (57-78) affronta il cuore della riflessione del De Trinitate da
una prospettiva precisa: si tratta non di ripresentare ’intera costruzione del
trattato, quanto piuttosto di far emergere il legame tra il concetto di caritas, su
cui Riccardo articola la sua argomentazione trinitaria, e ’essere persona come
exsistere, che Ebneter molto opportunamente interpreta come ,essere sostanza in
relazione®. Percio, dopo uno sguardo d’insieme all’opera, egli si concentra sul
concetto di comunione sotteso all’argumentum caritatis. L’autore sa conve-
nientemente sottolineare gli aspetti piu originali e caratteristici in rapporto
all’idea di comunione quali, ad esempio, il carattere disinteressato dell’amore, la
necessita di una relazione di reciprocita regolata dal concetto di ordine e,
soprattutto, ’apertura ,trialogica” (65) realizzata dalla condilectio, essenziale alla
natura dell’amore. E su questo sfondo che si pone la sua discussione circa il
concetto di persona elaborato da Riccardo: attraverso una puntuale ripresa degli
elementi di novita del De Trinitate, Ebneter fa emergere il significato sotteso al
legame tra comunione, persona ed exsistentia, che costituisce la tesi di fondo
dell’intero saggio. Il carattere composito di questo termine, il suo comprendere
un sistere determinato da uno specifico ex, permette di pensare alla persona come
essere in relazione: ,Erst in der Beziehung und im Auf-den-Anderen-bezogen-
Sein erhilt die Person ihre Sistenz, das In-sich-Bestehen“ (72). La sottolineatura
dell’aspetto relazionale della persona consente all’autore di delineare le coor-
dinate fondamentali di un’antropologia trinitaria, radicata nel senso profondo
dell’essere imago Dei da parte dell’'uomo, un concetto questo che fonda e legit-



Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus 631

tima metodologicamente ’intera riflessione del vittorino e che sfocia nel rico-
noscimento della presenza dell’altro non solo come possibile, ma come necessa-
ria per la realizzazione della persona in sé.

Il quarto capitolo (79-85) costituisce un tentativo di confronto critico tra
Riccardo di S.Vittore e la posizione di Tommaso d’Aquino sul rapporto natura-
persone, contenuta in particolare nelle guaestiones 29-30 della Summa Theolo-
giae. Ebneter valuta positivamente la correzione che Tommaso apporta alla
proposta di Riccardo circa la definizione di persona, in quanto, radicando la
relazione nella sostanza, chiarisce quel rapporto tra I’essere in relazione della
persona e 'unita della sostanza che nel vittorino era rimasto solo abbozzato.

Particolarmente riuscito e l'ultimo capitolo (87-91), dedicato ad un esame
essenziale dell’originale progetto trinitario di G. Greshake, di cui Ebneter ha
seguito le lezioni presso I’Universita Gregoriana di Roma. Ebneter sottolinea
con chiarezza il debito che Greshake ha nei confronti dell’impostazione
trinitaria comunionale di Riccardo, facendo tuttavia emergere come egli abbia
portato per cosi dire a maturazione le premesse contenute nel De Trinitate,
attraverso ’elaborazione di una visione teologica secondo cui I’essenza di Dio &
in se stessa comunionale. In essa la persona non ¢é solo un exsistere, ma anche un
obsistere (90), nel senso che le persone sono una dall’altra e una nell’altra, e
realizzano cosi ’essenza divina che non sussiste se non in questo evento di
mediazione comunionale.

Coerente con I'impianto globale del suo studio, ’autore non esita a con-
rontarsi, a mo’ di conclusione, con la posizione critica espressa dal romanzo
Baudolino, dove la communio rappresenta solo un’utopia mentre la strada per
arrivare alla verita di se stessi sembra essere quella della solitudine, efficacemente
rappresentata dalla decisione del protagonista di ritirarsi sopra una colonna.
Ebneter coglie tuttavia anche in questa posizione alcuni elementi di frattura,
come ad esempio la coscienza di Eco della necessita di un tu# per sapere chi e [’io
(95), evidenziando al contempo il vero fraintendimento che il romanzo rivela,
cioé I’incapacita di comprendere che la comunione tra gli uomini ¢ il vero luogo
in cui Dio si rivela.

L’esigenza di una visione trinitaria della realta, di cui il pensiero di Riccardo
di S.Vittore si fa portatore, spinge 1’autore ad accennare, in conclusione, alla
fondamentale rilevanza che la teologia trinitaria, radicalmente elaborata in
chiave comunionale, ha per la concezione della persona umana, per la vita
cristiana e, in modo particolare, per I’ecclesiologia e il dialogo interreligioso.

Il saggio di Ebneter rappresenta un prezioso contributo per la conoscenza e
I’approfondimento del pensiero del maestro vittorino, soprattutto per la scelta
di metterlo in dialogo con gli interrogativi e le prospettive della teologia con-
temporanea, una scelta che offre 'opportunita per una sorta di valutazione
critica dell’attualita di Riccardo. Ma la proposta piu significativa dello studio va
senza dubbio individuata nella capacita dell’autore di legittimare, attraverso la
visione trinitaria comunionale racchiusa nella condilectio e sulla base dell’an-



632 Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus

tropologia dell’imago Dei, il rapporto tra 'idea di persona e la relazione, che
diventa I’aspetto essenziale della verita dell’'uvomo: I’io si plasma come un tu (75).

Il metodo della sua analisi, rigorosamente condotta sui testi latini originali e
ben corredata dalla letteratura fondamentale sul De Trinitate, sa collocare
adeguatamente ’opera nel suo contesto storico e teologico, lasciando trasparire
con immediatezza gli elementi di continuita e di novita che le sono propri. In
modo particolare, infine, va apprezzata la capacita di Ebneter, anche attraverso
uno stile tanto preciso quanto fluido, di condurre a gustare quegli aspetti del
vissuto e del teologare di Riccardo di S. Vittore che fanno di lui un autore di
grande spessore e un imprescindibile punto di riferimento per quanti continuano
a cercare un approccio, mai definitivo, al mistero della comunione trinitaria.

MARY MELONE SFA

HALLENSLEBEN, Barbara / VERGAUWEN, Guido: Letzte Haltungen. Hans Urs von
Balthasars ,Apokalypse der deutschen Seele“ - neu gelesen (= Studia oecumenica
Friburgensia 48). Fribourg: Academic Press 2006, 353 S.

Der stattliche Band dokumentiert die Beitrige des interdiszipliniren Symposi-
ums, das die Theologischen Fakultit Fribourg 2005 zum 100. Geburtstag ihres
Ehrendoktors Hans Urs von Balthasar veranstaltet hat. Er diirfte bald zu den
Klassikern der Balthasar-Literatur gehdren; denn das selten gelesene und noch
seltener besprochene, weil allzu monumentale Frithwerk Balthasars (sein ,Rie-
senkind“, wie er es selbst nennt), die ,Apokalypse der deutschen Seele“, wird
hier wohl erstmals kritisch durchleuchtet. Erst 1998 sind die drei vor 1935 ver-
fassten und spiter fast unauffindbaren Binde als Studienausgabe neu veroffent-
licht worden, und es ist ein Verdienst der Herausgeber und Veranstalter des
Symposiums nachdriicklich auf sie aufmerksam gemacht zu haben. Die nicht
immer leicht zu lesenden 1600 Seiten des jungen Balthasar bieten ein doppeltes
Interesse. Zum einen stellt sich hier der Theologe Balthasar als der Germanist
dar, der er von Hause aus war; zum andern zeichnen sich die Ziige seiner Theo-
logie ab, wie sie vor der Begegnung mit Adrienne von Speyr aussah. Ein einge-
hendes Studium der ,Apokalypse“ und der gleichzeitigen kleineren Schriften
kénnte ans Licht bringen, was im spateren Werk uspriinglich ,balthasarisch® ist,
und was die Begegnung mit Adrienne von Speyr darin verandert und vertieft
hat. Die Veranstalter des Symposiums hatten wohl dhnliches im Sinn, wenn sie
einluden, den in der ,Apokalypse® sich abzeichnenden (und spiter sich durch-
haltenden) ,letzten Haltungen“ nachzuspiiren. Ein anspruchsvolles Programm,
dem eigentlich nur Balthasar-Spezialisten (wie Werner Loser, Dieter Hattrup
und Rudolf Voderholzer) ganz gerecht werden konnten.

So dankbar man deren Beitrige entgegennimmt, liegt die Originalitit des
Bandes doch anderswo. Balthasars ,Apokalypse® wollte die Letzthaltung ver-
schiedenster Autoren von Lessing bis Karl Barth christlich-theologisch durch-
leuchten, ,enthiillen®. So stellte sich die Aufgabe, diese ,Enthiillung® noch ein-



Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus 633

mal auf ihre Sach-Gerechtigkeit hin zu tiberpriifen, wobei auch der geistige Ab-
stand zwischen uns und den Dreissiger Jahren zu berticksichtigen war - eine
Aufgabe, die nur interdisziplinir erfiillt werden konnte. Das Kernstiick des vor-
liegenden Bandes bilden deshalb acht Monographien (bei Balthasar sind es finf-
undzwanzig) von ausgewiesenen Fachleuten. Sie behandeln Novalis (Sabine
Haupt), Goethe (Peter Hofmann), Jakob Taubes (Ursula Baatz), Kant bis Hegel
(Martin Bondeli), Dostoevskij (Rolf Fieguth), Nietzsche (Jean-Claude Wolf),
Karl Barth (Hans-Martin Kromer) und Origenes (Franz Mali). Deren Beurtei-
lung des balthasarschen Werkes ist umso einleuchtender, je weniger sie gegen-
wirtiges professorales Fachwissen ausbreiten und je mehr sie sich um eine Re-
konstruktion der Germanistik zur Zeit der Abfassung von Balthasars Disserta-
tion (aus der die ,Apokalypse“ herausgewachsen ist), d.h. am Ende der Zwanzi-
ger Jahre bemiihen. Diesbeziiglich erhilt man, nach einer theologischen Ein-
stimmung durch Guido Vergauwen und Werner Léser, wertvolle Hinweise von
Sabine Haupt und Stefan Bodo Wiirffel (Endzeit-Philologie. Hans Urs von Bal-
thasars germanistische Anfinge), wobei mit Recht auch Balthasars Beeinflussung
durch den George-Kreis angesprochen wird - schon seine frithe Handschrift
weist iberdeutlich auf diesen Einfluss hin.

Dass manche der Autoren Balthasar heute mit Befremden lesen, ist verstind-
lich. In seinem einleitenden Beitrag weist Guido Vergauwen schon auf kritische
Rezensionen beim Erscheinen der Binde hin. Am meisten scheint Balthasars
eher prophetische als philologische ,mythenkritische Methode zu befremden.
Alois Haas hat sie andernorts zu erkliren und zeitgeschichtlich zu einzuordnen
versucht. Zu dem o&fters kritisierten Stil der ,Zitatklitterung® (mit philologisch
unverzeihlicher Entkontextualisierung und Auslassungen) wire anzumerken ge-
wesen, dass Balthasar diese wohl von seinem Lehrmeister Przywara {ibernom-
men hat. Ohne nun selbst der Beckmessserei zu verfallen, wiren einige sachliche
Versehen zu bereinigen. So wenn Jean-Claude Wolf S. 196 unterstellt, die in der
Sammlung Klosterberg erschienenen Nietzsche-Bindchen seien primir fiir Prie-
sterseminare und Ordensleute bestimmt gewesen. Vom durchaus sikularen
Verlag Schwabe aus haben sie wohl kaum den Weg in die entsprechenden
Bibliotheken gefunden (vgl. dazu 307). Auch andere etwas einseitige Urteile
werden gelegentlich in einem anderen Beitrag relativiert, so z.B. S. 165 gegen S.
158 beziiglich fehlender Multiperspektivitit. Dem manchmal anklingenden Ver-
dacht eines gewissen Antisemitismus Balthasars wire mit dem Hinweis zu be-
gegnen auf die enge Freundschaft, die Balthasar in Wien mit Rudolf Allers und
ein Leben lang mit Frau Marga Wertheimer verband. Dass er erst ,im Alter von
25 Jahren® (statt ,5 Jahren®) das Klavierspiel erlernt habe (299), ist wohl ein
Versehen, wobei angemerkt werden kdnnte, dass Balthasar auch selbst kompo-
niert hat, z.B. eine noch erhaltene Messe fiir vierstimmigen Minnerchor.

Wiahrend das Verhiltnis Balthasars zur Musik in einem eigenen Beitrag the-
matisiert wird (Stefan Klockner), wire beziiglich der in der ,Apokalypse® enthal-
tenen philosophischen Dimension eine Fehlanzeige zu machen, zumal das Sym-
posium ausdriicklich interdisziplinir war. Ruedi Imbachs ,Marginalien zu Balthasars



634 Rezensionsartikel — Besprechungen - Comptes rendus

Schrift ,Von den Aufgaben der katholischen Philosophie in dieser Zeit* sind zwar
verdienstlich, betreffen jedoch einen Vortrag, den Balthasar zehn Jahre nach
Abfassung der ,Apokalypse® vor der neuscholastisch eingestellten Philosophischen
Gesellschaft der Innerschweiz gehalten hat. Neben den beiden weitgehend von
unserem heutigen Wissensstand geprigten Beitrigen von Martin Bondeli und Jean-
Claude Wolf fehlen Monographien iiber die nicht minder wichtigen Figuren
Kierkegaard, Bergson, Klages, Husserl, Scheler und Heidegger, ganz zu schweigen
von Balthasars Verstindnis der ,nunmehr unverlierbaren phinomenologischen
Methode® (Zitat S. 11) - Stoff genug fiir ein weiteres Symposium.

Auf theologischer Ebene ist der Ertrag dieses Bandes wohl vor allem darin zu
sehen, dass sich die Grundlinien der spiteren Theologie Balthasars offenbar
schon sehr friith abgezeichnet haben: Sein (nicht nur apologetisches) Interesse
auch fiir die profanste, scheinbar ganz und gar sikularisierte menschliche Exis-
tenz, in der sich doch immer noch ein Drang, eine Offnung auf die christliche
Transzendenz hin finden lisst, und seine Uberzeugung, dass sich diese Offnung
vor allem in den Werken der Kunst, der Literatur und der Musik zeigt. So lidt
der vorliegende Band ein, auch den Germanisten Balthasar mit all seinen zeit-
und personbedingten Grenzen kritisch ernst zu nehmen und sein Anliegen, viel-
leicht auf neuen Wegen, weiterzufithren. Dass die ,Apokalypse einen grundle-
genden Beitrag zur Aussdhnung zwischen Neuzeit und Christentum zu leisten
versucht hat, geht aus der Gesamtheit der Beitrige, bei allem wiederholt artiku-
lierten Befremden, deutlich genug hervor. Die ofters angesprochene Sikularisie-
rungsthese ldsst sich in der Tat in zwei Richtungen lesen: als Entfernung der
Moderne vom Christentum oder als ihr Herkommen aus dem Christentum. Bal-
thasar lidt zur zweiten Lesart ein. Als wertvolles Eigengut des vorliegenden
Bandes sind schliesslich die ihn beschliessenden drei persénlichen Zeugnisse
iiber Begegnungen mit Balthasar zu erwihnen, die Iso Baumer, Hanno Helbling
und Herbert Meyer (zum Teil im (Zerr)Spiegel Kuno Ribers) nachzeichnen. Sie
erlauben einer jiingeren Generation, die Balthasar nicht mehr persénlich kannte,
etwas von der faszinierenden und fiir manche verwirrenden Persdnlichkeit des
damals noch jungen Jesuiten und Basler Studentenseelsorgers Hans Urs von
Balthasar zu erahnen. Alles in allem ein wiirdiges Jubiliumsgeschenk der
Freiburger Universitit fiir thren Ehrendoktor.

PETER HENRICI §]

HEIMBACH-STEINS, Marianne / WIELANDT, Rotraud / ZINTL, Reinhard (Hgg.):
Religiése Identitit(en) und gemeinsame Religionsfreiheit. Eine Herausforderung
pluraler Gesellschaften, Judentum - Christentum - Islam. Bamberger interreligidse

Studien 3., Wiirzburg 2006, 165 S., ISBN 978-3899135312.

Die Forderung der Interreligiosen Forschung in Bezug auf die drei monotheisti-
schen Religionen Judentum, Christentum und Islam ist das Ziel der Reihe, in



Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus 635

der dieser Band erschienen ist. Der vorliegende Band dokumentiert die Beitrige
der Er6ffnungstagung des Zentrums fiir Interreligiése Studien (ZIS) an der Uni-
versitit Bamberg mit dem Titel ,Religiose Identitit(en) und gemeinsame Religi-
onsfreiheit. Eine Herausforderung pluraler Gesellschaften® als auch die eines
etwas frither durchgefithrten Symposions zum Thema ,Homo politicus. Der
Mensch als Staatsbiirger®.

Die Religionsfreiheit ,als Schliisselfrage gesellschaftlicher Ordnung, die der
Pluralitit der Uberzeugungen vom guten Leben Rechnung trigt und Raum gibt®
(13) ist der zentrale Horizont, dem sich die Beitrige des Bandes aus unterschied-
lichen Disziplinen, der Religionssoziologie, der Politik, des Rechts, der theolo-
gischen Ethik sowie der Religionswissenschaft nicht nur zuordnen, sondern
auch verpflichtet fithlen.

Marianne Heimbach-Steins erdffnet in ithrem grundlegenden Einleitungsartikel
den Gesamthorizont, in dem sie ausgehend vom Sikularisierungsbegriff die
tektonischen Verschiebungen im Verhiltnis von Religion und Offentlichkeit be-
leuchtet, um dann unter dem Schliisselbegriff der Religionsfreiheit die mit diesem
Begriff einhergehenden zentralen Herausforderungen fiir den Staat als auch fiir die
Religionsgemeinschaften darlegt. Die staatliche Selbstbegrenzung liegt in seiner
Verpflichtung auf weltanschauliche Neutralitit, die positiv verstanden ,méglichst
ginstige Rahmenbedingungen fiir die Erméglichung und Fithrung weltanschau-
licher und religioser Diskurse in offentlich relevanten Angelegenheiten [...]
schafft“. (14) Fur die Religionsgemeinschaften besteht die Herausforderung oder
auch Zumutung darin, dass sie die Spielregeln des sikularen Staates akzeptieren
und sich konstruktiv zur Pluralitit auch der Pluralitit religiéser Uberzeugungen
verhalten miissen. Diese Herausforderung besteht nicht nur im Verhiltnis Staat -
Religionsgemeinschaften, sondern auch auf der Ebene der einzelnen Mitglieder der
Gesellschaft, die sich in zwei Rollen, der des/der BiirgerIn und der/des Beken-
nerln wieder finden und diese miteinander vereinbaren miissen.

Aus dieser doppelten Perspektive ergibt sich der Aufbau des Bandes: Teil
eins thematisiert das Verhiltnis zwischen Staat, seinen Organen und den gesell-
schaftlichen Akteuren, hier insbesondere den Kirchen und Religionsgemein-
schaften, wihrend Teil zwei die Perspektive des einzelnen Mitlieds in der Span-
nung zwischen Biirger und Bekenner aufgreift.

Wolfgang Thierse, mit einem Beitrag zum Thema ,Pluralitit der Religionen.
Herausforderung fiir Staat und Gesellschaft“, er6ffnet den ersten Teil. In seiner
Wahrnehmung des fiir moderne sikulare Gesellschaften charakteristischen viel-
schichtigen Verhiltnisses von Religion, Politik und Kultur betont er gegen die
Privatisierungsthese die notwenig 6ffentliche Dimension von Religion und den
notwendigen interreligiésen Dialog, auch wenn es ,fiir den Wahrheitsanspruch
einer Religion [...] ein Stachel [bleibt], der religiosen Uberzeugung des Anderen
dieselbe Dignitdt zuzumessen, wie der eigenen® (29). Gretchenfrage fiir den Is-
lam ist und bleibt dabei seine Demokratiefahigkeit. Als Kernkompetenz fiir das
Zusammenleben der Kulturen und Religionen formuliert Thierse eine ,interkul-
turelle Kompetenz®, die mit einer differenzierten Aufklirung und Wissen tiber



636 Rezensionsartikel — Besprechungen - Comptes rendus

den jeweils anderen einhergeht. So hat vor allem der Bildungsbereich die Auf-
gabe der Vermittlung dieser Kernkompetenz, was weit reichende Konsequenzen
auch die Lehrmaterialien mit sich bringt. Stefan Huster erortert in seinem Bei-
trag die Frage, inwieweit Weltanschauungskonflikte mit den Mitteln des Verfas-
sungsstaates ausgetragen werden konnen und betont dabei, dass der Staat fiir ei-
nen Rahmen zu sorgen hat, dass alle an der Gesellschaft teilnehmen kénnen,
dies gehe aber nicht mit einer tatsichlichen Gleichheit aller einher. Niemand
konne fiir sich das Recht beanspruchen, dass die politische Ordnung auf die be-
sondere Beriicksichtigung seiner Bediirfnisse und Weltanschauung eingerichtet
werde, aber alle hitten das Recht, ihre Bediirfnisse im Rahmen der politischen
Verfahren zur Geltung zu bringen. Ausgehend von einem normativen Konzept
religids-weltanschaulicher Neutralitit des Staates, verstanden als respektvolle
Nicht-Identifikation, erdrtert Heiner Bielfeld die Frage, wie die Sikularitit des
Staates zu verstehen ist und welche Konsequenzen dies fiir die Akzeptanz der
Prinzipien des sikularen Rechtsstaates von unterschiedlichen religidsen Stand-
punkten hat. In der Untersuchung muslimischer Haltungen gegeniiber dem
Rechtsstaat unterscheidet er zwischen Distanzierung, pragmatischer Akzeptanz
und theologischer Wiirdigung. Dabei scheint die Haltung der pragmatischen
Akzeptanz am verbreitetsten zu sein. Bei allen Vorbehalten ist fiir Bielefeld ent-
scheidend, dass die volle Gewihrleistung der Religionsfreiheit nicht unter einen
ungeschriebenen ,Kulturvorbehalt® gestellt werden darf. Aus muslimischer Per-
spektive betont der Beitrag von Duran Terzi die Notwendigkeit zu differenzier-
ter Wahrnehmung und zeigt auch tief verwurzelte wechselseitige Angste auf, die
nur durch den Dialog bewiltigt werden kénnen. Reza Hajatpur beleuchtet aus
theologisch-philosophischer Perspektive den religidsen Pluralismus des schiiti-
schen Islam.

Der zweite Teil wird mit einem Beitrag von Christa Schnabl erdffnet, die
mit Rekurs auf das Diktum von Hannah Arendt, dass das vorgingige Menschen-
recht das Recht sei, Rechte zu haben, eindriickliche politische-philosophische
Uberlegungen zur grundlegenden Méglichkeitsbedingung der Partizipation aller
vornimmt. Erstes Recht ist das Recht auf Staatsbiirgerschaft, denn: ,Der Verlust
des Rechts auf Rechte bewirkt doch eine eigenartige Weltlosigkeit, die sowohl
fiir die Betroffenen selbst, als auch fiir die Zivilisation als Ganze eine Gefahr
darstellt.“ (103) Daran anschliessend beleuchtet Karl-Wilhelm Merks in histo-
risch-systematischer Perspektive das Verhiltnis von Christen zum Staat bzw. die
Rolle des Christen als Staatsbiirger. Dazu legt er das Konzept einer christlich-
politischen Ethik vor, die sich nicht als religiéses Sonderethos versteht, sondern
einer autonomen Moral verpflichtet sikular kommuniziert und Religion einen
explizit 6ffentlichen Platz in der Gesellschaft einriumt. Der Erarbeitung einer
solchen Verhiltnisbestimmung kommt dabei immer auch ein Moment der In-
kulturation der Religion zu, insofern sich ein christliches Verhiltnis des Politi-
schen und die sich daraus ergebenden Rechte und Pflichten der Subjekte immer
kontextuell zur herrschenden Gesellschaftsform entwickeln. Ein Beispiel fiir
eine Funktionalisierung von Religion bei gleichzeitigem Verlust ihrer konstitu-



Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus 637

tiven Rolle im modernen Staat legt Cevat Kara mit seiner Fallstudie zur Verbin-
dung von staatsbiirgerlicher und moralischer Erziehung in der Jungtiirkenzeit
1908-1914 vor. Religion - so legt es die Studie nahe - wird im Rahmen der poli-
tischen Tugendlehre lediglich zur Begriindung des Anspruchs eines modernen
Erziehungskonzepts in einem traditionellen Gesellschaftsraum benétigt. Den
Abschluss des Bandes bildet der Beitrag von Regina Ammicht-Quinn, die der
Frage nachgeht, wie im ihrer Meinung nach fragilen ,christlichen Abendland®
unter den Bedingungen von religiosen und weltanschaulichen Pluralititen dia-
logfahige Identititen ausgebildet werden konnen. Dazu plidiert sie fiir die Aus-
bildung von Identitdten, die nicht an Privilegien oder normierende Einfliisse ge-
bunden sind, sondern als geistig-geistliche Identititen den Raum des sensiblen
»Zwischen® pflegen konnen, aus dem heraus Dialog entstehen kann. Das stellt
an die Religionen die Herausforderung, das eigene Selbstverstindnis in einer
konstruktiven Ausgestaltung der Spannung von Wahrheit und Freiheit zu ent-
wickeln, so dass die Identitit von Glaube und Uberzeugung zu Gunsten der
Méglichkeit eines friedlichen und heilvollen Miteinanders entfaltet werden
kann.

Der Band beleuchtet das Thema der religiosen Identitit(en) auf der Basis der
Religionsfreiheit aus vielfiltigen Perspektiven, dabei hebt er sich durch die fast
durchgingige Fundiertheit und Fachkompetenz der Beitrige von anderen Versf-
fentlichungen ab. Insbesondere die Beitrige von Heiner Bielefeld und Karl-Wil-
helm Merks eréffnen dabei noch einmal deutlich neue Perspektiven zu ihren je-
weiligen Schwerpunkten. Dass zudem der Perspektive des Individuums in der
Spannung zwischen Biirger und Bekenner besondere Aufmerksamkeit geschenkt
wird, ist ein weiteres Verdienst dieser Veroffentlichung. Uberrascht hat, dass
der Theoriediskurs iiber die Frage, ob und wie religiése Uberzeugungen in den
offentlichen Diskurs eingebracht werden kdnnen, nur am Rande im einleitenden
Artikel von Marianne Heimbach-Steins gestreift wird. Zu diesem Thema hitte
man sich gut einen weiteren Beitrag vorstellen kénnen. Alle an grundlegenden
Fragen des Interreligiosen Dialogs Interessierten finden in diesem Band zentrale
Fragestellungen dieses Themenfeldes in gebtindelter Form.

JUDITH KONEMANN

LANGENOHL, Bertil / GRORE RUSCHKAMP, Christian (Hgg.): Wozu Theologie?
Anstiftungen aus der praktischen Fundamentaltheologie von Tiemo Rainer Peters.
Miinster: LIT Verlag 2005, 323 S., ISBN 978-3825881191.

Wer Tiemo Rainer Peters OP kennt, ahnt, welchen Einfluss er auf seine Schiiler
und Schiilerinnen, Freunde und Freundinnen hat.

In einem Gesprich mit seinem Lehrer Johann Baptist Metz lautete ein zentraler
Satz: ,Nur im praktischen Vollzug gerit man in die Nihe dessen, was wir Gott
nennen...“ (59). Seit seiner Dissertation zur ,Prisenz des Politischen in der Theo-
logie Dietrich Bonhoeffers® (1975) ist dieser Theologe und Mirtyrer seine ,Leit-



638 Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus

figur“. Von ihm sagte er in dem Interview: ,Einer seiner tiefgriindigsten Gedan-
ken ist zweifelsohne dieser aus den Gefingnisbriefen: ,Vor und mit Gott leben wir
ohne Gott.* Bonhoeffer hat beides, das ,Mit‘ und das ,Ohne‘ beherzigt. Er hat die
aufgeklirte Moderne in ihrem Pathos des ,etsi deus non daretur® (deutsch: ,auch
wenn es Gott nicht gibe’ - Hugo Grotius) theologisch ernst genommen und
gleichzeitig - oder jetzt erst recht — den Gott der biblischen Uberlieferung bean-
sprucht und sich ganz selbstverstindlich in seiner Nihe gewusst.“ (65)

Erstaunlicher mag uns seine Berufung auf Franz Overbeck (1837-1905), den
theologiekritischen Freund Friedrich Nietzsches, vorkommen. In der Metz-Fest-
schrift ,Mystik und Politik® (1988) schrieb er tiber die ,,Aktualitit Overbecks und
seine theologischen Anfragen“ (218-234): ,Overbeck - viel eher Theologe denn
Historiker - war [...] offenbar gar nicht sosehr auf die Entstehung des Christlichen
selbst und seine historische Erfassung konzentriert, als auf jenes von der
modernen Theologie, d.h. dem theologischen Idealismus und christlichen
Liberalismus des 19. Jahrhunderts hervorgebrachte ,unwirkliche Wesen® eines zu-
tiefst blirgerlichen ,Christentums®: thm jede historische Begriindungs- und Legiti-
mationsmoglichkeit zu verwehren und seine Unméglichkeit durch die Geschichte
zuriickzuverfolgen bis hinein in die geheimnisvollen Urspriinge der judisch-
christlichen Religion, diirfte sein eigentliches Interesse gewesen sein“ (221).

Es gibt eine Diskussion innerhalb der ,Neuen Politischen Theologie®, die
fragt: Leidet Gott oder leiden nur wir an Gott? Hier tritt Tiemo Peters gegen
seinen Lehrer Metz fiir den leidenden Gott ein und kann sich das vom Alttesta-
mentler Erich Zenger biblisch bestitigen lassen (67). Die Frage lisst sich am
Begriff der Erfabrung darstellen.

Was heifit bei Tiemo Peters ,Erfahrung“? Im Interview mit Carolin Hanke
(13.11.2003) steht die Frage nach der Erfahrung im Mittelpunkt (77-84). Peters
weist auf die ersten Grundkurse zuriick, so auf den von 1977/78 iiber ,Religitse
Erfahrung, Glaubenssprache, theologische Reflexion®, den er mit seinem Freund
Kuno Fissel (vgl. dessen Beitrag 91-105) zusammen gehalten hatte. Er beruft
sich auf den Psychologen Ronald D. Laing und dessen 1967 in Deutsch verot-
fentlichte ,Phinomenologie der Erfahrung® (79). Um dem Erfahrungsbegriff
naher zu kommen, sind Fussel und Peters interdisziplindr vorgegangen: Psycho-
logie und Theologie (79f.). Hinzu kam die Pidagogik im Anschluss an Paolo
Freire. Damit versuchten sie, den Studenten zu selbstbestimmtem Lernen zu
helfen (80)! Ein zusammenfassender Satz: ,All dies hing letztlich mit der eigent-
lichen Absicht zusammen, Theologie und Erfahrungswelt niher zusammenzuri-
cken“ (83). ,Heute“ - also 2003 - ,sind die Studierenden unpolitisch geworden,
wie die gesamte Fakultit. Entsprechend will man die Theologie moglichst
schnell und intensiv kennenlernen, aber sich persénlich moglichst wenig ein-
bringen...“ (84).

Kuno Fiissel bringt in kritischer Weise die Rolle der Wirtschaft ins Spiel (92).
Es geht darum, das Soziale neu zu denken und zu praktizieren (94). Ihm geht es
um eine ,Kritik des Okonomismus aus der Perspektive der politischen Theolo-
gie“ (98). Seine Kritik des Neoliberalismus kann man anderswo nachlesen.



Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus 639

Auf Peters spiteren Schwerpunkt (,Nach Auschwitz von Gott sprechen®)
lisst sich der Spanier Reyes Mate ein (155-170). Er geht dabei von Theodor W.
Adorno aus und konfrontiert thn mit Hannah Arendt. Er schlief3t: ,Im Leich-
nam sehen sie [Adorno und Walter Benjamin] nicht einen Toten, ein Stick ab-
gestorbene Natur, sondern das Projekt eines vereitelten Lebens und deswegen
stofen sie auf eine Hoffnung, ,eine Sehnsucht nach Erldsung‘. Die Erinnerung
[von der Metz und Peters stets sprechen] besteht darin, sich diese Sinngebung
zur Aufgabe zu machen und ihr den Platz des entscheidenden Horizontes fiir die
Lebenden anzuweisen® (170).

Bertil Langenobl, einer der Hauptherausgeber, behandelt das Peters stets be-
wegende Thema der Anfragen des Judentums (201-230). ,Die neue Politische
Theologie hat gerade mit ithrem Insistieren auf die Vermitteltheit des Glaubens
durch Geschichte und Gesellschaft versucht, diesen soteriologischen Gegensatz
von Judentum und Christentum zu entschirfen (203). ,Dennoch ist zu bezwei-
feln, dass die Idee des Messianischen umstandlos zum ,Treffpunkt von Juden
und Christen® (J. Manemann) werden kann. Und das liegt in der Dialektik dieser
Idee, einer ganz buchstiblich gefiahrlichen Dialektik.” (205)

Langenohl versucht ein Gespriach mit Gershom Scholem. Unter den drei von
diesem unterschiedenen Messianismen interessiert thn besonders der ,mystische
Messianismus®“ (209). Dabei geht es um den Gegensatz von Mystik und Offenba-
rungsreligion, weil in dieser (diesen) die Kluft zwischen Gott und Mensch deut-
lich wird. Nach Scholem (nicht umstritten) verbinden sich nach der ,jiidischen
Katastrophe von 1492“ Mystik und Apokalyptik - an der gerade die Neue Poli-
tische Theologie interessiert ist (211). Entsprechend sind im Sabbatianismus
(nach Sabbatai Zwi) und in der Politischen Theologie der messianische Glaube
prasentisch (214). Die gefihrliche Verbindung des Messianismus im heutigen Is-
rael stellt Langenohl auf S. 220ff. dar.

Der durch sein Gesprich mit Carl Schmitt bekannt gewordene Jacob Taubes
(1923-1987) konstruiert einen ausschliefenden Gegensatz zwischen Messianis-
mus und Tora (226-228). Er zieht eine Parallele zwischen Sabbatai Zwi und dem
hl. Paulus: Beide seien aus dem Judentum bzw. dem Christentum als ,Hiresien®
hervorgegangen (227). Als ,Ausblick“ (228) fasst Langenohl zusammen: ,Wenn
die christliche Theologie, die ja wesentlich Christologie sein muss, gerade nach
Auschwitz auf den Begriff des Messias nicht verzichten kann [...], so sollte sie
doch auch zeigen, wie sie dem Antinomismus (der Ablehnung des Gesetzes) ent-
gehen will. Einen Antinomismus, den zwar Paulus von Tarsus nicht gemeint,
viele christliche Theologen nach ihm aber durchaus gepredigt haben: den Hass
auf die ,judische Gesetzesreligion® (die sich heute im Anti-Islamismus fort-
schreibt) im Namen der ,Religion der Liebe‘.“ (229)

Johannes Sabel zieht zu einem dhnlichen Thema (231-242) besonders den ,li-
beralen® Rabbiner Leo Baeck (237ff.) heran. Dieser unterscheidet im Judentum
halachische (Gesetzes-)Aussagen, die wortlich zu verstehen sind, von haggadi-
schen (,narrativen?) Aussagen, die den Glaubensinhalt betreffen und nur meta-
phorisch (bildlich) zu verstehen sind (238f.). Von hier aus kritisiert Baeck Pau-



640 Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus

lus, der Glaubensaussagen zu Glaubenswahrheiten macht (239). Damit unterbe-
wertet das Christentum das Gesetz (240).

Aus den vielen wichtigen Aufsitzen wihle ich nur aus: Ulrich Engel, ,...man
muss mit Gebeten beginnen®. Engel schreibt aus enger Verbundenheit mit
Miinster - besonders mit Tiemo Peters. Wie andere Autoren beginnt er mit
Jacques Pohiers Buch ,Wenn ich Gott sage“, das 1979 von der Kongregation fiir
die Glaubenslehre inkriminiert wurde und sich ,zwischen Gottbegehren auf der
einen und Gottvermissen auf der anderen Seite“ bewegt.

Dass die eigentliche theologische Sprache die Sprache des Gebetes ist, be-
tonte Tiemo Peters stets. Ja, angesichts der Frage nach dem Tod wird das Gebet
zum ,Schrei nach Erlésung® (40). Einig sind sich Engel und Peters, dass die Or-
den der Hintergrund fiir die Verbindung von theologischer Reflexion und Gebet
sind - obgleich Tiemo Peters stets zuriickhaltend iiber seine eigene Ordensexis-
tenz spricht. Engels eigener Beitrag besteht darin, den franz&sischen ,Postme-
taphysiker® Jacques Derrida (1930-2004), auf den sich auch - erstaunlicherweise
- J.B. Metz beruft (41f.), als bedeutsam hervorzuheben und anschlieffend aus-
fihrlich zu kommentieren.

Er stellt einen Zusammenhang zwischen Derrida und der Neuen Politischen
Theologie vorsichtig her. Das Gebet kommt bei Derrida (,mutmaflicher Jude®)
nur am Rande vor (43). Derrida geht vom Unsagbaren des Gedichts (Celans) aus.
Engel fasst zusammen: ,Im Ernstfall bleibt [..] als einzig irreduzibles
Konstituens der poetischen Sprache die antwortlose Anrede an den Anderen.”
(46) Er zitiert einen Text Derridas (aus , Wie nicht sprechen®): ,Die Sprache hat
begonnen ohne uns, in uns, vor uns. Das ist dies, was die Theologie Gott nennt
und es ist geboten / man muss, es wird geboten gewesen sein zu sprechen / man
wird gesprochen haben miissen. Dieses ,es ist geboten / man muss ist zugleich
die Spur einer unaussprechlichen (indéniable) Notwendigkeit [...] #nd eines ver-
gangenen Geheifles. Stets bereits vergangen, also ohne vergangene Gegenwart.”
(48)

In demselben ,How to avoid speaking“ ,untersucht Derrida Gebete, die
Texte der negativen Theologie einleiten [...]: ,Es miisste in jedem Gebet eine Ad-
resse an den anderen als anderen geben und ich méchte sagen, auf die Gefahr
hin, zu schockieren, Gott zum Beispiel. Als Akt, sich den anderen als anderen zu
adressieren, muss er (d.i. jemand) gewiss beten (prier), das heiflt bitten (deman-
der), anflehen, ersuchen. Worum, das zihlt wenig und das reine Gebet bittet den
anderen um nichts anderes als es anzuhdren, es anzunehmen, fiir es gegenwirtig
zu sein, der andere als solcher, Gabe, Ruf und sogar Ursache des Gebetes zu
sein. Dieser erste Zug kennzeichnet also eine Rede (einen Akt von Sprache,
selbst wenn das Gebet schweigend erfolgt), die als solche nicht pridikativ, theo-
retisch (theo-logisch) oder konstitutiv ist.*“ (49) ,,,...man mu#fS mit den Gebeten
beginnen‘, bemerkt Derrida, Pseudo-Dionysius zitierend.“ (50)

»Derrida erldutert: ,Folgt man der impliziten Regel dieser Aussage, wird man
sagen konnen, dass es stets mdglich ist, Gott zu rufen, mit dem Namen Gottes
diesen unterstellten Ursprung jeglichen Sprechens, seine erforderliche Ursache



Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus 641

zu nennen.*“ (52) Hier kniipft Engel an R6m 8,26f. an (in der Ubersetzung von
F. Stier): ,Dementsprechend aber nimmt sich der Geist unserer Schwachheit an.
Denn: Wie wir bitten sollen um das, was uns nottut, das wissen wir nicht; der
Geist selbst jedoch springt dafiir ein - in wortlosem Seufzen. Der Erforscher der
Herzen aber weify, was das Sinnen des Geistes ist, weil er Gott gemif} fiir die
Heiligen einspringt.”

Von Derrida her schreibt Engel: ,Das ist (m)ein Antwortversuch auf die ein-
fache und allerschwierigste, immer auch notwendige Frage, die uns gestellt ist:
Was meine ich eigentlich, wenn ich Gott sage?“ (57)

Das mag geniigen, um zum weiteren Lesen einzuladen!

PAULUS ENGELHARDT OP

LUKE, Ulrich: Das Siugetier von Gottes Gnaden. Evolution, Bewusstsein, Freibeit.
Freiburg i.Br.: Herder Verlag 2006. 336 S., ISBN-13 978-3-451-28859-3.

Auch in seinem neuesten Buch behandelt der Theologe und Biologe U. Liike die
anthropologische Grundfrage ,Wer oder was ist der Mensch?“ aus der Perspek-
tive einer Verbindung von naturwissenschaftlicher und theologischer Herange-
hensweise. Es geht ihm darum, wie er im Eingangskapitel deutlich macht, das
bibelexegetische Menschenbild bzw. die theologische Anthropologie mit der
Auffassung vom Menschen zu vermitteln, wie es sich insbesondere in der Evolu-
tionstheorie, der Ethologie, der Humangenetik und Embryologie zeigt. Auf die-
ser Grundlage behandelt L. die Themen Naturalismusdebatte, Verhiltnis von
Evolution und Schépfung, Unterschied von Mensch und Tier, Anfang und Ende
des Menschen sowie Freiheit oder Determination des Geistes.

Der Autor beginnt (Kap. 2) mit einer recht knappen Auseinandersetzung mit
der Naturalismusdebatte. L. hat nichts einzuwenden gegen einen methodologi-
schen Reduktionismus, der den Menschen um der besseren Erkennbarkeit willen
aus einer prinzipiell szientifisch-materialistischen Perspektive betrachtet und
seine Ganzheit absichtlich ausblendet, wie dies etwa in den Naturwissenschaften
praktiziert wird. Nicht annehmbar ist hingegen ein weltanschaulicher Redukti-
onismus wie der ontologische Naturalismus, der diese Partialisierung des Er-
kenntnisgegenstandes zum Ganzen des Gegenstandes erhebt. Gerade die theolo-
gische Rationalitit, die nach Sinn und Zweck des Ganzen fragt, muss das beden-
ken, was einer bloff naturwissenschaftlichen, technischen oder wirtschaftlichen
Rationalitit entgeht. Auf einer sehr grundsitzlichen Ebene verbleibend, kriti-
siert L. den ontologischen Naturalismus aufgrund einiger bekannter Einwinde
wie den der Nichteinldsung des naturalistischen Prinzips, wir kdnnten zwar
noch nicht jetzt aber irgendwann alles Einzelne und das Gesamte naturalistisch
erkliren, den der Grenzen naturalistischer Erklirungen etwa im Bereich
menschlichen Verhaltens, den des Misslingens einer naturalistischen Rekon-
struktion von Religiositit und den Einwand, der ontologische Naturalismus
stelle genau betrachtet nur eine metaphysische Position unter anderen dar. Statt



642 Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus

dem Naturalismus dariiber hinaus einen undefinierten Naturbegriff vorzuwer-
fen, wire es aber wohl richtiger, wenn L. auf die Undefiniertheit des naturalisti-
schen Naturwissenschaftsverstindnisses hingewiesen hitte.

Im nichsten Kapitel (Kap. 3) - eine etwas ausfithrlichere Uberleitung in die
neue Thematik wiirde dem Leser entgegenkommen - weist L. an den Schép-
fungserzihlungen des Alten Testaments auf, dass sie in keinerlei Weise als na-
turwissenschaftliche Beschreibung zu verstehen sind und verstanden werden
konnen. Dies ist schon allein deshalb der Fall, weil die zwei Schopfungserzah-
lungen in Gen 1 so disparat sind, dass sie sich, was die Darstellung des Schép-
fungsherganges betrifft, nicht harmonisieren lassen. L. greift zur Begriindung auf
klassische Befunde der neueren Exegese zuriick, wobei allerdings manche kon-
troverse Auslegungsfrage sehr schnell (manchmal doch etwas vorschnell?) auf
eine bestimmte Interpretation hin festgelegt wird. Als Beispiel sei die sehr knapp
ausgefithrte Interpretation der Gottesbildhaftigkeit des Menschen von Gen 1,26
als eine reine Funktionsaussage erwihnt. Die hier gemeinte Funktion des Men-
schen ist fiir L. sein Bezug auf die iibrige Schépfung als Bild des Bezuges Gottes
zu seiner Schopfung. Man miisste an dieser Stelle zumindest andeutungsweise
auf die Frage eingehen, ob diese Funktionsaussage nicht eher eine Folge der
Gottesebenbildlichkeit und nicht die Gottesebenbildlichkeit selbst ist, bzw. der
Autor miisste klarer zum Ausdruck bringen, ob diese Funktionsaussage das
Ganze der Gottesebenbildlichkeit zum Ausdruck bringen soll oder nur einen
Teil. In den daran anschlieffenden zwei Kapiteln (Kap. 4+5) setzt L. sich syste-
matisch mit der Frage nach dem Verhiltnis von biblischem Schépfungsgedanken
und Evolution auseinander. L. macht deutlich, dass es sich hierbei nicht um
zwel kontrire Begriffe handelt, wie etwa die amerikanischen Kreationisten es
sehen mochten. Und es war natiirlich eine irrige Festlegung, als die Pipstliche
Bibelkommission 1909 als Antwort auf die Evolutionslehre Darwins duflerte, an
der Historizitdt der drei ersten Kapitel von Genesis sei im Wesentlichen festzu-
halten. Doch auch von szientistischer Seite wurde und wird versucht, die Evolu-
tion als Antithese zum Schopfungsgedanken darzustellen, indem - das Parade-
beispiel ist Jacques Monod - suggeriert wird, die Resultate der naturwissen-
schaftlichen Forschung seien eine Art unwiderlegbarer Beweis dafiir, dass die
Evolution mit einer Steuerung des evolutiven Prozesses durch den Zufall gleich-
zusetzen sei. L. geht davon aus, dass die Evolutionstheorie eine der am besten
begriindeten naturwissenschaftlichen Theorien ist, die wir kennen. Es muss aber
zwischen naturwissenschaftlicher Beschreibung und philosophisch-theologischer
Deutung klar unterschieden werden. Vermischt werden diese Ebenen, wenn
etwa Kardinal Schonborn der Auffassung ist, die Leugnung eines Planes in der
Biologie sei Ideologie und nicht Wissenschaft, oder wenn amerikanische Kreati-
onisten die Erforderlichkeit eines Intelligent Designer daraus herleiten, dass es
komplexe Zweckmifigkeit in organismischen Bildungen gibt. Aber auch auf der
Seite derer, fiir die die Evolutionstheorie ein ,Beweis“, eine ,demonstratio ad
oculos® fiir die Abwesenheit eines planenden Gottes ist, werden philosophische
Unterstellungen gemacht, die sich aus der bloflen naturwissenschaftlichen Be-



Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus 643

schreibung nicht zwingend herleiten lassen. Einen kritischen Blick richtet L.
auch auf das anthropozentrische Kosmosverstindnis, wie es in der Theologie des
20. Jahrhunderts sowie in der Theorie des so genannten ,Anthropischen Prin-
zips“ formuliert wurde. Vorsichtig hinterfragt L. auf dem Hintergrund von
Moltmanns Sabbat-Theologie die Annahme, die Evolution sei aus theologischer
Sicht mit der Entstehung des Menschen notwendig zu Ende. Vor allem aber eine
gewisse Auslegung des starken Anthropischen Prinzips, wonach das Universum
so beschaffen ist, dass Menschen daraus entstehen miissen, reproduziert, so L.,
genau jene Vermischung von naturwissenschaftlicher Beschreibung und philoso-
phisch-theologischer Deutung, die es zu vermeiden gilt, nimlich dann, wenn
man es so interpretiert, als seien gewisse physikalische Daten an sich schon der
Beweis fiir dieses Prinzip. Aus der naturwissenschaftlichen Beschreibung als sol-
cher lisst sich weder das Anthropische Prinzip noch dessen Gegenteil herleiten.
Grundsidtzlich miissen wir akzeptieren, dass es mehrere mégliche Deutungen
ein- und desselben naturwissenschaftlichen Befundes gibt. Ausgeblendet bleibt in
L.s Darstellung die philosophische Frage, nach welchen rationalen Kriterien
zwischen diesen verschiedenen, méglichen Deutungen entschieden werden kann.

Die nichsten zwei Kapitel (Kap. 6+7) befassen sich mit dem Verhiltnis von
Naturwissenschaft und dem Wesen des Menschen. Es geht zunichst um die
Frage nach dem Unterschied zwischen Mensch und Tier im Spannungsfeld von
Biologie und Theologie. L. ist der Auffassung, dass die gingigen Unterschei-
dungskriterien zwischen Mensch und Tier wie etwa der Werkzeuggebrauch, die
Werkzeugherstellung, die Informationsweitergabe oder das Ichbewusstsein auf-
grund der naturwissenschaftlichen Forschungsergebnisse als widerlegt anzusehen
sind. Daran anschlieflend stellt er die interessante These auf, dass es im Verbund
mit dem letztgenannten Ichbewusstsein jedoch ein Kriterium gibt, nimlich das
Transzendenzbewusstsein, das es moglicherweise erlaubt, zwischen Tier und
Mensch genau zu unterscheiden. Der Begriff Transzendenzbewusstsein bleibt
zwar recht vage und eine etwas genauere (philosophische) Bestimmung wiire hier
wohl angebracht gewesen (wird in einem anderen Werk von L. allerdings niher
ausgefiihrt), worauf L. jedoch hinaus will, ist die Aussage, dass es die Religiositit
ist, die den Menschen wesentlich vom Tier unterscheidet, dass der Mensch ge-
wissermaflen von Grund auf ein ,homo religiosus® ist. Diese These setzt aller-
dings voraus, dass man mindestens schon dem ,homo erectus‘ das volle
Menschsein zuspricht, denn nicht erst beim Neandertaler, bei dem Bestattungs-
riten nachweisbar sind, die ein Transzendenzbewusstsein voraussetzen, sondern
auch in Bezug auf diese unmittelbaren Vorfahren des ,homo sapiens‘ hat die Pa-
ldoanthropologie schon Hinweise auf Religiositit gefunden. Diese fiir den Men-
schen wesenskonstitutive Religiositit bringt L. schliefilich mit dem Theologu-
menon der Erschaffung der Seele durch Gott in Verbindung. Der Transzen-
denzbezug wird als Ausdruck der Erschaffung der Seele durch Gott verstanden.
Was schliefilich die Ontogenese, die Individualentwicklung des Menschen be-
trifft, muss diese Beseelung nach L. als Bedingung der Méglichkeit der Karyo-
gamie oder als ein der Karyogamie synchrones Geschehen verstanden werden.



644 Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus

Es gibt in der Individualentwicklung des Menschen keine vormenschlichen Zu-
stinde.

Im daran anschliefenden Kapitel kniipft L. an die letztgenannte Thematik
an, indem die bioethisch relevante Frage nach Anfang und Ende des Menschen
gestellt wird. Beziiglich des Anfangs des Menschen befasst L. sich ausfiihrlicher
mit der verbrauchenden Forschung an menschlichen Embryonen. Er fihrt - in
Auseinandersetzung mit Reinhard Merkel - vier klassische Argumente an, die
gegen diese Verwendung von Embryonen bzw. fiir die Auffassung, der Anfang
des Menschen sei mit dem Embryo gegeben, sprechen: 1) die Zugehorigkeit des
Embryos zur Spezies ,homo sapiens®, 2) die Tatsache, dass die menschliche Ent-
wicklung vom embryonalen zum adulten Menschen ein kontinuierlicher Vor-
gang ist, so dass in dieser Entwicklung eine Unterscheidung zwischen noch
nicht menschlich und menschlich nicht moglich ist, 3) die Tatsache, dass ein
Embryo potentiell die Eigenschaften zukommen, die als typisch menschlich gel-
ten und dem Embryo von daher Menschenwiirde und Lebensschutz zuzuspre-
chen sind, und 4) die Identitit, die zwischen dem Embryo, dem Neugeborenen
und dem heranwachsenden und erwachsenen Menschen durch die gleichblei-
bende individuelle DNS-Struktur besteht. Auf dem Hintergrund und im Sinne
dieser Argumente schligt L. dann einen Katalog von 15 Leitsdtzen als ethisch
verantwortlichen Leitfaden fiir den Umgang mit Fragen der biotechnologischen
Forschung vor. Was das Ende des Menschen betrifft, befasst L. sich vor allem
mit der Frage der aktiven Euthanasie. Er weist auf die Gefahren hin, aktive Eu-
thanasie zu einer Wohltat umzuinterpretieren, er richtet sich auch hier wieder
gegen Reinhard Merkel, der versucht die Unterschiede zwischen Sterbenlassen
und aktivem Tdten argumentativ einzuebnen, und er lehnt eine freiwillige ak-
tive Euthanasie mit drztlicher Assistenz auch bei schwer leidenden Menschen
mit dem Argument ab, niemand habe das Recht, jemand anderen zur Mitwir-
kung an der eigenen Selbsttdtung zu nétigen. L. pladiert fiir die moderne Pallia-
tivmedizin, die heute nahezu 100% der Patienten schmerzfrei stellen kénne. Mit
der grundsitzlichen Diskussion um die Frage nach einem Recht auf selbstbe-
stimmtes Leben setzt sich L. nicht auseinander.

Das letzte Thema, auf das L. eingeht ist das Gehirn-Geist- bzw. Gehirn-Gott-
Problem (Kap. 8). Was die Frage nach dem Verhiltnis von Gehirn und Geist be-
trifft, setzt L. sich mit dem neurophysiologischen Determinismus von W. Singer
und G. Roth auseinander. Der Autor stellt verschiedene Kritiken dieses deter-
ministischen Ansatzes von Seiten der Philosophie, der Jurisprudenz, der Moral-
theologie, der Literaturwissenschaft, der Psychiatrie und der Neurologie dar und
kommt zu dem Schluss, der Anspruch, aus den neurophysiologischen For-
schungsergebnissen lasse sich ein deterministisches Menschenbild herleiten,
komme einer ,neurophysiologischen Hochstapelei“ gleich. Auf die These Sin-
gers, aufgrund der grundlegenden Gleichheit neuronaler Prozesse bei bewussten
und unbewussten Entscheidungen und aufgrund der Tatsache, dass unbewusste
Entscheidungen deterministisch ablaufen, miissten auch die bewussten determi-
nistisch ablaufen, antwortet L., es spreche prinzipiell nichts dagegen, dass, wenn



Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus 645

neuronale Prozesse zu etwas so Ungleichem wie Bewusstes und Unbewusstes
fithren, daraus nicht auch freie und unfreie Entscheidungen resultieren kénnten.
Auf Roths Anspruch, das, was wir in der Ich-Perspektive als Motive und
Griinde fiir Handlungen erfahren, auf neurophysiologische Ursachen zuriick-
fithren zu kénnen, so dass die Motive und Griinde im Grunde nur nachgereichte
Fiktionen eines deterministischen Ablaufes sind, entgegnet L., es gebe kein Bei-
spiel fiir eine solche Riickfithrung, und Roth selbst - womit er sich widerspre-
che - gebe zu, die Antriebe unseres Handelns seien uns nicht zuginglich. Was
die grundsitzliche Frage der Zuordnung von neuronalen Erregungsmustern und
Bewusstseinsinhalten betrifft, optiert L. jenseits von Monismus und Dualismus
fir einen ,Perspektivismus®. L. weist auf die vielfachen Probleme beziiglich die-
ser Zuordnung hin, hilt die Es-Perspektive auf das Gehirn und die Ich-Perspek-
tive auf das eigene Bewusstsein fiir irreduzibel, und vertritt einen Perspektivis-
mus als diejenige Position, die von zwei irreduziblen Betrachtungsweisen einer
Realitat ausgeht, die nebeneinander bestehen bleiben, ohne ihr Zueinander ni-
her zu bestimmen. L. ist der Auffassung, dies sei angesichts des derzeitigen Wis-
senstandes auch intellektuell redlicher. Es geht hier aber - nebenbei bemerkt -
vielleicht nicht um intellektuelle Redlichkeit, sondern um die vom Autor ten-
denziell ein wenig vernachlissigte Ebene einer philosophischen Betrachtung,
welche die Denkbarkeit eines solchen Miteinanders zu eruieren versucht, und da
bleibt nur entweder die Position des Monisten oder die des Dualisten. L. befasst
sich im Weiteren dieses Kapitels noch mit der so genannten Neuro-Theologie als
derjenigen Disziplin, der es um die Erhellung des Verhiltnisses von neuronalen
Prozessen und religiosen Vorstellungen und Praktiken des Glaubensvollzuges
geht. In Auseinandersetzung mit den Ansitzen von Newman/D’Aquili, Rama-
chandran, Persinger u.a. kritisiert L. die Unschirfe hinsichtlich der philoso-
phisch-theologischen Begriffe, die dort verwendet werden, weist darauf hin, wie
diinn die neurophysiologisch-experimentelle Basis neurotheologischer Untersu-
chungen ist, und bemingelt die Einseitigkeit einer rein evolutionstheoretischen
Betrachtung des Sinnes von Religion als Fitnessmaximierung oder Selektions-
primierung, soweit sie diesen Forschungen zugrunde liegt. Er lehnt diese recht
neue Disziplin jedoch nicht als solche ab, sondern rit in der fur L. typisch
zwanglosen Ausdrucksweise zum , Weiteriiben®.

Die Philosophie als unerlissliche Zwischenstufe zwischen Biologie und
Theologie bleibt in diesem Buch, wie schon angedeutet, oft unterbelichtet. Auf
deren Notwendigkeit wird zugleich immer wieder hingewiesen, und man kénnte
meinen, sie werde nur aus Griinden des Platzmangels an den Rand geschoben,
aber L.s Position bleibt, was das Verhiltnis von Vernunft und Glaube betrifft,
zugleich ein wenig geheimnisvoll, auch wenn im vorletzten Kapitel (Kap. 9)
diese Frage noch angesprochen wird. L. lehnt die Méglichkeit einer absoluten
Vergewisserung unseres Denkens etwa durch Riickfithrung allen Denkens auf
einen ersten voraussetzungslosen Anfangspunkt ab. Zudem ist fir ihn all unser
Denken als grundsitzlich unvollstindig anzusehen. Der Mensch kann weder sich
noch die ithn umgebende Welt auch nur annihernd zu Ende denken. Von daher



646 Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus

sind wir, so der Autor, in Fragen einer umfassenden Selbst- und Weltinterpreta-
tion auf die Ebene des Glaubens verwiesen. Mit L. sei zugegeben, dass dieser
Glaube rational nicht hinreichend begriindbar oder abschlieflend widerlegbar
ist, die Frage, inwiefern ein solcher Glaube dennoch auch Vernunftgriinden zu-
ginglich ist bzw. auf einen Wahrheitsanspruch hin bestimmbar ist, beantwortet
L. aber nicht, und die Frage will mir nicht aus dem Kopf, ob seiner Position -
der Autor mdge mir verzeihen, wenn ich ihn v6llig missverstanden habe - nicht
am Ende doch ein latenter Fideismus zugrunde liegt. Das Buch endet schliefllich
sehr schon damit, dass in einem kurzen ,Nachspiel“ (Kap. 10) die Ungeheuer-
lichkeit und fir den christlichen Glauben zugleich Unverzichtbarkeit der
Menschwerdung Gottes angesichts unseres heutigen naturwissenschaftlichen
Wissens vom Kosmos herausgearbeitet wird.

Man mag sich zunichst fragen, ob es sinnvoll ist, heute so komplex und dif-
ferenziert behandelte Themen wie den Naturalismus, das Verhiltnis von Na-
turwissenschaft und Schopfung, die Bioethik und das Leib-Seele-Problem in ei-
nem einzigen Band zu vereinen, und es ist nicht zu leugnen, dass dies den Autor
oft dazu zwingt, thetisch, bruchstiickhaft und verkiirzt darzustellen, was eigent-
lich hochkontrovers diskutiert und viel differenzierter dargelegt werden miisste.
Wenn man aber davon ausgeht, dass L. mit diesem Buch beabsichtigt, eine etwas
breitere Leserschaft als den bloflen Wissenschaftler vom Fach anzusprechen,
worauf ja auch die vielen Beispiele, das Heranziehen von Bildern und die zahl-
reichen witzreichen und teils auch prignanten Formulierungen hinweisen, dann
ist die fiir den Spezialisten zuweilen nicht ganz zufriedenstellende Darstellung
durchaus gerechtfertigt, ja sie fiillt eine wichtige Liicke. L. ist es gelungen, dem
Leser einen fundierten Uberblick iiber eine Reihe hochbrisanter Fragen beziig-
lich unseres Verstindnisses vom Menschen zu gewihren, Fragen, mit der sich
die Theologie im deutsprachigen Raum leider grofitenteils immer noch viel zu
wenig auseinandersetzt, wobei der Autor, was erfrischend ist, stets dezidiert
Stellung nimmt.

JORG DISSE

LUNING, Peter: Der Mensch im Angesicht des Gekreuzigten. Untersuchungen zum
Kreuzesverstandnis von Erich Przywara, Karl Rabner, Jon Sobrino und Hans Urs
von Balthasar (= Miinsterische Beitrige zur Theologie 65). Miinster: Aschen-
dorff 2007, 414 S., ISBN 978-3-402-02520-8.

Die in Miinster als Habilitationsschrift angenommene Studie widmet sich der
Frage nach Bedeutung, Stellenwert und Funktion des Kreuzes in den Theologien
von Erich Przywara, Karl Rahner, Jon Sobrino und Hans Urs von Balthasar.
Die Auswahl dieser vier Theologen ist durch die weitere Leitfrage motiviert, ob
sich in ihrer Theologie ein durch ignatianische Theologie grundlegend geprigtes
Kreuzesverstindnis ausmachen lisst. Dies erfordert im Gedankengang der Ar-
beit zunichst eine (kurze) Vergewisserung tiber die ignatianische Sicht des Kreu-



Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus 647

zes, bevor in vier Kapiteln die Kreuzestheologien der genannten Theologen un-
tersucht werden. Eine kritische Zusammenschau beschliesst die Arbeit.

Als gemeinsame ignatianische Prigung lisst sich bei allen untersuchten Theo-
logien eine konkrete heilsgeschichtliche Perspektive mit Konzentration auf die
Soteriologie vermerken. Dabei wird das Kreuz durch die Vermittlung mit dem
Analogiegedanken auf das je grossere Geheimnis Gottes hin gedffnet. Das Ge-
geniiber von Gott und Mensch wird in der ignatianischen Grundvorstellung der
unmittelbaren Begegnung mit dem Gekreuzigten konkretisiert und als Einwei-
sung in eine kenotisch-inkarnatorische Bewegung gelesen.

Die unterschiedlichen Ausfaltungen gemeinsamer Wurzeln fithren Balthasar
zu einer Einzeichnung der Kreuzesphinomenologie in den umfassenden trini-
titstheologischen Horizont dramatischer Asthetik und so zu einer theologischen
Gesamtschau innergottlicher wie gott-weltlicher Dramatik. Przywara und Rah-
ner akzentuieren in besonderer Weise die Radikalitit der Inkarnation, wobel es
Przywara um das ,grundlegende Enthalten- und Gehaltensein der Weltge-
schichte bzw. der natiirlichen Ordnung in der Offenbarungsordnung gerade bis
in die dunkelsten Dimensionen des menschlichen Lebens hinein“ (367) geht,
wihrend Rahner das volle Menschsein des Inkarnierten aufnimmt, um es trans-
zentaltheologisch fruchtbar zu machen. Sobrino schliesslich entwickelt die igna-
tianische Begegnungsvorstellung in geschichtlicher Kontextualisierung weiter
und liest in den gekreuzigten Christus die ,gekreuzigten Vo6lker” hinein. Die
Schwachseiten der Entwiirfe sieht Liining in der Gefahr der ,Entdramatisie-
rung“ bei Balthasar, der Verdunklung der Erlosungsgewissheit durch das Kreuz
bei Przywara, des Fehlens des commercium in der konkret widerfahrenen Be-
gegnung mit dem gottlichen Geheimnis bei Rahner und eine Entfernung von der
personalen Christozentrik bei Sobrino.

Grundsitzlich erschliesst die Studie das Kreuz als ,das beredteste Zeichen fiir
die Unabschliessbarkeit des soteriologischen Gehalts gottlicher Offenbarung®; es
ist ,die ausdriicklichste Form gottlicher Rede ..., die die Erkenntnis einer uni-
versale[n] Immanenz im nicht absoluten, sondern soteriologisch bedeutsamen
Sich-Entziehen zu bestimmen suchenden gottlichen Transzendenz sprachlich-
zeichenhaft zu realisieren beabsichtigt* (380). Analogie und eschatologischer
Vorbehalt als kritische Grundmomente der Gottesrede werden auf diese Weise
christologisch-soteriologisch verankert. Die Studie von Peter Liining bewegt
sich auf hohem Niveau. Sie weckt aber die Frage, ob die bestindige Reflexion
auf die Verortung der inhaltlichen Aspekte des Kreuzesverstindnisses in der
Systematik der Theologie und ein gewisser Hang zur etikettierenden
Zuordnungen den besprochenen Entwiirfen ganz gerecht wird und eine
befriedigende Hinfithrung zu ihnen darstellt. Ermiidend sind die (zu)

zahlreichen exkursartigen Passagen im Kleindruck (bei ohnehin schon kleiner
Schrift des Bandes).

EvA-MARIA FABER



648 Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus

REY-STOCKER, Irmi: Anfang und Ende des menschlichen Lebens aus der Sicht der
Medizin und der drei monotheistischen Religionen Judentum, Christentum und
Islam (mit 13 Abbildungen). Basel: Karger 2006, 283 S., ISBN 3-8055-8012-6.

Beim vorliegenden Band handelt es sich um die iiberarbeitete Fassung einer reli-
gionswissenschaftlichen Dissertation, die 2004 an der Universitit Fribourg abge-
schlossen wurde. Im Geleitwort bezeichnet Wolfgang Holzgreve, Prisident der
Schweizerischen Gesellschaft fiir Gynidkologie und Geburtshilfe, die Autorin zu
Recht als eine Grenzgingerin: Nach iiber dreissigjihriger Titigkeit als Gyniko-
login wendete sich Irmi Rey-Stocker der Religionswissenschaft zu und studierte
die drei abendlindischen Religionen in Israel und der Schweiz. Im Buch ver-
sucht sie, so schreibt sie im Vorwort, den Anfang und das Ende des Lebens so-
wohl aus medizinisch-naturwissenschaftlicher Sicht als auch aus dem Blickwin-
kel der vergleichenden Religionswissenschaften anzugehen. Das Ergebnis ist eine
in verschiedener Hinsicht unkonventionelle Studie, die sowohl als praktische In-
formationsquelle im Sinne eines Handbuchs dienen kann als auch zum Mit- und
Weiterdenken iiber existenzielle Fragen einlidt.

Bereits ein Blick in das Inhaltsverzeichnis zeigt, dass die Autorin nicht nur
nach dem Beginn und Ende des menschlichen Lebens fragt: ,Was ist das Le-
ben?*, so lautet der Titel der ausfithrlichen Einleitung (1-40), und die Uber-
schrift des zweiten Kapitels kiindigt Uberlegungen zum ,Monotheismus im Ju-
dentum, Christentum und Islam® und damit eine grundlegende Erdrterung zu
Gottesbildern und -vorstellungen in den drei Schriftreligionen an (41-109).
Wihrend die Einleitung neben einigen philosophiegeschichtlichen Elementen
vor allem die Darstellung von naturwissenschaftlichen Fakten und Hypothesen
bietet (illustriert u.a. mit einem Foto von der Milchstrasse, einer schematischen
Darstellung der DNA, einer Ubersicht iiber die Primatenlinie und einem Foto
von Primatenschideln), stehen im zweiten Kapitel religionswissenschaftliche
Beobachtungen zu Entstehung, Entwicklung und Verstindnis des Monotheismus
in den drei betrachteten Religionen im Zentrum. Auch wenn diese religionswis-
senschaftliche Darstellung gut recherchiert und aufgrund einiger Detailangaben
auch ganz spannend zu lesen ist, werden hier auch die Grenzen der Studienan-
lage klar: Zum einen ist das Buch nicht in dem Sinne interdisziplinir, als eine
Vermittlung zwischen Natur- und Kulturwissenschaften gesucht wiirde; viel-
mehr bleibt es bei einem Nebeneinander der Beitrige aus Medizin bzw. Biologie
einerseits und der Religionswissenschaft andererseits. Zum andern, und das ist je
nach Sichtweise das Problem oder das Besondere des Buches, bleibt die religi-
onswissenschaftliche Methode unreflektiert, ist iiber weite Strecken narrativ,
wechselt bisweilen ins sachlich Darstellende, stellt eine Fiille von Einzelinfor-
mationen zusammen, und bleibt, abgesehen von einigen wenigen Bemerkungen
und Fussnoten v.a. zu Karl Barth, theologisch abstinent. Offen bleibt auch, wa-
rum mit dem Katholizismus, der Orthodoxie und dem Protestantismus das
Christentum in verschiedenen Facetten dargestellt wird, wihrend der Islam und
das Judentum als einheitliche Blocke erscheinen. Das Ergebnis hinterldsst darum



Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus 649

einen etwas beliebigen Eindruck, was auch das kleine Kapitel zur Ethik deutlich
macht: Die normative Ethik auf die deskriptive Ethik zu reduzieren (so gesche-
hen in der Definition auf S. 96) oder die christliche Ethik als ,Imitatio Christi®
zu definieren (102), kann nicht geniigen. Eigentlich geht es der Autorin in
diesem Teil des Buches auch nicht um die mit Fundierungen und Begriindungen
beschiftigte normative Ethik, sondern um eine Darstellung der Grundlinien des
faktisch gelebten bzw. als Ideal geltenden Ethos innerhalb der drei grossen Reli-
gionen (zu Stellung und Funktion des Ethos neben Mythos und Ritus hat bei-
spielsweise Gerd Theiflen in seiner semiotischen Religionstheorie des Christen-
tums wichtige Klirungen vorgenommen). Das Verbindende und der rote Faden
der vorliegenden Studie scheint mir der biographische Zugang einer naturwis-
senschaftlich geprigten, an religitsen Fragen sehr interessierten Arztin zu sein,
die sich (und einer interessierten Leserschaft) mit diesem Buch eine Ubersicht
dariiber verschafft, wie die drei abendlindischen Religionen das Leben tber-
haupt, insbesondere aber das menschliche Leben, verstehen und den Umgang
mit besonderen Situationen regeln. ‘

Im dritten und gréssten Teil wendet sich die Autorin ihrem Kernthema zu:
»Der Anfang und das Ende des Lebens aus der Sicht der Medizin und der abra-
hamitischen Religionen® (111-217). Geboten wird insbesondere eine profunde
Orientierung iiber die Fragen und Probleme, die sich aufgrund gegenwirtiger
biomedizinischer Entwicklungen am Lebensanfang neu stellen. Zeitpunkt des
Lebensbeginns, Embryonalentwicklung, die moderne Reproduktionsmedizin
inklusive der neuen Entwicklungen in der Priimplantationsdiagnostik, der
Stammzellforschung und dem Klonen werden aus medizinischer Sicht kompe-
tent und verstindlich dargestellt. In Zwischenschritten geht die Autorin dann
auf die Interpretation und Bewertung der jeweiligen Techniken in den drei gros-
sen Religionen ein - eine Darstellung (auch hier: keine diskursive Auseinander-
setzung), die aufgrund ihrer Detailgenauigkeit iiberzeugt. Wird beispielsweise
die Frage aus dem babylonischen Talmud ,Wann kommt die Seele in den Men-
schen, beim Bedenken oder bei der Bildung des Embryos?“ zitiert (126), bietet
die Autorin nicht nur die genaue Erklirung der verschlisselten Fragestellung
und der Antwort Rabbi Jehudas, sondern auch einen Einblick in die Vielfalt der
spiteren Kommentare. Auch die Abschnitte iiber die Beschneidung und den
Schwangerschaftsabbruch sind sehr informativ, wihrend der weitaus kiirzer ge-
ratene Teil zum Lebensende nicht iiberzeugt. Beispielsweise verpasst es die Au-
torin, auf die besondere Beurteilung der Beendigung einer kiinstlichen Beatmung
aus jidischer Sicht einzugehen. Zudem sind die knappen Angaben zur aktiven
Sterbehilfe nur teilweise richtig (194), insofern die Totung auf Verlangen in
Oregon verboten ist und in Northern Territory lediglich fiir einige Monate in
den neunziger Jahren erlaubt war; die Schweizerische Akademie der Medizini-
schen Wissenschaften hat zudem entgegen einer Bemerkung auf S. 195 daran
festgehalten, dass die Beihilfe zum Suizid kein Teil der drztlichen Titigkeit sei
(die Fussnote 593 ist entsprechend unkorrekt); auch die auf S. 208 gedusserte
These, das ,Hirntodkonzept wird heute weniger als ein Todeskriterium verstan-



650 Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus

den, sondern vielmehr als ein unwiderrufliches... Stadium des Sterbeprozesses®,
kann angesichts des neuen Schweizerischen Transplantationsgesetzes oder der
neuen SAMW-Richtlinien zur Feststellung des Todes mit Bezug auf Organtrans-
plantationen nicht widerspruchslos hingenommen werden. Schliesslich zeigt
sich auch in diesem Kapitel deutlich, dass es der Autorin nicht um eine ethische
oder theologische Erorterung schwieriger Entscheidungen am Lebensende geht,
sondern um die Darstellung religioser Positionen und des dazugehdrenden
Ethos.

Der kurze vierte Abschnitt widmet sich der Frage nach den ,Besonderheiten
im Umgang mit judischen, christlichen und muslimischen Patienten® (219-229)
und beschreibt in groben Ziigen einige typische religiose Ausdrucksformen und
Gebriuche, die im Spitalalltag eine Rolle spielen kdnnten. Mit einer Synthese
unter dem Titel ,Anfang und Ende des Lebens: Sicht der Medizin und der
abrahamitischen Religionen, Konvergenz und Divergenz“ (231-236) endet die
Studie. Es folgen eine Zusammenfassung in drei Sprachen (237-240), eine ta-
bellarische Ubersicht iiber die wichtigsten Antworten der Religionen auf Prob-
leme am Lebensanfang und -ende (242-244) und schliesslich ein hilfreicher An-
hang mit Verzeichnis von Basistexten der drei Religionen, weiteren Ubersichten
und der zitierten Literatur (245-283).

Das Buch wird als Handbuch und Fundgrube fiir Leserinnen und Leser die-
nen, welche sich mit Anfang und Ende des menschlichen Lebens, aber auch mit
Erklirungsmodellen fiir das Leben insgesamt aus religionswissenschaftlicher
Sicht beschiftigen méchten. Wer theologische Erdrterungen oder ethische Aus-
einandersetzungen erwartet, wird enttiuscht. Geboten werden hingegen solide
naturwissenschaftliche und medizinische Fakten iiber Lebensanfang und -ende in
verstindlicher Sprache, zudem respektvoll zusammengestellte Informationen
iiber Deutungen, Sichtweisen und Normierungen in den Traditionen der drei
abrahamitischen Religionen. Das Buch ist Zeugnis fiir die authentische Suche ei-
ner naturwissenschaftlich geprigten Arztin nach den Griinden des Lebens und

der Existenz, danach, ,was das ,aus dem Mutterschoss’ hervorgehende und mit
dem Tod endende Leben des Menschen sei“ (236).

MARKUS ZIMMERMANN-ACKLIN

Christoph Kardinal SCHONBORN: Ziel oder Zufall? Schopfung und Evolution aus
der Sicht eines verniinftigen Glaubens. Freiburg: Herder 2007, 189 S., ISBN-10 3-
451-29389-7.

1. Um die Lage des Glaubens zu erproben, hat Kardinal Schénborn vor zwei
Jahren einen Probierstein an den Zeitgeist gesetzt. Er hat ihn leicht geritzt,
indem er unter dem Titel ,Finding design in nature‘ einen Artikel von etwa tau-
send Wortern in die New York Times hat riicken lassen.

Am 7. Juli 2005 hat er das geistige Schmuckstiick der Epoche, die Evo-
lutionslehre, einer Befragung ausgesetzt. Und es scheint, allein die Frage nach



Rezensionsartikel — Besprechungen — Comptes rendus 651

der Reichweite war es, noch vor jeder Antwort, was den Geist der Zeit empdrt
hat. Die Aussage hort sich auf den ersten Blick harmlos an: Nicht allein Zufall
und Notwendigkeit, sagt der Kardinal, kénnen das Leben und den Menschen
erkliren, es mufl eine andere Wirklichkeit geben, die mit einem Plan in der
Natur titig ist. Er wihlt das Wort ,design‘, und diese Wortwahl wohl 16ste die
Majestitsbeleidigung aus. Der harte Kern des Probiersteins lautete: ,Scientific
theories that try to explain away the appearance of design as the result of
,chance and necessity‘ are not scientific at all, but, as John Paul put it, an
abdication of human intelligence.

Eine Abdankung der Vernunft will sich niemand gerne nachsagen lassen.
Sind Zufall und Notwendigkeit wirklich die letzte Erklirung der Natur oder
belegt der Gebrauch des Paares den Verlust der Vernunft? Und weiter: Wie
miifite man angemessen sprechen, wenn nicht alle Wirklichkeit blofle Natur mit
Zufall und Notwendigkeit ist?

Auch der Natur-Gott hat, wie der Aufschrei zeigt, seine Propheten. Es klingt
jedenfalls grenzenlos, was einige Autoren des Neo-Darwinismus zu bieten
haben. Hier etwa der englische Wissenschaftshistoriker Will Provine, der im
Buch angefiihrt wird: ,Die moderne Wissenschaft impliziert unmittelbar, dass
die Welt strikt nach mechanischen Prinzipien organisiert ist. Es gibt iiberhaupt
keine zielgerichteten Prinzipien in der Evolution.® (30) Die Liste der strikten,
bloflen, absoluten, alleinigen, unmittelbaren Sitze, gerne beginnend mit dem
kategorischen ,Nichts-als‘ liefle sich lange fortsetzen; ich fiige nur einen beson-
ders lautstarken Parteiginger hinzu, den Amerikaner Daniel Dennett. Auch er
kein Wissenschaftler, sondern ein Philosoph der Wissenschaft, was seine Stimme
umso schriller macht. Er feiert die Einzigartigkeit Darwins durch die Abso-
lutheit der Idee. Der Gedanke der natiirlichen Zuchtwahl verdiene den Preis fiir
die beste Einzelidee, die je einem Menschen gegliickt sei: ,If I were to give an
award for the single best idea anyone has ever had, I‘d give it to Darwin.”
(Darwin‘s Dangerous Idea. 1995, p. 21)

Die Reaktionen auf die Initiative des Kardinals lassen sich in drei Gruppen
einteilen. Da sind die scharfen Religionsgegner, die mit Darwin ihren atheisti-
schen Kocher gefiillt sehen. Dann gibt es auf der anderen Seite die Anhinger des
Intelligent Design, die entziickt waren, den Kardinal ihr Lieblingswort ge-
brauchen zu sehen. Dann gibt es besorgte wirkliche Kenner der Biologie, renom-
mierte Wissenschaftler, die ganz und gar Christ sein wollen, ohne den Arten-
wandel leugnen zu miissen. In einem Artikel ,Evolution und Vernunft in der
FAZ vom 19. Juli 2005 nennt Simon Conway Morris, iiberragender englischer
Paliobiologe, den Times-Artikel einen Birendienst fiir den Glauben, weil der
Kardinal in offenkundiger Unkenntnis ,der Verbreitung und Bedeutung kom-
plexer evolutionirer Mechanismen jenseits von Selektion und Mutation® lebt.
Conway Morris neigt zur biologischen Notwendigkeit und erfreut sich bei der
Halfte der Evolutionsbiologen grofler Beliebtheit; bei der anderen Hilfte stofit
er auf heftigen Widerstand, zum Beispiel bei dem ebenso anerkannten Stephen J.
Gould ( 2002), der dem biologischen Zufall zuneigt. Wenn wir das Band des



652 Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus

Lebens noch einmal vor zehn, hundert oder fiinfhundert Millionen Jahre ein-
legen und dann ablaufen lassen wiirden, sagt dieser, kime eine ganz andere Welt
heraus und bestimmt kein Mensch.

2. Das Chaos auf dem Gebiet der Evolution ist also komplett, da Kenner wie
Nichtkenner beliebige Reden tiber den Ursprung des Lebens fithren. Man kann
es ihnen nicht iibel nehmen, denn Sinn und Unsinn des eigenen Lebens hingen
eng mit der Frage der Herkunft des Lebens iiberhaupt zusammen. In dieses
verminte Feld hat Seine Eminenz den Fuf} gesetzt und dabei eine Menge Minen
hochgehen lassen. Der Mut allein hat Bewunderung und unseren Dank verdient.
Das Thema laflt ihm seit Jahren keine Ruhe, wie der Artikel 2005 vor dem US-
Publikum, wie eine ihnliche Ansprache vor dem Papst im September 2006 in
Castel Gandolfo und wie die Katechesen dieses Buches zeigen, die er vor seinen
Di6zesanen im Stephansdom an Sonntagabenden in den Jahren 2005 und 2006
gehalten hat. In elf Kapiteln kreist der Wiener Erzbischof immer wieder um die
Frage: Wie konnen Schopfung und Evolution zu einem verniinftigen Glauben
verbunden werden?

Wenn ich ihn richtig verstanden habe, geht er stets auf diese Weise vor: Mit
der Bibel, mit Thomas von Aquin und mit dem offiziellen Katechismus der
Katholischen Kirche stellt er die Aussagen der kirchlichen Schépfungslehre vor.
Daneben platziert er die naturalistischen Gegenreden. Hier als weiteres Beispiel
den Biologen Julian Huxley, der 1959 zum 100. Geburtstag der beriithmten
,Origins‘ von Darwin meinte: ,Der evolutionire Mensch kann keine Zuflucht
mehr in den Armen einer von ihm selbst erfundenen, vergbtterten Vaterfigur
finden.® (30) Darauf ergeht die bischéfliche Antwort: ,Das sind eigentlich keine
naturwissenschaftlichen, sondern philosophische Aussagen. Sie koénnen auch
gewissermaflen als Glaubensbekenntnisse betrachtet werden. Solche und ihn-
liche Aussagen sind immer wieder zu hdren und sie sind Grund dafiir, dass ich
in der New York Times von dieser Art von Grenziiberschreitungen (nicht aber
von naturwissenschaftlichen Theorien an sich) sagte, das ist nicht Wissenschaft,
sondern Ideologie, Weltanschauung.© (31)

Oder der Papst-Darsteller Thomas Kretschmann, der in der DDR aufge-
wachsen ist: ,Ich habe mit der Kirche nichts zu tun. Ich glaube nicht an Gott,
ich glaube an die Evolution, das ist fiir mich logischer.® (81) Der Propaganda des
Evolutionismus kann man nur gratulieren, da es ihr gelungen ist, aus einer
wissenschaftlichen Theorie eine so universelle Weltanschauung zu machen und
sie in den Kopfen festzusetzen. Kein Wunder jedoch, wenn der Sachwalter des
Glaubens dabei bedenklich den Kopf schiittelt.

Welche Argumente fiihrt der Kardinal an? Ich gebe ein typisches Beispiel.
,Mit Darwin wird der Mensch wieder in die Natur zuriickgeholt. Er ist ein Kind
derselben Natur, die alles andere hervorgebracht hat. Daf} diese Riicknahme
mitunter zu weit geht und das Besondere des Menschen nivelliert wird, ist ein
Schritt in die falsche Richtung.® (70) Hier wird eine richtige Ahnung artikuliert,
jedoch nur eine Ahnung. Es fehlt der Begriff, der Evolutionisten auf der einen
und Kreationisten auf der anderen Seite zum Zittern bringen konnte. Der



Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus 653

Kardinal ist groflartig darin, das Thema auf die geistige Weltbiihne gebracht zu
haben, er ist groflartig auch darin, die Gliubigen durch lebendige Katechesen zu
stirken. Was ithm nicht so groflartig gelingt, ist die Analyse der Evolutionslehre.
Die halbe Abweisung, dieses ,Mitunter zu weit‘, zeigt den fehlenden Begriff, mit
dem philosophisch und theologisch die Evolution zu durchdringen wire. Er
fordert diese ,intensive Denkarbeit® (81), erbringt sie jedoch als Erzbischof
natiirlich nicht selbst. Die Theologen sind gefordert. Zu ihrer Entschuldigung
sei gesagt: Ich wiifite auch keinen Biologen oder Philosophen, der hier nicht im
Nebel tappen wiirde; oben haben wir es gesehen. Vielleicht ist es hilfreich, die
Niederung einmal in Augenschein zu nehmen, aus welcher der Nebel aufsteigt.

3. Eine vollstindige Rezension bedarf eines Urteils zur Sache. Den Ent-
stehungsort des Nebels benennt der Kardinal in der NYT so: Chance and
necessity — Zufall und Notwendigkeit.

Notwendigkeit ist ein Wissens-Prinzip, Zufall ein Nichtwissens-Prinzip. Man
kann deshalb nicht wie die Naturalisten sagen, Zufall und Notwendigkeit bil-
deten ein einziges Prinzip, und dann behaupten: Damit haben wir alle Wirk-
lichkeit des Lebens verstanden. Zufall und Notwendigkeit mdgen die Schatten
einer umfassenden Wirklichkeit sein, sie selbst sind kein adiquates Abbild da-
von. Nur Wissen ist Abbildung von Wirklichkeit, nicht das Nichtwissen. Wenn
nun die Intelligent Designer den Zufall in der Natur begriiflen und durch eine
gottlich kausale Notwendigkeit erginzen wollen, ist das genauso unerleuchtet.
Gott ist kein Gegenstand, der in der Natur objektiviert werden kdnnte. Wir
miissen die Abneigung des Kardinals teilen: Wer Zufall und Notwendigkeit als
Wissenschaft ausgibt, redet Unsinn, weil Zufall kein Wissen ist. Es kime darauf
an, Zufall und Notwendigkeit richtig anzuschauen, doch wer kann das?

Der Zufall allein, wenn er in der Natur herrschen wiirde, brichte den
Glauben zu Fall, ebenso die Notwendigkeit allein, wenn nur sie herrschen
wiirde. Notwendigkeit allein ruiniert die Freiheit, wie Zufall allein sie ruiniert.
Dennoch miissen, wie man sich tiberzeugen kann, Zufall und Notwendigkeit in
der Natur existieren, damit dort die Freiheit Gottes und des Menschen
Wirklichkeit werden kann. Der Atheismus ist in die Klemme geraten; seine
Anhinger schreien laut, der Kardinal hat es gemerkt. Ihr Grund ist ziemlich
wacklig geworden, worauf er sein Augenmerk nicht so sehr gerichtet hat. Die
Physik liefert keinen Atheismus mehr, seit Einstein seinen Kampf fiir den nicht-
wiirfelnden Gott verloren hat. Und der Biologe mufl Zufall und Notwendigkeit
ganz schon schief anschauen, damit er mit ihr noch seinen Atheismus begriinden
kann. Zwar nicht der Meinung, jedoch der Sache nach, ist die Naturwissenschaft
als Quelle des Atheismus versiegt. Noch vor hundert Jahren beherrschte die
Mechanik alles Denken, da war es fiir den wachen Menschen schwierig, zugleich
ein religidser Mensch zu sein. Heute, nach dem Ende des mechanischen
Zeitalters ist es wieder leicht mdglich - noch nicht der Mehrheitsmeinung nach,

so doch der erkennbaren Wirklichkeit nach.

DIETER HATTRUP



Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus

REZENSIONEN — PHILOSOPHIE UND PHILOSOPHIEGESCHICHTE

Bonstettiana. K. V. von BONSTETTEN (1745-1832) Philosophie 1804-1831.
Historisch-kritische Ausgabe. Aufgrund gedruckter und handschriftlicher Text-
vorlagen hg. von Doris und Peter Walser-Wilhelm. Unter Mitarbeit von A.
Kolde, S. Howald und D. Jaillard. 3 Teilbinde. Gottingen: Wallstein Verlag
2006, 1562 S.

Karl Viktor von Bonstetten gehort zu den herausragenden Kopfen der berni-
schen Geistesgeschichte. Im alten Bern des 18. Jahrhunderts als Sohn einer
regierungsberechtigten Patrizierfamilie geboren, war ihm eine politische Lauf-
bahn gleichsam zugesichert. Allerdings musste er sich damit, einer damaligen
Usanz gemif}, bis zum 30. Lebensjahr gedulden. Bonstetten verbrachte diese
SWartezeit® mit einem intensiven Studium der Literatur und der Wissen-
schaften, das ihn, nach einem Aufenthalt bei Charles Bonnet in Genf, durch
Holland, England, Frankreich, Italien und weitere europidische Linder fithren
sollte. 1775 trat der hoch gebildete und weltgewandte Jungpatrizier in seiner
Geburtsstadt in den Groflen Rat ein und iibernahm von 1787 bis 1793 die
bernische Langvogtei Nyon. Sich in politischen Fragen durch pointiert liberale
und weltbiirgerliche Ansichten auszeichnend, fand er sich bei den Regierenden
umgehend in der Rolle des Auflenseiters. Im Kreise jener dagegen, die zu
Reformen dringten, wurde er bald zum Hoffnungstriger. Zusammen mit
Johannes von Miiller verhalf Bonstetten zur Griindung des Berner ,Politischen
Instituts“, der heimlichen Eliteschule der Helvetischen Republik. Als sich
Madame de Staél im Schloss Coppet am Genfersee niederliefl, sorgte er als
zustindiger Landvogt dafiir, dass Schikanen seitens der Berner Regierung
ausblieben, und ermoglichte dadurch die spitere Bildung des Groupe de Coppet,
der mit Kants Aufklirungsphilosophie sympathisierte. Bonstetten begriiffite den
Weg zu einem neuen, politisch und kulturell aufgeklirten Bern. Die straffe
Neuorganisation des staatlichen Lebens, die sich mit dem Ubergang zur helve-
tischen Republik ergab, behagte ihm allerdings ebenso wenig wie die bisherige
Kliingelpolitik der Berner Oligarchie. 1798 iibersiedelte er zu seiner Freundin
Friederike von Brun nach Kopenhagen und ging wiederum vornehmlich seinen
literarischen und wissenschaftlichen Interessen nach. Uber mehrere Lebensab-
schnitte hinweg widmete er sich Themen vor allem pidagogischen, 6konomi-
schen, archiologischen, kunsthistorischen und philosophischen Inhalts. Um
1810, nach einem lingeren Kuraufenthalt in Siidfrankreich, durchlief er eine
ausgeprigt philosophische Phase. Seine Vorliebe galt dabei einer Richtung, die
man als psychologische Anthropologie umschreiben kann. Als Ergebnis seines
Forschens und Nachdenkens in dieser Sache erschienen 1821 seine Etudes de
I’homme ou Recherches sur les facultés de sentir et de penser, ein Werk, das auf
erweiterter Grundlage 1828 auch in einer deutschen Ubersetzung unter dem
Titel Philosophie der Evfabrung oder Untersuchungen iiber den Menschen und seine



Rezensionsartikel - Besprechungen — Comptes rendus 655

Vermdégen verdtfentlicht wurde. Verglichen mit den padagogischen Schriften hat
es eher geringe Beachtung gefunden. Rezensenten wie der Gottinger Philosoph
Johann Georg Heinrich Feder beklagten sich zudem dariiber, dass ihm darin der
berithmte rote Faden fehle.

Mit den im Rahmen der historisch-kritischen Bonstetten-Edition jiingst he-
rausgegebenen drei Teilbinden der Abteilung ,Philosophie® erlebt dieses Spit-
werk nun seine Renaissance und angemessene Wiirdigung.. Auf eine Sammlung
philosophischer Arbeiten Bonstettens von 1804 bis 1809 folgen in den Teil-
binden II und III die duflerst sorgfiltig edierten Etudes de I’homme und die
Philosophie der Erfabrung, erginzt durch Einleitungsentwiirfe, handschriftliche
Erweiterungen und andere zugehorige Aufzeichnungen Bonstettens. In allen
Binden wird auf relevante textgenetische und zeitgeschichtliche Zusammen-
hinge hingewiesen. Der Leser erhilt hiermit eine eindriickliche Einsicht in
Bonstettens philosophisches Schaffen und iiberdies eine unverzichtbare Hilfe
beim Versuch, sich iiber die Bedeutung und Einordnung dieses Schaffens klar zu
werden.

In der deutschen Philosophie des spiten 18. Jahrhunderts gehéren die mit
dem metaphysiklastigen Schulsystem Wolffs brechende Vernunftkritik Kants
und die nachkantischen Systeme zu den avanciertesten Stromungen. Als fort-
schrittliche Form der philosophischen Aufklirung gilt damals aber auch ein
empirisch-psychologischer Wolffianismus, der eine Koalition mit dem engli-
schen Empirismus und franzgsischen Sensualismus bevorzugt. Bonstetten, der
sich mit Leichtigkeit zwischen den Kulturen bewegt, steht offenkundig von
Grund auf dieser zweiten Richtung nahe. Hauptgegenstand seines Denkens ist
die menschliche Seele, genauer: das menschliche Seelenvermdégen. Dieses soll in
seinen Elementen, Zusammensetzungen und Formen analysiert und dargestellt
werden. ,Vorstellung® (,idée“), ,Empfindung® (,sentiment®) und ,Verhiltnis®
(»rapport®) sind dabei als die drei grundsitzlichen ,Elemente unseres Denkens
und Wollens anzusehen, wobei die beiden ersten auch als zwei Hauptattribute
eines sich aktiv und passiv verhaltenden Vermégens der ,Sinnerregung®
(»sensation®) verstanden werden konnen (vgl. 1032). Das dritte Element, das
Verhiltnis, muss den beiden anderen je schon beiwohnen. Denn aus dem Den-
ken ergibt sich nur dann ein Gedanke, wenn die Sinnerregung als Verhiltnis-
bestimmung, als Ideenrelation vorliegt. Diese Verhiltnisbestimmung ihrerseits
impliziert eine Tiatigkeit, ein Kraftvermdgen, welches bereits in der Sinnerre-
gung in Form der Denk- und Empfindungs- bzw. Einbildungskraft prisent ist
und welches im Wollen und speziell im freien Wollen zu seinem reineren
Ausdruck gelangt, wiewohl es dabei nie als eine ,Kraft fiir sich“ missverstanden
werden darf (vgl. 1233). Die in dieser Weise strukturierte Sinnerregung kennt je
nach Objektbezug verschiedene Grade und Stufen. Ist das anregende Objekt ein
anderes Lebewesen, befindet man sich auf der Stufe des ,moralischen Sinnes“
(vgl. 1168ff.).

Dass er bei diesen Grundlegungen wie auch beim Geriist seiner folgenden
Ausfaltungen des menschlichen Seelenvermégens seinem Lehrer Bonnet und Au-



656 Rezensionsartikel — Besprechungen - Comptes rendus

toren wie Bacon, Condillac, Locke, Leibniz, Hume und Adam Smith viel ver-
dankt, ist Bonstetten sich bewusst. Es geht ihm denn auch wesentlich darum, die
brauchbaren Ansitze dieser Philosophen aufzunehmen, sie durch Materialien,
die der Erfahrung oder Selbstbeobachtung entstammen, zu bereichern, durch as-
soziatives Denken in weiteren Facetten zu beleuchten. Man neigt seit jeher dazu,
ein solches Vorgehen eklektisch zu nennen. Aber Bonstetten ist kein Eklektiker
in dem Sinne, dass er nur reproduziert, ausschmiickt, an fremden Denknetzen
kniipft, ohne eigene Knoten zu bilden. Sein Bemiihen, bestehende Denkresultate
gleichzeitig neu zu durchdringen, ist ebenso unverkennbar wie sein steter Ver-
such, die angeeigneten Ansitze auch angemessen zu gewichten und zu beurtei-
len. Vor diesem Hintergrund macht Bonstetten sich mit seinem Appell an Er-
fahrung und Selbstbeobachtung sowohl zum Anhinger als auch zum profilierten
Kritiker der rezipierten Seelentheorien. Die seines Erachtens abstrakten und
vielfach uniiberpriift gebliebenen Ergebnisse, die uns die Systeme des Rationa-
lismus hinterlassen haben, sollen durch Erfahrung korrigiert werden, was aber
nur dann moglich sein soll, wenn wir eine Erfahrung unter ,richtigen Grundsit-
zen“ zur Verfiigung haben (vgl. 1067), wenn wir uns somit ebenfalls von einem
naiven Empirismus verabschieden. Hinzu kommt, dass der Vorschlag, die Seele
grundsitzlich als kraftdurchsetzte Sinnerregung zu begreifen, im Hinblick auf
eine Kritik sowohl an einem Materialismus als auch an einem Immaterialismus
oder Spiritualismus der Seele durchgefochten wird. Wie Bonstetten eindringlich
darlegt, ist und bleibt der ,Zentralpunkt“ der Sinnerregung, die titige Seele oder
das ,Ich®, ein Geheimnis (vgl. 1321). Wihrend sich die Sinnerregung durchweg
als psychischer und physischer Vorgang beschreiben und somit erkliren ldsst,
bleibt das Ich als solches unerklirbar. Oder anders ausgedriickt: Das Ich lisst
sich zwar als Vorgang dieser Art erkliren, aber dieses Ich ist dann nicht mehr
jenes Ich, welches ihn erklirt. Jeder materialistische Zugang wird dies anerken-
nen und sich deshalb entsprechend in seinem Erklirungsanspruch einschrinken
miissen. Als Kehrseite dazu ist es aber auch nicht sinnvoll zu behaupten, das Ich
konne unabhingig oder getrennt von der psychischen und materiellen Sinnerre-
gung existieren. Deshalb muss mit Bonstetten ebenso dem Spiritualismus - und
darunter einem Dualismus, der Geist bzw. Ich und Materie als getrennte Berei-
che annimmt - seine Unzulinglichkeit vor Augen gefithrt werden (vgl. 1330).
Ausgehend von der Uberzeugung, dass die Seele in ihrem Kern Geist ist, darf
kein Geisterreich der Seele errichtet, ausgehend vom geheimnisvollen Ich keine
Geheimnistuerei, kein Kult des Nichtwissens betrieben werden. Eine taugliche
Alternative zum materialistischen und immaterialistischen Seelenverstindnis
sicht Bonstetten dabei schliefllich in einer Fortfithrung der von Spinoza und den
Okkasionalisten vorbereiteten und von Leibniz zu einem eigentlichen Para-
digma fortentwickelten Idee eines Parallelismus oder Pristabilismus von Geist
und Korper. Die nicht eliminierbare Differenz von Geist und Korper kann und
soll, so die Grundtendenz dieser Fortfithrung, nicht daran hindern, die regelar-
tigen Zuordnungen von geistigen und korperlichen Prozessen tiefer als bisher
auszuloten, vollstindiger als bisher zu erschlieflen. Dieser Weg scheint Bonstet-



Rezensionsartikel — Besprechungen - Comptes rendus 657

ten zufolge gerade auch eine Rettung der vom Materialismus angezweifelten
These der Unsterblichkeit der Seele zu verheiflen. Die Vorstellung des Todes
unseres Korpers, die jene der Zerstdrung unserer Seele nach sich zieht, lisst sich
seines Erachtens iiberwinden, oder zumindest in ihrer Schreckhaftigkeit mil-
dern, wenn wir in der Erforschung des Pristabilismus erfolgreich voranschrei-
ten. Denn jener ,Tod“, den wir als ,finsteren Abgrund“ empfinden, ist nichts als
ein ,Ausdruck unseres Nichtwissens® iber Zusammenhinge von Geist und Kor-
per, die uns in absehbarer Zeit zuginglich sein werden (vgl. 1327). Eine Hoff-
nung des Aufklirers Bonstetten, die allerdings, wie er selbst nur allzu gut weif,
prekir ist.

Selbstbeobachtung und Selbstkenntnis, Erhebung zur Freiheit aus der
Kenntnis und Kraft der Seele sind typische Stichworte der bernischen Aufkla-
rung in der Phase unmittelbar vor der Helvetik. Berner Kantianer und Fichtea-
ner wie Johannes Ith, Philipp Albert Stapfer und Johann Rudolf Steck schopften
aus dieser psychologisch-anthropologischen Gedankenwelt ihre kulturpoliti-
schen Visionen zu einem neuen bernischen und schweizerischen Staat. Liest man
die Philosophie der Erfabrung, in deren Analysen zum menschlichen Seelenver-
mdgen interessanterweise auch Uberlegungen zu Freiheit und Nation eingeflos-
sen sind, vor diesem Hintergrund, dringt sich der Schluss auf, dass ihr Autor die
besagte bernische Aufklirung wesentlich mitbegriindet, mitgestaltet und tber-
dies im Laufe des frithen 19. Jahrhunderts zu einem eindriicklichen Abschluss
gebracht hat. Die ihm nicht sonderlich zusagende Orientierung mancher seiner
Mistreiter an den nordischen Philosophen Kant und Fichte erscheint dabei als
nebensichlich.

Abschlieflend ein Wort zur Edition: Die Herausgeber der ,Bonstettiana®“,
Doris und Peter Walser, haben auch bei den vorliegenden kritisch editierten
Binden keinen Aufwand gescheut. Alle verfiigbaren handschriftlichen Quellen
sind einbezogen worden. Die deutsche Ausgabe von Bonstettens Spitwerk ist
auf der Grundlage der bisherigen Ubersetzung von A. F. Gfrorer neu iibersetzt
worden, die Anderungen gegeniiber der franzésischen Ausgabe sind alle iiber-
sichtlich verzeichnet. Kommentare und Zeittafeln erleichtern das Textverstind-
nis. Und auch der isthetische Sinn kommt dank des integrierten Bildmaterials
keineswegs zu kurz. Fiir Forscher und Interpreten der Philosophie des spiten
18. und frithen 19. Jahrhunderts, und insbesondere natiirlich fiir die Erforschung
der bernischen Aufklirung, sind die Binde ein enormer Gewinn.

MARTIN BONDELI

FRIEDMAN, Russel / SCHABEL, Chris (éd.): Francis of Marchia. Theologian and
Philosopher (= Vivarium, XLIV/1). Leiden: Brill 2006, 204 p., ISBN 0042-7543.

En 1990, a défaut d’une édition critique, les oeuvres de Frangois de la Marche
(« Franciscus de Marchia seu de Ascoli », « Franciscus Rubius de Pignano »)
étaient pratiquement inconnues, a ’exception de quelques parties des écrits de



658 Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus

philosophie naturelle relatifs a la théorie de '« impetus » (dont Frangois a été le
précurseur) - des écrits auxquels Anneliese Maier avait rendu attentif dés le mi-
lieu du siecle passé dans ses travaux sur la philosophie de la nature en général
(Zwei Grundprobleme der scholastischen Naturphilosophie, 3e éd., Rome 1968 ; Me-
taphysische Hintergriinde des spatscholastischen Naturphilosophie, Rome 1955) et
sur la problématique de I’« impetus » en particulier (Die Impetustheorie, Vienne-
Leipzig 1940). Certes, dans ces études Francois était considéré uniquement pour
sa contribution a ’histoire de la science, mais cela suffisait a susciter ne serait-ce
que le soupgon que la pensée du franciscain pouvait cacher bien d’autres élé-
ments intéressants. Aussi, en 1991 paraissait la premiére, et a ce jour unique mo-
nographie concernant cet auteur : ’étude de sa cosmologie par Notker Schneider
(Die Kosmologie des Franciscus de Marchia, Leiden 1991). Depuis lors - sous
I’'impulsion, entre autres, des éditeurs de ce volume -, plusieurs initiatives
d’édition ont vu le jour, et nous disposons maintenant de cinq volumes qui pré-
sentent 1’édition critique de certaines parties de ses ceuvres ; parallélement, plu-
sieurs études sur des aspects particuliers de sa doctrine ont été publiées (voir la
bibliographie compléte aux pages 15-20 de ce volume). A I’heure actuelle,
I'intérét et 'importance de cet auteur n’ont donc plus a étre prouvés, mais il
reste en revanche encore beaucoup a explorer quant a sa personne et a son ceu-
vre : on ne peut donc que saluer la publication de ce volume spécial de « Viva-
rium », qui fournit une contribution nouvelle et importante a une meilleure
connaissance de Frangois de la Marche, mais aussi, et plus généralement, a celle
de la culture philosophique du début du XIV*siecle.

Ce volume n’est ni une introduction a la pensée du franciscain ni un bilan de
ce qui a été fait jusqu’ici : il s’agit d’un recueil d’études ponctuelles sur différents
thémes traités dans le Commentaire des Sentences, dans le Commentaire de la Mé-
taphysiqgue et dans l’oeuvre politique - un recueil qui, sans prétention a
I’exhaustivité, permet d’apprécier davantage ’orientation philosophique de cet
auteur et de mieux le situer dans le contexte de la vie intellectuelle du début du
XIVe siecle. L’Introduction des éditeurs (1-14), a caractére historique, donne un
apergu fort instructif sur les liens de Frangois avec le milieu culturel de son
temps et sur 'influence qu’il a exercée : cet auteur a eu en effet une écho cer-
taine tout au long du XIV® siecle chez des penseurs comme Francgois de Meyron-
nes, Guillaume d’Ockham, Grégoire de Rimini, Hugues d’Orvieto, Alphonse
Vargas de Tolede ou Jean le Chanoine. Quant a son milieu immédiat, on reléve
ses rapports avec les maitres franciscains actifs a ’université de Paris au tout dé-
but du XIV*® siécle : lien avec Duns Scot, auquel Frangois se référe constamment,
bien que de manieére tacite; lien avec Pierre Auriol, autant sur le plan doctrinal
qu’institutionnel, puisque Auriol était maitre régent a Paris de 1318 a 1320, au
moment ou Francois commentait les Sentences; lien avec Landulphus Caracciolo
(ou « de Naples »), qui a lu les Sentences dans les années 1318-1319, juste avant
Francois; lien étroit, enfin, avec Guillaume d’Ockham, qui, en 1328, avec Mi-
chele da Cesena et Bonagrazia da Bergamo, a été compagnon de Francois lors de
la fuite d’Avignon pour rejoindre Louis de Baviere. Avec Ockham, Frangois a



Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus 659

donc partagé une méme attitude et une méme idéologie dans le conflit qui les a
opposés a Jean XXII. Ce vécu commun a eu d’importantes répercussions théori-
ques : elles ont été formulées par Francois dans ’Improbatio (qui date du début
de 1330) - qui est le premier écrit dirigé contre la bulle Quia vir reprobus (pro-
mulguée par Jean XXII apres le 16 novembre 1329) - et par Ockham dans I’Opus
nonaginta dierum (rédigé entre 1333 et 1334), qui sur plusieurs points est certai-
nement tributaire de I’Improbatio : I’étude de Roberto Lambertini (184-204) il-
lustre précisément le détail de cette dépendance d’Ockham a I’égard de son
confrére italien et fait le point quant aux différentes hypotheéses concernant les
rapports entre les deux franciscains ; en effet, alors que les liens personnels et re-
latifs 4 la théorie politique sont relativement bien connus, il n’y a pas de certi-
tude quant aux rapports que les deux franciscains auraient pu entretenir avant
leur engagement politique : il semble que Frangois ait eu une certaine connais-
sance du commentaire ockhamien du IV livre des Sentences et en ait critiqué
quelques aspects, mais la question reste encore ouverte.

Trois parmi les études présentées dans ce volume reconsidérent le dossier de
la philosophie naturelle : Mark Takkar (21-40) reprend a nouveaux frais la doc-
trine de I’homogénéité de I'univers physique et, tout en confirmant cette these,
il en relativise sensiblement la portée, considérant que Frangois n’innove pas vé-
ritablement par rapport a la cosmologie aristotélicienne et que son argumenta-
tion maintient la distinction des deux régions du monde. Les contributions de
Chris Schabel (41-80, qui donne I’édition critique de In I Sententiarum, qu. 1) et
de Fabio Zanin (81-95) portent sur la notion de wvirtus derelicta (c’est-a-dire la
force qui reste présente dans le mobile lorsque I’action du moteur a céssé) - une
notion qui a été utilisée par Francois a ’encontre de la doctrine aristotélicienne
afin d’expliquer le mouvement des projectiles sans recourir au milieu ambiant
comme son support. Chris Schabel explore les connexions de cette théorie avec
des auteurs peu connus du milieu du XIII® siécle et en examine la réception im-
médiate pour montrer que la position de Frangois représente davantage une
etape dans ’évolution des théories physiques qu’une innovation radicale : res-
tent néanmoins assurés ’importance et ’intérét de cette doctrine, qui a été éla-
borée dans le cadre d’une discussion sur les sacrements. F. Zanin s’attache en re-
vanche 2 mettre en évidence le potentiel de rupture de la conception du francis-
cain a ’égard de la physique et de la cosmologie aristotélicienne.

Dans sa contribution, Fabrizio Armerini (96-149, qui donne I’édition criti-
que de Quaestiones in Metaphysicam VII, qu. 1) examine la question de la nature
des accidents et montre que la solution de Frangois développe dans un sens radi-
cal celle de Duns Scot : le franciscain d’Appignano accorde une valeur exem-
plaire au cas de I’eucharistie pour nier que I’inhérence reléve de I’essence des ac-
cidents et pour faire de ceux-ci des réalités absolues et par soi. Examinant le sta-
tut du vouloir et son rapport a la raison, Andrea Robiglio (151-183) met en évi-
dence la thése du primat de la volonté et de sa capacite d’agir 4 ’encontre des dé-
terminations de la raison ; s’opposant aux théories intellectualistes de 1’action,



660 Rezensionsartikel - Besprechungen — Comptes rendus

Francois défend la theése originale de la concurrence possible parmi les actes
d’une méme faculté sans pour autant renoncer a leur rationalité.

Bien que proposant des éclairages ponctuels sur des aspects doctrinaux parti-
culiers, ce recueil d’études présente un grand intérét: sans prétendre a
I’exhaustivité, les contributions publiées ici élargissent sensiblement notre
connaissance de la pensée de Frangois de la Marche, dont elles montrent par ail-
leurs la valeur incontournable dans la reconstitution du panorama intellectuel de
la premiére moitié du XIV® siecle. Il faut donc espérer d’autres études sur cet au-
teur et sur son milieu intellectuel, susceptibles d’apporter des lumiéres nouvelles
sur I’ensemble de la tradition franciscaine ainsi que sur ’oeuvre de Guillaume
d’Ockham, mais également aptes a fournir des contributions importantes a une
meilleure compréhension du développement de la philosophie de la nature, de la
philosophie politique et de I’anthropologie du XIV* siecle.

TI1ZIANA SUAREZ-NANI

HADOT, llsetraut: Arts libéraux et philosophie dans la pensée antique. Contribution
a Ubistoire de I’éducation et de la culture dans ’Antiquité. Seconde édition revue et

considérablement augmentée (= Textes et traditions 11). Paris : Librairie philo-
sophique J. Vrin 2006, 578 S., ISBN 978-2-7116-1823-1.

Dieses ausserordentlich bedeutsame Werk handelt ist der stark erweiterte
Nachdruck des 1984 in den Etudes augustiniennes erschienen Buches, das densel-
ben Titel trigt: Die 307 Seiten der urspriinglichen Ausgabe werden erginzt
durch (1) 55 zusitzliche, z.T. sehr ausfithrliche Fussnoten zum Originaltext
(309-332) und (2) sechs Aufsitze zur Problematik des Buches, die seit 1984 er-
schienen sind. Die sechs Indices wurden fiir diese Neuausgabe vervollstindigt
(495-571). Besonders wertvoll ist der ausfiihrliche Sachindex (556-571), aber
selbstverstindlich ist der Leser auch dankbar fiir den Index der zitierten Texte
(517-540), den Namenindex antiker Personen (540-549) sowie die Indices grie-
chischer und lateinischer Fachtermini (550-556). Derartige Hilfsmittel sind im
Falle eines Standardwerkes wie diesem von besonderer Niitzlichkeit. Die sechs
Kapitel des urspriinglichen Buches bieten einen aussergewdhnlich gut dokumen-
tierten Uberblick zur Bildungsgeschichte in der Antike: Nach einer Darstellung
der paideia im klassischen Zeitalter (11-24), ist ein Kapitel der allgemeinen Kul-
tur und der Ausbildung in der hellenistischen Zeit gewidmet (25-61). Die Vor-
bereitung und Ausbildung des Zyklus der sieben freien Kiinste ist der wichtige
Mittelteil der Studie gewidmet (Kapitel III und IV, 63-214). Mit einer Untersu-
chung zum Schulsystem und zur Kultur in der Kaiserzeit (Kapitel V, 215-261)
und einer Abhandlung zur Bedeutung des Syntagmas enkuklos paideia in der An-
tike wird die umfassende Studie abgeschlossen (263-293). Bereits diese knappe
Inhaltsiibersicht verdeutlicht, dass die Arbeit einerseits fiir die Bildungsge-
schichte der Antike und insbesondere der Spitantike und andererseits fiir das
Verstindnis der Vorsaussetzungen des mittelalterlichen Lehrplanes von grofler



Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus 661

Relevanz ist. Die Autorin verfolgt in ihrer Studie ein zweifaches wissenschaftli-
ches Ziel. (a) Sie will zum einen den neuplatonischen Ursprung der sog. septem
artes liberales aufzeigen. Was in spiterer Zeit so bezeichnet worden ist, wurde im
Kontext des neuplatonischen Denkens als unverzichtbare Propideutik der Phi-
losophie verstanden. Zwei der zusitzlichen Studien erginzen diese im urspriin-
glichen Buch aufgezeigte These: ,Martianus Capella comme intermédiaire entre
I’ Antiquité gréco-latine et le Moyen Age latin“ (391-410), ,Les aspects sociaux et
institutionnels des sciences et de la médecine dans I’Antiquité tardive“ (431-
468). (b) Zum anderen soll nachgewiesen werden, dass die seit den Arbeiten von
F. Ritschl und H. Dahlmann weit verbreitete These, der Zyklus der sieben
freien Kiinste gehe auf die Disciplinarum libri des Terentius Varro Reatinus zu-
riick, nicht haltbar ist. In der Studie ,La question varronienne vingt ans plus
tard“ (333-373) setzt sich die Autorin mit den Untersuchungen auseinander, die
sich seit dem Erscheinen der Erstausgabe mit dieser Problematik befasst haben
(u.a. Burkhard Cardauns, N. Cipriani). Die 1984 nachgewiesene Auffassung be-
hilt ihre volle Uberzeugungskraft: ,...contrairement a la communs opinio, le cy-
cle des soi-disant sept arts libéraux, tel qu’il se présente dans le deuxiéme livre
du dialogue De ordine d’Augustin et dans le De nuptiis Philologiae et Mercurii de
Martianus Capella, ne peut pas se fonder sur sept des neuf livres des Disciplinae
de Terentius Varron“ (334, vgl. ebenfalls 190). Die Interpretation des zweiten
Buches des erwihnten Augustinischen Dialogs, seines neuplatonischen Hinter-
grundes und seiner philosophischen Bedeutung gehdrt nach meiner Auffassung
zu den hervorragendsten Teilen dieses Werkes (101-136). In dieser Schrift Au-
gustins findet sich zum ersten Mal eine zusammenhingende und kohirente Be-
schreibung des Zyklus der sieben freien Kiinste, welche namentlich die Einheit
dieser Propddeutik nachweist. I. Hadot unterstreicht, dass diese Sichtweise nur
in der Perspektive des Neuplatonismus verstindlich ist: ,Tout ce mouvement de
pensée se situe dans une perspective purement platonicienne et plus précisément
néoplatonicienne, et il n’aurait aucune raison d’étre dans un autre systéme phi-
losophique ni dans un systéme éducatif habituel® (136). Zu Recht betont die
Autorin die Rolle, die Martianus Capella fiir die Vermittlung des Zyklus an das
Mittelalter gespielt hat, vor allem auch deshalb, weil sein Werk eine genaue Be-
schreibung der einzelnen Kiinste des Trivium und des Quadrivium enthilt (137-
155, 391-410). Allerdings ist zu bemerken, dass in der mittelalterlichen Rezep-
tion sehr oft die ,philosophische Substanz® fehlt (405), denn es darf Folgendes
nicht ibersehen werden: ,Le cycle des sept arts, ou mieux, des sept disciplines
est une création néoplatonicienne et il n’est concevable et n’a de sens que dans
ce contexte“ (410). Nach der Auffassung von I. Hadot haben allerdings nur we-
nige Autoren des Mittelalters diesen Kontext angemessen verstanden, z.B. Jo-
hannes Scotus Eriugena (408) und Alanus ab Insulis (409). Diese Behauptung des
neuplatonischen Ursprungs und Charakters der septem artes hat zweifellos ihre
Richtigkeit und ich will sie nicht bezweifeln, da die Autorin sie in iiberzeugen-
der Weise belegt. Allerdings stellt sich hier die Frage, wie die mittelalterliche
Transformation des urspriinglich neuplatonischen Septeniums zu verstehen und



662 Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus

zu deuten ist: Die theologische Umdeutung bei Hugo von Sankt Viktor oder
Bonaventura wire in diesem Zusammenhang zu priifen. Es scheint mir, dass es
sich eher um eine andere, verinderte Konzeption handelt und nicht nur um die
blofle Hiille der alten Auffassung. Aber das ist das Thema einer anderen Studie,
und diese Frage, die sich der am Denken des Mittelalters interessierte Leser stel-
len kann, indert nichts daran, dass auch fiir ihn das Buch von I. Hadot eine un-
entbehrliche Pflichtlektiire darstellt.

RUEDI IMBACH

PACHECO, M.-C. / MEIRINHOS, |.F. (éds.) : Intellect et imagination dans la philo-
sophie médiévale. Actes du XI° Congres International de philosophie médiévale
de la Société Internationale pour ’Etude de la Philosophie Médiévale. Porto, 26-
31 aotit 2002, 3 volumes. Brepols 2006, 2008 pages. ISBN: 2-503-52487-7 (vol. I),
2-50352488-5 (vol. II), 2-503-52489-3 (vol. III).

Les Actes du XI° Congres International organisé par la Société Internationale
pour I'Etude de la Philosophie Médiévale (S.I.LE.P.M.) a Porto en aout 2002 ont
eté publiés dans trois imposants volumes qui atteignent les 2000 pages. Ne pou-
vant rendre compte ici de leur contenu, nous nous bornerons a quelques indica-
tions sommaires. En dépit de la précision du theme du congres, axé sur la pro-
blématique de I'intellect et de I’imagination, son role central et sa présence mas-
sive dans I’ensemble de la pensée médiévale a permis des développements tres
variés, relativement a I’épistémologie, a la logique, a I’anthropologie, a I’éthique,
a ’esthétique, a la métaphysique et a la théologie médiévales. Ces différents do-
maines ont été explorés par les conférenciers qui se sont exprimés dans les séan-
ces pléniéres (vol. I, p. 1-372) ainsi que dans les nombreuses communications
présentées dans le cadre de douze sessions thématiques, subdivisées a leur tour
en fonction de ’auteur et de la période abordée (vol. I, p. 374 - vol. III, p. 1957).
L’ensemble des communications couvre ainsi la longue période de la culture la-
tine qui va d’Augustin au XVI° siecle, sans oublier les intersections avec les
cultures juive et arabe. Si les exposés des séances pléniéres ont permis aux inter-
venants de faire part des résultats issus de recherches menées pendant plusieurs
années, les communications dans le cadre des sessions ont donné ’occasion de
présenter des recherches en cours, relativement a des aspects ou a des auteurs
peu ou pas connus. Les trois volumes publiés refletent ainsi assez fidelement
I’état et ’orientation des recherches dans les différents domaines de la philoso-
phie médiévale - des recherches qui s'avérent particuliérement fécondes et pro-
metteuses pour l’avenir d’un secteur de I’histoire de la philosophie qui a été
souvent amené 2 justifier sa légitimité. La variété ainsi que I’intérét philosophi-
que et historique des études publiées dans ces volumes offrent un témoignage
éloquent de la nécessité de poursuivre le travail d’approfondissement et de dé-
couverte de la pensée médiévale, non seulement pour elle-méme, mais aussi en
tant que contribution majeure a ’histoire de la pensée occidentale. Relativement



Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus 663

au théme traité, ces trois volumes constituent ainsi une véritable encyclopédie,
voire une bibliothéque en miniature, ot 'on pourra puiser des données selon
plusieurs acces: selon les thémes, les périodes, les auteurs et les appartenances
culturelles (voir Table des matiéres et Index). En dépit de la trés grande variété de
son contenu, cette publication fournit donc un instrument utile pour la recher-
che d’informations ponctuelles, pour la découverte d’une doctrine ou d’un au-
teur, pour la mise en relation et la comparaison entre différentes approches d’un
méme théme, et enfin pour apprécier la valeur des recherches actuelles en philo-
sophie médiévale.

TIZIANA SUAREZ-NANI

PIETROFORTE, Stefania: Storia di un’amicizia filosofica tra neoscolastica, idealismo
e modernismo. Il carteggio Nardi-Chiocchetti (1911-1949) (= Carte e carteggi. Gli
archivi della Fondazione Ezio Franceschini 8). Firenze : Edizioni del Galuzzo
per la Fondazione Ezio Franceschini 2004, CXXX + 64 S., ISBN 88-8450-109-1.

Beim ersten Durchblittern der hier publizierten 57 Briefe wird dem Leser die
Bedeutung dieser Dokumente nicht sofort klar, selbst wenn ihm die Figur von
BRUNO NARDI (1884-1968), einem der bedeutendsten italienischen Philosophie-
historiker und Interpreten Dantes des 20. Jahrhunderts, bekannt ist. Der sehr
ausfiithrlichen, gut dokumentierten und aufschlussreichen Einleitung von S.
Pietroforte gelingt es, die Tragweite und die historische Relevanz der z.T. recht
kurzen Briefe zu vergegenwirtigen. Der weitaus grosste Teil der Briefe wurde in
den Jahren 1911 und 1913 ausgetauscht, als der Franziskaner EMILIO CHI-
OCCHETTI (1880-1951) an verschiedenen Orten in Osterreich und Deutschland,
aber auch in Léwen studierte; es ist die Zeit, in der Nardis in Lowen ausgearbei-
tete, berithmte Dissertation zu Siger von Brabant und den philosophischen
Quellen Dantes erscheint (1912). Die Autorin kommentiert sorgfiltig nicht nur
die Diskussionen der beiden Korrespondenten zum Modernismus (namentlich
A. Loisy, XV-XXXVI) und zur Léwener Neuscholastik, sondern beschreibt
auch die philosophischen Diskussionen mit Giovanni Gentile und Benedetto
Croce, zu dem Chiocchetti 1915 ein Buch publiziert hat (LXXXVII-CV), und
sie erortert ebenfalls die Beziehungen zu Agostino Gemelli (1878-1959), dem
Griinder der Mailinder Universita Cattolica di Sacro Cuore, dessen Aufsatz
»Une orientation nouvelle de la scolastique® fiir die neuscholastische Bewegung
in Italien von nicht geringer Bedeutung war. Nicht wenig {iberrascht ist der Le-
ser, wenn er sich bewusst wird, dass der Bruch zwischen den beiden Korrespon-
denten eingetreten ist, weil Nardi Chiocchettis Schrift I/ modernismo filosofico
(1912) nicht nur als ,opuscolettaccio® bezeichnet hat, sondern den Autor auch
moralisch riigt (vgl. 51, sowie CVI, CXXVIII-CXXIX): ,Vorrei sapere se Ella
era contenta quando scrisse quel suo opuscolettaccio intorno alla filosofia mo-
dernista, e ogni volta che si piega a far ballare ’orso dinanzi alla brava gioventu
cattolica trentina? - E quistione di morale“ (51). Die Antwort des Franziskaners



664 Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus

ist eindriicklich: ,II mio opuscolo sul modernismo non € un opuscolettaccio, ma
¢, anch’esso, un invito a seguire non il sentimento ma la ragione. E ho messo in
chiaro, credo, 1 veri fattori del modernismo ispirandomi al Gentile” (52). - Diese
sowohl fiir das Verstindnis der intellektuellen Biographie von Nardi als auch die
Entwicklung der italienischen Philosophie des frithen 20. Jahrhunderts sehr be-
deutsame Verdffentlichung erginzt in verdienstvoller Weise zwei andere Publi-
kationen, in denen wichtige Dokumente zum Wirken Nardis enthalten sind.
Schon vor einigen Jahren hat PETER DRONKE die Briefe von Etienne Gilson an
Nardi veroffentlicht (Etienne Gilson’s Letters to Bruno Nardi, Edited by Peter
Dronke, Firenze: Edizioni del Galuzzo, 1998). Andere Schriftstiicke, vor allem
die Jugend des Philosophen betreffend, sind in einem Band gedruckt, der auch
den Briefwechsel mit dem Journalisten und Schriftsteller Guiseppe Prezzolini
(1882-1982) zuginglich macht: LAURA SIMONI VARANINI, Bruno Nardi a Pescia.
I1 carteggio con Guiseppe Prezzolini, Firenze: Edizioni del Galuzzo 2005, VIII
+ 72 Seiten (ISBN 88-8450-174-1).

RUEDI IMBACH



	Rezensionen - Besprechungen - Comptes rendus

