
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 54 (2007)

Heft: 3

Artikel: Simon L. Frank (1877-1950) : sein religiös-philosophisches Denken
anhand seines Werkes "Gott mit uns. Drei Überlegungen"

Autor: Hallensleben, Barbara

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760550

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760550
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Barbara Hallensleben

Simon L. Frank (1877-1950)

Sein religiös-philosophisches Denken anhand
seines Werkes „Gott mit uns. Drei Überlegungen"

Im Alber-Verlag ist eine achtbändige Ausgabe der Werke des russischen

Religionsphilosophen Simon L. Frank (1877-1950) angekündigtA Bislang sind drei Bände
erschienen.1 Der hier vorgelegte Beitrag wurde bereits im Jahr 2001 von der

Verfasserin aufBitten der Herausgeber als Einführung in Franks Schrift „Gott mit
uns. Drei Überlegungen" verfasst. Am 6. Juni 2007 erhielt die Verfasserin von P.

Ehlen die Mitteilung, dass die Herausgeber den Text nicht in die Edition zu
übernehmen gedenken, da sie mit der Beurteilung Franks nicht einverstanden
seien. P. Ehlen schliesst seine briefliche Mitteilung mit den Worten: „Ich persönlich
sehe [sjeiner anderweitigen Veröffentlichung mit Interesse entgegen und bin
überzeugt, dass die dann mögliche Auseinandersetzung mit Ihren Argumenten der

Rezeption Franks förderlich sein wird". Durch die Worte des derzeitig
bedeutendsten Frank-Interpreten3 ermutigt, wird hier der einführende Text, leicht
überarbeitet, vorgelegt, um die auf die neu verfügbare Werkausgabe hinzuweisen
und zu der lohnenden Beschäftigung mit Simon Frank einzuladen.

„Seht, die Jungfrau wird ein Kind empfangen, einen Sohn wird sie gebären,
und man wird ihm den Namen Immanuel geben, das heisst übersetzt: Gott mit
uns" ([es 7,14). Simon Frank stellt mit diesem ersten vorangestellten Motto
den Titel seines 1941 verfassten Werkes4 in das Licht biblischer Verheissung
und Erfüllung. Die dunkle Ankündigung des Propheten Jesaja ist nach dem

Evangelisten Matthäus in der Geburt Jesu eingetroffen (Mt 1,23). Hat sich

Frank in seinen philosophischen Arbeiten „immer bemüht, jeden Subjektivis-

1 FRANK, Simon L.: Werke in acht Bänden. Hg. v. Peter Schulz, Peter Ehlen, Nikolaus
Lobkowicz. Freiburg i.Br./München 2000ff.

1 Bd. 1: Der Gegenstand des Wissens (2000); Bd. 3: Die geistigen Grundlagen der Gesellschaft

(2002); Bd. 4: Realität und Mensch (2005).
3 Unter seinen Veröffentlichungen finden sich 16 Beiträge zu Simon Frank: vgl.
http://www.hfph.mwn.de/lehrkoerper/lehrende/ehlen/ehlenpublikationen.
4 Da der deutsche Text in der Werkausgabe noch nicht erschienen ist, wird hier auf die

Seiten der französischen Ubersetzung verwiesen: Simon FRANK: Dieu est avec nous. Trois méditations.

Traduit du manuscrit russe par Maxime Herman Collection Philosophie de l'Esprit).
Aubier : Editions Montaigne 1955; zit. als: Dieu est avec nous. Die deutschen Ubersetzungen sind

am russischen Originaltext verifiziert: S.L. FRANK: S nami Bog. Tri razmysleniya. Paris 1964.



Simon L. Frank (1877-1950) 537

mus zu vermeiden und objektive Erkenntnis nicht mit persönlicher Beichte zu
vermischen", so legt in diesem Buch der Autor bewusst ein persönliches
religiöses Bekenntnis ab. Er möchte sich selbst darüber Klarheit verschaffen und
anderen bezeugen, „woran ich glaube und was mir die Kraft zu leben gibt" in
bedrängter Zeit.5 Diese programmatische Erklärung darf als hermeneutischer
Schlüssel der hier untersuchten Schrift gelten und wirft zugleich ein Licht auf
das Gesamtwerk des Denkers.

I. Der biographische und zeitgeschichtliche Horizont des Werkes

Wie im ersten Motto des Buches sind im Leben von Simon Frank Altes und
Neues Testament, Judentum und Christentum eng verwoben. Die früheste

religiöse Prägung empfing er in seinem jüdischen Elternhaus in Moskau:

„Das Gefühl der Ehrfurcht, mit dem ich die Hülle der Bibel küsste, als man
feierlich mit den Thorarollen durch die Synagoge schritt, wurde zum Fundament
des religiösen Gefühls, das mein ganzes Leben bestimmt hat, mit Ausnahme
meiner ungläubigen Jugendzeit (ungefähr vom 16. bis zum 30. Lebensjahr)".6 „In
meiner Kindheit glaubte ich unerschütterlich fest an einen persönlichen Gott
und betete zu ihm; und wenn ich in den abgrundtiefen Himmel blickte, empfand
ich Ihn durch diese Tiefe hindurch und in ihr".7

Der Grossvater hatte kurz vor seinem Tod den 14jährigen Simon gebeten, sich

immer mit der hebräischen Sprache und Theologie zu beschäftigen.

„Diese Bitte" - so schreibt Frank später - „habe ich im buchstäblichen Sinne
nicht erfüllt. Ich denke aber, dass ich im allgemeinen Sinne, indem ich mich zum
Christentum bekehrte und die Verbindung zum Judentum verlor, dennoch jenen
religiösen Wurzeln treu blieb, die er in mich hineingelegt hat. Oder besser: ich
kehrte zu ihm zurück in reifen Jahren. Mein Christentum habe ich immer als

eine Schicht auf einer alttestamentlichen Grundlage, als natürliche Entwicklung
des religiösen Lebens meiner Kindheit angesehen".8

Als Frank 1912 in seinem 35. Lebensjahr die Taufe in der orthodoxen Kirche
empfing, handelte es sich nicht um einen spektakulären Bruch mit seiner

5 Vorwort: Dieu est avec nous, 7.
6 V.S. Frank, Simon Ljudvigovic Frank, in: Sbornik pamjati S.L. Franka Sammelband zur

Erinnerung an S.L. Frank). Hg. v. V. Zen'kovskij. München 1954, 3; im Folgenden zitiert als:

Sbornik. Die folgenden Hinweise beschränken sich auf religiöse Aspekte der Biographie Franks.
Eine umfassende Einführung in Leben und Werk sowie in die philosophischen Quellen Franks
findet sich in den Veröffentlichungen von Peter Ehlen; vgl. Anm. 3; insbesondere ist
hinzuweisen auf: Das religionsphilosophische Werk Simon Franks: Zeitschrift für katholische Theologie

122 (2000) 281-298; Einführung zu Bd. 3 (11-77) und Bd. 4 (11-121) der Werkausgabe; vgl.
o. Anm. 2 und 3.

7 Sbornik, 4.
8 Ebd. 3f.



538 Barbara Hallensieben

Vergangenheit, sondern um eine organische Entwicklung seiner religiösen
Uberzeugung.

Der nationalsozialistische Judenhass, vor dem Frank 1938 nach Südfrankreich

in die Gegend von Grenoble floh, konfrontierte ihn unausweichlich

erneut mit seinen jüdischen Wurzeln. In dem 1934 erschienenen Sonderheft
„Israel und die Kirche Christi" der von Friedrich Heiler herausgegebenen
Zeitschrift „Eine heilige Kirche" veröffentlichte er anonym den Beitrag „Die
religiöse Tragödie des Judentums. Von einem Judenchristen". Darin heisst es

unter anderem:

„Das Christentum ist eine göttliche Offenbarung in und durch Israel oder -
wiederum rein menschlich geschichtlich ausgedrückt - geboren aus der letzten
Tiefe des jüdischen religiösen Geistes - mag auch an der weiteren Ausgestaltung
der Glaubenslehre griechisches geistiges Gut teilgenommen haben".

Die Einführung des so genannten „Arierparagraphen" in Deutschland werde

zur Folge haben, dass „von nun an als die grundlegende Scheidelinie im
weltlichen Schicksal der Menschen nicht der Unterschied zwischen Juden und
Christen, sondern der zwischen wahrhaft religiös gesinnten Menschen und
Menschen, für die Staat und Volkstum einen alles übrige bestimmenden
Wert haben", erscheint. Für Frank bedeutet dies: „Der Judenchrist wird von
nun an fortfahren, das Schicksal seines Volkes zu teilen, er kann seinem Volke
trotz seines christlichen Glaubens treu bleiben".9

Die grossen weltgeschichtlichen Erschütterungen, die Franks Zeitalter
bestimmten und in die er selbst hineingezogen war, wurden von ihm in einem

religiösen Horizont wahrgenommen. Die russische Revolution und zwei
Weltkriege Hessen ihn dreimal die Heimat verlieren: 1922 mit vielen russischen

Intellektuellen aus Russland ausgewiesen, Hess er sich zunächst in Berlin
nieder; 1933 verlor er als Jude seine Stellung als Dozent und musste 1938 nach

Frankreich übersiedeln, von wo er nach Kriegsende 1945 mit seiner Ehefrau

Tatjana zu seiner Tochter nach England zog. Frank denkt nicht besinnlich am
Schreibtisch, sondern „in der furchtbaren Zeit der Entfesselung grausamer
Kräfte auf der Erde, angesichts der unvorstellbaren Schrecken des

Weltkrieges"10, in der „Höllenqual des irdischen Daseins"11; er sucht nicht nur den

je klareren philosophischen Begriff, sondern „die beseligende ewige Heimat

9 Zit. nach: Die Häresie des Utopismus, von S.L. Frank. Mit einem Epilog von Hans-Jürgen
RUPPERT: S.L. Frank - der Denker des Unbegreiflichen Impulse Nr. 17). Stuttgart 19S3, 22; im
Folgenden zitiert als: RUPPERT, in: Die Häresie des Utopismus.

10 Dieu est avec nous, 7.
11 FRANK, Semen L.: Das Unergründliche. Ontologische Einführung in die Philosophie der

Religion. Hg. u. eingel. v. Alexander Haardt. Freiburg i.Br./München 1995, 446; im Folgenden
zitiert als: FRANK: Das Unergründliche.



Simon L. Frank (1877-1950) 539

unseres Ich und des weltlichen Seins".12 Mitten in der rationalen Auseinandersetzung

mit den menschenverachtenden Ideologien sah er durch die abgründige

Erfahrung der Macht des Bösen seine philosophischen Bestrebungen
zutiefst infragegestellt. Ein Brief an den befreundeten V. Fedorovskij aus den

40er Jahren zeugt davon:

„Man kann sagen, dass die Menschheit ein Opfer ihres falschen Optimismus,
ihres Glaubens an die eigene Güte und Vernünftigkeit geworden ist Warum
eigentlich haben der Humanismus, der Glaube an den Menschen, an seine Würde,

seine sittliche Bestimmung, die Gerechtigkeit auf Erden aufzurichten, eine

areligiöse und sogar antichristliche Form angenommen? Ich antworte: weil die
christliche Welt, entgegen der Offenbarung Christi, in eine Häresie verfiel - das

richtige Bewusstsein der Sündigkeit des Menschen hat sie in die falsche
antichristliche Behauptung der Nichtigkeit des Menschen verwandelt".13

Ungeachtet ihres atheistischen Gebarens betrachtet er bereits 1909 in seinem

Beitrag zu dem berühmten Sammelband der „Wegzeichen" (Bbxn)14 die
revolutionäre Bewegung als „Religion der absoluten Verwirklichung des

Volksglücks" und „den klassischen russischen Intellektuellen als militanten Mönch
der nihilistischen Religion vom irdischen Wohlergehen".15 Der Kampf tobt
nicht zwischen Glaube und Unglaube, sondern zwischen Religion und
Religion: „Wir müssen vom unproduktiven, kulturfeindlichen nihilistischen
Moralismus zu einem schöpferischen, die Kultur aufbauenden religiösen Humanismus

kommen".16
Das 1909 formulierte Ziel hat Frank in seinem gesamten Werk nie aus den

Augen verloren. In „Gott mit uns" wird es zur Hoffnung auf eine „christliche
Wiedergeburt".17 Nachdem Frank im Februar 1939 sein philosophisches
Hauptwerk „Das Unergründliche" veröffentlicht hatte, wurde sein Denken
und Schreiben immer stärker von der christlich-religiösen Thematik geprägt.
In den widrigen Umständen des erneuten Exils in Südfrankreich und unter
ärmlichsten Lebensbedingungen vollendete er zwischen 1939 und 1941 das

Werk „Licht im Dunkel. Versuch einer christlichen Ethik und Sozialphilosophie":

ein „Begreifen der Lebens- und Geschichtserfahrung im Geiste des

12 Ebd. 466.
13 Aus den Briefen S.L. Franks an V. Fedorovskij (russ.), in: Bote der russischen christlichen

Bewegung 121 (1977) 171; zit. nach: RUPPERT, in: Die Häresie des Utopismus, 36.
14 FRANK, Semen: Die Ethik des Nihilismus. Zur Charakteristik der moralischen

Weltanschauung der russischen Intelligencija, in: BhxH - Wegzeichen. Zur Krise der russischen Intelligenz.

Ubersetzt und eingeleitet von Karl Schlögel. Frankfurt 1990, 275-320, hier 294.
15 Ebd. 311. Franks recht häufige Hervorhebungen, die im Text durch Sperrung (russ.) oder

Kursivdruck (französisch, deutsch) wiedergegeben sind, werden im Folgenden weggelassen.
16 Ebd. 320.
17 Dieu est avec nous, 274.



540 Barbara Hallensleben

christlichen Glaubens".18 Sofort nach der Fertigstellung dieses Buches ver-
fasste Frank in wenigen Monaten - gemäss dem Vorwort zwischen September
und Dezember 1941 - ein neues Werk mit dem Titel „Gott mit uns". Er selbst

kopierte das Manuskript gedrängt auf Briefpapier und sandte die Blätter in
mehreren Umschlägen an seinen Sohn Viktor nach England. Eine englische
Übersetzung erschien 1946 in London; das russische Original wurde erst 14

Jahre nach Franks Tod 1964 in Paris veröffentlicht. Auf dem Spiel steht
wiederum nicht nur der harmlose Triumph des besseren Gedankens:

„Die Welt steht in unseren schrecklichen Tagen und in der schweren Epoche, die
darauf folgen muss, am Scheideweg. Sie hat nur zwei Möglichkeiten - entweder
weiter auf dem Weg in den Abgrund zu gleiten oder sich vor dem Verderben zu
retten durch die heroische Anstrengung einer christlichen Wiedergeburt. Möge
der Herr uns helfen!"19

II. Die religiös-philosophische Kontinuität in Franks Werk

1. Theologie oder Philosophie?

Es könnte so scheinen, als sei Frank in seinem Spätwerk, insbesondere in
„Gott mit uns", vom Philosophen zum Theologen geworden, vom Standort
des kritischen Denkers zum Zeugnis des bekennenden Christen gewechselt.
Tatsächlich ist sein Stil nun mehr und mehr geprägt vom Vokabular des

christlichen Glaubens; Worte und Bilder der Heiligen Schrift durchdringen
seine Sprache, weit über die ausdrücklich zitierten Bibelstellen hinaus. Auf
den Lebensraum und Lebensvollzug der Kirche, insbesondere in der Gestalt
der russischen orthodoxen Kirche, wird wiederholt ausdrücklich Bezug
genommen. Doch in methodischer Hinsicht bleibt Frank seinem
philosophischen Zugang zu den Phänomenen treu, auch wenn es sich um religiöse
oder gar spezifisch christliche Phänomene handelt. Hatte Frank seinem Werk
„Das Unergründliche" im deutschen Manuskript den Untertitel gegeben:

„Ontologische Prolegomena zu einer mystischen Theologie", so korrigierte
und präzisierte er in seiner russischen Ubersetzung: „Ontologische Einführung

in eine Philosophie der Religion".
Franks denkerische Entwicklung führte nicht von der Philosophie zur

Theologie, sondern von einer prinzipiell religionsfeindlichen Philosophie zu
einer Philosophie, die sich unbefangen auch und gerade vom Phänomen des

Religiösen über die Wirklichkeit und zugleich über sich selbst belehren lässt.

Begonnen hatte Frank wie viele russische Intellektuelle seiner Generation mit
einer Vorliebe für die „wissenschaftsartige Form" des Marxismus: „Mich
begeisterte der Gedanke, dass das Leben der menschlichen Gesellschaft in

18 Russ. Paris 1949, 15.
19 Schlusssatz von „Gott mit uns": Dieu est avec nous, 274.



Simon L. Frank (1877-1950) 541

seiner Gesetzmässigkeit erkannt werden kann".20 Nicht die Abkehr von der

Vernunft, sondern die konsequente Analyse ihrer Möglichkeiten und Aporien
führte Frank über diesen naiven Optimismus hinaus. So fand er zu einer

„Einstellung, in welcher die Rationalität sich auf sich selbst richtet und darin
sich selber transzendiert und in der allgemeinen und ewigen Offenbarung der
Realität als des Transrationalen und Unergründlichen ihre Grundlage findet.
Auch die Philosophie postuliert auf diese Weise von sich aus eine jenseits ihrer
Grenzen liegende Quelle, aus der sie selber geboren wird und ihre Möglichkeit
und ihr Wesen schöpft: eine unmittelbare religiöse Erfahrung vom Sein -
genauer gesagt - die heilige Realität der Gottheit selber, kraft derer und durch
deren Offenbarung alles überhaupt ist und für sich selber ist, d.h. sich dem

Begreifen öffnet".21

Die Philosophie selbst erhält bei Frank eine religiöse Dimension. Sie dringt
aus ihrer eigenen Logik in den Bereich des „Metalogischen"22 vor, sie wird
„spekulative Mystik"23. So sehr Frank sein ganzes Leben lang den Rationalismus

bekämpfen wird, so sehr bleibt er als Philosoph der Vernunft treu:
„Der abstrakte Irrationalismus, der die objektive Gültigkeit des rationalen
Prinzips bestreitet, ist eine irrigere und schädlichere Richtung als der abstrakte
Rationalismus".24

Nicht der Gegenstand unterscheidet die Philosophie von der Theologie,
sondern die methodische Hinsicht. Frank glaubt - doch sein christlicher
Glaube wird nicht formgebend für sein Denken. Er wird nicht zum Theologen

und will es auch nicht werden. Vielmehr ist die christliche Religion für
ihn der Ort und Gegenstand, der in einem philosophisch-phänomenologischen
Zugang die Vernunft in höchstmöglicher Weise über sich selbst aufklärt.
Franks Philosophie hat eine erkenntnistheoretische Mitte, in der die

„Rationalität sich auf sich selbst richtet und darin sich selber transzendiert".
Der philosophische Weg als solcher wird für ihn zum religiösen Weg.25

2. Grundzüge des religiös-philosophischen Denkens von S.L. Frank

Es kann an dieser Stelle nicht darum gehen, die religiös-philosophische
Grundkonzeption Franks umfassend darzustellen. Doch angesichts der hier vertretenen

These von der Kontinuität im philosophischen Werk Franks bietet es

20 Sbornik, 4f.
21 FRANK: Das Unergründliche, 473.
22 Vgl. ebd. 73-83.
23 Ebd. 345.
24 Ebd. 472.
25 In diesem Sinne wird hier von Franks „religiös-philosophischem" und nicht von einem

„religionsphilosophischen" Denken gesprochen.



542 Barbara Hallensleben

sich an, einige Konstanten seines Denkens vorzustellen, insofern sie dem

Verständnis der Schrift „Gott mit uns" dienen.

a. Das absolute Sein und der „Gott-mit-mir"

Im Unterschied zur westeuropäischen Denktradition, die im Gefolge
Descartes' res cogitans und res extensa, das erkennende Subjekt und das erkannte

Objekt, klar getrennt hatte, versucht Frank zu einer tieferen Einheit jenseits
dieser Scheidung vorzudringen. In einem Vortrag über „Die russische

Weltanschauung", den er am 26. Mai 1925 vor der Berliner Ortsgruppe der Kant-
Gesellschaft hielt,26 formuliert Frank: Der moderne Westeuropäer

„fühlt sich nicht im Sein eingewurzelt oder vom Sein getragen, und sein eigenes
Sein empfindet er nicht als eine Äusserung eben des Seins selber, sondern als eine

ganz andere Instanz, die dem Sein gegenübersteht; er fühlt sich sozusagen vom
Sein geschieden, und kann zu ihm nur auf dem Umwege einer bewussten
Erkenntnis gelangen".

In Abgrenzung dazu betont Frank:

„Das Sein ist nicht durch das Bewusstsein oder für das Bewusstsein, als sein

gegenständlicher Inhalt, gegeben, sondern, da unser Ich, unser Bewusstsein nichts
anderes ist als eine Äusserung, sozusagen eine Abzweigung des Seins selber, so

tritt das Sein ganz unmittelbar in uns hervor. Nicht müssen wir vorher etwas
,erkennen', eine Erkenntnis verwirklichen, um zu einem Sein zu gelangen;
sondern im Gegenteil, um etwas zu erkennen, muss man doch vorher schon sein.

Und eben durch dieses ganz unmittelbare und primäre Sein ist uns schliesslich

jedes Sein überhaupt erreichbar. Und man darf auch sagen, dass im letzten Sinne
der Mensch nur soviel erkennt, als er selber ist, dass er das Sein nicht nur durch
Erkenntnis und Denken auf ideale Weise erfasst, sondern, um es überhaupt tun
zu können, er zuerst sich realiter im Sinne einwurzeln muss".27

Dieses Sein, das dem erkennenden Bewusstsein nicht gegenübersteht, sondern
ihm vorausgeht, wird nicht begreifend erfasst, sondern erschliesst sich allein
der Intuition.28 Frank definiert daher die Philosophie als „intuitive
Weltanschauungslehre", die „mit der religiösen Mystik in einer sehr engen [...]
Verwandtschaftsbeziehung steht".29

26 Neu veröffentlicht durch die Wissenschaftliche Buchgesellschaft: FRANK, S.L.: Die russische

Weltanschauung. Darmstadt 21967; zitiert wird die Ausgabe: FRANK, Simon: Die russische

Weltanschauung Philosophische Vorträge Nr. 29, veröffentlicht von der Kant-Gesellschaft). Berlin-

Charlottenburg 1926, hier 12; im Folgenden zitiert als: FRANK: Die russische Weltanschauung.
27 Ebd. 12f.
28 Frank nimmt Bezug auf die Entwicklung der russischen Philosophie vor allem des 19.

Jahrhunderts und knüpft ausdrücklich an N.O. Losskijs Werk „Grundlagen des Intuitivismus"
(1906) an.

29 FRANK: Die russische Weltanschauung, 5.



Simon L. Frank (1877-1950) 543

Gemäss der religiösen Qualität der philosophischen Intuition kann Frank
die tiefste Dimension der Wirklichkeit, die sich darin erschliesst, unter je
verschiedenen Gesichtspunkten das „absolute Sein", „Leben"30, „das Heilige",
„numen", „All-Einheit" oder auch „Gott" bzw. „Gottheit" nennen. Die intuitive

Weise der Erkenntnis, die Frank auch als „Einheit von Leben und
Wissen", als „Wissen-Leben"31 bezeichnet, entspricht der Offenbarungsqualität der
Wirklichkeit selbst, die sich „zu erkennen gibt". Franks Umgang mit dem

Begriff der Offenbarung bestätigt klar, dass er sich als Philosoph und nicht als

Theologe versteht. Ausdrücklich unterscheidet er das offenbarende Sich-Zei-

gen des verborgenen, unergründlichen absoluten Seins, das einen Gegenbegriff
zur objektivierenden Erkenntnistätigkeit des Subjekts darstellt, von der

positiven Offenbarung, in der die Theologie gründet. Ihm geht es „um das

Wesen der Offenbarung selber, gleichsam um ihr transzendentales Prinzip.
Denn jede Offenbarung ist letzten Endes ein Leuchten, ein Erleuchtetsein, ein

Sichzeigen im Lichte".32 Diese Offenbarung vollzieht sich immer und überall.
In seinem frühen Werk „Der Gegenstand des Wissens" (1915) hatte Frank in
allgemeiner ontologischer Terminologie die Erkenntnistheorie eines
ganzheitliches Lebenswissens entworfen. Seine späteren Werke beziehen immer
ausdrücklicher die personale Dimension der Wirklichkeit ein: Das Ich in der
Selbsttranszendenz hin zu seinem entzogenen Urgrund und die Beziehung
zwischen Ich und Du sowie die Erfahrung des Wir werden für ihn zum
bevorzugten phänomenologischen Zugang für die Offenbarungsqualität der
Wirklichkeit.33 Wiederum führt ihn die Phänomenologie zur Ontologie:
Frank setzt bei der philosophischen Aufgabe an, vom erkennenden Ich aus das

Du nicht nur als ein Erkenntniso^/eU, sondern als ein lebendiges Ich zu
erreichen. Der Ausgang von einem Subjekt, das dem Sein begreifend
gegenübersteht, vermag in keiner Weise zum lebendigen Du vorzudringen. Nur die

Annahme, dass Ich und Du gemeinsam im vorgängigen Wir eines personal
verstandenen Seins verbunden sind, wird philosophisch dem Phänomen lebendiger

Begegnung gerecht. Das Du erweist sich als eine sich selbst offenbarende
und darin mein Ich konstituierende Wirklichkeit, die unergründlich bleibt
und so zum Symbol der Unergründlichkeit des Seins wird. Offenbarung ist

30 „Denn .Leben' ist eben das reale Band zwischen .Ich' und .Sein', wogegen .Denken' nur
ihr ideales Band ist": ebd. 13.

31 Vgl. S.L. FRANK: Dusa celoveka, in: DERS.: Real'nost' i celovek. Moskau 1997, 3-204, hier
167-170; vgl. EHLEN, Peter: Die WIR-Philosophie Simon L. Franks, in: PhJ 104 (1997) 390-405;
hier 394f.

32 FRANK: Das Unergründliche, 339; P. Ehlen vermutet, dass Frank das 1927 erschienene

Werk M. Pleideggers „Sein und Zeit" kannte und berücksichtigte.
33 Vgl. EHLEN: Die WIR-Philosophie Simon L. Franks', DERS.: Begegnung durch Selbsterschlies-

sung. Zum religionsphilosophischen OffenbarungsbegriffS.L. Franks, in: ThPh 74 (1999) 236-247.



544 Barbara Hallensleben

für Frank „die Gegebenheitsweise von Realität als DU; sie vollzieht sich nur
in der Du-Form".34

Die Offenbarung Gottes ist nichts schlechthin anderes als das Offenbarsein

der gesamten Wirklichkeit im personal-ontologischen Sinne. „Gott" ist
der Name, der entsteht, wenn die eine Quelle der Vielfalt personal strukturierter

Selbstoffenbarungen des Seins in den Blick genommen wird. Bereits in
seinem philosophischen Werk „Das Unergründliche" führt Frank den Gottesnamen

„Immanuel", den er in „Gott mit uns" zum Buchtitel erhoben hat, als

Chiffre und transzendentale Garantie des religiös-personalen Charakters seiner

philosophischen Weltanschauung ein. Der biblische Gottesname mag dafür
Pate gestanden haben, wird jedoch von seinem Bezug zur konkreten geschichtlichen

Offenbarung gelöst. Im Namen „Gott-mit-uns" verwandelt sich „die
Gottheit" als Bezeichnung für die unergründliche, namenlose Quelle aller
Wirklichkeit in den „Gott" personaler Begegnung:

„Die Gottheit ist ihrem eigensten Wesen nach immer ,Gott-mit-uns' (Immanuel),

letztendlich ,Gott-mit-mir' [...]. In dieser existenziellen Hinwendung zum
Urgrund und zur Urquelle - die sich aus der Tiefe selber meiner Subjektivität,
meines grund- und haltlosen Seins vollzieht und streng genommen von Anfang
an in gewissem Sinne in ihr selbst potentiell vorhanden ist, d.h. zugleich mit
meinem Sein gegeben ist - entsteht erst der heilige Name ,Gott'. Dieses erhabene
Namenlose und Allesgenannte, welches wir bedingt als das .Heilige' oder die

.Gottheit' bezeichneten, wird hier Gott - mein Gott. Gott ist die Gottheit, wie
sie sich mir offenbart und von mir ganz konkret erfahren wird, in Verbindung
und untrennbarer Einheit mit mir [...]. Es bedeutet, dass die Gottheit für mich

zum Du wird, sich mir als Du zu erkennen gibt; und nur als Du ist sie Gott".35

Dieser Gott ist zugleich mehr als jedes personale Du geschichtlicher Begegnung.

Er ist das Ur-Du, die ontologische Bedingung für jede Ich-Du-Be-

ziehung. Er ist nicht Person, besser: mehr als Person - und wird nur insofern

zu Recht „Person" genannt, als auf diese Weise eine unter-personale
Qualifizierung wirksamer vermieden wird.36 In der Zwei-Einheit zwischen Gott
und dem einzelnen Geschöpf gehen „die tiefste und radikalste Andersheit mit
der tiefsten innerlichsten Verwandtschaft oder Ähnlichkeit zusammen".37
Diese Ähnlichkeit in der radikalen Differenz ist die Bedingung der Möglichkeit

intuitiver Erkenntnis. Sie ist die Ähnlichkeit des Symbols mit dem

Symbolisierten und begründet eine analogia entis.38

34 EHLEN: Die WIR-Philosophie Simon L. Franks, 400.
35 FRANK: Das Unergründliche, 364.
36 Mit Vorliebe zitiert Frank das Goethe-Wort: „Der Professor ist eine Person, Gott ist

keine" (Zahme Xenien: „Der Pantheist"); vgl. z.B. FRANK: Das Unergründliche, 384 mit Anm.
130; FRANK: Dieu est avec nous, 1,4, Seite 63; dort deutsch zitiert.

37 FRANK: Das Unergründliche, 358.
38 Vgl. ebd. 358-360.



Simon L. Frank (1877-1950) 545

Interpreten der Philosophie Franks nehmen in seinem Werk eine Spannung

zwischen Ontologie und Dialogphilosophie bzw. Monismus und
Personalismus wahr: Wenn man „versuchen wollte, Frank in die Philosophie des

20. Jahrhunderts einzureihen, müsste man ihn [...] zwei Bereichen zuordnen:
einmal dem Bereich der modernen Ontologie (Hartmann, Heidegger) und dann
der Gruppe der sog. dialogalen Philosophie {Buber, Ebner, Rosenzweig, Levinas

u.a.)".39

Rupert Gläser findet bei Frank „offenkundig zwei Ansätze nebeneinander"40:
eine Onto-Theologie im Ausgang von der göttlichen Qualität des absoluten
Seins - und ein personales Gottesbild jenseits des Seins.41 V. Zen'kovskij und
N. Berdjajew sehen entgegen Franks ausdrücklicher Intention bei ihm die

„Neigung zum pantheistischen Monismus, wenngleich von dem sehr feinen
Cusanischen Typ".42 Frank selbst war sich dieser Problematik bewusst. In
einem Brief an den Schweizer Psychiater Ludwig Binswanger, mit dem ihn seit
1934 eine enge Freundschaft verband, schrieb er am 28. März 1946:

„Jeden noch so wohlwollenden Leser meiner Werke wird es verwirren, dass er
eine Dichotomie in mir findet zwischen einer philosophischen und einer
religiösen Einstellung. Ich selbst habe diesen Dualismus bisher nicht überwunden;
eine letzte Synthese [...] ahne ich bloss voraus und strebe sie auch an [...]. Mein
Werk und Denken bewegen sich jetzt in zwei Richtungen: die eine

philosophisch-systematisch, rein spekulativ, die andere existentiell-religiös".43

Im Jahre 1944, also drei Jahre nach „Gott mit uns", schrieb er aus einem
kleinen Dorf in den französischen Alpen, wo er sich vor den Deutschen
versteckt hielt, an einen anderen Freund, er „predige ganz bewusst das, was
ironisch als ,doppelte Buchführung' bezeichnet wurde - nicht aus Zynismus,
sondern, wie ich zu denken wage, aus höherer Weisheit", denn „die
Vereinigung von Physik und Ethik oder die Vereinigung der Ontologie, wie sie

sich dem leidenschaftslosen erkennenden Denken darstellt, mit der Ontologie,
die den Bedürfnissen des Herzens entspricht (Pascals logique du coeur), ist

völlig unmöglich". Er sei „zu dem klaren Bewusstsein gelangt, dass es im
christlichen religiösen Denken und in der Theologie zwei völlig verschiedene

39 GLÄSER, Rupert: Die Frage nach Gott in der Philosophie S.L. Franks. Würzburg 1975, 128.
40 Ebd. 84.
41 Vgl. ebd. 83f.; 127f.
42 N. BERDJAJEV: Dva tipa mirosozercanija [Rezension zu „Predmet znanija"] in: Tipy

religioznoj mysli v Rossii, Socinenija, t. 3. Paris 1989, 639; vgl. V. ZEN'KOVSKIJ: S.L. Frank, in:
The Slavonic Review 29 (1951) 565; GLÄSER: Die Frage nach Gott in der Philosophie S.L. Franks,
159 mit Anm. 23.

43 Zit. nach: Shornik, 32.



546 Barbara Hallensieben

Begriffe von Gott gibt, die [...] völlig unvereinbar sind. Ich nenne sie den

philosophischen' und den .religiösen' Gottesbegriff".44

b. Gottmenschentum

Der „Gott-mit-uns" der intuitiv erfassten Selbstoffenbarung des absoluten
Seins bedeutet nicht zuletzt eine paradoxe Aussage über den Menschen. Frank
versteht den Kern seiner Überlegungen eindringlich zu formalisieren:

„Als wahrer, all-einer, allumfassender und alles-bestimmender Gott ist er eben

nicht ,nur Gott und sonst nichts', sondern ganz wesentlich ,Gott und ich', wobei
die Konjunktion ,und' hier nicht die Zusammenlegung mit einem anderen und
andersartigen, getrennt Seienden und äusserlich Hinzukommenden bedeutet,
sondern dasselbe, was durch die Präposition ,mit' und ,in' bezeichnet wird: Er
ist Gott-mit-mir und sogar Gott, in dem ich bin und der in mir ist [...].
Bezeichnen wir von neuem die zwei Realitäten - Gott und mich - als die beiden
Grössen A und B, dann gilt hier das Theorem ,A A + B'. Aus dieser
symbolisierenden Formel kann man einerseits ersehen, dass B im Vergleich mit A als

unendlicher Grösse gleich Null, .nichts' sein muss, da es zur Grösse A nichts

hinzufügen kann, und andererseits, dass B, sofern es zu A gehört, in dieser

Hinsicht selber unendlich sein muss (und damit ewig)".45

In der Entdeckung des heiligen Namens Gottes stösst der Mensch auf seine

eigene Nichtigkeit und zugleich auf seine göttliche Tiefe. Sein „Ich bin"
beruht auf dem „Du bist" des sich offenbarenden göttlichen Urgrundes.
„Hieraus folgt zweierlei: Erstens, die einzigartige absolute Evidenz Gottes.

Zweitens, die innere Gesichertheit und Geborgenheit meines Seins".46 Immer
wieder bringt Frank seine Ergriffenheit über diese so nüchtern vorgetragene
Verschränkung von Gottes- und Selbsterkenntnis zum Ausdruck mit dem

Augustinus-Wort Viderim me - viderim te: „Würde ich mich sehen, würde ich
dich sehen"47, und mit dem Vers des Angelus Silesius: „Ich weiss, dass ohne

mich Gott nicht ein Nu kann leben; werd ich zu nichts, er muss vor Not den

Geist aufgeben".48 Der Mensch wird in seiner Existenz selbst zum Gottesbeweis.

Die angemessene Form der Gottesrede ist folglich nicht das

objektivierende „Er", sondern die Anrede „Du": „Niemals aber dürfen wir das hinter
diesem Er stehende und dieses begründende Du vergessen, genauer: dass Du

44 Zit. nach: Bote der russischen christlichen Bewegung 121 (1977) 166-170; vgl. RUPPERT,

in: Die Häresie des Utopismus, 32£.

45 FRANK: Das Unergründliche, 414.
46 Ebd. 370.
47 Als Motto dem dritten Teil von „Das Unergründliche" vorangestellt: ebd. 301.
48 Zit. z.B. in: FRANK: Das Unergründliche, 364.



Simon L. Frank (1877-1950) 547

dahinter stehst. Auch in der nachträglichen Betrachtung muss aus diesem Er in
unserer Seele das ,Du' herausklingen, musst Du herausklingen".49

Im Anschluss an Vladimir Solov'ev und doch zugleich in eigenständiger
Entfaltung verwendet Frank für die Zwei-Einheit von „Ich-mit-Gott" und
„Gott-mit-mir" den Ausdruck „Gottmenschentum" (öoroHejiOBevecTBo/
ÖorOHejiOBeHHOCTb).50 „Franks Bemühen, in seiner Anthropologie die
,Gottmenschlichkeit' als Wesensaussage über den Menschen philosophisch zu
explizieren, erfolgt am Ende eines Lebens, das von ausserordentlich leidvoller
Erfahrung menschlicher Unmenschlichkeit gekennzeichnet war".51 Frank
nimmt durchaus Bezug auf die geschichtlich einmalige Offenbarung des

Gottmenschen Jesus Christus, bildet aber seinem philosophischen Ansatz gemäss

vom „Standpunkt der darin enthaltenen allgemeinen und ewigen Offenbarung
den Begriff der Gottessohnschaft, der Gottmenschlichkeit als eines
allgemeinen Seinsprinzips".52 In diesem Sinne nimmt er auch die Rede von der

„Vergöttlichung" (Sécucriç) des Menschen aus der Mystik der Ostkirche auf.53

Angesichts der stark betonten Einheit zwischen Gott und Mensch sieht Frank
sich genötigt, die Differenz, in der die Freiheit von Mensch und Welt gründet,
eigens zu bekräftigen. Um die religiös-personale Eigentümlichkeit des Seins zu
charakterisieren, führt er den Begriff des antinomischen Monodualismus ein54:

„Das WIR, das Gott und Mensch, Gott und Welt vereint, unterscheidet sich
wesentlich von jedem anderen Wir. Es ist weder eine dualistische Zweiheit noch
eine monistische Einheit, sondern eine antinomische Zweieinheit [...]. So ist
Gottes Du nicht nur für mein Ich-Sein, sondern für mein Sein als freies Sein

schlechthin konstitutiv: Ich besitze meine Seinsautonomie und Freiheit nur als

Gabe Gottes. Zweifellos bin ich Gott gegenüber ein anderer, doch mein Anders-
als-Gott-Sein ist nur in Gott; mein Sein in Gott aber mindert nicht meine

Seinsautonomie, sondern begründet sie".55

Den Vorwurf des Pantheismus, der ihm offensichtlich nicht unbekannt ist,
weist Frank entschieden zurück.56

49 Ebd. 366.
56 Vgl. EHLEN, Peter: Der Begriffdes,Gottmenschentums' in der Philosophie V.S. Solov'evs und

S.L. Franks, in: Forum für osteuropäische Ideen- und Zeitgeschichte 4 (2000) 41-74.
51 Ebd. 60.
52 FRANK: Das Unergründliche, 411.
53 Vgl. ebd. 410.
54 Vgl. z.B. FRANK: Das Unergründliche, Sachregister.
55 EHLEN: Die WIR-Philosophie Simon L. Franks, 405.
56 Vgl. FRANK: Das Unergründliche, 414.



548 Barbara Hallensleben

c. Die soziale Dimension des Seins

Das „Gottmenschentum" hat für Frank eine individuelle und eine soziale

Dimension; so vermeidet er die Extreme des Individualismus und des Kollektivismus:

Das „Ich" kann sich nicht isolieren, denn es verdankt sich dem

vorgängigen „Wir"; das „Wir" hebt die freie Begegnung von „Ich" und „Du"
nicht auf, sondern ermöglicht sie. Das „Gottmenschentum" bildet für Frank
die ontologische Grundlage jeder sozialen und politischen Ordnung. Zwar zog
sich Frank aus der aktiven Teilnahme am politischen Leben früh zurück und
sprach später eher skeptisch über seine Aktivitäten57, doch blieb er zeitlebens

am politischen Geschehen interessiert und widmete der Sozialphilosophie in
seinen Werken besondere Aufmerksamkeit. Der philosophische Ansatzpunkt
bei Frank ist keineswegs utilitaristisch auf bestimmte politische Ziele
ausgerichtet, sondern entspricht dem kontemplativen ontologischen Grundzug
seines Denkens. Sein bevorzugter Lehrer Nikolaus von Kues ist ihm Vorbild:
Das Einzelne, Individuelle ist ja nach dem Cusaner das Grenzenlose in der
konkreten Weise seines Begrenztseins. Deshalb ruht keine endliche Wirklichkeit

selbstzufrieden in sich, sondern alles strebt gemäss der je eigenen Gestalt
über sich hinaus zum Unbegrenzten, und diese Potentialität ist Ausdruck der
Freiheit.58 Das „Ich" hat bereits teil am „Wir" und findet nur im
verwirklichten „Wir" seine Identität und Erfüllung. Das Wir ist folglich wesentlich

unbegrenzt. Es umfasst potentiell jedes „Ich", das dadurch zugleich zum
„Du" wird, ja alles Existierende. Die gesamte Wirklichkeit ist dazu bestimmt,
in die personal gefasste All-Einheit des freien „Wir" aller Geschöpfe

aufgenommen zu werden.59

Die tiefe Zusammengehörigkeit aller Geschöpfe bedarf einer auch äusser-

lich verwirklichten Gestalt sozialer Ordnung, geht aber nicht in einer solchen

Ordnung auf. Um beide Aspekte, den inneren und den äusseren, zu
unterscheiden und zugleich zusammenzuhalten, verwendet Frank die zwei Begriffe
Gemeinschaftlichkeit (coÖopHOCTb) und Gesellschaftlichkeit (oÖipeCT-
BeHHOCTb). Sie bezeichnen nicht zwei verschiedene Sozialformen; vielmehr
weist der Ausdruck Gemeinschaftlichkeit auf die ontologisch im
Gottmenschentum gegebene Wurzel der Gesellschaftlichkeit hin. Um ihre konkrete
Wirksamkeit beim Aufbau der gesellschaftlichen Formen des

Zusammenlebens zu entfalten, muss die Gemeinschaftlichkeit zu einem sichtbaren
Gemeinwesen werden. Hier gründet Franks philosophische Idee der „Kirche",
die weitgehend unabhängig von jeder konkreten Gestalt kirchlichen Lebens

57 Vgl. L.V. ZAK: Simon Ljudvigovic Frank - mein Bruder, in: Sbornik, 17-24, hier 19.

58 Vgl. FRANK: Das Unergründliche, 101-110.
59 Vgl. S.L. FRANK: Duchovnye osnovy obscestva, Vvedenie v social'nuju filosofiju, in: DERS.,

Duchovnye osnovy obscestva. Moskau 1992 (russisch erstmals Paris 1930; englisch Ohio 1987), 51.



Simon L. Frank (1877-1950) 549

konzipiert ist: „Kirche" ist für ihn derjenige „Dienst an der Wahrheit"60, der
die Anerkennung der gottmenschlichen Würde des einzelnen und der
verschiedenen gesellschaftlichen Lebensformen tatkräftig fördert. Ohne einen
solchen Dienst verliert das gesellschaftliche Leben seine Grundlage. Um diesen

Zusammenhang philosophisch darzustellen, greift Frank wieder einmal
zurück auf Begriffe der christlichen Tradition: Er unterscheidet zwischen der
unsichtbaren Kirche, zu der potentiell die gesamte Menschheit gehört, und der
sichtbaren Kirche, die überall dort fassbar wird, wo sich der Dienst an der

Heiligkeit menschlicher Gesellschaft konkret vollzieht. Wie im
Gottmenschentum müssen die zur Zwei-Einheit verbundenen Elemente Kirche
und Welt ungetrennt und unvermischt bleiben, um ihre jeweilige Bestimmung
zu erfüllen.

Für die kirchlich-gemeinschaftliche Dimension menschlichen Zusammenlebens

verwendet Frank das Wort coöopiiocxL, das einen spezifisch russischen

Beitrag zur theologischen Reflexion seit dem 19. Jahrhundert darstellt. Die
Substantivbildung knüpft an das Adjektiv COÖopHMH an, das im
Glaubensbekenntnis zur Übersetzung des Prädikats „katholisch" dienet. Abgeleitet von
dem Verb coÖHpaTb, versammeln, bezeichnet das Substantiv coöop die kirchliche,

v.a. eucharistische Versammlung der Gläubigen, die Kirche als

Versammlungsort oder auch das Konzil. Der Abstraktbegriff co6opHOCTb wurde
in der russischen Theologie des 19. Jahrhunderts gebildet, um den Charakter
der Kirche als versöhnte Gemeinschaft im Leib Christi durch den Heiligen
Geist sowie die entsprechenden konziliaren und kollegialen Strukturen zu
bezeichnen. Wirkungsgeschichtlich einflussreich für diese Entwicklung war
der slawophile Denker A.S. Chomjakov (1804-1860), dessen ursprünglich
französisch abgefasste Schrift „L'Église est une" erstmals 1864 auf russisch

veröffentlicht wurde; Chomjakovs französische Ubersetzung von „katholisch"
mit „universelle" ist darin mit dem Adjektiv COÖopHMH wiedergegeben. In
anderen Schriften tritt Chomjakov vehement dafür ein, dass allein diese

Ubersetzung der qualitativen und nicht primär geographisch-extensiven Bedeutung
des griechischen Ausdrucks gerecht werde.61 Im ökumenischen Horizont
wurde der Begriff nicht selten polemisch gegen die juridisch-hierarchische
Struktur der römisch-katholischen Kirche gerichtet.

Franks philosophische Ekklesiologie hat Rückwirkungen auf seine Sicht

von Moral, Recht und Politik. Jegliche äussere Ordnung, die nicht auf der

ontologisch bereits gegebenen Realität der All-Einheit aufruht, ist für ihn zum
Scheitern verurteilt und wird als „Utopismus" kritisiert:

60 Vgl. ebd. Kapitel „Kirche und Welt".
61 Vgl. PLANK, Bernhard: Katholizität und Sobornost'. Ein Beitrag zum Verständnis der

Katholizität der Kirche bei den russischen Theologen in der zweiten Hälfte des 19. Jahrhunderts.

Würzburg 1960, 60-65; vgl. Franks Erläuterungen in: Die russische Weltanschauung, 22-26.



550 Barbara Hallensleben

„Unter Utopismus verstehen wir nicht den allgemeinen Traum von der
Verwirklichung eines vollkommenen Lebens auf Erde, das frei ist vom Bösen und

vom Leiden, sondern die spezifischere Idee, wonach die Vollkommenheit des

Lebens durch eine bestimmte gesellschaftliche Ordnung oder einen bestimmten
organisatorischen Aufbau gleichsam automatisch erreicht werden kann - und
folglich auch soll, mit anderen Worten: Der Utopismus will die Welt durch den
alles organisierenden, autonomen Willen des Menschen erlösen".62

Die Erfahrung bestätigt, „dass der Utopismus, der darauf hofft, dass die Fülle
des Guten durch die gesellschaftliche Ordnung verwirklicht werden kann,
eine Tendenz zum Despotismus in sich trägt".63 Damit geht die schöpferische
Freiheit des Menschen, die Geschichte als Kultur hervorbringt, verloren.
Frank versteht sich früh als Anwalt einer wahrhaft „praktischen" Philosophie,
die ein schöpferisch freies menschliches Handeln bedenkt, das mehr ist als eine

Sozialtechnik. Die mechanisch-rationalistische Theorie des Glücks, wie sie der
revolutionären Bewegung zugrundeliege, bringe eigentlich nichts Neues und
keinen wahren Fortschritt hervor:

„Die Mechanik kennt keine Schöpfung im eigentlichen Sinn. Alles, was der
Mensch mit Naturstoffen und Naturkräften tun kann, ist, sie in eine andere, für
ihn zweckmässige Ordnung zu bringen und Kombinationen von Materie und
Energie, die für ihn schädlich sind, aufzulösen [...]. Es ist ein gänzlich anderes

Verständnis vom menschlichen Leben nötig, wenn man sich der Unzulänglichkeit

dieser rein mechanischen Methoden auf dem Gebiet der Kultur bewusst
werden und sich einem neuen Prinzip - dem Prinzip des schöpferischen Aufbaus

- zuwenden will".64

Dem „schöpferischen, die Kultur aufbauenden religiösen Humanismus"65 ist
Franks gesamtes Lebenswerk gewidmet, auch wo er sich nicht ausdrücklich
mit Sozialphilosophie beschäftigt. Die Ontologie bewahrt Frank davor, das

abstrakte Ideal gegen die unzulängliche Wirklichkeit auszuspielen, und lässt

ihn auf die real gegebenen Kräfte aufbauen, so dass seine sozialphilosophischen
Überlegungen stets von einem nüchternen Realismus getragen sind.66

d. Ästhetische Erfahrung und das Dilemma des Bösen

Den Offenbarungscharakter des Seins und die Einheit zwischen dem absoluten
und dem endlichen Sein weist Frank mit Vorliebe am Phänomen des Schönen

62 S.L. FRANK.: Die Häresie des Utopismus, russ. in: Novyj Zurnal 14 (1946) 137-153; engl.:
The Hibbert Journal 52 (1954) 213-223; übers, von Hans-Jürgen RUPPERT, in: Die Häresie des

Utopismus, 3.
63 Ebd. 7.
64 FRANK: Die Ethik des Nihilismus, 300f.
65 Ebd. 320; vgl. o. Anm. 16.

66 Vgl. P. Ehlens Einführung zu Bd. 3 der Werkausgabe Franks.



Simon L. Frank (1877-1950) 551

auf. Seine religiöse Philosophie wird als Ästhetik entfaltet. Dass die

Interpretation von Literatur und Dichtung für Frank ein besonderes Anliegen war,
ist in zahlreichen seiner über zweihundert Veröffentlichungen dokumentiert.
Nicht allein eine persönliche Vorliebe bewog ihn, sondern die Einsicht, dass

Dichter und Denker geistig eng verwandt sind. Goethe, Rilke und der
russische Lyriker F.I. Tjutcev werden ihm zum Spiegel für seine eigene

intuitive Erkenntnistheorie:

„Das künstlerische Schaffen ist für ihn [Goethe] ein Eindringen in die objektiven
Geheimnisse des Seins, und Erkenntnis der Welt ist nur möglich in Form einer
künstlerischen, intuitiven Vergegenwärtigung ihres inneren Wesens. Der echte

Künstler [...] ist ein Weiser und Hellseher, wie auch der echte Denker ein
schaffender Künstler ist".67

Im Schönen ist das Sein in einer nicht-begrifflichen Weise in unmittelbarer
Anschauung gegeben. Es trägt seinen Grund fraglos in sich. „Im Schönen sind
wir innerlich mit dem Sein versöhnt, weil es uns die letzte Seinstiefe, den

letzten innerlich evidenten, für uns ,durchsichtigen' Seinsgrund eröffnet, den

es in sich trägt".68 Das ästhetische Erleben der Wirklichkeit schenkt mitten in
der Zerrissenheit der Welt eine Ahnung vom inneren, absoluten Wert allen
Seins in seiner Harmonie mit der unergründlichen All-Einheit. Die Schönheit
ist das Unergründliche selbst in symbolischer Gestalt.

Für die ästhetisch konzipierte religiöse Philosophie Franks muss das

Auftreten des Bösen in allen seinen Gestalten zu einer schwerwiegenden
Infragestellung werden: „Die Tatsache, dass ,Gottes' Welt, die in ihrer Tiefe
göttliche Welt, zugleich eine Welt ist, in der das unterschiedlichste Böse und Üble
herrscht, ist das grösste und unverständlichste aller Rätsel".69 Nicht nur eine

schwierige philosophische Einzelfrage neben anderen gilt es hier zu lösen,
sondern das Projekt der Philosophie insgesamt ist vom Scheitern bedroht:

„Die Tatsache des Bösen ist in gewissem Sinne die absolute Grenze jeder
Philosophie. Sie anzuerkennen bedeutet für die Philosophie das Eingeständnis, nicht
imstande zu sein, das ganze Sein restlos zu erklären. Der Philosophie ist eine
Tendenz zum Optimismus immanent, der die Realität des Bösen verneint, was

unter metaphysischen Gesichtspunkten mit einer Tendenz zum Pantheismus

gleichbedeutend ist, zu einer vorbehaltlosen Anerkennung der Göttlichkeit des

Seins".70

Die Theodizee-Frage ist nicht nur faktisch bislang nicht gelöst, sondern sie ist
rational schlechthin unlösbar. Eine „Begründung" des Bösen käme ja seiner

67 S.L. FRANK: Zivoe znanie. Berlin 1923, 31; zit. nach: GLÄSER: Die Frage nach Gott in der

Philosophie S.L. Franks, 36.
68 Das Unergründliche, 314; vgl. den gesamten Abschnitt „Die Schönheit": ebd. 311-323.
69 Ebd. 437.
70 Ebd. 442.



552 Barbara Hallensieben

Rechtfertigung gleich. „Das aber widerspricht dem eigensten Wesen des Bösen
als demjenigen, was illegitim ist und nicht sein soll".71 Die Frage kann weder
beantwortet werden noch unbeantwortet bleiben - vor dieser Aporie steht der

Philosoph.
Nicht zufällig mündet Franks philosophisches Werk „Das Unergründliche"

in die Frage nach dem Bösen. Es bleibt ihm nichts anderes übrig, als von
einem Riss im Sein selbst auszugehen: „Durch die harmonische, göttliche All-
Einheit des Seins gehen tiefe Risse, klaffen Abgründe des Nichtseins -
Abgründe des Bösen. Die All-Einheit, wie sie empirisch erscheint, ist eine
geborstene Einheit".72 Der Sündenfall ist in diesem Horizont kein theologisches
Dogma, sondern „die schlichte Feststellung oder phänomenologische Beschreibung

der Verfassung weltlichen Seins".73 Das Nicht-Sein erhebt sich gegen das

Sein und setzt sich an seine Stelle. „Das Böse entsteht aus dem unsagbaren

Abgrund, der gewissermassen genau auf der Schwelle zwischen Gott und
,Nicht-Gott' liegt [...]. Er ist mir in der lebendigen Erfahrung als ich selber

gegeben, als bodenlose Tiefe, die mich mit Gott verbindet und mich von ihm
trennt".74 Das Nichts, die Kehrseite meiner Existenz als „Ich-mit-Gott", ist als

ständige Anfechtung gegenwärtig. Jeder theoretische Ausweg ist verschlossen;

nur eine praktische Antwort kann gegeben werden: die Annahme der

Erfahrung des eigenen Schuldigseins und die Übernahme der Verantwortung:

„Das einzig mögliche Begreifen des Bösen ist seine Uberwindung und Tilgung im
Schuldbewusstsein. Eine rationale und abstrakte Theodizee ist unmöglich; aber

eine lebendige Theodizee, die nicht im Denken, sondern im Leben erreicht werden
kann, ist bei all ihrer Unergründlichkeit und Transrationalität möglich".75

Franks Philosophie steht unter einer hohen Verheissung und vor einer tiefen

Bedrohung - und führt in eine schwerwiegende je persönliche Verantwortung
für das Schicksal der Welt. In diesem Horizont entstand die Schrift „Gott mit
uns", die nun daraufhin befragt werden soll, wie sie die Grundthemen von
Franks Philosophie aufnimmt und weiterführt.

71 Ebd. 440.
72 Ebd. 442.
73 Ebd. 449.
74 Ebd. 458.
75 Ebd. 460.



Simon L. Frank (1877-1950) 553

III. „Gott mit uns" - Grundzüge und Charakteristika des Werkes

1. Übereinstimmung von Form und Inhalt?

Frank nennt im Vorwort76 den „Mittelpunkt" seines Werkes, die „grundlegende

Erfahrung", aus der alle geäusserten Gedanken hervorgehen: Es ist
„die Erfahrung der Immanenz Gottes in der menschlichen Seele", durch die

„Gott selbst in uns lebt und wirkt". Unverkennbar knüpft er an seine

Philosophie der Zwei-Einheit des „Gott-mit-uns" und „Ich-in-Gott" an. In
neuer Intensität bekennt sich der Autor zu seiner eigenen Erfahrung. Er weiss

um das „Risiko", das er eingeht, indem er ein „persönliches Bekenntnis", ja
eine „Beichte" vorlegt, die keinesfalls nur ein Schuldbekenntnis meint,
sondern in einem umfassenden Sinne die Eröffnung der eigenen Seele. Doch dies

Vorgehen ist auf dem Hintergrund seiner philosophischen Methode konsequent,

ja gewissermassen unausweichlich: Die Wahrheit, von der Frank
sprechen will, zeigt sich nicht anders als in der Vielgestaltigkeit individueller
Offenbarungen. Das persönliche Zeugnis gehört - in diesem Falle in
literarischer Gestalt - zur Selbsterschliessung des absoluten Seins in seiner
personalen göttlichen Qualität: „Ein persönliches Eingeständnis gehört hier
unbedingt zur objektiven Untersuchung des Tatbestands" (63). Form und Inhalt
des Werkes sind einander angemessen. Franks „Beichte" bleibt allerdings
verhalten persönlich; wer mit biographischen Enthüllungen oder mit einem
tieferen Einblick in sein geistliches Leben rechnet, wird enttäuscht. Die
existentiellen Bezüge sind bei näherer Betrachtung nicht wesentlich intensiver
als in seinen früheren Werken. Darin zeigt sich eine Bescheidenheit, die darum
weiss, „dass die positive Offenbarung unendlich viel reichhaltiger, voller,
tiefer ist als es jemals eine einzelne persönliche Erfahrung sein kann" (110).
Das „Wesen des Christentums" ist letzten Endes „nicht individuell, sondern

nur der gemeinsamen Erfahrung der Menschheit zugänglich" (116); mit dem

Adjektiv coöopHHH appelliert Frank an die ontologische Zusammengehörigkeit

der Menschheit in der göttlichen All-Einheit. Seine Zurückhaltung
ist nicht zuletzt darin begründet, dass auch weiterhin die Offenbarung Jesu
Christi als Sonderfall des „religiösen Glaubens im allgemeinen" auftritt, wenn
auch als dessen „vollendeter Ausdruck". Franks persönliches Bekenntnis
idenfiziert sich mit dem christlichen Glauben nicht anders, als insofern dieser

für ihn die Hochform des Phänomens „Religion" überhaupt darstellt.
Frank will das Christentum als „absolute Religion" (107) oder auch als

„natürliche Religion" (129) erweisen. Er nimmt damit eine Fragestellung auf,
die seit der frühen Neuzeit und verstärkt aufgrund der Aufklärung die

Religionsphilosophie bestimmt. In der „natürlichen Religion" und der ihr ent-

76 FRANK: Dieu est avec nous, 7f.; ab jetzt beziehen sich im Text eingefügte Seitenzahlen auf
die französische Ausgabe: FRANK: Dieu est avec nous.



554 Barbara Hallensieben

sprechenden „natürlichen Theologie" wurde auf der Grundlage der

naturgegebenen Erkenntniskräfte des Menschen, unabhängig von einer
übernatürlichen göttlichen Offenbarung, der Massstab für jede positive Religion
gesehen, auch für das Christentum. Aufbauend auf der Religionsphilosophie
Hegels und Schellings erhielt durch Ernst Troeltsch der Begriff der „Absolutheit

des Christentums" Ende des 19. Jahrhunderts einen festen Platz in der

theologischen Diskussion. Angesichts der geschichtlichen Relativität aller

religiösen Erscheinungsformen könne sich die „Absolutheit" des Christentums
nicht mehr als dessen Identität mit der reinen Idee der Religion ergeben; doch
lässt sich nach Troeltsch im geschichtlichen Vergleich zu allen anderen

Religionen „die höchste und folgerichtigst entfaltete Lebenswelt, die wir
kennen", im Christentum nachweisen.77 Entsprechend formuliert Frank: „ich
muss einsehen und zeigen, dass die göttliche Wahrheit in der Lehre und
Gestalt Christi vollständiger, tiefgründiger, klarer, zutreffender ausgedrückt
ist als irgendwo sonst" (21).

Ausdrücklich gesteht Frank zu, dass seine philosophischen Reflexionen
sich der positiven Offenbarung des Christentums verdanken, dass alles, was

„auf den ersten Blick und ihrer äusseren Form nach zwar Resultat einer
philosophischen Überlegung und Rechenschaft über das persönliche Selbstverständnis

zu sein schien, in Wirklichkeit dagegen aber nichts anderes war als das Ergebnis
der positiven Offenbarung Christi. Alles, worüber ich bisher gesprochen habe,
wäre für das menschliche Denken ganz unerreichbar, wenn nicht ein Same darin
angelegt wäre, der von Christus gesät und durch seine Offenbarung vermittelt
worden wäre. In allem, was ich gesagt habe, erkenne ich mich als Schüler Christi
und hoffe, Sein treuer und verständiger Schüler zu sein - wie ich auch hoffe, ein

treues Glied dessen zu sein, was ,christliche Kirche' genannt wird" (110).

Doch dies Eingeständnis hindert Frank nicht daran, seiner philosophischen
Methode treu zu bleiben. Aus der phänomenologischen Priorität des Christentums

für sein Denken wird keine Reflexion über Folgen einer eventuellen

ontologischen Priorität für das menschliche Denken.
Der Untertitel „Drei Überlegungen" bekräftigt den meditativen Charakter

der Schrift, die nicht systematische Vollständigkeit anstrebt, sondern eine

nach-denkende, nicht rational-deduzierende Annäherung an die untersuchten
Phänomene. Die drei Teile des Werkes tragen die Titel 1. Was ist Glaube?, 2.

Die paradoxe Wahrheit des Christentums, 3. Die Wahrheit als der Weg und
das Leben (Die Verwirklichung des Glaubens). Sie gehen zunehmend konkret
auf die biblische und kirchliche Gestalt des christlichen Glaubens ein. Der
erste Teil thematisiert unter dem Vorzeichen des Glaubens die „religiöse
Erfahrung" in einem sehr weiten Sinne. Frank findet Gelegenheit, seine Ontolo-

77 TROELTSCH, Ernst: Die Absolutheit des Christentums und die Religionsgeschichte, (1902)

T929, 74f.



Simon L. Frank (1877-1950) 555

gie explizit in ihrer religiösen Qualität zu entfalten. Was Frank philosophisch
als antinomischen Monodualismus bezeichnet hatte, wird im zweiten Teil in
religiöser Hinsicht als Panentheismus vorgestellt. Das Gottmenschentum wird
zur Offenbarung in Jesus Christus in Beziehung gesetzt. Und das Streben nach
der All-Einheit zeigt sich unter dem Vorzeichen der Liebe als Herz der
Weltordnung, die auf dem Weg des Kreuzes durch das Selbstopfer auch das Böse zu
besiegen vermag. Im Mittelpunkt des dritten und letzten Teils steht die Kirche
im Bezug zur Verheissung des Reiches Gottes und in ihrer universalen
Sendung für die Welt. Hier geht Frank vom eher Allgemeinen zur aktuellen
religiösen und sittlichen Problematik über. Sein lebendiger Bezug zur Ökumenischen

Bewegung und seine Sorge um die sittlichen Grundlagen Europas
werden spürbar. Stark vereinfacht Hessen sich die drei Teile der Schrift nach
ihren jeweiligen thematischen Schwerpunkten auch überschreiben mit: 1. Der
Mensch im Glauben an Gott; 2. Der Mensch in seiner Berufung zum
Gottmenschentum; 3. Der Mensch in der Gemeinschaft der Kirche. Im
Folgenden werden die bereits vorgestellten Grundthemen der Philosophie
Franks leitend - mit der besonderen Aufmerksamkeit dafür, inwieweit sie in
„Gott mit uns" aufgenommen, vertieft oder umgewandelt werden.

2. Aufnahme und Wandlung der Grundthemen der Frank'sehen Philosophie

a. Ontologie und Gotteserfahrung

Kann die Menschheit, die faktisch zusammenwächst, sich über die religiöse
Wahrheit verständigen und so zum Frieden finden? Franks Ausgansgfrage ist
unbestritten von bleibender Aktualität. Im Erscheinungsbild der Welt stehen

die religiösen Autoritäten - sei es der Papst oder der Dalai-Lama, sei es die

Bibel, der Koran oder die heiligen Worte Buddhas - unvermittelt
nebeneinander. Bestünde der Glaube in der Anerkennung einer Wahrheit aufgrund
äusserer Autorität, so wäre eine Versöhnung ausgeschlossen. Gibt es also „eine
gemeinsame Sprache - die Sprache der Wahrheit selbst? Und wenn ja, worin
besteht sie?" (20). Wie das intuitive Erfassen der Wirklichkeit für Frank
letztlich eine religiöse Erfahrung darstellt, so kann umgekehrt die religiöse
Erfahrung in Gestalt des Glaubens nur in der unmittelbaren Selbster-

schliessung der Gottheit bestehen. Eine Offenbarung, die als äussere Autorität
auftritt und Unterwerfung ohne vernünftige Einsicht fordert, wird diesem

Anspruch nicht gerecht. Glaube bedarf der Glaubwürdigkeit - oder mit den

Worten Franks: „Jeder Glaube in Form von Gehorsam oder Vertrauen, der
sich auf die Unterordnung unter eine Autorität gründet, stützt sich letztlich
auf einen Glauben in Form von Gewissheit und Wissen" (17). Quelle dieser

Gewissheit kann nur Gott selbst sein - nicht als eine vorzügliche, aber doch
wiederum äussere Autorität, sondern in seiner Selbstoffenbarung im Men-



556 Barbara Hallensleben

sehen: „Der Glaube ist letztlich die Begegnung der menschlichen Seele mit
Gott, die Erscheinung Gottes in der menschlichen Seele" (18). Denn: „Von
Gott und seiner Wahrheit zeugt letzten Endes nur Gott selbst" (22). Im Alten
Testament kündigt sich „erstmals" (23) in der Geschichte des religiösen
Bewusstseins dieser Glaube aufgrund innerer Gewissheit an (vgl. Jer 31,33f.;
zit. 23). Eine „revolutionäre Bedeutung" kommt insbesondere der christlichen
Offenbarung zu, die nach Frank die Immanenz Gottes in der menschlichen
Seele durch den Heiligen Geist offenbart (23) - und „wo der Geist des Herrn
wirkt, da ist Freiheit" (2 Kor 3,17; zit. 24).

Franks Lehre vom Glauben ist seine religiös gewendete Gnoseologie.
Glaube als religiöse Erfahrung hat den Charakter der Intuition, die Frank in
seiner ontologischen Erkenntnistheorie entfaltet und die nun auch
„Inspiration" oder - unter Bezugnahme auf Rudolf Otto - Erfahrung des „Heiligen"
heisst (vgl. 35). Was philosophisch „Evidenz" genannt werden kann,
beschreibt Frank in biblisch-religiöser Sprache nun als das „Brennen des

Herzens" (49; 128; 252). Wie in seinen philosophischen Schriften wird die

ethische und vor allem die ästhetische Erfahrung herangezogen, um die

Möglichkeit der Erkenntnis eines transzendenten Gegenstandes in der
unmittelbaren Erfahrung zu bezeugen. Frank stellt hier den Bezug zur
Grunderfahrung des russischen orthodoxen Christentums her, erfolgte doch die

Hinwendung der Rus' zur byzantinischen Kirche aufgrund der Begegnung mit
der Herrlichkeit der Liturgie.78 Auch die erkenntnistheoretische Abgrenzung
ist dieselbe wie in Franks vorausgehenden Werken: Die Gotteserkenntnis
führt jeden Versuch einer Aufspaltung in Subjekt und Objekt ad absurdum:

Der Gott, der nur als Objekt dem erkennenden Subjekt gegenüberstünde,
wäre nicht Gott. Gott kann nur angemessen gedacht werden als „Gott und
alles". Gott ist in dem Masse der Urquell und das alles durchdringende
Geheimnis der gesamten Wirklichkeit, dass er uns nicht von aussen begegnet
und nicht in Konkurrenz zu uns tritt. Nicht trotz, sondern wegen seiner

Transzendenz kann er der gesamten Wirklichkeit immanent sein, ohne ihre
Eigenständigkeit und Freiheit aufzuheben. Transzendenz und Immanenz,
intime Nähe und Ferne sind in der Liebe im Zeichen der Freiheit verbunden.
Der „Gott-mit-uns" der hier vorliegenden Schrift Franks ist kein anderer als

der „Immanuel", der sich in „Das Unergründliche" als Urgrund und Urquelle
allen Seins gezeigt hatte. Dieser Gott ist so gewiss wie unser Dasein - und in
ihm ist die Ewigkeit unserer Seele über jeden Zweifel erhaben (vgl. 43). Der
„Gott-mit-mir" wird erkannt aufgrund seiner erfahrenen Ähnlichkeit mit uns:

„Die Sache verhält sich so, als ob wir Luft einatmeten, indem wir diese Luft

78 Vgl. die Überlieferung der Nestor-Chronik, um 1113-1116: Die Taufe der Rus'. 986-988,
in: Lust an der Erkenntnis: Russisches Christentum. Ein Lesebuch. Hg. von Ingeborg Fleischhauer.
München 1988, 53-82, besonders 72.



Simon L. Frank (1877-1950) 557

mit jener Luft einsaugten, die sich schon in uns befindet. Das göttliche Sein

wird uns zugänglich, weil wir darauf reagieren, weil wir es durch dasjenige

wahrnehmen, was göttlich ist in uns selbst" (41).
Frank grenzt sich von einer „althergebrachten, herrschenden Auffassung

vom Glauben" (11) ab und ist sich bewusst, dass die „grossen christlichen
Lehrer" (110) weiser geurteilt haben. So finden wir etwa bei Thomas von
Aquin in der Grundlegung der Theologie des Glaubens den Fiinweis, dass im
Glauben Gott selbst als prima Veritas nicht nur zum Gegenstand der
Erkenntnis wird, sondern in erster Linie deren Formalobjekt ist79: Im Glauben
eröffnet sich Gott als Gott unserem Erkennen; durch seine Gnade ist er im
Menschen „wie das Erkannte im Erkennenden und wie der Geliebte im
Liebenden".80 Die heutige Theologie spricht von der Selbstoffenbarung als

Selbstmitteilung Gottes und versteht darunter wie Frank die freie Initiative
Gottes, der sich zu erkennen gibt: „Bei dieser Gemeinschaft mit Gott verhält
es sich so, dass die gesamte Aktivität - oder zumindest die gesamte Initiative
zur Aktivität - von ihm selbst ausgeht. Nicht Er ist Objekt unserer
Erkenntnis, sondern wir selbst sind Objekt seiner Einwirkung auf uns" (70).

Auch nach Thomas erfolgt die Gotteserkenntnis aufgrund einer
„Wesensverwandtschaft" (connaturalitas), die in der Gottebenbildlichkeit der Geschöpfe
gründet.81 Auch Thomas unterscheidet zwischen den Glaubensaussagen und
der lebendigen göttlichen Wirklichkeit, auf die sie sich beziehen.82 Er weiss

wie Frank, dass die christlichen Dogmen keinen „Panzer" bilden, sondern

„symbolischen Charakter" und eine „praktische Bedeutung" haben, indem sie

dem Leben mit und in Gott dienen (84f.). Und nicht zuletzt gibt Thomas der
Gnade des Heiligen Geistes im Herzen der Gläubigen durch den Glauben an

Jesus Christus den Vorrang vor allen Ordnungen und Vorschriften des

christlichen Lebens.83 Christliche Theologie identifiziert keinesfalls die Wahrheit

des Glaubens mit einer rationalen Lehre, sondern weiss mit Frank, „dass

Gott sich nicht offenbaren, sich und seinen Willen uns nicht von aussen

verkünden kann, wenn Er nicht zugleich unserem Geist hilft, ihm von innen
entgegenzukommen, die Offenbarung zu vernehmen, zu verstehen und sich

ihrer Einwirkung auf uns zu öffnen" (105).
Frank weist nach, dass der christliche Glaube der religiösen Philosophie

bzw. der philosophischen Religion, die er in Kontinuität zu seinem

79 Vgl. Summa theologiae II-II, qu. 1, a. 1.

80 Vgl. Summa theologiae I, qu. 43, a. 3: „est unus [modus] specialis, qui convenit naturae
rationali, in qua Deus dicitur esse, sicut cognitum in cognoscente, et amatum in amante".

81 Vgl. Summa theologiae II-II, qu. 45, a. 2.

82 Vgl. Summa theologiae II-II, qu. 1, a. 2, ad 2: „actus autem credentis non terminatur ad

enuntiabile, sed ad rem".
83 Vgl. Summa theologiae I-II, qu. 105, a. 1: „principaliter lex nova est ipsa gratia Spiritus

Sancti, quae datur Christi fidelibus".



558 Barbara Hallensleben

philosophischen Werk im Lichte einer spezifisch christlichen Erfahrungswelt
neu beleuchtet, voll und ganz entspricht. Er gesteht zu, dass er diese Einsicht
psychologisch-genetisch der positiven christlichen Offenbarung verdankt.
Doch er bleibt gegenüber der positiven christlichen Offenbarung in einer
reflektierenden Distanz. Zu sehr überwiegt der Verdacht, dass jede positive
Offenbarung als solche „gleichsam ein höherer, potenzierter Begriff einer
äusseren, zwingenden religiösen Autorität" darstellt (105). Zu stark ist „ein
grenzenloses Schamgefühl" (197), dass die höchsten Wahrheiten des Christentums

während dessen bisheriger Geschichte in menschenverachtender Weise

pervertiert worden sind: corruptio optimipessima (88). Wo religiöse Erfahrung
fehlt, wird sie allzu leicht durch Autorität und Lehre ersetzt, und es entsteht
ein „hässlicher Fanatismus" (48). Gegen diese Entstellungen christlichen
Lebens nimmt Frank Zuflucht zu seiner religiösen Philosophie. So weist er
Pascals Trennung zwischen dem „Gott der Philosophen" und dem „Gott
Abrahams, Isaaks und Jakobs" als „polemische Übertreibung" zurück (74).

Der „blinde Gehorsam", der von Abraham in der Aufforderung zum Opfer
seines Sohnes verlangt wird, ist ihm hier und überall zuwider (vgl. 102). Der
Gott der prinzipiell immer und überall zugänglichen mystischen Erfahrung,
den Frank in seiner religiösen Philosophie reflektiert, wird von ihm letztlich
nicht mit dem Gott und Vater Jesu Christi und seinem frei erwählenden
Handeln in der Geschichte identifiziert. Das Christentum ist, „eben weil es die

Wahrheit ist, universal" (119). Doch unversehens bevorzugt Frank die

Umkehrung dieser Aussage und wendet die universale Wahrheit gegen die

geschichtliche Gestalt: „Es geht um die Wahrheit selbst, die für alle Zeiten und
alle Menschen gilt, und nicht um eine historische, exklusive, doktrinäre
Hülle" (119). Universal ist die Frank'sche religiöse Ontologie: „Glaube ist
demnach nichts anderes als das bis in die letzten Tiefen reichende Selbst-

bewusstsein des Menschen, die Einsicht in seine eigentliche, absolute

ontologische Erstursache" (130).

b. Jesus Christus und die Idee des Gottmenschentums

Wenn Frank in der Mitte des zweiten Teils über „Die paradoxe Wahrheit des

Christentums" die Idee des Gottmenschentums erneut aufgreift, dann
geschieht dies wie in seinem übrigen Werk in anthropologischer Perspektive.
Nicht nur historisch zufällig ist die Idee der Persönlichkeit die „Frucht der
christlichen Offenbarung" (131), sondern das Christentum ist wesentlich
„nichts anderes als der adäquate, vollendete Ausdruck dieser evidenten
Einsicht in die ontologische Grundlage des menschlichen Seins" (130). „Das
Christentum ist die Religion der menschlichen Persönlichkeit, eine persona-
listische und anthropologische Religion. In ihr findet der Mensch erstmals sich
selbst" (131). Hier ist der Mensch weder wie in der antiken Theokratie der



Simon L. Frank (1877-1950) 559

Willkür der Götter ausgeliefert noch wie in der neuzeitlich-humanistischen

Anthropokratie in eine letztlich ohnmächtige Einsamkeit gestellt. Das

Christentum kennt einen „dritten Menschenbegriff" (141), der im Glauben an
die Gottähnlichkeit und Gottesverwandtschaft des Menschen wurzelt. Die
paradoxe Zwei-Einheit von Gott und Mensch, die das erkenntnistheoretische

Grundprinzip der Ontologie Franks darstellt, wird nun in religiöser Terminologie

erklärt: „Gott ist selbst menschlich, wie der Mensch potentiell göttlich
ist" (147). Grundlage dieser Aussage ist - nicht der Gottmensch Jesus Christus,
sondern - die Idee des Gottmenschentums. Historisch hat sie sich in der
Person Jesu Christi offenbart und wurde im christologischen Dogma bestätigt.
Darin besteht der Vorzug der christlichen Religion vor allen anderen

Religionen, die zwar inspirierte Offenbarungsträger kennen, aber keine

Verschmelzung einer menschlichen Person mit der Anwesenheit Gottes in ihr
(vgl. 107f.). Ohne die Einzigartigkeit Jesu Christi leugnen zu wollen, besteht
Frank darauf, dass das Gottmenschentum mit der Menschennatur bereits
mitgegeben ist: „In diesem Sinne ist das Gottmenschentum eine allgemeine Idee,
die sich auf den Menschen schlechthin, auf die gesamte Menschheit erstreckt.
Das Gottmenschentum Christi ist die Verwirklichung der Möglichkeit, die im
Wesen des Menschen angelegt ist" (150).

Wie bei seinem Gottesbegriff, so befindet sich Frank auch in seiner

Beschreibung des Gottmenschen Jesus Christus auf einer heiklen
Gratwanderung. Zu versöhnen sind die beiden Aussagen Jesu nach dem

Johannesevangelium: „Niemand kann zu mir kommen, wenn nicht der Vater, der mich
gesandt hat, ihn zu mir führt" (Joh 6,44) und „Niemand kommt zum Vater
ausser durch mich" (Joh 14,6). Auf der einen Seite steht eine Unmittelbarkeit
des Glaubenden zum offenbarenden Gott-Vater, auf der anderen Seite eine

konstitutive Bindung der Gottesbeziehung an Jesus Christus. Frank sieht sehr

klar, dass der eine Geist Gottes den geistbegabten Menschen in Christus die

Offenbarung des lebendigen Gottes gleichsam wiedererkennen lässt; die

christologische Bestimmtheit dieses Geistes bleibt jedoch bei ihm eher im
Dunkeln.84 Bei Frank wird die Christologie von der Ontologie her ausgelegt,
während im Zeugnis des Neuen Testaments die Ontologie christologisch
gedeutet ist, indem etwa der Hymnus des Kolosserbriefs Jesus Christus als

Schöpfungsmittler und insofern als Urbild und Ursprung der Idee des

Gottmenschentums vorstellt (Kol 1,12-20). Die ideale Entsprechung zwischen
Urbild und Abbild tritt bei Frank an die Stelle der realen Gebrochenheit ihres
Verhältnisses. Indem so die Ontologie in Franks Philosophie religiöse Qualität
gewinnt, wird auch der Mensch über sich selbst hinausgehoben: „Der wahre

84 Die praktische Bedeutung des filioque, das Frank als Beispiel eines nicht handlungs-
relevanten und insofern überflüssigen Theologenstreits anführt, könnte hier aufgewiesen werden
(vgl. 92; 270).



560 Barbara Hallensieben

Mensch ist etwas Grösseres als nur ein Mensch. Das Menschliche im
Menschen ist gerade sein Gottmenschentum" (150). Die Aussagen, die das Neue
Testament über den berufenen und in der Taufe begnadeten Menschen macht,
bezieht Frank ontologisch auf die Menschheit als solche. Die geschichtlichen
Gestalten der Heilsvermittlung - sei es in der historischen Begegnung mit
Jesus Christus oder in den sakramentalen Zeichen seiner Gegenwart in der

kirchlichen Gemeinschaft - werden zu etwas Beiläufigem und Austauschbarem.

Frank ist ohne Zweifel von dem Anliegen bewegt, einerseits das Heil
nicht exklusiv auf die Christen zu beschränken, andererseits die universale

Bedeutung Jesu Christi auch für diejenigen aufzuzeigen, die sich nicht
ausdrücklich zu ihm bekennen. Darin steht er den Überlegungen Karl Rahners

zum „anonymen Christentum" inhaltlich und methodisch sehr nahe:

„Letzten Endes geschieht das aber deshalb, weil der Logos - das Wort oder der
Verstand Gottes - auch ohne seine Verkörperung in der Person Jesu Christi ewig
lebt und wirkt. Am wichtigsten ist hier aber, dass die Fülle der göttlichen
Wahrheit, die sich in Christus und seiner Offenbarung manifestiert hat, faktisch
in den Seelen der Menschen leben und wirken kann ganz unabhängig davon, ob
sie sich dieser Quelle der von ihnen bekannten Wahrheit bewusst sind oder
nicht" (109f.).

Frank legt grossen Wert darauf, die paradoxe Wahrheit des Gottmenschentums

in seiner sittlichen Dimension aufzuweisen. Er tut dies in einer
Terminologie christlicher Moral, die für ihn wesentlich Ausdruck der Freiheit ist.
Indem die Persönlichkeit selbst zur Offenbarung des in ihr gegenwärtigen
Göttlichen wird, ist der Mensch in die Freiheit geführt. Das religiöse Prinzip
hat den Primat über das moralische. Als Kind Gottes wird der Mensch nicht
an seinem Verhalten, sondern an seinem Sein gemessen, an seiner ganz und gar
einmaligen Zugehörigkeit zum Geheimnis Gottes. Gott aber, der sein Richter
ist, „ist nur mit seiner Rettung befasst" (135). Die moralische Unvoll-
kommenheit des Menschen ist also im Christentum im Unterschied zu den

ethisch verfassten Religionen kein Grund zur Trennung des Menschen von
Gott, sondern paradoxerweise „ist das Bewusstsein seiner Unvollkommenheit,
seiner Sündigkeit, seiner Gottferne geradezu die Bedingung - oder die

Kehrseite - dieses Strebens zu Gott" (136). Das Band der Liebe zwischen Gott
und Mensch befähigt den Menschen zur Haltung des „freien Dienens" (144), in
der er sein Gottmenschentum vollzieht. Darin verwirklicht sich seine

Berufung, „kein einfaches Wirkungsobjekt göttlichen Willens und göttlicher
Macht zu sein, sondern ein aktives und verantwortliches, sich seiner Macht
bewusstes Subjekt, ein aktiver Mitarbeiter Gottes" (148). Diese Berufung muss
„auf dem Wege der Selbstüberwindung" (151) gelebt werden. Hier rechtfertigt
Frank die asketische Tradition des Christentums, deren Sinn weder die

egozentrische Autarkie noch die absolute Selbstverneinung ist, sondern die



Simon L. Frank (1877-1950) 561

Absage an jeglichen Egoismus zugunsten des höheren göttlichen Wertes
menschlicher Existenz (vgl. Teil II, Kap. 6). Das Streben nach dem „Schatz im
Himmel" (vgl. Teil II, Kap. 2) ist die Kehrseite des Glaubens „an den

absoluten göttlichen Wert jeder menschlichen Seele in ihrem konkreten Sein"

(127), folglich kein Ausdruck der Flucht aus der Welt, sondern die

Vorbereitung ihrer definitiven Verwandlung in das Reich Gottes (vgl. 171).

c. Reich Gottes und Kirche

Gott kann nur als „Gott und alles" angemessen gedacht werden. Diese

Einsicht leitet Frank in seinen sozialanthropologischen und -philosophischen
Werken. In „Gott mit uns" wird dieser Zusammenhang unter dem biblischen

Begriff „Reich Gottes" entfaltet. Das „Reich Gottes" ist nicht zuerst ein
soziales Programm, sondern ein Aspekt der Wirklichkeit Gottes:

„Im Evangelium ist der Glaube an Gott unverbrüchlich mit dem Glauben an

etwas verbunden, was das ,Reich Gottes' genannt wird [...]. Gott wird hier von
Anbeginn an als Herr eines Reiches gedacht, als Mittelpunkt und Quelle eines

heiligen und seligen Seins, das über das Sein Gottes selbst hinausgeht [...]. Es ist
nichts anderes als das Sein, vollständig durchdrungen und erleuchtet von
göttlichen Kräften, ein Sein, in dem Gott .alles in allem' ist, das Reich der

Wahrheit, des Guten, Schönen, Heiligen" (64f.).

Das so verstandene Reich Gottes ist nicht eine beliebige Zugabe des

Evangeliums, sondern als Gabe des Heiligen Geistes „Mittelpunkt und Grundlage
der gesamten christlichen Offenbarung" (66). Ohne den Blick auf das Reich
Gottes verkümmern das Gottesbild und die Gottesbeziehung widernatürlich
zum „Pietismus", zur „Frömmelei" (67), die Christus in den Pharisäern und

Schriftgelehrten scharf zurückweist. Das Reich Gottes ist der Ort, an dem sich

der Panentheismus verwirklicht und an dem die Menschenseele ihre ewige
Heimat in der Geborgenheit im verklärten Sein findet: „Die Verwirklichung
des Glaubens ist die Rettung und Wiedergeburt der Schöpfung, die Verklärung
der Welt, das Eintreffen des Reiches Gottes als allumfassender Einheit des

erleuchteten Seins, wenn Gott alles in allen sein wird" (228f.).
Uber das Verhältnis zwischen dem Reich Gottes und der Kirche stellt

Frank kaum ausdrückliche Überlegungen an. Stellenweise könnte es so scheinen,

als hätten beide Grössen keine Berührung miteinander, da das Reich
Gottes als eine eschatologische Wirklichkeit beschrieben wird, während die

Kirche dem Bereich geschichtlicher Phänomene angehört. Doch indem Frank
im dritten Teil seiner Schrift die Idee der Kirche ebenso zu entfalten versucht
wie im zweiten Teil die Idee des Gottmenschentums, geht fast unmerklich ein

Begriff in den anderen über: „Jene Realität, die als Kirche bezeichnet wird, ist
ihrem wahren Wesen nach ein Ansatz, die Potenz dieser Einheit des erleuchteten,

verklärten Seins im unvollkommenen Sein der Welt, der Keim von Gottes



562 Barbara Hallensleben

Reich darin, jenes ,Senfkorn', das zu einem riesigen - allumfassenden - Baum
werden soll" (229). Da die Kirche sowohl am unvollkommenen endlichen Sein

als auch am idealen transzendenten Sein Anteil hat, ist sie stets als Dualität zu
beschreiben. Anstelle der Zweiheit der unsichtbaren und der sichtbaren
Kirche, wie sie in der reformatorischen Tradition üblich ist, bevorzugt Frank
die Unterscheidung der „eigentlich mystischen" von der „empirisch realen"
Kirche (vgl. 229). Wiederum steht der Stellenwert der geschichtlich konkreten
Realität im Verhältnis zum transzendenten, idealen Sein auf dem Spiel.
Obwohl Frank sowohl eine Identifikation als auch eine völlige Trennung
beider Aspekte der Kirche ablehnt, steht er doch einer klaren Unterscheidung
näher: Die mystische Kirche ist mehr als nur ein abstraktes Prädikat der

empirischen Kirche; sie ist „selbst eine ganz konkrete, substantielle Realität"
(230), die mit der sichtbaren Kirche zwar partiell identisch ist, zu ihr aber

auch in einen kritischen Widerstreit treten kann. Dieser mystischen Kirche
und nur ihr spricht Frank die Prädikate des Glaubensbekenntnisses zu: Sie ist
die eine, heilige, katholische Kirche. Das Prädikat „katholisch" - von Frank an
dieser Stelle nicht mit coßopHHH wiedergegeben, sondern dem Griechischen

entsprechend mit KacjtOJiHHHbiH - ist dabei nicht im konfessionellen Sinne

gedeutet, sondern meint „allumfassend" in zeitlicher, quantitativer und

qualitativer Hinsicht. In diesem Sinne fügt Frank das Attribut der Unfehlbarkeit

als eine tautologische Explikation hinzu.
Die empirisch reale Kirche ist im besten Falle „das menschliche Werkzeug

im Dienste der mystischen Kirche" (234), das allerdings stets durch die schuldhafte

Abkehr von seiner mystischen Quelle bedroht bleibt. Frank sieht hier
„das schwierige und rational überhaupt nicht ganz lösbare Problem des

Verhältnisses von ,Gnade' und ,Freiheit'" (236). Er schwankt zwischen einer

sakramental-symbolischen und einer disziplinierend-pädagogischen Deutung
der sichtbaren Kirche. Gegen den „Irrtum des abstrakten Spiritualismus" (213)

betont Frank die Bestimmung des irdischen Seins, zum „Symbol des göttlichen
Seins" zu werden (214). Die sakramentale Durchdringung der Welt ist nicht
auf die umgrenzten sakramentalen Handlungen der Kirche beschränkt: „Da
Gott allgegenwärtig, unsichtbar in der ganzen Schöpfung präsent ist, kann das

Sakrament im Prinzip bei der Begegnung mit einer beliebigen Realität in
jedem Lebensakt erlebt und vollzogen werden" (217). Seinem Bruder gegenüber

sagte Frank im Gespräch über die Feier der Eucharistie oft: „Im Wesen

ist alles im Leben Kommunion".85 Hart fällt seine Kritik am Protestantismus

aus, der unter Berufung auf Gottes absolute Transzendenz Bilder und
symbolische Zeichen verwerfe. Die philosophische Ontologie ermöglicht es

Frank, den Streit zwischen einem „nur symbolischen" Verständnis der
Sakramente und der Realgegenwart Gottes als verfehlt zu betrachten. Das

85 ZAK: Simon Ljudvigovic Frank - mein Bruder, 21.



Simon L. Frank (1877-1950) 563

„Symbol" steht für ihn ja nicht im Gegensatz zur Wirklichkeit, sondern ist
„symbolisierte Realität - Realität, die wahrhaft präsent ist und durch das

sinnliche Symbol in uns leuchtet und eindringt" (218).
Doch den Vorrang gegenüber der geschichtlichen Gestaltwerdung behält

bei Frank die schöpferische Freiheit, die jede Form transzendiert und „das

Moment der Formlosigkeit, des Chaos, der tastenden Bewegung in der
Dunkelheit" (223) umschliesst. In diesem Kontext wandelt sich die Wertung
geschichtlich konkreter Symbole und Ordnungen: Die schöpferische Freiheit
als Ausdruck der Gottähnlichkeit des Menschen ist nur auf dem Wege der

Selbstüberwindung zu verwirklichen. „Zu diesem Prozess der Selbstüberwindung

gehört, dass man sich durch die Unterwerfung unter gewisse allgemeine
Regeln Zügel anlegt" (223). Die geschichtlich konkrete Form erscheint hier
nicht als Ausdruck schöpferischer Freiheit, sondern als pädagogisch-diszipli-
nierendes Mittel, um diese Freiheit zu erlangen. Dass diese Sichtweise bei
Frank überwiegt, wird deutlich, indem er die Prädikate der mystischen Kirche
von der empirisch realen Kirche schlechthin verneint: Sie ist nicht
allumfassend-katholisch, sie ist nicht geeint, sie nicht nicht heilig und sie ist
keinesfalls unfehlbar. Als „pädagogische Institution - eine kollektive Instanz,
deren Ziel die Erziehung, die Vervollkommnung der Menschheit ist" (242)

bereitet sie der mystischen Kirche den Weg, ohne jemals mit ihr
zusammenzufallen. In diesem Zusammenhang gibt Frank sogar dem katholischen

Dogma von der Unfehlbarkeit des Papstes einen praktisch-erzieherischen
Sinn. Ja, in seiner Sicht ist in den Verwirrungen der Zeit „die einzige irdische

Instanz, auf die man bei der Rettung der christlichen Kultur Hoffnungen
setzen kann, die römisch-katholische Kirche in der strikt geltenden
kirchlichen Disziplin und Autorität" (239).

Auch die ökumenische Perspektive taucht in Franks Werken in zwei
verschiedenen Hinsichten auf. Einerseits stellen für ihn die katholische und
die protestantische Tradition idealtypische Verkörperungen einseitiger
philosophischer Weltanschauungen dar. Die katholische Tradition neigt in seiner
Sicht dazu, die irdische Gestalt absolut zu setzen und damit dem eigenen
universalen Zeugnis zu widersprechen. Die Bezeichnung „römisch-katholisch"
sei „strenggenommen ebenso absurd wie ein ,Moskauer Einmaleins' oder ein
.chinesischer Kausalzusammenhang'" (156). Die protestantische Kirche dagegen

anerkennt nicht hinreichend die Immanenz des göttlichen Seins in der
Geschichte und veräusserlicht damit ebenfalls das religiöse Leben (vgl. 137f.).
Eine solche vergleichende Konfessionskunde war in der theologischen
Ausbildung in Russland seit dem 19. Jahrhundert stark verbreitet.86 Diese kritische

Sicht der westlichen Kirchen hindert Frank jedoch nicht, grosse Hoff-

86 Vgl. Die Russische Orthodoxe Kirche. Hg. v. Metropolit Pitirim von Volokolamsk und
Jurjev, Berlin/New York 1988, 236-238; vgl. v.a. Anm. 155 und 156: S. 387-391.



564 Barbara Hallensieben

nungen in die Ökumenische Bewegung zu setzen und von ihr die ersehnte

„christliche Erneuerung" zu erwarten. Sein Bruder berichtet:

„Als orthodoxer Christ war er zugleich von jeder Enge frei. Keineswegs synkre-
tistisch, nahm Simon Ljudvigovic dennoch an der Ökumenischen Bewegung teil
und wiederholte gern, dass er anerkenne, was an Schönem und Rechtem sowohl
im Katholizismus als auch im Protestantismus vorhanden sei. Den Unterschied
zwischen Katholizismus und Orthodoxie sah er nicht so sehr als dogmatischen

an, sondern als Unterschied zwischen westlichem und östlichem Lebensgefühl,
zwischen westlicher und östlicher Seele".87

Angesichts seiner Skepsis gegenüber dogmatischen Lehren gab er innerhalb
der Ökumenischen Bewegung dem Zweig „Life and Work" (Bewegung für
praktisches Christentum), der die Vereinigung der Christenheit von einer

gemeinsamen sittlichen Praxis erwartete, den Vorrang vor der Bemühung von
„Faith and Order" (Glaube und Kirchenverfassung), durch Klärung dogmatischer

und kanonischer Fragen einander näher zu kommen (vgl. 265-268).88
Das Ziel der Ökumene sieht Frank im Paradox einer unbegrenzten, d.h.

gestaltlosen geschichtlichen Gestalt: nicht als „Vereinigung oder Annäherung
der Konfessionen", sondern als „Vereinigung aller Menschen um die Wahrheit
Christi, auch von Anhängern anderer, nichtchristlicher Bekenntnisse oder

sogar von Menschen, die theoretisch Ungläubige sind, sofern in ihren Herzen
faktisch die Kraft der Liebe und der Glaube an ihre rettende Kraft und an die

Notwendigkeit, ihr zu dienen, lebt" (266).

d. Schuld und Sühne. Die praktische Verwirklichung des Christentums

Solange die Geschichte währt, wird das Christentum hinter seinem Ideal
zurückbleiben: „Die christliche Wahrheit, die die Fülle der Wahrheit oder die

absolute Wahrheit ist, kann nicht vollständig verwirklicht werden" (203). Im
Versuch ihrer vollständigen Verwirklichung würde der Mensch sich die
göttliche Schöpferkraft anmassen und unweigerlich ein „Reich der Hölle auf
Erden" schaffen (205). Franks harte Kritik am Utopismus89 hindert ihn nicht,
auf die je neue und je tiefere Verwirklichung des Christentums zu drängen
und ihr den gesamten dritten Teil seines Werkes „Gott mit uns" zu widmen.
Diese Verwirklichung des Christentums vollzieht sich 1) im Hinblick auf
dessen Schuldgeschichte als Reue und Selbstbesserung, 2) im Hinblick auf das

87 ZAK: Simon Ljudvigovic Frank - mein Bruder, 21.
88 Frank spielt an auf die ersten Weltversammlungen beider Bewegungen: Die Bewegung „für

praktisches Christentum" hielt ihre erste ökumenische Konferenz auf Einladung von Erzbischof
Nathan Söderblom 1925 in Stockholm ab, eine zweite Konferenz folgte 1937 in Oxford. Die
erste Weltkonferenz von „Glaube und Kirchenverfassung" fand 1927 in Lausanne statt, die

zweite in Edinburgh 1937.
89 Vgl. oben S. x mit Anm. 58 und 59.



Simon L. Frank (1877-1950) 565

Böse und das Leid in der Welt als Kreuzesnachfolge und demütige
Selbstaufopferung; 3) im Hinblick auf die christliche Sendung als Dienst an der

Selbsterziehung der Menschheit.
1) Franks Klagen über die schlimmen Verfehlungen der Geschichte des

Christentums erstarren nicht in Anklagen, sondern rufen zur Umkehr:

„Der wahre Königsweg der Vervollkommnung und sittlichen Erneuerung der
Menschheit liegt nicht in der Beschuldigung der anderen, sondern in Reue und
Selbstbesserung, in vermehrtem Zustrom an Kräften des Guten und Wahren, in
einer Erneuerung von innen" (200).

Diese Bekehrung ist ein Weg des Gebets; sie vollzieht sich stets an der heiklen
Grenze zwischen dem Ruhen in der Einheit mit dem göttlichen Sein und der

Umgestaltung der Geschichte: „die menschliche Seele muss unmittelbar und

ganz intim mit Gott selbst verbunden sein, sie muss in Gott verweilen und
Gott in ihr. Andererseits müssen wir uns zugleich langsam, auf komplizierten
Schleichwegen, die vom Unvermögen unserer Natur bestimmt sind, der
Wahrheit annähern und dabei zu allen gezielten pädagogischen Massnahmen

greifen, die diese Bewegung fördern" (209).

2) Auch der christliche Grundvollzug der Umkehr ist bedroht durch die
Macht des Bösen. Frank hatte bereits in „Das Unergründliche" die einzig
mögliche Antwort in einer „lebendigen Theodizee" des praktischen Handelns

gesehen, die das Böse im Schuldbewusstsein überwindet und tilgt. In „Gott
mit uns" wird dieser Weg nun im Horizont einer christlichen Lebensgestaltung

konkretisiert. In den entsprechenden Kapiteln (Teil II, Kap. 6 und 7)

geht Frank in der tätigen Selbstverleugnung bis zum äussersten: Die
Bergpredigt radikalisiert das Gebot der Nächstenliebe bis hin zur umgekehrten
„Ungerechtigkeit": Sie lehrt uns, den Nächsten mehr zu lieben als uns selbst.

Der Weg der Liebe als Selbstaufopferung erweist sich als „die einzig

angemessene und fruchtbare Weise, gegen das Böse zu kämpfen und darüber

zu triumphieren" (175). Dieser Weg vollendet sich in der Kreuzesnachfolge
Jesu Christi. „Hier stossen wir auf das Unverständlichste und Rätselhafteste

im christlichen Bewusstsein - auf die Idee des Sühneopfers" (184). Dieses

Opfer wird möglich aus dem bedingungslosen Vertrauen auf die allmächtige
Liebe Gottes. Frank geht davon aus, dass alle Leiden in dieser Welt Folge der
Sünde sind (vgl. 192). Das gilt nicht im individuellen, sondern im kollektiven
Sinne: „Objektiv tragen alle Menschen zusammen für diese gemeinsame Sünde

die Schuld und Verantwortung" (191). Der einzige Ausweg aus dieser Situation
ist die Bereitschaft, das durch die Sünde auferlegte Leiden in Freiheit
anzunehmen und sühnend zu tragen. Entsprechend dem kollektiven Charakter

der Sünde wird „die Intensität des Verantwortungsgefühls keineswegs vom
Masse der objektiven persönlichen Sündhaftigkeit bestimmt, sondern ist ihr
vielmehr umgekehrt proportional. Denn sie wird vom Grad der Feinheit des



566 Barbara Hallensleben

sittlichen Bewusstseins bestimmt, von der Fähigkeit, fremde Schuld als eigene

zu erleben und mit Menschen mitzuleiden, die sich unter dem Joch der Sünde

quälen" (191). Die einzig mögliche Theodizee sieht Frank in der Idee des

freiwillig leidenden Gottmenschen, der in seiner Person bezeugt, „dass Gott alles

weltliche Leid auf sich genommen hat. Dies ist die wahre Rettung der Welt"
(193). Die Botschaft der Auferstehung spielt bei Frank in diesem Zusammenhang

erstaunlicherweise keine Rolle.
3) Die Verwirklichung des Christentums steht nach Frank zu seiner Zeit

unter dramatischen Bedingungen. Im Schlusskapitel seines Buches tritt die

Kluft zwischen Idee und geschichtlicher Wirklichkeit des Christentums noch
einmal deutlich zutage. Frank setzt seine Hoffnung auf eine „christliche
Wiedergeburt", für die im wiedererwachten Verantwortungsgefühl nach dem

Ersten Weltkrieg die ersten Anzeichen zu bemerken seien. Zu dieser christlichen

Wiedergeburt gibt es keine Alternative, denn die sittlichen Grundlagen
Europas entstammen dem Christentum. Eine Rückkehr zum vorchristlichen
Heidentum ist nicht möglich. „Deshalb sind die Kräfte, die sich heute gegen
die christliche Wahrheit und Kirche richten, keine heidnischen, sondern
dämonische Kräfte - dunkle Kräfte, die sich von Christus losgesagt, ihn verraten

haben" (262). Dem erneuerten Christentum fällt die Aufgabe der

Erziehung der Menschheit zu. Wiederum wird die geschichtlich konkrete Gestalt
des Christentums verlassen zugunsten einer verallgemeinerten Religion der

aufopfernden Liebe.

„Man kann sagen: Das einzige unbedingt verbindliche ,Dogma' des christlichen
Glaubens, das einen Christen vom Nichtchristen unterscheidet, ist der Glaube an
den absoluten Wert und den göttlichen Sinn des Liebe und das Bekenntnis - kein
verbales und geistiges, sondern praktisches sittliches - dieses Glaubens" (257).

Das Ziel, das Frank bei der Hoffnung auf die „christliche Wiedergeburt" vor
Augen steht, bleibt bis zum Schluss seines Werkes uneindeutig. Frank tröstet
sich damit, „dass das Wesen der christlichen Offenbarung in all ihrer Tiefe
und in ihrem authentischen Sinn nicht sofort erfasst wird und ins menschliche
Herz eingeht, dass es etwas wie ein Samen ist, der nur langsam und allmählich
Keimlinge treibt, heranreift und Früchte trägt" (110). Sicher bewegt ihn die

Hoffnung auf den Geist des gekreuzigten und auferstandenen Jesus Christus,
der „in die ganze Wahrheit führen" wird (Joh 16,13). Doch die Logik seines

Denkens fügt sich zu einer christlich inspirierten religiösen Philosophie, die

dahin tendiert, das geschichtliche Christentum durch seine je bessere Idee im
Paradox einer gestaltlosen Gestalt zu ersetzen.



Simon L. Frank (1877-1950) 567

IV. Vollendung aus Gnade. Grösse und Tragik von Franks Werk

Eine Unruhe und Unbefriedigtheit liegt in Person und Werk Franks. „Die
Weisheit liebte ich und sehnte mich nach ihr von Jugend an [...]. Da ich nun
einsah, dass ich sie nicht erlange, wenn sie Gott nicht gibt [...] kam ich zum
Herrn" - diese von ihm so sehr geliebten Worte aus dem alttestamentlichen
Buch der Weisheit (8,2.21) stehen auf seinem Grabstein auf dem Friedhof von
Hendon bei London.90 Das Buch „Gott mit uns" zeugt von Franks Ohnmacht,
gedanklich darzustellen, was er suchte, erahnte und erfuhr: Im Vergleich zu
seinem bisherigen philosophischen Werk möchte er etwas Neues formulieren,
ein persönliches Bekenntnis ablegen - und bleibt doch bei einer Variation
seiner phänomenologischen Ontologie, zum Teil eingekleidet in einen
biblisch-kirchlichen Sprachgebrauch. Der Überschritt vom Gott des absoluten
Seins zum Gott als „Immanuel" bleibt bei Frank ein philosophischer, der den

personalen Charakter des Seins zum Ausdruck bringen will. Der Gott der

freien geschichtlichen Selbstoffenbarung wird damit zugleich angestrebt und
methodisch ausgeklammert. Denn wenn das Christentum die „absolute
Religion" ist und das Wesen von Mensch und Welt schlechthin bezeugt, wie Frank
sich doch zu zeigen bemüht, dann kann es nicht hinreichend verstanden sein
als das qualitativ beste Beispiel von „Religion überhaupt", dann ist die
geschichtliche Selbstoffenbarung Gottes nicht eine Anwendung des

„transzendentalen Prinzips" der Offenbarung, dann ist Jesus Christus nicht einfach
die höchste Verwirklichung der „Idee des Gottmenschentums", dann ist die

Kirche Jesu Christi anderes als die bestmögliche Gestalt der „Idee der Kirche".
Der folgerichtige Schritt, den Frank in seiner Philosophie bis zum äussersten

vorbereitet, wäre die wirkliche Freisetzung der geschichtlich konkreten,
unableitbar freien, erwählenden Initiative des göttlichen Du. Eine solche

Freigabe des geschichtlich ergangenen Wortes Gottes hat Frank denkerisch
nicht vollzogen,91 ja es bleibt zu fragen, ob seine Methode der ontologischen
Entsprechung zwischen absolutem und endlichem Sein sich dieser Freigabe
nicht widersetzt.

Wohlgemerkt: Von Frank wird keine spezifisch theologische Reflexion im
Ausgang von der christlichen Offenbarung verlangt, sondern er wird an
seinem eigenen Anspruch gemessen, das Phänomen des christlichen Glaubens

angemessen zu erfassen. Auch der Philosoph, der das Phänomen der christlichen

Glaubensgemeinschaft ernst nehmen will, muss diese in ihrem Selbst-

90 Vgl. GOERDT, Wilhelm: Russische Philosophie. Grundlagen. Freiburg/München (1984)
21995, 642, Anm. 2.

91 Kenner Franks weisen mit einer gewissen Verwunderung darauf hin, dass er die Ansätze

zu einer Sprachphilosophie, die das „Wort Gottes" zum Menschenwort in Beziehung setzt, nicht
weiterentwickelt habe: vgl. GLÄSER: Die Frage nach Gott in der Philosophie S.L. Franks, 158f.; vgl.
Das Unergründliche, 375-377.



568 Barbara Hallensieben

Verständnis zur Kenntnis nehmen. Der christliche Glaube bekennt, dass der
Gott „Immanuel", den der Prophet Jesaja ankündigt, den Namen „Jesus" trägt
(vgl. Mt 1,21). „Und in keinem anderen ist das Heil zu finden. Denn es ist uns
Menschen kein anderer Name unter dem Himmel gegeben, durch den wir
gerettet werden sollen" (Apg 4,12). Wenn Jesus Christus das geschichtlich

ergangene Wort Gottes ist, wenn er die Mitte des individuellen und sozialen
Lebens der Menschheit, ja der Schöpfung ist, dann ist die Wirklichkeit selbst

durchgängig christologisch bestimmt. Dann erfüllt sich nicht im
Gottmenschen die Idee des Gottmenschentums, sondern die Idee bleibt unlösbar an
die geschichtliche Wirklichkeit Jesu Christi in seinem irdischen Lebens wie in
seiner Gegenwart im Heiligen Geist in der kirchlichen Gemeinschaft und
ihrer Sendung für die ganze Schöpfung gebunden. Der Verdacht des

Seinsmonismus ist entgegen der Absichtserklärung Franks doch nicht ganz
auszuräumen, insofern selbst der „Gott-mit-uns" bei Frank namenlos bleibt und
sich letztlich in das Paradox eines anonymen Du entzieht. Fast könnte man es

bedauern, dass sich am Ende Franks Klage über seine „doppelte
Buchführung"92 als gegenstandslos erweist. Das spekulative und das existentiell-
religiöse Gottesverständnis haben für ihn ein und dieselbe Quelle: sein

religiös-philosophisches Denken. Die Differenz selbst erweist sich als

philosophisches Konstrukt.
Frank nimmt sich in seinem Werk im Grunde der Aufgabe der

Religionskritik des Christentums an - und wer wollte leugnen, dass diese Aufgabe
zu allen Zeiten aktuell bleibt? Er behandelt das Christentum
phänomenologisch als Religion neben anderen Religionen. Indem er sein Werk
„Gott mit uns" mit einem Kapitel über den Glauben beginnen lässt, will er
gleichsam auf die Kraft der Selbstkritik zurückgreifen, die dem Christentum
innewohnt. Ähnlich unterscheidet Thomas von Aquin zwischen dem Glauben
und der religio, die für ihn eine „Bezeugung des Glaubens durch einige äussere

Zeichen" darstellt und je neu der Unterscheidung der Geister bedarf.93 Der
Glaube, zu dem Frank seine Zuflucht nimmt, ist die religiös-philosophische
Grundhaltung, die dem ontologischen Phänomen der „Erscheinung Gottes in
der menschlichen Seele" entspricht (18). Franks Religionskritik hat damit
seinen Sitz ausserhalb des Christentums und tendiert dazu, die geschichtlich
gewachsene christliche Religionsgestalt grundsätzlich infragezustellen. Wenn
die Kirche in der Liturgie das Glaubensbekenntnis betet, bezieht sie die notae
ecclesiae - Einheit, Heiligkeit, Katholizität und Apostolizität - durchaus auf
ihre empirisch-reale Gestalt, während Frank sie einzig von der mystischen
Kirche gelten lassen will. Gerade auf diese Weise bekennt sich die Gemein-

92 Vgl. o. Anm. 44.
93 „religio non est fides, sed fidei protestatio per aliqua exteriora signa": Summa theologiae II-

II, qu. 94, a. 1, ad 1; vgl. II-II, qu. 101, a. 3, ad 1.



Simon L. Frank (1877-1950) 569

schaft der Glaubenden dazu, dass sie stets der Umkehr bedarf und auf die

sakramental in ihr gegenwärtige Gnade Gottes angewiesen ist.

Sergij N. Bulgakov (1871-1944), der einen ähnlichen Weg vom Marxisten
zum Religionsphilosophen gegangen ist, hat in einer Rezension zu Franks
Frühwerk „Der Gegenstand des Wissens"94 bereits 1916 weitblickend die

Stärke und zugleich die Grenze in Franks methodischem Vorgehen
analysiert.95 Bulgakovs Beobachtungen treffen weitgehend auch das Spätwerk
Franks. Mit hoher Anerkennung werden Franks Bemühungen referiert, durch
eine ontologische Erkenntnistheorie dem zeitgenössischen antireligiösen
Positivismus Widerstand zu leisten. Doch bei aller Sympathie hält Bulgakov
Franks Thesen für unentschieden und unvollendet.

„Der Autor hat mit dem Rationalismus gebrochen, die Natur einer metalogischen

Erkenntnis geklärt und den Primat des .Lebens' für die Philosophie
dargelegt, aber in der Tat bleibt er noch Rationalist, der seine Funde mit dem
Schlüssel des Rationalismus erschliesst".96

Frank sei in seiner Vernunftkritik nicht weit genug gegangen. Er hat nicht das

Scheitern der Vernunft am Flammenschwert des Engels erfahren. In der Kritik
an einem gnoseologischen Rationalismus bleibt Frank selbst Gnoseologe,
befasst mit der Vernunft und der Reichweite ihrer Erkenntnis. „Anstatt mit
der Vernunft ,das Absolute' zu rechtfertigen, folgt der Versuch, die Vernunft
durch das Absolute zu rechtfertigen".97 Am Ende steht ein „angereicherter
Rationalismus", eine Art naiver Dogmatismus.

„Weil er nicht gerade und entschieden auf die Frage der Offenbarung, des Glaubens

und der Mystik zugeht, sondern im clair-obscur irgendeines mystischen
Rationalismus stehenbleibt, hat der Autor seine eigene Aufgabe nicht bis zu
Ende geführt. Wenn der .Gegenstand des Wissens' transzendent ist, dann hat er
natürlich eine .metalogische Natur', d.h. er wird nicht erkannt, sondern offenbart,

und die Gnoseologie muss eine Lehre über die Offenbarung werden".98

Bulgakovs Kritik bleibt auch für Franks Spätwerk bestehen, insofern auch

dort die Freigabe der Theologie gegenüber der Philosophie, des Glaubens

gegenüber dem religiösen Denken nicht klar erkennbar wird. Frank vollzieht
den Standortwechsel zum frei handelnden göttlichen Du, den er phänomenologisch

beschreibt, auch in der philosophisch zugänglichen Form nicht in
ganzer Konsequenz mit. Bereits im Hinblick auf „Der Gegenstand des

Wissens" beklagt Bulgakov, dass das absolute göttliche Sein ohne Antlitz bleibe.

94 Predmet znanija. Ob osnovach i predelach otvlecennago znanija. Petersburg 1915; Paris
21974; deutsch: Bd. 1 der Werkausgabe; vgl. o. Anm.

95 Bogoslovskij vestnik, Januar 1916, 136-154.
96 Ebd. 150.

97 Ebd. 151.

98 Ebd. 151f.



570 Barbara Hallensieben

Damit aber ist bedroht, was Frank unbedingt verteidigen möchte: die schöpferische

Freiheit.
Hier liegt die Tragik Simon Franks: Der Gott und Vater Jesu Christi, den

er in seinem philosophischen Denken erfassen und den Suchenden als das

Licht in der Finsternis der Welt, als Heimat in der Rastlosigkeit des Lebens

bezeugen will, wird letztlich nicht in seiner freien Ursprünglichkeit
zugelassen. Das religiös-philosophische Denken lässt sich zunächst von der christlichen

Offenbarung inspirieren, absorbiert sie jedoch denkerisch und tritt
unreflektiert gleichsam selbst an die Stelle des christlichen Glaubens
einschliesslich seiner Offenbarungsgeschichte und seiner kirchlichen Gestalt.
Diese Tragik geht einher mit einer ehrfurchtgebietenden Ernsthaftigkeit und

Wahrhaftigkeit im Denken Franks und im Zeugnis seines Lebens und
Sterbens.

Der Schritt, der Frank in seinem philosophischen Arbeiten nicht gelang,
wurde ihm am Ende seines Lebens unerwartet geschenkt - und doch in einer

Weise, die als Frucht und Antwort auf sein lebenslanges Streben erscheinen
kann: Der „Gott-mit-uns" erwies sich in freier Initiative als „Gott-mit-Simon
Frank". L.V. Zak bekräftigt in seinen Erinnerungen die Überzeugung, dass

der Weg seines Stiefbruders Simon Ljudvigovic nicht auf mystischer, sondern
auf intellektueller Einsicht beruht habe:

„Im Laufe seines Lebens blieb S.L. immer ein Mensch des Gedankens, ein
Mensch des Wissens und der Wissenschaft, und die wissenschaftliche Methode
des Nachdenkens verliess ihn auch in seinen religiösen Werken nicht. Der
Intuitivismus verband sich bei ihm mit der Logik, und auf dem Fundament
dessen, was ihm in der inneren Erfahrung gegeben war, baute er ein
harmonisches, strenges Gedankengebäude".99

Umso grösser war das Erstaunen über ein Erlebnis, das Frank wenige Tage vor
seinem Tod zuteil wurde:

„Eines Morgens, wenige Tage vor dem Ende von S.L., traf ich ihn in freudig
erregter Bewegung. ,Höre', sagte er mir, ,ich habe heute nacht etwas sehr
Ungewöhnliches durchlebt, etwas sehr Erstaunliches. Ich lag da und quälte mich, und

plötzlich fühlte ich, dass meine Qualen und Leiden diejenigen Christi sind - ein
und dasselbe Leiden. In meinen Leiden wurde ich in eine Art Liturgie eingefügt
und nahm an ihr teil, und an ihrem Höhepunkt wurde ich nicht nur in die
Leiden Christi eingefügt, sondern - mag es auch vermessen klingen - in das Wesen

Christi selbst. Die irdischen Gestalten von Wein und Brot sind nichts im
Vergleich zu dem, was ich empfing; und ich fiel in Glückseligkeit. Wie
merkwürdig, was ich erlebte. Und doch ist es genau das, worüber ich mein Leben lang
nachdachte. Wie ist mir das plötzlich widerfahren?"

99 Zak.: Simon Ljudvigovic Frank - mein Bruder, 20f.



Simon L. Frank (1877-1950) 571

Franks Bruder kommentiert: „Ich glaube, dass diese mystische Erfahrung, die

Simon Ljudvigovic gegeben wurde, der Höhepunkt seiner ganzen
vorausgehenden Suche und deren Krönung war".100 Er stellt Vermutungen darüber

an, weshalb sein Bruder so erstaunt über etwas sein konnte, was ihn doch in
seinem gesamten religiösen Leben und philosophischen Nachdenken
beschäftigt hatte. Zum einen überraschte das Erlebnis „ihn deshalb, weil S.L.,
der viel über die Religion und ihre kirchlichen Formen nachgedacht hatte,
sich nie besonders in die Symbolik dieser Formen vertieft hatte. Die Liturgie
wurde überdeckt durch ein allgemeines Verständnis von Gebet und Gottesdienst,

doch der Gottesdienst selbst, wie er sich in der konkreten Gestalt im
Verlauf der Jahrhunderte herausgebildet hatte, war kein Gegenstand seiner

Überlegungen".101 Zum anderen habe er vermutlich eine Antwort auf die

Frage nach dem Bösen empfangen, die ihn Zeit seines Lebens umgetrieben
hatte.

L.V. Zak benutzt dieselben Worte wie Bulgakov 1916: Hatte Bulgakov
festgestellt, Frank sei „dem magischen Kreis des gnoseologischen Rationalismus"

nicht entkommen,102 so konstatiert Franks Bruder, das nächtliche

mystische Erlebnis habe „ihm einen unerwarteten Ausweg aus dem Kreis
seiner philosophischem Überlegungen" gewiesen.103 Sein Bruder vermutet,
dass „das Himmelreich sich ihm bereits in jener Nacht auftat, einige Tage vor
seinem Ende".104

Abstract
The works of the Russian religious philosopher Simon L. Frank (1877-1930) have

recently been published in eight volumes by the German publishing house Alber.
The present article gives an introduction to Frank's life and thought on the basis of
his book „God with Us. Three Considerations" (1941). In this book Frank intends

to present a personal confession and strives for a „Christian renaissance". Fie

analyses the religious dimension within philosophical thought. The significance as

well as the tragedy of this thought are demonstrated: the transition from the God

of absolute being to the God Emmanuel offree historical self-revelation is both
aimed at and methodologically ignored. The clarity Frank had been seeking his

whole life long was accorded to him in a mystical experience shortly before his

death.

100 Ebd. 22.
101 Ebd. 23.
102 BULGAKOV, in: Bogoslovskij vestnik, Januar 1916, 150.

103 ZAK: Simon Ljudvigovic Frank - mein Bruder, 23.
104 Ebd. 24.


	Simon L. Frank (1877-1950) : sein religiös-philosophisches Denken anhand seines Werkes "Gott mit uns. Drei Überlegungen"

