Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue

philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica

di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 54 (2007)

Heft: 3

Artikel: Simon L. Frank (1877-1950) : sein religios-philosophisches Denken
anhand seines Werkes "Gott mit uns. Drei Uberlegungen”

Autor: Hallensleben, Barbara

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-760550

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-760550
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

BARBARA HALLENSLEBEN

Simon L. Frank (1877-1950)

Sein religios-philosophisches Denken anhand
seines Werkes ,Gott mit uns. Drei Uberlegungen®

Im Alber-Verlag ist eine achtbindige Ausgabe der Werke des russischen Religions-
philosophen Simon L. Frank (1877-1950) angekiindigt.\ Bislang sind drei Binde
erschienen.2 Der hier vorgelegte Beitrag wurde bereits im Jabr 2001 von der
Verfasserin auf Bitten der Herausgeber als Einfiihrung in Franks Schrift ,Gott mit
uns. Drei Uberlegungen verfasst. Am 6. Juni 2007 erhielt die Verfasserin von P.
Eblen die Mitteilung, dass die Herausgeber den Text nicht in die Edition zu
sibernebmen gedenken, da sie mit der Beurteilung Franks nicht einverstanden
seten. P. Eblen schliesst seine briefliche Mitteilung mit den Worten: ,Ich personlich
sebe [sleiner anderweitigen Verdffentlichung mit Interesse entgegen und bin iiber-
zeugt, dass die dann mdogliche Auseinandersetzung mit Ihren Argumenten der
Rezeption Franks forderlich sein wird“. Durch die Worte des derzeitig bedeu-
tendsten Frank-Interpreten3 ermutigt, wird hier der einfitbrende Text, leicht
iiberarbeitet, vorgelegt, um die auf die nen verfiigbare Werkausgabe hinzuweisen
und zu der lobnenden Beschiftigung mit Simon Frank einzuladen.

»Seht, die Jungfrau wird ein Kind empfangen, einen Sohn wird sie gebiren,
und man wird ihm den Namen Immanuel geben, das heisst iibersetzt: Gott mit
uns” (Jes 7,14). Simon Frank stellt mit diesem ersten vorangestellten Motto
den Titel seines 1941 verfassten Werkes* in das Licht biblischer Verheissung
und Erfiillung. Die dunkle Ankiindigung des Propheten Jesaja ist nach dem
Evangelisten Matthius in der Geburt Jesu eingetroffen (Mt 1,23). Hat sich
Frank in seinen philosophischen Arbeiten ,immer bemiiht, jeden Subjektivis-

1 FRANK, Simon L.: Werke in acht Binden. Hg. v. Peter Schulz, Peter Ehlen, Nikolaus
Lobkowicz. Freiburg i.Br./Miinchen 2000ff.

2 Bd. 1: Der Gegenstand des Wissens (2000); Bd. 3: Die geistigen Grundlagen der Gesellschaft
(2002); Bd. 4: Realitit und Mensch (2005).

3 Unter seinen Verdffentlichungen finden sich 16 Beitrige zu Simon Frank: vgl.

http://www.hfph.mwn.de/lehrkoerper/lehrende/ehlen/ehlenpublikationen.

4 Da der deutsche Text in der Werkausgabe noch nicht erschienen ist, wird hier auf die
Seiten der franzésischen Ubersetzung verwiesen: Simon FRANK: Dieu est avec nous. Trois médita-
tions. Traduit du manuscrit russe par Maxime Herman (= Collection Philosophie de I’Esprit).
Aubier : Editions Montaigne 1955; zit. als: Dieu est avec nous. Die deutschen Ubersetzungen sind
am russischen Originaltext verifiziert: S.L. FRANK: § nami Bog. Tri razmysleniya. Paris 1964.



Simon L. Frank (1877-1950) 537

mus zu vermeiden und objektive Erkenntnis nicht mit personlicher Beichte zu
vermischen®, so legt in diesem Buch der Autor bewusst ein personliches reli-
gioses Bekenntnis ab. Er méchte sich selbst dariiber Klarheit verschaffen und
anderen bezeugen, ,woran ich glaube und was mir die Kraft zu leben gibt® in
bedringter Zeit.5 Diese programmatische Erklirung darf als hermeneutischer
Schliissel der hier untersuchten Schrift gelten und wirft zugleich ein Licht auf
das Gesamtwerk des Denkers.

I. DER BIOGRAPHISCHE UND ZEITGESCHICHTLICHE HORIZONT DES WERKES

Wie im ersten Motto des Buches sind im Leben von Simon Frank Altes und
Neues Testament, Judentum und Christentum eng verwoben. Die friiheste
religiése Prigung empfing er in seinem jiidischen Elternhaus in Moskau:

»Das Gefiihl der Ehrfurcht, mit dem ich die Hiille der Bibel kiisste, als man
feierlich mit den Thorarollen durch die Synagoge schritt, wurde zum Fundament
des religiosen Gefiihls, das mein ganzes Leben bestimmt hat, mit Ausnahme
meiner ungliubigen Jugendzeit (ungefihr vom 16. bis zum 30. Lebensjahr)“.6 ,In
meiner Kindheit glaubte ich unerschiitterlich fest an einen persénlichen Gott
und betete zu thm; und wenn ich in den abgrundtiefen Himmel blickte, empfand

ich Thn durch diese Tiefe hindurch und in ihr“.7

Der Grossvater hatte kurz vor seinem Tod den 14jihrigen Simon gebeten, sich
immer mit der hebriischen Sprache und Theologie zu beschiftigen.

»Diese Bitte“ - so schreibt Frank spiter - ,habe ich im buchstiblichen Sinne
nicht erfiillt. Ich denke aber, dass ich im allgemeinen Sinne, indem ich mich zum
Christentum bekehrte und die Verbindung zum Judentum verlor, dennoch jenen
religiosen Wurzeln treu blieb, die er in mich hineingelegt hat. Oder besser: ich
kehrte zu ihm zuriick in reifen Jahren. Mein Christentum habe ich immer als
eine Schicht auf einer alttestamentlichen Grundlage, als natiirliche Entwicklung
des religidsen Lebens meiner Kindheit angesehen®.8

Als Frank 1912 in seinem 35. Lebensjahr die Taufe in der orthodoxen Kirche
empfing, handelte es sich nicht um einen spektakuliren Bruch mit seiner

5 Vorwort: Dieu est avec nous, 7.

6 V.S. Frank, Simon Ljudvigovi¢ Frank, in: Shornik pamjati S.L. Franka (= Sammelband zur
Erinnerung an S.L. Frank). Hg. v. V. Zen’kovskij. Miinchen 1954, 3; im Folgenden zitiert als:
Sbornik. Die folgenden Hinweise beschrinken sich auf religiése Aspekte der Biographie Franks.
Eine umfassende Einfiithrung in Leben und Werk sowie in die philosophischen Quellen Franks
findet sich in den Verdffentlichungen von Peter Ehlen; vgl. Anm. 3; insbesondere ist hinzu-
weisen auf: Das religionsphilosophische Werk Simon Franks: Zeitschrift fiir katholische Theo-
logie 122 (2000) 281-298; Einfithrung zu Bd. 3 (11-77) und Bd. 4 (11-121) der Werkausgabe; vgl.
o. Anm. 2 und 3.

7 Shornik, 4.

8 Ebd. 3f.



538 Barbara Hallensleben

Vergangenheit, sondern um eine organische Entwicklung seiner religiésen
Uberzeugung.

Der nationalsozialistische Judenhass, vor dem Frank 1938 nach Siidfrank-
reich in die Gegend von Grenoble floh, konfrontierte ihn unausweichlich
erneut mit seinen judischen Wurzeln. In dem 1934 erschienenen Sonderheft
»Israel und die Kirche Christi“ der von Friedrich Heiler herausgegebenen
Zeitschrift ,Eine heilige Kirche“ veroffentlichte er anonym den Beitrag ,Die
religidse Tragddie des Judentums. Von einem Judenchristen. Darin heisst es
unter anderem:

,Das Christentum ist eine géttliche Offenbarung in und durch Israel oder -
wiederum rein menschlich geschichtlich ausgedriickt - geboren aus der letzten
Tiefe des judischen religiosen Geistes — mag auch an der weiteren Ausgestaltung
der Glaubenslehre griechisches geistiges Gut teilgenommen haben®.

Die Einfithrung des so genannten ,Arierparagraphen® in Deutschland werde
zur Folge haben, dass ,von nun an als die grundlegende Scheidelinie im
weltlichen Schicksal der Menschen nicht der Unterschied zwischen Juden und
Christen, sondern der zwischen wahrhaft religiés gesinnten Menschen ... und
Menschen, fiir die Staat und Volkstum einen ... alles iibrige bestimmenden
Wert haben®, erscheint. Fiir Frank bedeutet dies: ,Der Judenchrist wird von
nun an fortfahren, das Schicksal seines Volkes zu teilen, er kann seinem Volke
trotz seines christlichen Glaubens treu bleiben®.?

Die grossen weltgeschichtlichen Erschiitterungen, die Franks Zeitalter
bestimmten und in die er selbst hineingezogen war, wurden von ihm in einem
religiosen Horizont wahrgenommen. Die russische Revolution und zwei Welt-
kriege liessen ihn dreimal die Heimat verlieren: 1922 mit vielen russischen
Intellektuellen aus Russland ausgewiesen, liess er sich zunichst in Berlin nie-
der; 1933 verlor er als Jude seine Stellung als Dozent und musste 1938 nach
Frankreich iibersiedeln, von wo er nach Kriegsende 1945 mit seiner Ehefrau
Tatjana zu seiner Tochter nach England zog. Frank denkt nicht besinnlich am
Schreibtisch, sondern ,in der furchtbaren Zeit der Entfesselung grausamer
Krifte auf der Erde, angesichts der unvorstellbaren Schrecken des Welt-
krieges“10, in der ,Hollenqual des irdischen Daseins“11; er sucht nicht nur den
je klareren philosophischen Begriff, sondern ,die beseligende ewige Heimat

9 Zit. nach: Die Hiresie des Utopismus, von S.L. Frank. Mit einem Epilog von Hans-Jiirgen
RUPPERT: S.L. Frank - der Denker des Unbegreiflichen (= Impulse Nr. 17). Stuttgart 1983, 22; im
Folgenden zitiert als: RUPPERT, in: Die Hairesie des Utopismus.

10 Dieu est avec nous, 7.

11 FRANK, Semen L.: Das Unergriindliche. Ontologische Einfiihbrung in die Philosophie der
Religion. Hg. u. eingel. v. Alexander Haardt. Freiburg 1.Br./Miinchen 1995, 446; im Folgenden
zitiert als: FRANK: Das Unergriindliche.



Simon L. Frank (1877-1950) 539

unseres Ich und des weltlichen Seins“.12 Mitten in der rationalen Auseinander-
setzung mit den menschenverachtenden Ideologien sah er durch die abgriin-
dige Erfahrung der Macht des Bosen seine philosophischen Bestrebungen
zutiefst infragegestellt. Ein Brief an den befreundeten V. Fedorovskij aus den
40er Jahren zeugt davon:

»Man kann sagen, dass die Menschheit ein Opfer ihres falschen Optimismus,
ihres Glaubens an die eigene Giite und Verniinftigkeit geworden ist ... Warum
eigentlich haben der Humanismus, der Glaube an den Menschen, an seine Wiir-
de, seine sittliche Bestimmung, die Gerechtigkeit auf Erden aufzurichten, eine
areligiose und sogar antichristliche Form angenommen? Ich antworte: weil die
christliche Welt, entgegen der Offenbarung Christi, in eine Hiresie verfiel - das
richtige Bewusstsein der Siindigkeit des Menschen hat sie in die falsche anti-
christliche Behauptung der Nichtigkeit des Menschen verwandelt“.13

Ungeachtet ihres atheistischen Gebarens betrachtet er bereits 1909 in seinem
Beitrag zu dem berithmten Sammelband der ,Wegzeichen“ (Bbxu)!# die revo-
lutionire Bewegung als ,Religion der absoluten Verwirklichung des Volks-
gliicks” und ,den klassischen russischen Intellektuellen als militanten Mdnch
der nihilistischen Religion vom irdischen Wohlergehen®.15 Der Kampf tobt
nicht zwischen Glaube und Unglaube, sondern zwischen Religion und Reli-
gion: ,Wir miissen vom unproduktiven, kulturfeindlichen nihilistischen Mo-
ralismus zu einem schopferischen, die Kultur aufbauenden religiosen Huma-
nismus kommen*®.16

Das 1909 formulierte Ziel hat Frank in seinem gesamten Werk nie aus den
Augen verloren. In ,Gott mit uns” wird es zur Hoffnung auf eine ,christliche
Wiedergeburt”.17 Nachdem Frank im Februar 1939 sein philosophisches
Hauptwerk ,Das Unergriindliche” verdffentlicht hatte, wurde sein Denken
und Schreiben immer stirker von der christlich-religiosen Thematik geprigt.
In den widrigen Umstinden des erneuten Exils in Siidfrankreich und unter
armlichsten Lebensbedingungen vollendete er zwischen 1939 und 1941 das
Werk ,Licht im Dunkel. Versuch einer christlichen Ethik und Sozialphilo-
sophie”: ein ,Begreifen der Lebens- und Geschichtserfahrung im Geiste des

12 Ebd. 466.

13 Aus den Briefen S.L. Franks an V. Fedorovskij (russ.), in: Bote der russischen christlichen
Bewegung 121 (1977) 171; zit. nach: RUPPERT, in: Die Haresie des Utopismus, 36.

14 FRANK, Semen: Die Ethik des Nibilismus. Zur Charakteristik der moralischen Weltan-
schauung der russischen Intelligencija, in: Bbxu - Wegzeichen. Zur Krise der russischen Intelli-
genz. Ubersetzt und eingeleitet von Karl Schldgel. Frankfurt 1990, 275-320, hier 294.

15 Ebd. 311. Franks recht hiufige Hervorhebungen, die im Text durch Sperrung (russ.) oder
Kursivdruck (franzésisch, deutsch) wiedergegeben sind, werden im Folgenden weggelassen.

16 Ebd. 320.

17 Dieu est avec nous, 274.



540 Barbara Hallensleben

christlichen Glaubens”.18 Sofort nach der Fertigstellung dieses Buches ver-
fasste Frank in wenigen Monaten - gemiss dem Vorwort zwischen September
und Dezember 1941 - ein neues Werk mit dem Titel ,,Gott mit uns”. Er selbst
kopierte das Manuskript gedringt auf Briefpapier und sandte die Blitter in
mehreren Umschligen an seinen Sohn Viktor nach England. Eine englische
Ubersetzung erschien 1946 in London; das russische Original wurde erst 14
Jahre nach Franks Tod 1964 in Paris verdffentlicht. Auf dem Spiel steht
wiederum nicht nur der harmlose Triumph des besseren Gedankens:

»Die Welt steht in unseren schrecklichen Tagen und in der schweren Epoche, die
darauf folgen muss, am Scheideweg. Sie hat nur zwei Méglichkeiten - entweder
weiter auf dem Weg in den Abgrund zu gleiten oder sich vor dem Verderben zu

retten durch die heroische Anstrengung einer christlichen Wiedergeburt. Moge
der Herr uns helfen!”1?

I1. DIE RELIGIOS-PHILOSOPHISCHE KONTINUITAT IN FRANKS WERK

1. Theologie oder Philosophie?

Es konnte so scheinen, als sei Frank in seinem Spitwerk, insbesondere in
»Gott mit uns”, vom Philosophen zum Theologen geworden, vom Standort
des kritischen Denkers zum Zeugnis des bekennenden Christen gewechselt.
Tatsdchlich ist sein Stil nun mehr und mehr geprigt vom Vokabular des
christlichen Glaubens; Worte und Bilder der Heiligen Schrift durchdringen
seine Sprache, weit iiber die ausdriicklich zitierten Bibelstellen hinaus. Auf
den Lebensraum und Lebensvollzug der Kirche, insbesondere in der Gestalt
der russischen orthodoxen Kirche, wird wiederholt ausdriicklich Bezug ge-
nommen. Doch in methodischer Hinsicht bleibt Frank seinem philoso-
phischen Zugang zu den Phinomenen treu, auch wenn es sich um religiose
oder gar spezifisch christliche Phinomene handelt. Hatte Frank seinem Werk
»Das Unergriindliche” im deutschen Manuskript den Untertitel gegeben:
»Ontologische Prolegomena zu einer mystischen Theologie”, so korrigierte
und prizisierte er in seiner russischen I"Jbersetzung: »Ontologische Einfiih-
rung in eine Philosophie der Religion”.

Franks denkerische Entwicklung fithrte nicht von der Philosophie zur
Theologie, sondern von einer prinzipiell religionsfeindlichen Philosophie zu
einer Philosophie, die sich unbefangen auch und gerade vom Phinomen des
Religiosen iiber die Wirklichkeit und zugleich iiber sich selbst belehren lisst.
Begonnen hatte Frank wie viele russische Intellektuelle seiner Generation mit
einer Vorliebe fiir die ,wissenschaftsartige Form” des Marxismus: ,Mich
begeisterte der Gedanke, dass das Leben der menschlichen Gesellschaft in

18 Russ. Paris 1949, 15.

19 Schlusssatz von ,Gott mit uns“: Dieu est avec nous, 274.



Simon L. Frank (1877-1950) 541

seiner Gesetzmissigkeit erkannt werden kann”.20 Nicht die Abkehr von der
Vernunft, sondern die konsequente Analyse ihrer Moglichkeiten und Aporien
fithrte Frank iiber diesen naiven Optimismus hinaus. So fand er zu einer

»Einstellung, in welcher die Rationalitit sich auf sich selbst richtet und darin
sich selber transzendiert und in der allgemeinen und ewigen Offenbarung der
Realitit als des Transrationalen und Unergriindlichen ihre Grundlage findet.
Auch die Philosophie postuliert auf diese Weise von sich aus eine jenseits ihrer
Grenzen liegende Quelle, aus der sie selber geboren wird und ihre Méglichkeit
und ihr Wesen schépft: eine unmittelbare religiése Erfahrung vom Sein -
genauer gesagt — die heilige Realitit der Gottheit selber, kraft derer und durch
deren Offenbarung alles tiberhaupt ist und fiir sich selber ist, d.h. sich dem
Begreifen 6ffnet”.2!

Die Philosophie selbst erhilt bei Frank eine religiose Dimension. Sie dringt
aus ihrer eigenen Logik in den Bereich des ,Metalogischen”2? vor, sie wird
»spekulative Mystik”23. So sehr Frank sein ganzes Leben lang den Rationa-
lismus bekidmpfen wird, so sehr bleibt er als Philosoph der Vernunft treu:
,Der abstrakte Irrationalismus, der die objektive Giiltigkeit des rationalen
Prinzips bestreitet, ist eine irrigere und schidlichere Richtung als der abstrakte
Rationalismus”.24

Nicht der Gegenstand unterscheidet die Philosophie von der Theologie,
sondern die methodische Hinsicht. Frank glaubt - doch sein christlicher
Glaube wird nicht formgebend fiir sein Denken. Er wird nicht zum Theo-
logen und will es auch nicht werden. Vielmehr ist die christliche Religion fiir
ihn der Ort und Gegenstand, der in einem philosophisch-phinomenologischen
Zugang die Vernunft in hochstmoéglicher Weise iiber sich selbst aufklirt.
Franks Philosophie hat eine erkenntnistheoretische Mitte, in der die
»Rationalitit sich auf sich selbst richtet und darin sich selber transzendiert”.
Der philosophische Weg als solcher wird fiir ihn zum religidsen Weg.25

2. Grundziige des religios-philosophischen Denkens von S.L. Frank

Es kann an dieser Stelle nicht darum gehen, die religids-philosophische Grund-
konzeption Franks umfassend darzustellen. Doch angesichts der hier vertre-
tenen These von der Kontinuitit im philosophischen Werk Franks bietet es

20 Shornik, 4f.

21 FRANK: Das Unergriindliche, 473.
22 Vgl. ebd. 73-83.

23 Ebd. 345.

24 Ebd. 472.

25 In diesem Sinne wird hier von Franks ,religios-philosophischem” und nicht von einem
sreligionsphilosophischen” Denken gesprochen.



542 Barbara Hallensleben

sich an, einige Konstanten seines Denkens vorzustellen, insofern sie dem
Verstindnis der Schrift ,Gott mit uns” dienen.

a. Das absolute Sein und der ,Gott-mit-mir”

Im Unterschied zur westeuropiischen Denktradition, die im Gefolge Des-
cartes’ res cogitans und res extensa, das erkennende Subjekt und das erkannte
Objekt, klar getrennt hatte, versucht Frank zu einer tieferen Einheit jenseits
dieser Scheidung vorzudringen. In einem Vortrag iiber ,Die russische Welt-
anschauung”, den er am 26. Mai 1925 vor der Berliner Ortsgruppe der Kant-
Gesellschaft hielt,26 formuliert Frank: Der moderne Westeuropier

»fihlt sich nicht im Sein eingewurzelt oder vom Sein getragen, und sein eigenes
Sein empfindet er nicht als eine Ausserung eben des Seins selber, sondern als eine
ganz andere Instanz, die dem Sein gegeniibersteht; er fithlt sich sozusagen vom
Sein geschieden, und kann zu ihm nur auf dem Umwege einer bewussten Er-
kenntnis gelangen”.

In Abgrenzung dazu betont Frank:

»Das Sein ist nicht durch das Bewusstsein oder fiir das Bewusstsein, als sein
gegenstindlicher Inhalt, gegeben, sondern, da unser Ich, unser Bewusstsein nichts
anderes ist als eine Ausserung, sozusagen eine Abzweigung des Seins selber, so
tritt das Sein ganz unmittelbar in uns hervor. Nicht miissen wir vorher etwas
,erkennen’, eine Erkenntnis verwirklichen, um zu einem Sein zu gelangen; son-
dern im Gegenteil, um etwas zu erkennen, muss man doch vorher schon sein.
Und eben durch dieses ganz unmittelbare und primire Sein ist uns schliesslich
jedes Sein iiberhaupt erreichbar. Und man darf auch sagen, dass im letzten Sinne
der Mensch nur soviel erkennt, als er selber ist, dass er das Sein nicht nur durch
Erkenntnis und Denken auf ideale Weise erfasst, sondern, um es iiberhaupt tun
zu kdnnen, er zuerst sich realiter im Sinne einwurzeln muss”.27

Dieses Sein, das dem erkennenden Bewusstsein nicht gegeniibersteht, sondern
thm vorausgeht, wird nicht begreifend erfasst, sondern erschliesst sich allein
der Intuition.?8 Frank definiert daher die Philosophie als ,intuitive Welt-
anschauungslehre”, die ,,mit der religiosen Mystik in einer sehr engen [...] Ver-
wandtschaftsbeziehung steht”.29

26 Neu verdffentlicht durch die Wissenschaftliche Buchgesellschaft: FRANK, S.L.: Die russische
Weltanschauung. Darmstadt *1967; zitiert wird die Ausgabe: FRANK, Simon: Die russische Welt-
anschauung (= Philosophische Vortrige Nr. 29, verdffentlicht von der Kant-Gesellschaft). Berlin-
Charlottenburg 1926, hier 12; im Folgenden zitiert als: FRANK: Die russische Weltanschauung.

27 Ebd. 12f.

28 Frank nimmt Bezug auf die Entwicklung der russischen Philosophie vor allem des 19.
Jahrhunderts und kniipft ausdriicklich an N.O. Losskijs Werk ,Grundlagen des Intuitivismus”
(1906) an.

29 FRANK: Die russische Weltanschauung, 5.



Simon L. Frank (1877-1950) 543

Gemiss der religiosen Qualitdt der philosophischen Intuition kann Frank
die tiefste Dimension der Wirklichkeit, die sich darin erschliesst, unter je
verschiedenen Gesichtspunkten das ,absolute Sein”, ,Leben”0, ,das Heilige”,
snumen”, ,All-Einheit” oder auch ,Gott” bzw. ,Gottheit” nennen. Die intui-
tive Weise der Erkenntnis, die Frank auch als ,Einheit von Leben und Wis-
sen”, als ,Wissen-Leben”3! bezeichnet, entspricht der Offenbarungsqualitit der
Wirklichkeit selbst, die sich ,zu erkennen gibt”. Franks Umgang mit dem
Begriff der Offenbarung bestitigt klar, dass er sich als Philosoph und nicht als
Theologe versteht. Ausdriicklich unterscheidet er das offenbarende Sich-Zei-
gen des verborgenen, unergrindlichen absoluten Seins, das einen Gegenbegriff
zur objektivierenden Erkenntnistitigkeit des Subjekts darstellt, von der
positiven Offenbarung, in der die Theologie griindet. Thm geht es ,um das
Wesen der Offenbarung selber, gleichsam um ihr transzendentales Prinzip.
Denn jede Offenbarung ist letzten Endes ein Leuchten, ein Erleuchtetsein, ein
Sichzeigen im Lichte”.32 Diese Offenbarung vollzieht sich immer und tiberall.
In seinem frithen Werk ,Der Gegenstand des Wissens” (1915) hatte Frank in
allgemeiner ontologischer Terminologie die Erkenntnistheorie eines ganz-
heitliches Lebenswissens entworfen. Seine spiteren Werke beziehen immer
ausdriicklicher die personale Dimension der Wirklichkeit ein: Das Ich in der
Selbsttranszendenz hin zu seinem entzogenen Urgrund und die Beziehung
zwischen Ich und Du sowie die Erfahrung des Wir werden fir ihn zum
bevorzugten phinomenologischen Zugang fiir die Offenbarungsqualitit der
Wirklichkeit.33 Wiederum fiihrt ihn die Phinomenologie zur Ontologie:
Frank setzt bei der philosophischen Aufgabe an, vom erkennenden Ich aus das
Du nicht nur als ein Erkenntnisobjekt, sondern als ein lebendiges Ich zu
erreichen. Der Ausgang von einem Subjekt, das dem Sein begreifend gegen-
iibersteht, vermag in keiner Weise zum lebendigen Du vorzudringen. Nur die
Annahme, dass Ich und Du gemeinsam im vorgingigen Wir eines personal
verstandenen Seins verbunden sind, wird philosophisch dem Phianomen leben-
diger Begegnung gerecht. Das Du erweist sich als eine sich selbst offenbarende
und darin mein Ich konstituierende Wirklichkeit, die unergriindlich bleibt
und so zum Symbol der Unergriindlichkeit des Seins wird. Offenbarung ist

30 ,Denn ,Leben" ist eben das reale Band zwischen ,Ich‘ und ,Sein‘, wogegen ,Denken‘ nur
ihr ideales Band ist“: ebd. 13.

31 Vgl. S.L. FRANK: Dusa Celoveka, in: DERS.: Real’nost’ i Celovek. Moskau 1997, 3-204, hier
167-170; vgl. EHLEN, Peter: Die WIR-Philosophie Simon L. Franks, in: Ph] 104 (1997) 390-405;
hier 394f.

32 BRANK: Das Unergriindliche, 339; P. Ehlen vermutet, dass Frank das 1927 erschienene
Werk M. Heideggers ,Sein und Zeit“ kannte und beriicksichtigte.

33 Vgl. EHLEN: Die WIR-Philosophie Simon L. Franks; DERS.: Begegnung durch Selbsterschlies-
sung. Zum religionsphilosophischen Offenbarungsbegriff S.L. Franks, in: ThPh 74 (1999) 236-247.



544 Barbara Hallensleben

fiir Frank ,die Gegebenheitsweise von Realitit als DU;j sie vollzieht sich nur
in der Du-Form” .34

Die Offenbarung Gottes ist nichts schlechthin anderes als das Offenbar-
sein der gesamten Wirklichkeit im personal-ontologischen Sinne. ,Gott” ist
der Name, der entsteht, wenn die eine Quelle der Vielfalt personal struktu-
rierter Selbstoffenbarungen des Seins in den Blick genommen wird. Bereits in
seinem philosophischen Werk ,Das Unergriindliche” fithrt Frank den Gottes-
namen ,Immanuel”, den er in ,Gott mit uns” zum Buchtitel erhoben hat, als
Chiffre und transzendentale Garantie des religios-personalen Charakters seiner
philosophischen Weltanschauung ein. Der biblische Gottesname mag dafiir
Pate gestanden haben, wird jedoch von seinem Bezug zur konkreten geschicht-
lichen Offenbarung geldst. Im Namen ,Gott-mit-uns” verwandelt sich ,die
Gottheit” als Bezeichnung fiir die unergriindliche, namenlose Quelle aller
Wirklichkeit in den ,Gott” personaler Begegnung:

»Die Gottheit ist ithrem eigensten Wesen nach immer ,Gott-mit-uns’ (Immanu-
el), letztendlich ,Gott-mit-mir’ [...]. In dieser existenziellen Hinwendung zum
Urgrund und zur Urquelle - die sich aus der Tiefe selber meiner Subjektivitit,
meines grund- und haltlosen Seins vollzieht und streng genommen von Anfang
an in gewissem Sinne in ihr selbst potentiell vorhanden ist, d.h. zugleich mit
meinem Sein gegeben ist - entsteht erst der heilige Name ,Gott’. Dieses erhabene
Namenlose und Allesgenannte, welches wir bedingt als das ,Heilige’ oder die
,Gottheit’ bezeichneten, wird hier Gott - mein Gott. Gott ist die Gottheit, wie
sie sich mir offenbart und von mir ganz konkret erfahren wird, in Verbindung
und untrennbarer Einheit mit mir [...]. Es bedeutet, dass die Gottheit fiir mich
zum Du wird, sich mir als Du zu erkennen gibt; und nur als Du ist sie Gott”.35

Dieser Gott ist zugleich mehr als jedes personale Du geschichtlicher Begeg-
nung. Er ist das Ur-Du, die ontologische Bedingung fiir jede Ich-Du-Be-
ziehung. Er ist nicht Person, besser: mehr als Person — und wird nur insofern
zu Recht ,Person” genannt, als auf diese Weise eine unter-personale Quali-
fizierung wirksamer vermieden wird.3¢ In der Zwei-Einheit zwischen Gott
und dem einzelnen Geschopf gehen ,die tiefste und radikalste Andersheit mit
der tiefsten innerlichsten Verwandtschaft oder Ahnlichkeit zusammen”.37
Diese Ahnlichkeit in der radikalen Differenz ist die Bedingung der Mdglich-
keit intuitiver Erkenntnis. Sie ist die Ahnlichkeit des Symbols mit dem
Symbolisierten und begriindet eine analogia entis.38

34 EHLEN: Die WIR-Philosophie Simon L. Franks, 400.

35 FRANK: Das Unergriindliche, 364.

36 Mit Vorliebe zitiert Frank das Goethe-Wort: ,Der Professor ist eine Person, Gott ist
keine” (Zahme Xenien: ,Der Pantheist”); vgl. z.B. FRANK: Das Unergriindliche, 384 mit Anm.
130; FRANK: Diexn est avec nous, 1,4, Seite 63; dort deutsch zitiert.

37 FRANK: Das Unergriindliche, 358.
38 Vgl. ebd. 358-360.



Simon L. Frank (1877-1950) : 545

Interpreten der Philosophie Franks nehmen in seinem Werk eine Span-
nung zwischen Ontologie und Dialogphilosophie bzw. Monismus und Per-
sonalismus wahr: Wenn man ,versuchen wollte, Frank in die Philosophie des
20. Jahrhunderts einzureihen, miisste man ihn [...] zwei Bereichen zuordnen:
einmal dem Bereich der modernen Ontologie (Hartmann, Heidegger) und dann
der Gruppe der sog. dialogalen Philosophie (Buber, Ebner, Rosenzweig, Levinas
u.a.)”.39
Rupert Gliser findet bei Frank ,offenkundig zwei Ansitze nebeneinander”40:
eine Onto-Theologie im Ausgang von der géttlichen Qualitit des absoluten
Seins - und ein personales Gottesbild jenseits des Seins.#! V. Zen’kovskij und
N. Berdjajew sehen entgegen Franks ausdriicklicher Intention bei ihm die
»Neigung zum pantheistischen Monismus, wenngleich von dem sehr feinen
Cusanischen Typ”.#2 Frank selbst war sich dieser Problematik bewusst. In
einem Brief an den Schweizer Psychiater Ludwig Binswanger, mit dem ihn seit
1934 eine enge Freundschaft verband, schrieb er am 28. Mirz 1946:

»Jeden noch so wohlwollenden Leser meiner Werke wird es verwirren, dass er
eine Dichotomie in mir findet zwischen einer philosophischen und einer reli-
giosen Einstellung. Ich selbst habe diesen Dualismus bisher nicht iberwunden;
eine letzte Synthese [...] ahne ich bloss voraus und strebe sie auch an [...]. Mein
Werk und Denken bewegen sich jetzt in zwei Richtungen: die eine philo-
sophisch-systematisch, rein spekulativ, die andere existentiell-religiés”.43

Im Jahre 1944, also drei Jahre nach ,Gott mit uns”, schrieb er aus einem
kleinen Dorf in den franzosischen Alpen, wo er sich vor den Deutschen
versteckt hielt, an einen anderen Freund, er ,predige ganz bewusst das, was
ironisch als ,doppelte Buchfithrung’ bezeichnet wurde - nicht aus Zynismus,
sondern, wie ich zu denken wage, aus hoherer Weisheit”, denn ,die Ver-
einigung von Physik und Ethik oder die Vereinigung der Ontologie, wie sie
sich dem leidenschaftslosen erkennenden Denken darstellt, mit der Ontologie,
die den Bediirfnissen des Herzens entspricht (Pascals logique du coeur), ist
vollig unmdoglich”. Er sei ,zu dem klaren Bewusstsein gelangt, dass es im
christlichen religisen Denken und in der Theologie zwei vollig verschiedene

39 GLASER, Rupert: Die Frage nach Gott in der Philosophie S.L. Franks. Wiirzburg 1975, 128.

40 Ebd. 84.

41 Vgl. ebd. 83f.; 127f.

42 N. BERDJAJEV: Duva tipa mirosozercanija [Rezension zu ,Predmet znanija”] in: Tipy
religioznoj mysli v Rossii, SoCinenija, t. 3. Paris 1989, 639; vgl. V. ZEN’KOVSKIJ: S.L. Frank, in:
The Slavonic Review 29 (1951) 565; GLASER: Die Frage nach Gott in der Philosophie S.L. Franks,
159 mit Anm. 23.

43 Zit. nach: Shornik, 32.



546 Barbara Hallensleben

Begriffe von Gott gibt, die [...] v6llig unvereinbar sind. Ich nenne sie den
,philosophischen’ und den ,religiésen’ Gottesbegriff”.44

b. Gottmenschentum

Der ,Gott-mit-uns” der intuitiv erfassten Selbstoffenbarung des absoluten
Seins bedeutet nicht zuletzt eine paradoxe Aussage iiber den Menschen. Frank
versteht den Kern seiner Uberlegungen eindringlich zu formalisieren:

»Als wahrer, all-einer, allumfassender und alles-bestimmender Gott ist er eben
nicht ,nur Gott und sonst nichts’, sondern ganz wesentlich ,Gott und ich’, wobei
die Konjunktion ,und’ hier nicht die Zusammenlegung mit einem anderen und
andersartigen, getrennt Seienden und Zusserlich Hinzukommenden bedeutet,
sondern dasselbe, was durch die Priposition ,mit” und ,in’ bezeichnet wird: Er
ist Gott-mit-mir und sogar Gott, in dem ich bin und der in mir ist [...].
Bezeichnen wir von neuem die zwei Realititen - Gott und mich - als die beiden
Grossen A und B, dann gilt hier das Theorem ,A = A + B’. Aus dieser sym-
bolisierenden Formel kann man einerseits ersehen, dass B im Vergleich mit A als
unendlicher Grosse gleich Null, ,nichts® sein muss, da es zur Grosse A nichts
hinzufiigen kann, und andererseits, dass B, sofern es zu A gehdrt, in dieser
Hinsicht selber unendlich sein muss (und damit ewig)”.45

In der Entdeckung des heiligen Namens Gottes stosst der Mensch auf seine
eigene Nichtigkeit und zugleich auf seine gottliche Tiefe. Sein ,Ich bin”
beruht auf dem ,Du bist” des sich offenbarenden gottlichen Urgrundes.
»Hieraus folgt zweierlei: Erstens, die einzigartige absolute Evidenz Gottes.
Zweitens, die innere Gesichertheit und Geborgenheit meines Seins”.46 Immer
wieder bringt Frank seine Ergriffenheit iiber diese so niichtern vorgetragene
Verschrinkung von Gottes- und Selbsterkenntnis zum Ausdruck mit dem
Augustinus-Wort Viderim me - viderim te: ,Wiirde ich mich sehen, wiirde ich
dich sehen”, und mit dem Vers des Angelus Silesius: ,Ich weiss, dass ohne
mich Gott nicht ein Nu kann leben; werd ich zu nichts, er muss vor Not den
Geist aufgeben”.48 Der Mensch wird in seiner Existenz selbst zum Gottes-
beweis. Die angemessene Form der Gottesrede ist folglich nicht das objekti-
vierende ,Er”, sondern die Anrede ,Du”: ,Niemals aber diirfen wir das hinter
diesem Er stehende und dieses begriindende Du vergessen, genauer: dass Du

44 Zit. nach: Bote der russischen christlichen Bewegung 121 (1977) 166-170; vgl. RUPPERT,
in: Die Hairesie des Utopismus, 32f.

45 FRANK: Das Unergriindliche, 414.

46 Ebd. 370.

47 Als Motto dem dritten Teil von ,Das Unergriindliche” vorangestellt: ebd. 301.

48 Zit. z.B. in: FRANK: Das Unergriindliche, 364.



Simon L. Frank (1877-1950) 547

dahinter stehst. Auch in der nachtriglichen Betrachtung muss aus diesem Er in
unserer Seele das ,Du’ herausklingen, musst Du herausklingen”.49

Im Anschluss an Vladimir Solov’ev und doch zugleich in eigenstindiger
Entfaltung verwendet Frank fiir die Zwei-Einheit von ,Ich-mit-Gott” und
»,Gott-mit-mir” den Ausdruck ,Gottmenschentum” (6orouenoBeuecTBo/
OorouenoBeyHoCTh).50 ,Franks Bemiihen, in seiner Anthropologie die ,Gott-
menschlichkeit” als Wesensaussage iiber den Menschen philosophisch zu
explizieren, erfolgt am Ende eines Lebens, das von ausserordentlich leidvoller
Erfahrung menschlicher Unmenschlichkeit gekennzeichnet war”.5!1 Frank
nimmt durchaus Bezug auf die geschichtlich einmalige Offenbarung des Gott-
menschen Jesus Christus, bildet aber seinem philosophischen Ansatz gemiss
vom ,Standpunkt der darin enthaltenen allgemeinen und ewigen Offenbarung
den Begriff der Gottessohnschaft, der Gottmenschlichkeit als eines allge-
meinen Seinsprinzips”.52 In diesem Sinne nimmt er auch die Rede von der
»Vergottlichung” (¥woig) des Menschen aus der Mystik der Ostkirche auf.53
Angesichts der stark betonten Einheit zwischen Gott und Mensch sieht Frank
sich genétigt, die Differenz, in der die Freiheit von Mensch und Welt griindet,
eigens zu bekriftigen. Um die religios-personale Eigentiimlichkeit des Seins zu
charakterisieren, fithrt er den Begriff des antinomischen Monodualismus ein5+:

sDas WIR, das Gott und Mensch, Gott und Welt vereint, unterscheidet sich
wesentlich von jedem anderen Wir. Es ist weder eine dualistische Zweiheit noch
eine monistische Einheit, sondern eine antinomische Zweieinheit [...]. So ist
Gottes Du nicht nur fiir mein Ich-Sein, sondern fiir mein Sein als freies Sein
schlechthin konstitutiv: Ich besitze meine Seinsautonomie und Freiheit nur als
Gabe Gottes. Zweifellos bin ich Gott gegeniiber ein anderer, doch mein Anders-
als-Gott-Sein ist nur in Gott; mein Sein in Gott aber mindert nicht meine
Seinsautonomie, sondern begriindet sie”.55

Den Vorwurf des Pantheismus, der thm offensichtlich nicht unbekannt ist,
weist Frank entschieden zuriick.56

49 Ebd. 366.

50 Vgl. EHLEN, Peter: Der Begriff des ,Gottmenschentums® in der Philosophie V.S. Solov’evs und
S.L. Franks, in: Forum fiir osteuropdische Ideen- und Zeitgeschichte 4 (2000) 41-74.

>1 Ebd. 60.

52 FRANK: Das Unergriindliche, 411.

53 Vel. ebd. 410.

54 Vgl. z.B. FRANK: Das Unergriindliche, Sachregister.

55 EHLEN: Die WIR-Philosophie Simon L. Franks, 405.

56 Vgl. FRANK: Das Unergriindliche, 414.



548 Barbara Hallensleben

¢. Die soziale Dimension des Seins

Das ,Gottmenschentum” hat fiir Frank eine individuelle und eine soziale
Dimension; so vermeidet er die Extreme des Individualismus und des Kollekti-
vismus: Das ,Ich” kann sich nicht isolieren, denn es verdankt sich dem
vorgangigen ,Wir”; das ,Wir” hebt die freie Begegnung von ,Ich” und ,Du”
nicht auf, sondern erméglicht sie. Das ,,Gottmenschentum” bildet fiir Frank
die ontologische Grundlage jeder sozialen und politischen Ordnung. Zwar zog
sich Frank aus der aktiven Teilnahme am politischen Leben frith zuriick und
sprach spiter eher skeptisch iiber seine Aktivititens’, doch blieb er zeitlebens
am politischen Geschehen interessiert und widmete der Sozialphilosophie in
seinen Werken besondere Aufmerksamkeit. Der philosophische Ansatzpunkt
bei Frank ist keineswegs utilitaristisch auf bestimmte politische Ziele aus-
gerichtet, sondern entspricht dem kontemplativen ontologischen Grundzug
seines Denkens. Sein bevorzugter Lehrer Nikolaus von Kues ist ihm Vorbild:
Das Einzelne, Individuelle ist ja nach dem Cusaner das Grenzenlose in der
konkreten Weise seines Begrenztseins. Deshalb ruht keine endliche Wirklich-
keit selbstzufrieden in sich, sondern alles strebt gemiss der je eigenen Gestalt
iber sich hinaus zum Unbegrenzten, und diese Potentialitdt ist Ausdruck der
Freiheit.53 Das ,Ich” hat bereits teil am ,Wir” und findet nur im ver-
wirklichten ,Wir” seine Identitit und Erfillung. Das Wir ist folglich wesent-
lich unbegrenzt. Es umfasst potentiell jedes ,Ich”, das dadurch zugleich zum
»,Du” wird, ja alles Existierende. Die gesamte Wirklichkeit ist dazu bestimmt,
in die personal gefasste All-Einheit des freien ,Wir” aller Geschépfe auf-
genommen zu werden.>

Die tiefe Zusammengehorigkeit aller Geschdpfe bedarf einer auch dusser-
lich verwirklichten Gestalt sozialer Ordnung, geht aber nicht in einer solchen
Ordnung auf. Um beide Aspekte, den inneren und den dusseren, zu unter-
scheiden und zugleich zusammenzuhalten, verwendet Frank die zwei Begriffe
Gemeinschaftlichkeit  (cobopHocTb) und  Gesellschaftlichkeir  (00miect-
BEHHOCTH). Sie bezeichnen nicht zwei verschiedene Sozialformen; vielmehr
weist der Ausdruck Gemeinschaftlichkeit auf die ontologisch 1m Gott-
menschentum gegebene Wurzel der Gesellschaftlichkeit hin. Um ihre konkrete
Wirksamkeit beim Aufbau der gesellschaftlichen Formen des Zusam-
menlebens zu entfalten, muss die Gemeinschaftlichkeit zu einem sichtbaren
Gemeinwesen werden. Hier griindet Franks philosophische Idee der ,Kirche”,
die weitgehend unabhingig von jeder konkreten Gestalt kirchlichen Lebens

37 Vel. L.V. 7AK: Simon Ljudvigovié Frank - mein Bruder, in: Sbornik, 17-24, hier 19.

58 Vgl. FRANK: Das Unergriindliche, 101-110.

59 Vegl. S.L. FRANK: Duchovnye osnovy obsCestva, Vwedenie v social’nuju filosofiju, in: DERS.,
Duchovnye osnovy obstestva. Moskau 1992 (russisch erstmals Paris 1930; englisch Ohio 1987), 51.



Simon L. Frank (1877-1950) 549

konzipiert ist: ,Kirche” ist fiir ihn derjenige ,Dienst an der Wahrheit”60, der
die Anerkennung der gottmenschlichen Wiirde des einzelnen und der
verschiedenen gesellschaftlichen Lebensformen tatkriftig férdert. Ohne einen
solchen Dienst verliert das gesellschaftliche Leben seine Grundlage. Um diesen
Zusammenhang philosophisch darzustellen, greift Frank wieder einmal
zuriick auf Begriffe der christlichen Tradition: Er unterscheidet zwischen der
unsichtbaren Kirche, zu der potentiell die gesamte Menschheit gehért, und der
sichtbaren Kirche, die iiberall dort fassbar wird, wo sich der Dienst an der
Heiligkeit menschlicher  Gesellschaft  konkret  vollzieht. Wie im
Gottmenschentum miissen die zur Zwei-Einheit verbundenen Elemente Kirche
und Welt ungetrennt und unvermischt bleiben, um ihre jeweilige Bestimmung
zu erfiillen.

Fiir die kirchlich-gemeinschaftliche Dimension menschlichen Zusammen-
lebens verwendet Frank das Wort co6oprocts, das einen spezifisch russischen
Beitrag zur theologischen Reflexion seit dem 19. Jahrhundert darstellt. Die
Substantivbildung kniipft an das Adjektiv cobopHBIi an, das im Glaubens-
bekenntnis zur Ubersetzung des Pridikats ,katholisch” dienet. Abgeleitet von
dem Verb cobupars, versammeln, bezeichnet das Substantiv co6op die kirch-
liche, v.a. eucharistische Versammlung der Gliubigen, die Kirche als Ver-
sammlungsort oder auch das Konzil. Der Abstraktbegriff co6oprOCTE Wurde
in der russischen Theologie des 19. Jahrhunderts gebildet, um den Charakter
der Kirche als versdhnte Gemeinschaft im Leib Christi durch den Heiligen
Geist sowie die entsprechenden konziliaren und kollegialen Strukturen zu
bezeichnen. Wirkungsgeschichtlich einflussreich fiir diese Entwicklung war
der slawophile Denker A.S. Chomjakov (1804-1860), dessen urspriinglich
franzésisch abgefasste Schrift ,L’Eglise est une” erstmals 1864 auf russisch
verdffentlicht wurde; Chomjakovs franzésische Ubersetzung von ,katholisch”
mit ,universelle” ist darin mit dem Adjektiv cobopubIii wiedergegeben. In
anderen Schriften tritt Chomjakov vehement dafiir ein, dass allein diese Uber-
setzung der qualitativen und nicht primir geographisch-extensiven Bedeutung
des griechischen Ausdrucks gerecht werde.6! Im Skumenischen Horizont
wurde der Begriff nicht selten polemisch gegen die juridisch-hierarchische
Struktur der romisch-katholischen Kirche gerichtet.

Franks philosophische Ekklesiologie hat Riickwirkungen auf seine Sicht
von Moral, Recht und Politik. Jegliche dussere Ordnung, die nicht auf der
ontologisch bereits gegebenen Realitit der All-Einheit aufruht, ist fiir ihn zum
Scheitern verurteilt und wird als ,Utopismus” kritisiert:

60 Vgl. ebd. Kapitel ,Kirche und Welt*.

61 Vgl. PLANK, Bernhard: Katholizitit und Sobornost’. Ein Beitrag zum Verstindnis der
Katholizitat der Kirche bei den russischen Theologen in der zweiten Halfte des 19. Jabrbunderts.
Wiirzburg 1960, 60-65; vgl. Franks Erliuterungen in: Die russische Weltanschanung, 22-26.



550 Barbara Hallensleben

»,Unter Utopismus verstehen wir nicht den allgemeinen Traum von der Ver-
wirklichung eines vollkommenen Lebens auf Erde, das frei ist vom Bosen und
vom Leiden, sondern die spezifischere Idee, wonach die Vollkommenheit des
Lebens durch eine bestimmte gesellschaftliche Ordnung oder einen bestimmten
organisatorischen Aufbau gleichsam automatisch erreicht werden kann - und
folglich auch soll, mit anderen Worten: Der Utopismus will die Welt durch den
alles organisierenden, autonomen Willen des Menschen erlgsen”.62

Die Erfahrung bestitigt, ,dass der Utopismus, der darauf hofft, dass die Fiille
des Guten durch die gesellschaftliche Ordnung verwirklicht werden kann,
eine Tendenz zum Despotismus in sich trigt”.63 Damit geht die schépferische
Freiheit des Menschen, die Geschichte als Kultur hervorbringt, verloren.
Frank versteht sich friith als Anwalt einer wahrhaft ,praktischen” Philosophie,
die ein schopferisch freies menschliches Handeln bedenkt, das mehr ist als eine
Sozialtechnik. Die mechanisch-rationalistische Theorie des Gliicks, wie sie der
revolutioniren Bewegung zugrundeliege, bringe eigentlich nichts Neues und
keinen wahren Fortschritt hervor:

»Die Mechanik kennt keine Schépfung im eigentlichen Sinn. Alles, was der
Mensch mit Naturstoffen und Naturkriften tun kann, ist, sie in eine andere, fiir
ihn zweckmissige Ordnung zu bringen und Kombinationen von Materie und
Energie, die fiir ihn schidlich sind, aufzul6sen [...]. Es ist ein ginzlich anderes
Verstindnis vom menschlichen Leben ndtig, wenn man sich der Unzuling-
lichkeit dieser rein mechanischen Methoden auf dem Gebiet der Kultur bewusst
werden und sich einem neuen Prinzip — dem Prinzip des schopferischen Aufbaus
- zuwenden will”.64

Dem ,schopferischen, die Kultur aufbauenden religiosen Humanismus”é5 ist
Franks gesamtes Lebenswerk gewidmet, auch wo er sich nicht ausdriicklich
mit Sozialphilosophie beschiftigt. Die Ontologie bewahrt Frank davor, das
abstrakte Ideal gegen die unzulingliche Wirklichkeit auszuspielen, und lasst
ihn auf die real gegebenen Krifte aufbauen, so dass seine sozialphilosophischen
Uberlegungen stets von einem niichternen Realismus getragen sind.é6

d. Asthetische Erfabrung und das Dilemma des Bésen

Den Offenbarungscharakter des Seins und die Einheit zwischen dem absoluten
und dem endlichen Sein weist Frank mit Vorliebe am Phinomen des Schénen

62 S.L. FRANK: Die Hiresie des Utopismus, russ. in: Novyj Zurnal 14 (1946) 137-153; engl.:
The Hibbert Journal 52 (1954) 213-223; iibers. von Hans-Jiirgen RUPPERT, in: Die Hiresie des
Utopismus, 3.

63 Ebd. 7.

64 FRANK: Die Ethik des Nihilismus, 300f.

65 Ebd. 320; vgl. 0. Anm. 16.

66 Vgl. P. Ehlens Einfithrung zu Bd. 3 der Werkausgabe Franks.



Simon L. Frank (1877-1950) 551

auf. Seine religiose Philosophie wird als Asthetik entfaltet. Dass die Inter-
pretation von Literatur und Dichtung fiir Frank ein besonderes Anliegen war,
ist in zahlreichen seiner iiber zweihundert Versffentlichungen dokumentiert.
Nicht allein eine persdnliche Vorliebe bewog ihn, sondern die Einsicht, dass
Dichter und Denker geistig eng verwandt sind. Goethe, Rilke und der
russische Lyriker F.I. Tjutéev werden ithm zum Spiegel fiir seine eigene
intuitive Erkenntnistheorie:

»Das kiinstlerische Schaffen ist fiir ihn [Goethe] ein Eindringen in die objektiven
Geheimnisse des Seins, und Erkenntnis der Welt ist nur moglich in Form einer
kiinstlerischen, intuitiven Vergegenwirtigung ihres inneren Wesens. Der echte
Kiinstler [...] ist ein Weiser und Hellseher, wie auch der echte Denker ein
schaffender Kiinstler ist”.67

Im Schénen ist das Sein in einer nicht-begrifflichen Weise in unmittelbarer
Anschauung gegeben. Es trigt seinen Grund fraglos in sich. ,Im Schoénen sind
wir innerlich mit dem Sein verschnt, weil es uns die letzte Seinstiefe, den
letzten innerlich evidenten, fiir uns ,durchsichtigen’ Seinsgrund erdffnet, den
es in sich trigt”.68 Das dsthetische Erleben der Wirklichkeit schenkt mitten in
der Zerrissenheit der Welt eine Ahnung vom inneren, absoluten Wert allen
Seins in seiner Harmonie mit der unergriindlichen All-Einheit. Die Schonheit
ist das Unergriindliche selbst in symbolischer Gestalt.

Fiir die dsthetisch konzipierte religiose Philosophie Franks muss das Auf-
treten des Bosen in allen seinen Gestalten zu einer schwerwiegenden Infra-
gestellung werden: ,Die Tatsache, dass ,Gottes” Welt, die in ihrer Tiefe gott-
liche Welt, zugleich eine Welt ist, in der das unterschiedlichste Bése und Uble
herrscht, ist das grosste und unverstiandlichste aller Ritsel”.6? Nicht nur eine
schwierige philosophische Einzelfrage neben anderen gilt es hier zu ldsen,
sondern das Projekt der Philosophie insgesamt ist vom Scheitern bedroht:

»Die Tatsache des Bosen ist in gewissem Sinne die absolute Grenze jeder Philo-
sophie. Sie anzuerkennen bedeutet fiir die Philosophie das Eingestindnis, nicht
imstande zu sein, das ganze Sein restlos zu erkliren. Der Philosophie ist eine
Tendenz zum Optimismus immanent, der die Realitit des Bosen verneint, was
unter metaphysischen Gesichtspunkten mit einer Tendenz zum Pantheismus

gleichbedeutend ist, zu einer vorbehaltlosen Anerkennung der Géttlichkeit des
Seins”.70

Die Theodizee-Frage ist nicht nur faktisch bislang nicht gel6st, sondern sie ist
rational schlechthin unlésbar. Eine ,Begriindung” des Bésen kime ja seiner

67 §.L. FRANK: Zivoe znanie. Berlin 1923, 31; zit. nach: GLASER: Die Frage nach Gott in der
Philosophie S.L. Franks, 36.

68 Das Unergriindliche, 314; vgl. den gesamten Abschnitt ,Die Schénheit”: ebd. 311-323.

69 Ebd. 437.

70 Ebd. 442.



552 Barbara Hallensleben

Rechtfertigung gleich. ,Das aber widerspricht dem eigensten Wesen des Bésen
als demjenigen, was illegitim ist und nicht sein soll”.”1 Die Frage kann weder
beantwortet werden noch unbeantwortet bleiben - vor dieser Aporie steht der
Philosoph.

Nicht zufillig miindet Franks philosophisches Werk ,Das Unergriindliche”
in die Frage nach dem Bosen. Es bleibt ihm nichts anderes {ibrig, als von
einem Riss im Sein selbst auszugehen: ,Durch die harmonische, gottliche All-
Einheit des Seins gehen tiefe Risse, klaffen Abgriinde des Nichtseins - Ab-
grinde des Bosen. Die All-Einheit, wie sie empirisch erscheint, ist eine ge-
borstene Einheit”.72 Der Siindenfall ist in diesem Horizont kein theologisches
Dogma, sondern ,die schlichte Feststellung oder phinomenologische Beschrei-
bung der Verfassung weltlichen Seins”.73 Das Nicht-Sein erhebt sich gegen das
Sein und setzt sich an seine Stelle. ,Das Bose entsteht aus dem unsagbaren
Abgrund, der gewissermassen genau auf der Schwelle zwischen Gott und
,Nicht-Gott’ liegt [...]. Er ist mir in der lebendigen Erfahrung als ich selber
gegeben, als bodenlose Tiefe, die mich mit Gott verbindet und mich von ithm
trennt”.74 Das Nichts, die Kehrseite meiner Existenz als ,Jch-mit-Gott”, ist als
stindige Anfechtung gegenwirtig. Jeder theoretische Ausweg ist verschlossen;
nur eine praktische Antwort kann gegeben werden: die Annahme der
Erfahrung des eigenen Schuldigseins und die Ubernahme der Verantwortung:

,Das einzig mogliche Begreifen des Bésen ist seine Uberwindung und Tilgung im
Schuldbewusstsein. Eine rationale und abstrakte Theodizee ist unmoglich; aber
eine lebendige Theodizee, die nicht im Denken, sondern im Leben erreicht werden
kann, ist bei all ihrer Unergriindlichkeit und Transrationalitidt moglich”.75

Franks Philosophie steht unter einer hohen Verheissung und vor einer tiefen
Bedrohung - und fiihrt in eine schwerwiegende je personliche Verantwortung
fiir das Schicksal der Welt. In diesem Horizont entstand die Schrift ,Gott mit
uns”, die nun daraufhin befragt werden soll, wie sie die Grundthemen von
Franks Philosophie aufnimmt und weiterfiihrt.

71 Ebd. 440.
72 Ebd. 442.
73 Ebd. 449.
74 Ebd. 458.
75 Ebd. 460.



Simon L. Frank (1877-1950) 553

ITI. ,GOTT MIT UNS” - GRUNDZUGE UND CHARAKTERISTIKA DES WERKES

1. Ubereinstimmung von Form und Inbalt?

Frank nennt im Vorwort’¢ den ,Mittelpunkt” seines Werkes, die ,grund-
legende Erfahrung”, aus der alle gedusserten Gedanken hervorgehen: Es ist
»die Erfahrung der Immanenz Gottes in der menschlichen Seele”, durch die
»,Gott selbst in uns lebt und wirkt”. Unverkennbar kniipft er an seine
Philosophie der Zwei-Einheit des ,Gott-mit-uns” und ,Ich-in-Gott” an. In
neuer Intensitit bekennt sich der Autor zu seiner eigenen Erfahrung. Er weiss
um das ,Risiko”, das er eingeht, indem er ein ,persénliches Bekenntnis”, ja
eine ,Beichte” vorlegt, die keinesfalls nur ein Schuldbekenntnis meint, son-
dern in einem umfassenden Sinne die Eroffnung der eigenen Seele. Doch dies
Vorgehen ist auf dem Hintergrund seiner philosophischen Methode konse-
quent, ja gewissermassen unausweichlich: Die Wahrheit, von der Frank
sprechen will, zeigt sich nicht anders als in der Vielgestaltigkeit individueller
Offenbarungen. Das personliche Zeugnis gehort - in diesem Falle in lite-
rarischer Gestalt - zur Selbsterschliessung des absoluten Seins in seiner per-
sonalen gottlichen Qualitit: ,Ein persdnliches Eingestindnis gehdrt hier un-
bedingt zur objektiven Untersuchung des Tatbestands” (63). Form und Inhalt
des Werkes sind einander angemessen. Franks ,Beichte” bleibt allerdings
verhalten personlich; wer mit biographischen Enthiillungen oder mit einem
tieferen Einblick in sein geistliches Leben rechnet, wird enttiduscht. Die
existentiellen Beziige sind bei niherer Betrachtung nicht wesentlich intensiver
als in seinen fritheren Werken. Darin zeigt sich eine Bescheidenheit, die darum
weiss, ,dass die positive Offenbarung unendlich viel reichhaltiger, voller,
tiefer ist als es jemals eine einzelne personliche Erfahrung sein kann” (110).
Das ,Wesen des Christentums” ist letzten Endes ,nicht individuell, sondern
nur der gemeinsamen Erfahrung der Menschheit zuginglich” (116); mit dem
Adjektiv co6opusiii appelliert Frank an die ontologische Zusammenge-
horigkeit der Menschheit in der géttlichen All-Einheit. Seine Zuriickhaltung
ist nicht zuletzt darin begriindet, dass auch weiterhin die Offenbarung Jesu
Christi als Sonderfall des ,religidsen Glaubens im allgemeinen” auftritt, wenn
auch als dessen ,vollendeter Ausdruck”. Franks persénliches Bekenntnis
idenfiziert sich mit dem christlichen Glauben nicht anders, als insofern dieser
fiir ihn die Hochform des Phinomens ,Religion” tiberhaupt darstellt.

Frank will das Christentum als ,absolute Religion” (107) oder auch als
»natiirliche Religion” (129) erweisen. Er nimmt damit eine Fragestellung auf,
die seit der frithen Neuzeit und verstirkt aufgrund der Aufklirung die Reli-
gionsphilosophie bestimmt. In der ,natiirlichen Religion” und der ihr ent-

76 FRANK: Dieu est avec nous, 7f.; ab jetzt beziehen sich im Text eingefiigte Seitenzahlen auf
die franzdsische Ausgabe: FRANK: Dieu est avec nous.



554 Barbara Hallensleben

sprechenden ,natiirlichen Theologie” wurde auf der Grundlage der natur-
gegebenen Erkenntniskrifte des Menschen, unabhingig von einer iiber-
natiirlichen gottlichen Offenbarung, der Massstab fiir jede positive Religion
gesehen, auch fiir das Christentum. Aufbauend auf der Religionsphilosophie
Hegels und Schellings erhielt durch Ernst Troeltsch der Begriff der ,,Abso-
lutheit des Christentums” Ende des 19. Jahrhunderts einen festen Platz in der
theologischen Diskussion. Angesichts der geschichtlichen Relativitdt aller
religiosen Erscheinungsformen kénne sich die ,Absolutheit” des Christentums
nicht mehr als dessen Identitit mit der reinen Idee der Religion ergeben; doch
lasst sich nach Troeltsch im geschichtlichen Vergleich zu allen anderen
Religionen ,die hdchste und folgerichtigst entfaltete Lebenswelt, die wir
kennen”, im Christentum nachweisen.”” Entsprechend formuliert Frank: ,ich
muss einsehen und zeigen, dass die gottliche Wahrheit in der Lehre und
Gestalt Christi vollstandiger, tiefgriindiger, klarer, zutreffender ausgedriickt
ist als irgendwo sonst” (21).

Ausdriicklich gesteht Frank zu, dass seine philosophischen Reflexionen
sich der positiven Offenbarung des Christentums verdanken, dass alles, was

»auf den ersten Blick und ihrer dusseren Form nach zwar Resultat einer philo-
sophischen Uberlegung und Rechenschaft iiber das personliche Selbstverstindnis
zu sein schien, in Wirklichkeit dagegen aber nichts anderes war als das Ergebnis
der positiven Offenbarung Christi. Alles, woriiber ich bisher gesprochen habe,
wire fiir das menschliche Denken ganz unerreichbar, wenn nicht ein Same darin
angelegt wire, der von Christus gesit und durch seine Offenbarung vermittelt
worden wire. In allem, was ich gesagt habe, erkenne ich mich als Schiiler Christi
und hoffe, Sein treuer und verstindiger Schiiler zu sein - wie ich auch hoffe, ein
treues Glied dessen zu sein, was ,christliche Kirche’ genannt wird” (110).

Doch dies Eingestindnis hindert Frank nicht daran, seiner philosophischen
Methode treu zu bleiben. Aus der phinomenologischen Prioritit des Christen-
tums fiir sein Denken wird keine Reflexion {iber Folgen einer eventuellen
ontologischen Prioritit fiir das menschliche Denken.

Der Untertitel ,Drei Uberlegungen” bekriftigt den meditativen Charakter
der Schrift, die nicht systematische Vollstindigkeit anstrebt, sondern eine
nach-denkende, nicht rational-deduzierende Anniherung an die untersuchten
Phinomene. Die drei Teile des Werkes tragen die Titel 1. Was ist Glaube?, 2.
Die paradoxe Wahrheit des Christentums, 3. Die Wahrheit als der Weg und
das Leben (Die Verwirklichung des Glaubens). Sie gehen zunehmend konkret
auf die biblische und kirchliche Gestalt des christlichen Glaubens ein. Der
erste Teil thematisiert unter dem Vorzeichen des Glaubens die ,religiose Er-
fahrung” in einem sehr weiten Sinne. Frank findet Gelegenheit, seine Ontolo-

77 TROELTSCH, Ernst: Die Absolutheit des Christentums und die Religionsgeschichte, (1902)
31929, 744



Simon L. Frank (1877-1950) 555

gie explizit in ihrer religiosen Qualitit zu entfalten. Was Frank philosophisch
als antinomischen Monodualismus bezeichnet hatte, wird im zweiten Teil in
religioser Hinsicht als Panentheismus vorgestellt. Das Gottmenschentum wird
zur Offenbarung in Jesus Christus in Beziehung gesetzt. Und das Streben nach
der All-Einheit zeigt sich unter dem Vorzeichen der Liebe als Herz der Welt-
ordnung, die auf dem Weg des Kreuzes durch das Selbstopfer auch das Bdse zu
besiegen vermag. Im Mittelpunkt des dritten und letzten Teils steht die Kirche
im Bezug zur Verheissung des Reiches Gottes und in ihrer universalen Sen-
dung fiir die Welt. Hier geht Frank vom eher Allgemeinen zur aktuellen reli-
givsen und sittlichen Problematik iiber. Sein lebendiger Bezug zur Okumeni-
schen Bewegung und seine Sorge um die sittlichen Grundlagen Europas
werden spiirbar. Stark vereinfacht liessen sich die drei Teile der Schrift nach
ihren jeweiligen thematischen Schwerpunkten auch tiberschreiben mit: 1. Der
Mensch im Glauben an Gott; 2. Der Mensch in seiner Berufung zum
Gottmenschentum; 3. Der Mensch in der Gemeinschaft der Kirche. Im
Folgenden werden die bereits vorgestellten Grundthemen der Philosophie
Franks leitend - mit der besonderen Aufmerksamkeit dafiir, inwieweit sie in
»,Gott mit uns” aufgenommen, vertieft oder umgewandelt werden.

2. Aufnahme und Wandlung der Grundthemen der Frank’schen Philosophie

a. Ontologie und Gotteserfabrung

Kann die Menschheit, die faktisch zusammenwichst, sich {iber die religiose
Wahrheit verstindigen und so zum Frieden finden? Franks Ausgansgfrage ist
unbestritten von bleibender Aktualitit. Im Erscheinungsbild der Welt stehen
die religiosen Autorititen — sei es der Papst oder der Dalai-Lama, sei es die
Bibel, der Koran oder die heiligen Worte Buddhas - unvermittelt neben-
einander. Bestiinde der Glaube in der Anerkennung einer Wahrheit aufgrund
dusserer Autoritit, so wire eine Verschnung ausgeschlossen. Gibt es also ,eine
gemeinsame Sprache - die Sprache der Wahrheit selbst? Und wenn ja, worin
besteht sie?” (20). Wie das intuitive Erfassen der Wirklichkeit fiir Frank
letztlich eine religiése Erfahrung darstellt, so kann umgekehrt die religidse
Erfahrung in Gestalt des Glaubens nur in der unmittelbaren Selbster-
schliessung der Gottheit bestehen. Eine Offenbarung, die als dussere Autoritit
auftritt und Unterwerfung ohne verniinftige Einsicht fordert, wird diesem
Anspruch nicht gerecht. Glaube bedarf der Glaubwiirdigkeit - oder mit den
Worten Franks: ,Jeder Glaube in Form von Gehorsam oder Vertrauen, der
sich auf die Unterordnung unter eine Autoritit griindet, stiitzt sich letztlich
auf einen Glauben in Form von Gewissheit und Wissen” (17). Quelle dieser
Gewissheit kann nur Gott selbst sein - nicht als eine vorziigliche, aber doch
wiederum 3ussere Autoritdt, sondern in seiner Selbstoffenbarung im Men-



556 Barbara Hallensleben

schen: ,Der Glaube ist letztlich die Begegnung der menschlichen Seele mit
Gott, die Erscheinung Gottes in der menschlichen Seele” (18). Denn: ,,Von
Gott und seiner Wahrheit zeugt letzten Endes nur Gott selbst” (22). Im Alten
Testament kiindigt sich ,erstmals” (23) in der Geschichte des religiosen
Bewusstseins dieser Glaube aufgrund innerer Gewissheit an (vgl. Jer 31,33f,;
zit. 23). Eine ,revolutionire Bedeutung” kommt insbesondere der christlichen
Offenbarung zu, die nach Frank die Immanenz Gottes in der menschlichen
Seele durch den Heiligen Geist offenbart (23) - und ,wo der Geist des Herrn
wirkt, da ist Freiheit” (2 Kor 3,17; zit. 24).

Franks Lehre vom Glauben ist seine religios gewendete Gnoseologie.
Glaube als religiose Erfahrung hat den Charakter der Intuition, die Frank in
seiner ontologischen Erkenntnistheorie entfaltet und die nun auch ,Inspi-
ration” oder - unter Bezugnahme auf Rudolf Otto - Erfahrung des ,Heiligen”
heisst (vgl. 35). Was philosophisch ,Evidenz” genannt werden kann, be-
schreibt Frank in biblisch-religioser Sprache nun als das ,Brennen des
Herzens” (49; 128; 252). Wie in seinen philosophischen Schriften wird die
ethische und vor allem die isthetische Erfahrung herangezogen, um die
Moglichkeit der Erkenntnis eines transzendenten Gegenstandes in der un-
mittelbaren Erfahrung zu bezeugen. Frank stellt hier den Bezug zur Grund-
erfahrung des russischen orthodoxen Christentums her, erfolgte doch die
Hinwendung der Rus’ zur byzantinischen Kirche aufgrund der Begegnung mit
der Herrlichkeit der Liturgie.’8 Auch die erkenntnistheoretische Abgrenzung
ist dieselbe wie in Franks vorausgehenden Werken: Die Gotteserkenntnis
fiihrt jeden Versuch einer Aufspaltung in Subjekt und Objekt ad absurdum:
Der Gott, der nur als Objekt dem erkennenden Subjekt gegeniiberstiinde,
wire nicht Gott. Gott kann nur angemessen gedacht werden als ,Gott und
alles”. Gott ist in dem Masse der Urquell und das alles durchdringende
Geheimnis der gesamten Wirklichkeit, dass er uns nicht von aussen begegnet
und nicht in Konkurrenz zu uns tritt. Nicht trotz, sondern wegen seiner
Transzendenz kann er der gesamten Wirklichkeit immanent sein, ohne ihre
Eigenstindigkeit und Freiheit aufzuheben. Transzendenz und Immanenz,
intime Nihe und Ferne sind in der Liebe im Zeichen der Freiheit verbunden.
Der ,Gott-mit-uns” der hier vorliegenden Schrift Franks ist kein anderer als
der ,Jmmanuel”, der sich in ,Das Unergriindliche” als Urgrund und Urquelle
allen Seins gezeigt hatte. Dieser Gott ist so gewiss wie unser Dasein - und in
ihm ist die Ewigkeit unserer Seele iiber jeden Zweifel erhaben (vgl. 43). Der
,Gott-mit-mir” wird erkannt aufgrund seiner erfahrenen Ahnlichkeit mit uns:
»Die Sache verhilt sich so, als ob wir Luft einatmeten, indem wir diese Luft

78 Vgl. die Uberlieferung der Nestor-Chronik, um 1113-1116: Die Taufe der Rus’. 986-988,
in: Lust an der Erkenntnis: Russisches Christentum. Ein Lesebuch. Hg. von Ingeborg Fleischhauer.
Miinchen 1988, 53-82, besonders 72.



! Simon L. Frank (1877-1950) 557

mit jener Luft einsaugten, die sich schon in uns befindet. Das gottliche Sein
wird uns zuginglich, weil wir darauf reagieren, weil wir es durch dasjenige
wahrnehmen, was gottlich ist in uns selbst” (41).

Frank grenzt sich von einer ,althergebrachten, herrschenden Auffassung
vom Glauben” (11) ab und ist sich bewusst, dass die ,grossen christlichen
Lehrer” (110) weiser geurteilt haben. So finden wir etwa bei Thomas von
Aquin in der Grundlegung der Theologie des Glaubens den Hinweis, dass im
Glauben Gott selbst als prima wveritas nicht nur zum Gegenstand der Er-
kenntnis wird, sondern in erster Linie deren Formalobjekt ist79: Im Glauben
erdffnet sich Gott als Gott unserem Erkennen; durch seine Gnade ist er im
Menschen ,wie das Erkannte im Erkennenden und wie der Geliebte im
Liebenden”.80 Die heutige Theologie spricht von der Selbstoffenbarung als
Selbstmitteilung Gottes und versteht darunter wie Frank die freie Initiative
Gottes, der sich zu erkennen gibt: ,Bei dieser Gemeinschaft mit Gott verhilt
es sich so, dass die gesamte Aktivitit — oder zumindest die gesamte Initiative
zur Aktivitit - von ihm selbst ausgeht. Nicht Er ist Objekt unserer Er-
kenntnis, sondern wir selbst sind Objekt seiner Einwirkung auf uns” (70).
Auch nach Thomas erfolgt die Gotteserkenntnis aufgrund einer ,Wesensver-
wandtschaft” (connaturalitas), die in der Gottebenbildlichkeit der Geschéopfe
griindet.81 Auch Thomas unterscheidet zwischen den Glaubensaussagen und
der lebendigen gottlichen Wirklichkeit, auf die sie sich beziehen.82 Er weiss
wie Frank, dass die christlichen Dogmen keinen ,Panzer” bilden, sondern
»symbolischen Charakter” und eine ,praktische Bedeutung” haben, indem sie
dem Leben mit und in Gott dienen (84f.). Und nicht zuletzt gibt Thomas der
Gnade des Heiligen Geistes im Herzen der Gliubigen durch den Glauben an
Jesus Christus den Vorrang vor allen Ordnungen und Vorschriften des
christlichen Lebens.83 Christliche Theologie identifiziert keinesfalls die Wahr-
heit des Glaubens mit einer rationalen Lehre, sondern weiss mit Frank, ,dass
Gott sich nicht offenbaren, sich und seinen Willen uns nicht von aussen
verkiinden kann, wenn Er nicht zugleich unserem Geist hilft, thm von innen
entgegenzukommen, die Offenbarung zu vernehmen, zu verstehen und sich
ihrer Einwirkung auf uns zu 6ffnen” (105).

Frank weist nach, dass der christliche Glaube der religisen Philosophie
bzw. der philosophischen Religion, die er in Kontinuitit zu seinem

79 Vgl. Summa theologiae II-11, qu. 1, a. 1.

80 Vgl. Summa theologiae 1, qu. 43, a. 3: ,est unus [modus] specialis, qui convenit naturae
rationali, in qua Deus dicitur esse, sicut cognitum in cognoscente, et amatum in amante”.

81 Vgl. Summa theologiae II-11, qu. 45, a. 2.

82 Vgl. Summa theologiae 1I-1I, qu. 1, a. 2, ad 2: ,actus autem credentis non terminatur ad
enuntiabile, sed ad rem”.

83 Vgl. Summa theologiae I-1I, qu. 105, a. 1: ,principaliter lex nova est ipsa gratia Spiritus
Sancti, quae datur Christi fidelibus”.



558 Barbara Hallensleben

philosophischen Werk im Lichte einer spezifisch christlichen Erfahrungswelt
neu beleuchtet, voll und ganz entspricht. Er gesteht zu, dass er diese Einsicht
psychologisch-genetisch der positiven christlichen Offenbarung verdankt.
Doch er bleibt gegeniiber der positiven christlichen Offenbarung in einer
reflektierenden Distanz. Zu sehr Uiberwiegt der Verdacht, dass jede positive
Offenbarung als solche ,gleichsam ein hdherer, potenzierter Begriff einer
dusseren, zwingenden religiosen Autoritit” darstellt (105). Zu stark ist ,ein
grenzenloses Schamgefithl” (197), dass die hochsten Wahrheiten des Christen-
tums wihrend dessen bisheriger Geschichte in menschenverachtender Weise
pervertiert worden sind: corruptio optimi pessima (88). Wo religiose Erfahrung
fehlt, wird sie allzu leicht durch Autoritit und Lehre ersetzt, und es entsteht
ein ,hisslicher Fanatismus” (48). Gegen diese Entstellungen christlichen
Lebens nimmt Frank Zuflucht zu seiner religiosen Philosophie. So weist er
Pascals Trennung zwischen dem ,Gott der Philosophen” und dem ,Gott
Abrahams, Isaaks und Jakobs” als ,polemische Ubertreibung” zuriick (74).
Der ,blinde Gehorsam”, der von Abraham in der Aufforderung zum Opfer
seines Sohnes verlangt wird, ist ihm hier und iiberall zuwider (vgl. 102). Der
Gott der prinzipiell immer und iiberall zuginglichen mystischen Erfahrung,
den Frank in seiner religiosen Philosophie reflektiert, wird von ithm letztlich
nicht mit dem Gott und Vater Jesu Christi und seinem frei erwihlenden
Handeln in der Geschichte identifiziert. Das Christentum ist, ,eben weil es die
Wahrheit ist, universal” (119). Doch unversehens bevorzugt Frank die Um-
kehrung dieser Aussage und wendet die universale Wahrheit gegen die
geschichtliche Gestalt: ,Es geht um die Wahrheit selbst, die fiir alle Zeiten und
alle Menschen gilt, und nicht um eine historische, exklusive, doktrinire
Hille” (119). Universal ist die Frank’sche religise Ontologie: ,Glaube ist
demnach nichts anderes als das bis in die letzten Tiefen reichende Selbst-
bewusstsein des Menschen, die Einsicht in seine eigentliche, absolute
ontologische Erstursache” (130).

b. Jesus Christus und die Idee des Gottmenschentums

Wenn Frank in der Mitte des zweiten Teils iber ,Die paradoxe Wahrheit des
Christentums” die Idee des Gottmenschentums erneut aufgreift, dann ge-
schieht dies wie in seinem iibrigen Werk in anthropologischer Perspektive.
Nicht nur historisch zufillig ist die Idee der Personlichkeit die ,Frucht der
christlichen Offenbarung” (131), sondern das Christentum ist wesentlich
»nichts anderes als der adiquate, vollendete Ausdruck dieser evidenten Ein-
sicht in die ontologische Grundlage des menschlichen Seins” (130). ,Das
Christentum ist die Religion der menschlichen Personlichkeit, eine persona-
listische und anthropologische Religion. In ihr findet der Mensch erstmals sich
selbst” (131). Hier ist der Mensch weder wie in der antiken Theokratie der



Simon L. Frank (1877-1950) 559

Willkiir der Gotter ausgeliefert noch wie in der neuzeitlich-humanistischen
Anthropokratie in eine letztlich ohnmaichtige Einsamkeit gestellt. Das
Christentum kennt einen ,dritten Menschenbegriff” (141), der im Glauben an
die Gottihnlichkeit und Gottesverwandtschaft des Menschen wurzelt. Die
paradoxe Zwei-Einheit von Gott und Mensch, die das erkenntnistheoretische
Grundprinzip der Ontologie Franks darstellt, wird nun in religidser Termino-
logie erklirt: ,Gott ist selbst menschlich, wie der Mensch potentiell gottlich
ist” (147). Grundlage dieser Aussage ist - nicht der Gottmensch Jesus Christus,
sondern - die Idee des Gottmenschentums. Historisch hat sie sich in der
Person Jesu Christi offenbart und wurde im christologischen Dogma bestitigt.
Darin besteht der Vorzug der christlichen Religion vor allen anderen
Religionen, die zwar inspirierte Offenbarungstriger kennen, aber keine
Verschmelzung einer menschlichen Person mit der Anwesenheit Gottes in ihr
(vgl. 107f.). Ohne die Einzigartigkeit Jesu Christi leugnen zu wollen, besteht
Frank darauf, dass das Gottmenschentum mit der Menschennatur bereits mit-
gegeben ist: ,In diesem Sinne ist das Gottmenschentum eine allgemeine Idee,
die sich auf den Menschen schlechthin, auf die gesamte Menschheit erstreckt.
Das Gottmenschentum Christi ist die Verwirklichung der Méglichkeit, die im
Wesen des Menschen angelegt ist” (150).

Wie bei seinem Gottesbegriff, so befindet sich Frank auch in seiner Be-
schreibung des Gottmenschen Jesus Christus auf einer heiklen Grat-
wanderung. Zu verschnen sind die beiden Aussagen Jesu nach dem Johannes-
evangelium: ,Niemand kann zu mir kommen, wenn nicht der Vater, der mich
gesandt hat, ithn zu mir fihrt” (Joh 6,44) und ,Niemand kommt zum Vater
ausser durch mich” (Joh 14,6). Auf der einen Seite steht eine Unmittelbarkeit
des Glaubenden zum offenbarenden Gott-Vater, auf der anderen Seite eine
konstitutive Bindung der Gottesbeziehung an Jesus Christus. Frank sieht sehr
klar, dass der eine Geist Gottes den geistbegabten Menschen in Christus die
Offenbarung des lebendigen Gottes gleichsam wiedererkennen ldsst; die
christologische Bestimmtheit dieses Geistes bleibt jedoch bei ihm eher im
Dunkeln.34 Bei Frank wird die Christologie von der Ontologie her ausgelegt,
wihrend im Zeugnis des Neuen Testaments die Ontologie christologisch
gedeutet ist, indem etwa der Hymnus des Kolosserbriefs Jesus Christus als
Schopfungsmittler und insofern als Urbild und Ursprung der Idee des Gott-
menschentums vorstellt (Kol 1,12-20). Die ideale Entsprechung zwischen Ur-
bild und Abbild tritt bei Frank an die Stelle der realen Gebrochenheit ihres
Verhiltnisses. Indem so die Ontologie in Franks Philosophie religitse Qualitit
gewinnt, wird auch der Mensch iiber sich selbst hinausgehoben: ,Der wahre

84 Die praktische Bedeutung des filiogue, das Frank als Beispiel eines nicht handlungs-
relevanten und insofern tiberfliissigen Theologenstreits anfithrt, kénnte hier aufgewiesen werden
(vgl. 92; 270).



560 Barbara Hallensleben

Mensch ist etwas Grosseres als nur ein Mensch. Das Menschliche im Men-
schen ist gerade sein Gottmenschentum” (150). Die Aussagen, die das Neue
Testament tiber den berufenen und in der Taufe begnadeten Menschen macht,
bezieht Frank ontologisch auf die Menschheit als solche. Die geschichtlichen
Gestalten der Heilsvermittlung - sei es in der historischen Begegnung mit
Jesus Christus oder in den sakramentalen Zeichen seiner Gegenwart in der
kirchlichen Gemeinschaft - werden zu etwas Beildufigem und Austausch-
barem. Frank ist ohne Zweifel von dem Anliegen bewegt, einerseits das Heil
nicht exklusiv auf die Christen zu beschrinken, andererseits die universale
Bedeutung Jesu Christi auch fiir diejenigen aufzuzeigen, die sich nicht aus-
driicklich zu ihm bekennen. Darin steht er den Uberlegungen Karl Rahners

zum ,anonymen Christentum” inhaltlich und methodisch sehr nahe:

~Letzten Endes geschieht das aber deshalb, weil der Logos - das Wort oder der
Verstand Gottes - auch ohne seine Verkorperung in der Person Jesu Christi ewig
lebt und wirkt. Am wichtigsten ist hier aber, dass die Fiille der gottlichen
Wahrheit, die sich in Christus und seiner Offenbarung manifestiert hat, faktisch
in den Seelen der Menschen leben und wirken kann ganz unabhingig davon, ob

sie sich dieser Quelle der von ihnen bekannten Wahrheit bewusst sind oder
nicht” (109£.).

Frank legt grossen Wert darauf, die paradoxe Wahrheit des Gottmenschen-
tums in seiner sittlichen Dimension aufzuweisen. Er tut dies in einer Termi-
nologie christlicher Moral, die fiir ihn wesentlich Ausdruck der Freiheit ist.
Indem die Personlichkeit selbst zur Offenbarung des in ihr gegenwirtigen
Gottlichen wird, ist der Mensch in die Freiheit gefiithrt. Das religiose Prinzip
hat den Primat iiber das moralische. Als Kind Gottes wird der Mensch nicht
an seinem Verhalten, sondern an seinem Sein gemessen, an seiner ganz und gar
einmaligen Zugehongkelt zum Geheimnis Gottes. Gott aber, der sein Richter
ist, ,ist nur mit seiner Rettung befasst” (135). Die moralische Unvoll-
kommenheit des Menschen ist also im Christentum im Unterschied zu den
ethisch verfassten Religionen kein Grund zur Trennung des Menschen von
Gott, sondern paradoxerweise ,ist das Bewusstsein seiner Unvollkommenheit,
seiner Siindigkeit, seiner Gottferne geradezu die Bedingung - oder die
Kehrseite — dieses Strebens zu Gott” (136). Das Band der Liebe zwischen Gott
und Mensch befihigt den Menschen zur Haltung des ,freien Dienens” (144), in
der er sein Gottmenschentum vollzieht. Darin verwirklicht sich seine
Berufung, ,kein einfaches Wirkungsobjekt géttlichen Willens und gottlicher
Macht zu sein, sondern ein aktives und verantwortliches, sich seiner Macht
bewusstes Subjekt, ein aktiver Mitarbeiter Gottes” (148). Diese Berufung muss
»auf dem Wege der Selbstiiberwindung” (151) gelebt werden. Hier rechtfertigt
Frank die asketische Tradition des Christentums, deren Sinn weder die
egozentrische Autarkie noch die absolute Selbstverneinung ist, sondern die



Simon L. Frank (1877-1950) 561

Absage an jeglichen Egoismus zugunsten des hoheren goéttlichen Wertes
menschlicher Existenz (vgl. Teil II, Kap. 6). Das Streben nach dem ,Schatz im
Himmel” (vgl. Teil II, Kap. 2) ist die Kehrseite des Glaubens ,an den
absoluten gottlichen Wert jeder menschlichen Seele in ithrem konkreten Sein”
(127), folglich kein Ausdruck der Flucht aus der Welt, sondern die
Vorbereitung ihrer definitiven Verwandlung in das Reich Gottes (vgl. 171).

¢. Reich Gottes und Kirche

Gott kann nur als ,Gott und alles” angemessen gedacht werden. Diese
Einsicht leitet Frank in seinen sozialanthropologischen und -philosophischen
Werken. In ,Gott mit uns” wird dieser Zusammenhang unter dem biblischen
Begriff ,Reich Gottes” entfaltet. Das ,Reich Gottes” ist nicht zuerst ein
soziales Programm, sondern ein Aspekt der Wirklichkeit Gottes:

»Ilm Evangelium ist der Glaube an Gott unverbriichlich mit dem Glauben an
etwas verbunden, was das ,Reich Gottes’ genannt wird [...]. Gott wird hier von
Anbeginn an als Herr eines Reiches gedacht, als Mittelpunkt und Quelle eines
heiligen und seligen Seins, das {iber das Sein Gottes selbst hinausgeht [...]. Es ist
nichts anderes als das Sein, vollstindig durchdrungen und erleuchtet von
gottlichen Kriften, ein Sein, in dem Gott ,alles in allem’ ist, das Reich der
Wahrheit, des Guten, Schénen, Heiligen” (64£.).

Das so verstandene Reich Gottes ist nicht eine beliebige Zugabe des Evan-
geliums, sondern als Gabe des Heiligen Geistes ,Mittelpunkt und Grundlage
der gesamten christlichen Offenbarung” (66). Ohne den Blick auf das Reich
Gottes verkiimmern das Gottesbild und die Gottesbeziehung widernatiirlich
zum ,Pietismus”, zur ,Frommelei” (67), die Christus in den Pharisiern und
Schriftgelehrten scharf zuriickweist. Das Reich Gottes ist der Ort, an dem sich
der Panentheismus verwirklicht und an dem die Menschenseele ihre ewige
Heimat in der Geborgenheit im verklirten Sein findet: ,Die Verwirklichung
des Glaubens ist die Rettung und Wiedergeburt der Schopfung, die Verklirung
der Welt, das Eintreffen des Reiches Gottes als allumfassender Einheit des
erleuchteten Seins, wenn Gott alles in allen sein wird” (228£.).

Uber das Verhiltnis zwischen dem Reich Gottes und der Kirche stellt
Frank kaum ausdriickliche Uberlegungen an. Stellenweise konnte es so schei-
nen, als hitten beide Grossen keine Berithrung miteinander, da das Reich
Gottes als eine eschatologische Wirklichkeit beschrieben wird, wihrend die
Kirche dem Bereich geschichtlicher Phinomene angehért. Doch indem Frank
im dritten Teil seiner Schrift die Idee der Kirche ebenso zu entfalten versucht
wie im zweiten Teil die Idee des Gottmenschentums, geht fast unmerklich ein
Begriff in den anderen iiber: ,Jene Realitit, die als Kirche bezeichnet wird, ist
ithrem wahren Wesen nach ein Ansatz, die Potenz dieser Einheit des erleuchte-
ten, verklirten Seins im unvollkommenen Sein der Welt, der Keim von Gottes



562 Barbara Hallensleben

Reich darin, jenes ,Senfkorn’, das zu einem riesigen - allumfassenden - Baum
werden soll” (229). Da die Kirche sowohl am unvollkommenen endlichen Sein
als auch am idealen transzendenten Sein Anteil hat, ist sie stets als Dualitit zu
beschreiben. Anstelle der Zweiheit der unsichtbaren und der sichtbaren
Kirche, wie sie in der reformatorischen Tradition iblich ist, bevorzugt Frank
die Unterscheidung der ,eigentlich mystischen” von der ,empirisch realen”
Kirche (vgl. 229). Wiederum steht der Stellenwert der geschichtlich konkreten
Realitdit im Verhiltnis zum transzendenten, idealen Sein auf dem Spiel.
Obwohl Frank sowohl eine Identifikation als auch eine véllige Trennung
beider Aspekte der Kirche ablehnt, steht er doch einer klaren Unterscheidung
niher: Die mystische Kirche ist mehr als nur ein abstraktes Pridikat der
empirischen Kirche; sie ist ,selbst eine ganz konkrete, substantielle Realitit”
(230), die mit der sichtbaren Kirche zwar partiell identisch ist, zu ihr aber
auch in einen kritischen Widerstreit treten kann. Dieser mystischen Kirche
und nur ihr spricht Frank die Pridikate des Glaubensbekenntnisses zu: Sie ist
die eine, heilige, katholische Kirche. Das Pradikat ,katholisch” - von Frank an
dieser Stelle nicht mit coOopHbIil wiedergegeben, sondern dem Griechischen
entsprechend mit kadonugnelii - ist dabei nicht im konfessionellen Sinne
gedeutet, sondern meint ,allumfassend” in zeitlicher, quantitativer und
qualitativer Hinsicht. In diesem Sinne fiigt Frank das Attribut der Unfehl-
barkeit als eine tautologische Explikation hinzu.

Die empirisch reale Kirche ist im besten Falle ,das menschliche Werkzeug
im Dienste der mystischen Kirche” (234), das allerdings stets durch die schuld-
hafte Abkehr von seiner mystischen Quelle bedroht bleibt. Frank sieht hier
»das schwierige und rational tUberhaupt nicht ganz lésbare Problem des
Verhiltnisses von ,Gnade’ und ,Freiheit’” (236). Er schwankt zwischen einer
sakramental-symbolischen und einer disziplinierend-pidagogischen Deutung
der sichtbaren Kirche. Gegen den ,Irrtum des abstrakten Spiritualismus” (213)
betont Frank die Bestimmung des irdischen Seins, zum ,Symbol des gottlichen
Seins” zu werden (214). Die sakramentale Durchdringung der Welt ist nicht
auf die umgrenzten sakramentalen Handlungen der Kirche beschrinkt: ,Da
Gott allgegenwirtig, unsichtbar in der ganzen Schépfung prisent ist, kann das
Sakrament im Prinzip bei der Begegnung mit einer beliebigen Realitit in
jedem Lebensakt erlebt und vollzogen werden” (217). Seinem Bruder gegen-
iiber sagte Frank im Gesprich iiber die Feier der Eucharistie oft: ,]Jm Wesen
ist alles im Leben Kommunion”.85 Hart fillt seine Kritik am Protestantismus
aus, der unter Berufung auf Gottes absolute Transzendenz Bilder und
symbolische Zeichen verwerfe. Die philosophische Ontologie ermdglicht es
Frank, den Streit zwischen einem ,nur symbolischen” Verstindnis der
Sakramente und der Realgegenwart Gottes als verfehlt zu betrachten. Das

85 ZAK: Simon Ljudvigovi¢ Frank — mein Bruder, 21.



Simon L. Frank (1877-1950) 563

»Symbol” steht fiir ihn ja nicht im Gegensatz zur Wirklichkeit, sondern ist
»symbolisierte Realitit - Realitdt, die wahrhaft prisent ist und durch das
sinnliche Symbol in uns leuchtet und eindringt” (218).

Doch den Vorrang gegeniiber der geschichtlichen Gestaltwerdung behilt
bei Frank die schopferische Freiheit, die jede Form transzendiert und ,das
Moment der Formlosigkeit, des Chaos, der tastenden Bewegung in der
Dunkelheit” (223) umschliesst. In diesem Kontext wandelt sich die Wertung
geschichtlich konkreter Symbole und Ordnungen: Die schopferische Freiheit
als Ausdruck der Gottdhnlichkeit des Menschen ist nur auf dem Wege der
Selbstiiberwindung zu verwirklichen. ,Zu diesem Prozess der Selbstiiberwin-
dung gehort, dass man sich durch die Unterwerfung unter gewisse allgemeine
Regeln Ziigel anlegt” (223). Die geschichtlich konkrete Form erscheint hier
nicht als Awusdruck schopferischer Freiheit, sondern als pidagogisch-diszipli-
nierendes Mittel, um diese Freiheit zu erlangen. Dass diese Sichtweise bei
Frank iiberwiegt, wird deutlich, indem er die Pridikate der mystischen Kirche
von der empirisch realen Kirche schlechthin verneint: Sie ist nicht
allumfassend-katholisch, sie ist nicht geeint, sie nicht nicht heilig und sie ist
keinesfalls unfehlbar. Als ,padagogische Institution - eine kollektive Instanz,
deren Ziel die Erziehung, die Vervollkommnung der Menschheit ist” (242)
bereitet sie der mystischen Kirche den Weg, ohne jemals mit ihr zusam-
menzufallen. In diesem Zusammenhang gibt Frank sogar dem katholischen
Dogma von der Unfehlbarkeit des Papstes einen praktisch-erzieherischen
Sinn. Ja, in seiner Sicht ist in den Verwirrungen der Zeit ,die einzige irdische
Instanz, auf die man bei der Rettung der christlichen Kultur Hoffnungen
setzen kann, die romisch-katholische Kirche in der strikt geltenden kirch-
lichen Disziplin und Autoritit” (239).

Auch die okumenische Perspektive taucht in Franks Werken in zwei
verschiedenen Hinsichten auf. Einerseits stellen fiir ihn die katholische und
die protestantische Tradition idealtypische Verkodrperungen einseitiger philo-
sophischer Weltanschauungen dar. Die katholische Tradition neigt in seiner
Sicht dazu, die irdische Gestalt absolut zu setzen und damit dem eigenen
universalen Zeugnis zu widersprechen. Die Bezeichnung ,rémisch-katholisch”
sei ,strenggenommen ebenso absurd wie ein ,Moskauer Einmaleins’ oder ein
> (156). Die protestantische Kirche dage-
gen anerkennt nicht hinreichend die Immanenz des gottlichen Seins in der
Geschichte und verdusserlicht damit ebenfalls das religiése Leben (vgl. 137f.).
Eine solche vergleichende Konfessionskunde war in der theologischen Aus-
bildung in Russland seit dem 19. Jahrhundert stark verbreitet.86 Diese kriti-
sche Sicht der westlichen Kirchen hindert Frank jedoch nicht, grosse Hoff-

,chinesischer Kausalzusammenhang

86 Vgl. Die Russische Orthodoxe Kirche. Hg. v. Metropolit Pitirim von Volokolamsk und
Jurjev, Berlin/New York 1988, 236-238; vgl. v.a. Anm. 155 und 156: S. 387-391.



564 Barbara Hallensleben

nungen in die Okumenische Bewegung zu setzen und von ihr die ersehnte
schristliche Erneuerung” zu erwarten. Sein Bruder berichtet:

»Als orthodoxer Christ war er zugleich von jeder Enge frei. Keineswegs synkre-
tistisch, nahm Simon Ljudvigovi¢ dennoch an der Okumenischen Bewegung teil
und wiederholte gern, dass er anerkenne, was an Schénem und Rechtem sowohl
im Katholizismus als auch im Protestantismus vorhanden sei. Den Unterschied
zwischen Katholizismus und Orthodoxie sah er nicht so sehr als dogmatischen
an, sondern als Unterschied zwischen westlichem und &stlichem Lebensgefiihl,
zwischen westlicher und 6stlicher Seele”.87

Angesichts seiner Skepsis gegeniiber dogmatischen Lehren gab er innerhalb
der Okumenischen Bewegung dem Zweig ,Life and Work” (Bewegung fiir
praktisches Christentum), der die Vereinigung der Christenheit von einer
gemeinsamen sittlichen Praxis erwartete, den Vorrang vor der Bemiithung von
oFaith and Order” (Glaube und Kirchenverfassung), durch Klirung dogma-
tischer und kanonischer Fragen einander niher zu kommen (vgl. 265-268).88
Das Ziel der Okumene sieht Frank im Paradox einer unbegrenzten, d.h.
gestaltlosen geschichtlichen Gestalt: nicht als ,Vereinigung oder Anniherung
der Konfessionen”, sondern als ,Vereinigung aller Menschen um die Wahrheit
Christi, auch von Anhingern anderer, nichtchristlicher Bekenntnisse oder
sogar von Menschen, die theoretisch Ungldubige sind, sofern in ihren Herzen
faktisch die Kraft der Liebe und der Glaube an ihre rettende Kraft und an die
Notwendigkeit, ihr zu dienen, lebt” (266).

d. Schuld und Siibne. Die praktische Verwirklichung des Christentums

Solange die Geschichte wihrt, wird das Christentum hinter seinem Ideal
zuriickbleiben: ,Die christliche Wahrheit, die die Fiille der Wahrheit oder die
absolute Wahrheit ist, kann nicht vollstindig verwirklicht werden” (203). Im
Versuch ihrer vollstindigen Verwirklichung wiirde der Mensch sich die gott-
liche Schopferkraft anmassen und unweigerlich ein ,Reich der Hélle auf
Erden” schaffen (205). Franks harte Kritik am Utopismus8? hindert ihn nicht,
auf die je neue und je tiefere Verwirklichung des Christentums zu dringen
und ihr den gesamten dritten Teil seines Werkes ,Gott mit uns” zu widmen.
Diese Verwirklichung des Christentums vollzieht sich 1) im Hinblick auf
dessen Schuldgeschichte als Reue und Selbstbesserung, 2) im Hinblick auf das

87 7AK: Simon Ljudvigovié Frank — mein Bruder, 21.

88 Frank spielt an auf die ersten Weltversammlungen beider Bewegungen: Die Bewegung ,,fiir
praktisches Christentum” hielt ihre erste 8kumenische Konferenz auf Einladung von Erzbischof
Nathan Séderblom 1925 in Stockholm ab, eine zweite Konferenz folgte 1937 in Oxford. Die
erste Weltkonferenz von ,Glaube und Kirchenverfassung” fand 1927 in Lausanne statt, die
zweite in Edinburgh 1937.

89 Vgl. oben S. x mit Anm. 58 und 59.



Simon L. Frank (1877-1950) 565

Bése und das Leid in der Welt als Kreuzesnachfolge und demiitige Selbst-
aufopferung; 3) im Hinblick auf die christliche Sendung als Dienst an der
Selbsterziehung der Menschheit.

1) Franks Klagen iiber die schlimmen Verfehlungen der Geschichte des
Christentums erstarren nicht in Anklagen, sondern rufen zur Umkehr:

»Der wahre Konigsweg der Vervollkommnung und sittlichen Erneuerung der
Menschheit liegt nicht in der Beschuldigung der anderen, sondern in Reue und
Selbstbesserung, in vermehrtem Zustrom an Kriften des Guten und Wahren, in
einer Erneuerung von innen” (200).

Diese Bekehrung ist ein Weg des Gebets; sie vollzieht sich stets an der heiklen
Grenze zwischen dem Ruhen in der Einheit mit dem gottlichen Sein und der
Umgestaltung der Geschichte: ,die menschliche Seele muss unmittelbar und
ganz intim mit Gott selbst verbunden sein, sie muss in Gott verweilen und
Gott in ihr. Andererseits miissen wir uns zugleich langsam, auf komplizierten
Schleichwegen, die vom Unvermdgen unserer Natur bestimmt sind, der
Wahrheit annihern und dabei zu allen gezielten padagogischen Massnahmen
greifen, die diese Bewegung férdern” (209).

2) Auch der christliche Grundvollzug der Umkehr ist bedroht durch die
Macht des Bésen. Frank hatte bereits in ,Das Unergriindliche” die einzig
mogliche Antwort in einer ,lebendigen Theodizee” des praktischen Handelns
gesehen, die das Bose im Schuldbewusstsein iiberwindet und tilgt. In ,Gott
mit uns” wird dieser Weg nun im Horizont einer christlichen Lebensge-
staltung konkretisiert. In den entsprechenden Kapiteln (Teil II, Kap. 6 und 7)
geht Frank in der titigen Selbstverleugnung bis zum Zdussersten: Die Berg-
predigt radikalisiert das Gebot der Nichstenliebe bis hin zur umgekehrten
»Ungerechtigkeit”: Sie lehrt uns, den Nichsten mebr zu lieben als uns selbst.
Der Weg der Liebe als Selbstaufopferung erweist sich als ,die einzig
angemessene und fruchtbare Weise, gegen das Bose zu kimpfen und dariiber
zu triumphieren” (175). Dieser Weg vollendet sich in der Kreuzesnachfolge
Jesu Christi. ,Hier stossen wir auf das Unverstindlichste und Ritselhafteste
im christlichen Bewusstsein - auf die Idee des Siithneopfers” (184). Dieses
Opfer wird méglich aus dem bedingungslosen Vertrauen auf die allmichtige
Liebe Gottes. Frank geht davon aus, dass alle Leiden in dieser Welt Folge der
Stinde sind (vgl. 192). Das gilt nicht im individuellen, sondern im kollektiven
Sinne: ,Objektiv tragen alle Menschen zusammen fiir diese gemeinsame Stinde
die Schuld und Verantwortung” (191). Der einzige Ausweg aus dieser Situation
ist die Bereitschaft, das durch die Siinde auferlegte Leiden in Freiheit
anzunehmen und sithnend zu tragen. Entsprechend dem kollektiven Charak-
ter der Siinde wird ,die Intensitit des Verantwortungsgefiihls keineswegs vom
Masse der objektiven personlichen Siindhaftigkeit bestimmt, sondern ist ihr
vielmehr umgekehrt proportional. Denn sie wird vom Grad der Feinheit des



566 Barbara Hallensleben

sittlichen Bewusstseins bestimmt, von der Fihigkeit, fremde Schuld als eigene
zu erleben und mit Menschen mitzuleiden, die sich unter dem Joch der Siinde
quilen” (191). Die einzig mdgliche Theodizee sieht Frank in der Idee des frei-
willig leidenden Gottmenschen, der in seiner Person bezeugt, ,dass Gott alles
weltliche Leid auf sich genommen hat. Dies ist die wahre Rettung der Welt”
(193). Die Botschaft der Auferstehung spielt bei Frank in diesem Zusammen-
hang erstaunlicherweise keine Rolle.

3) Die Verwirklichung des Christentums steht nach Frank zu seiner Zeit
unter dramatischen Bedingungen. Im Schlusskapitel seines Buches tritt die
Kluft zwischen Idee und geschichtlicher Wirklichkeit des Christentums noch
einmal deutlich zutage. Frank setzt seine Hoffnung auf eine ,christliche
Wiedergeburt”, fiir die im wiedererwachten Verantwortungsgefiihl nach dem
Ersten Weltkrieg die ersten Anzeichen zu bemerken seien. Zu dieser christ-
lichen Wiedergeburt gibt es keine Alternative, denn die sittlichen Grundlagen
Europas entstammen dem Christentum. Eine Riickkehr zum vorchristlichen
Heidentum ist nicht méglich. ,Deshalb sind die Krifte, die sich heute gegen
die christliche Wahrheit und Kirche richten, keine heidnischen, sondern
dimonische Krifte - dunkle Krifte, die sich von Christus losgesagt, ithn verra-
ten haben” (262). Dem erneuerten Christentum fillt die Aufgabe der Er-
ziehung der Menschheit zu. Wiederum wird die geschichtlich konkrete Gestalt
des Christentums verlassen zugunsten einer verallgemeinerten Religion der
aufopfernden Liebe.

»Man kann sagen: Das einzige unbedingt verbindliche ,Dogma’ des christlichen
Glaubens, das einen Christen vom Nichtchristen unterscheidet, ist der Glaube an
den absoluten Wert und den géttlichen Sinn des Liebe und das Bekenntnis - kein
verbales und geistiges, sondern praktisches sittliches - dieses Glaubens” (257).

Das Ziel, das Frank bei der Hoffnung auf die ,christliche Wiedergeburt” vor
Augen steht, bleibt bis zum Schluss seines Werkes uneindeutig. Frank trostet
sich damit, ,dass das Wesen der christlichen Offenbarung in all ihrer Tiefe
und in ihrem authentischen Sinn nicht sofort erfasst wird und ins menschliche
Herz eingeht, dass es etwas wie ein Samen ist, der nur langsam und allmihlich
Keimlinge treibt, heranreift und Friichte tragt” (110). Sicher bewegt ihn die
Hoffnung auf den Geist des gekreuzigten und auferstandenen Jesus Christus,
der ,in die ganze Wahrheit fithren” wird (Joh 16,13). Doch die Logik seines
Denkens fiigt sich zu einer christlich inspirierten religidsen Philosophie, die
dahin tendiert, das geschichtliche Christentum durch seine je bessere Idee im
Paradox einer gestaltlosen Gestalt zu ersetzen.



Simon L. Frank (1877-1950) 567

IV. VOLLENDUNG AUS GNADE. GROSSE UND TRAGIK VON FRANKS WERK

Eine Unruhe und Unbefriedigtheit liegt in Person und Werk Franks. ,Die
Weisheit liebte ich und sehnte mich nach ihr von Jugend an [...]. Da ich nun
einsah, dass ich sie nicht erlange, wenn sie Gott nicht gibt [...] kam ich zum
Herrn” - diese von ihm so sehr geliebten Worte aus dem alttestamentlichen
Buch der Weisheit (8,2.21) stehen auf seinem Grabstein auf dem Friedhof von
Hendon bei London.% Das Buch ,Gott mit uns” zeugt von Franks Ohnmacht,
gedanklich darzustellen, was er suchte, erahnte und erfuhr: Im Vergleich zu
seinem bisherigen philosophischen Werk mdochte er etwas Neues formulieren,
ein personliches Bekenntnis ablegen - und bleibt doch bei einer Variation
seiner phinomenologischen Ontologie, zum Teil eingekleidet in einen bib-
lisch-kirchlichen Sprachgebrauch. Der Uberschritt vom Gott des absoluten
Seins zum Gott als ,Immanuel” bleibt bei Frank ein philosophischer, der den
personalen Charakter des Seins zum Ausdruck bringen will. Der Gott der
freien geschichtlichen Selbstoffenbarung wird damit zugleich angestrebt und
methodisch ausgeklammert. Denn wenn das Christentum die ,absolute Reli-
gion” ist und das Wesen von Mensch und Welt schlechthin bezeugt, wie Frank
sich doch zu zeigen bemiiht, dann kann es nicht hinreichend verstanden sein
als das qualitativ beste Beispiel von ,Religion iiberhaupt”, dann ist die ge-
schichtliche Selbstoffenbarung Gottes nicht eine Anwendung des ,trans-
zendentalen Prinzips” der Offenbarung, dann ist Jesus Christus nicht einfach
die héchste Verwirklichung der ,Idee des Gottmenschentums”, dann ist die
Kirche Jesu Christi anderes als die bestmégliche Gestalt der ,Idee der Kirche”.
Der folgerichtige Schritt, den Frank in seiner Philosophie bis zum dussersten
vorbereitet, wire die wirkliche Freisetzung der geschichtlich konkreten,
unableitbar freien, erwihlenden Initiative des géttlichen Du. Eine solche
Freigabe des geschichtlich ergangenen Wortes Gottes hat Frank denkerisch
nicht vollzogen,9! ja es bleibt zu fragen, ob seine Methode der ontologischen
Entsprechung zwischen absolutem und endlichem Sein sich dieser Freigabe
nicht widersetzt.

Wohlgemerkt: Von Frank wird keine spezifisch theologische Reflexion im
Ausgang von der christlichen Offenbarung verlangt, sondern er wird an
seinem eigenen Anspruch gemessen, das Phinomen des christlichen Glaubens
angemessen zu erfassen. Auch der Philosoph, der das Phinomen der christ-
lichen Glaubensgemeinschaft ernst nehmen will, muss diese in ihrem Selbst-

90 Vgl. GOERDT, Wilhelm: Russische Philosophie. Grundlagen. Freiburg/Miinchen (1984)
21995, 642, Anm. 2.

91 Kenner Franks weisen mit einer gewissen Verwunderung darauf hin, dass er die Ansitze
zu einer Sprachphilosophie, die das ,Wort Gottes” zum Menschenwort in Beziehung setzt, nicht
weiterentwickelt habe: vgl. GLASER: Die Frage nach Gott in der Philosophie S.L. Franks, 1581.; vgl.
Das Unergriindliche, 375-377.



568 Barbara Hallensleben

verstindnis zur Kenntnis nehmen. Der christliche Glaube bekennt, dass der
Gott ,Immanuel”, den der Prophet Jesaja anktindigt, den Namen ,Jesus” trigt
(vgl. Mt 1,21). ,Und in keinem anderen ist das Heil zu finden. Denn es ist uns
Menschen kein anderer Name unter dem Himmel gegeben, durch den wir
gerettet werden sollen” (Apg 4,12). Wenn Jesus Christus das geschichtlich
ergangene Wort Gottes ist, wenn er die Mitte des individuellen und sozialen
Lebens der Menschheit, ja der Schépfung ist, dann ist die Wirklichkeit selbst
durchgingig christologisch bestimmt. Dann erfiillt sich nicht im Gott-
menschen die Idee des Gottmenschentums, sondern die Idee bleibt unlésbar an
die geschichtliche Wirklichkeit Jesu Christi in seinem irdischen Lebens wie in
seiner Gegenwart 1m Heiligen Geist in der kirchlichen Gemeinschaft und
ithrer Sendung fir die ganze Schopfung gebunden. Der Verdacht des Seins-
monismus ist entgegen der Absichtserklirung Franks doch nicht ganz auszu-
raiumen, insofern selbst der ,Gott-mit-uns” bei Frank namenlos bleibt und
sich letztlich in das Paradox eines anonymen Du entzieht. Fast kénnte man es
bedauern, dass sich am Ende Franks Klage iiber seine ,doppelte Buch-
fuhrung”92 als gegenstandslos erweist. Das spekulative und das existentiell-
religiose Gottesverstindnis haben fiir ithn ein und dieselbe Quelle: sein
religios-philosophisches Denken. Die Differenz selbst erweist sich als
philosophisches Konstrukt.

Frank nimmt sich in seinem Werk im Grunde der Aufgabe der Reli-
gionskritik des Christentums an - und wer wollte leugnen, dass diese Aufgabe
zu allen Zeiten aktuell bleibt? Er behandelt das Christentum phino-
menologisch als Religion neben anderen Religionen. Indem er sein Werk
»Gott mit uns” mit einem Kapitel iiber den Glauben beginnen lisst, will er
gleichsam auf die Kraft der Selbstkritik zuriickgreifen, die dem Christentum
innewohnt. Ahnlich unterscheidet Thomas von Aquin zwischen dem Glauben
und der religio, die fiir ihn eine ,Bezeugung des Glaubens durch einige dussere
Zeichen” darstellt und je neu der Unterscheidung der Geister bedarf.?3 Der
Glaube, zu dem Frank seine Zuflucht nimmt, ist die religios-philosophische
Grundhaltung, die dem ontologischen Phianomen der ,Erscheinung Gottes in
der menschlichen Seele” entspricht (18). Franks Religionskritik hat damit
seinen Sitz ausserhalb des Christentums und tendiert dazu, die geschichtlich
gewachsene christliche Religionsgestalt grundsitzlich infragezustellen. Wenn
die Kirche in der Liturgie das Glaubensbekenntnis betet, bezieht sie die notae
ecclesiae — Einheit, Heiligkeit, Katholizitdt und Apostolizitit - durchaus auf
thre empirisch-reale Gestalt, wihrend Frank sie einzig von der mystischen
Kirche gelten lassen will. Gerade auf diese Weise bekennt sich die Gemein-

92Vgl. 0. Anm. 44.

93 ,religio non est fides, sed fidei protestatio per aliqua exteriora signa”: Summa theologiae 11-
IT, qu. 94, a. 1, ad 1; vgl. II-I1, qu. 101, a. 3, ad 1.



Simon L. Frank (1877-1950) 569

schaft der Glaubenden dazu, dass sie stets der Umkehr bedarf und auf die
sakramental in ihr gegenwirtige Gnade Gottes angewiesen ist.

Sergij N. Bulgakov (1871-1944), der einen dhnlichen Weg vom Marxisten
zum Religionsphilosophen gegangen ist, hat in einer Rezension zu Franks
Frithwerk ,Der Gegenstand des Wissens“%4 bereits 1916 weitblickend die
Stirke und zugleich die Grenze in Franks methodischem Vorgehen analy-
siert.95 Bulgakovs Beobachtungen treffen weitgehend auch das Spitwerk
Franks. Mit hoher Anerkennung werden Franks Bemiihungen referiert, durch
eine ontologische Erkenntnistheorie dem zeitgendssischen antireligidsen Posi-
tivismus Widerstand zu leisten. Doch bei aller Sympathie hilt Bulgakov
Franks Thesen fiir unentschieden und unvollendet.

»Der Autor hat mit dem Rationalismus gebrochen, die Natur einer metalo-
gischen Erkenntnis geklirt und den Primat des ,Lebens’ fiir die Philosophie
dargelegt, aber in der Tat bleibt er noch Rationalist, der seine Funde mit dem
Schliissel des Rationalismus erschliesst”.%6

Frank sei in seiner Vernunftkritik nicht weit genug gegangen. Er hat nicht das
Scheitern der Vernunft am Flammenschwert des Engels erfahren. In der Kritik
an einem gnoseologischen Rationalismus bleibt Frank selbst Gnoseologe,
befasst mit der Vernunft und der Reichweite ihrer Erkenntnis. ,Anstatt mit
der Vernunft ,das Absolute’ zu rechtfertigen, folgt der Versuch, die Vernunft
durch das Absolute zu rechtfertigen”.9 Am Ende steht ein ,angereicherter
Rationalismus”, eine Art naiver Dogmatismus.

»Weil er nicht gerade und entschieden auf die Frage der Offenbarung, des Glau-
bens und der Mystik zugeht, sondern im clair-obscur irgendeines mystischen
Rationalismus stehenbleibt, hat der Autor seine eigene Aufgabe nicht bis zu
Ende gefithrt. Wenn der ,Gegenstand des Wissens’ transzendent ist, dann hat er
natiirlich eine ,metalogische Natur’, d.h. er wird nicht erkannt, sondern offen-
bart, und die Gnoseologie muss eine Lehre iiber die Offenbarung werden”.98

Bulgakovs Kritik bleibt auch fiir Franks Spitwerk bestehen, insofern auch
dort die Freigabe der Theologie gegeniiber der Philosophie, des Glaubens ge-
geniiber dem religiosen Denken nicht klar erkennbar wird. Frank vollzieht
den Standortwechsel zum frei handelnden gottlichen Du, den er phinome-
nologisch beschreibt, auch in der philosophisch zuginglichen Form nicht in
ganzer Konsequenz mit. Bereits im Hinblick auf ,Der Gegenstand des Wis-
sens” beklagt Bulgakov, dass das absolute gottliche Sein ohne Antlitz bleibe.

94 Predmet znanija. Ob osnovach i predelach otvlecennago znanija. Petersburg 1915; Paris
21974; deutsch: Bd. 1 der Werkausgabe; vgl. 0. Anm.

95 Bogoslovskij vestnik, Januar 1916, 136-154.
96 Ebd. 150.
97 Ebd. 151.
98 Ebd. 151f.



570 Barbara Hallensleben

Damit aber ist bedroht, was Frank unbedingt verteidigen mochte: die schopfe-
rische Freiheit.

Hier liegt die Tragik Simon Franks: Der Gott und Vater Jesu Christi, den
er in seinem philosophischen Denken erfassen und den Suchenden als das
Licht in der Finsternis der Welt, als Heimat in der Rastlosigkeit des Lebens
bezeugen will, wird letztlich nicht in seiner freien Urspriinglichkeit zuge-
lassen. Das religids-philosophische Denken ldsst sich zunichst von der christ-
lichen Offenbarung inspirieren, absorbiert sie jedoch denkerisch und tritt
unreflektiert gleichsam selbst an die Stelle des christlichen Glaubens ein-
schliesslich seiner Offenbarungsgeschichte und seiner kirchlichen Gestalt.
Diese Tragik geht einher mit einer ehrfurchtgebietenden Ernsthaftigkeit und
Wahrhaftigkeit im Denken Franks und im Zeugnis seines Lebens und
Sterbens.

Der Schritt, der Frank in seinem philosophischen Arbeiten nicht gelang,
wurde ihm am Ende seines Lebens unerwartet geschenkt - und doch in einer
Weise, die als Frucht und Antwort auf sein lebenslanges Streben erscheinen
kann: Der ,,Gott-mit-uns” erwies sich in freier Initiative als ,,Gott-mit-Simon
Frank”. L.V. Zak bekriftigt in seinen Erinnerungen die Uberzeugung, dass
der Weg seines Stiefbruders Simon Ljudvigovi¢ nicht auf mystischer, sondern
auf intellektueller Einsicht beruht habe:

JIm Laufe seines Lebens blieb S.L. immer ein Mensch des Gedankens, ein
Mensch des Wissens und der Wissenschaft, und die wissenschaftliche Methode
des Nachdenkens verliess ithn auch in seinen religidsen Werken nicht. Der
Intuitivismus verband sich bei ihm mit der Logik, und auf dem Fundament
dessen, was ihm in der inneren Erfahrung gegeben war, baute er ein
harmonisches, strenges Gedankengebiude”.??

Umso grosser war das Erstaunen iiber ein Erlebnis, das Frank wenige Tage vor
seinem Tod zuteil wurde:

,Eines Morgens, wenige Tage vor dem Ende von S.L., traf ich ihn in freudig
erregter Bewegung. ,Hore’, sagte er mir, ,ich habe heute nacht etwas sehr Unge-
wohnliches durchlebt, etwas sehr Erstaunliches. Ich lag da und quilte mich, und
plotzlich fihlte ich, dass meine Qualen und Leiden diejenigen Christi sind - ein
und dasselbe Leiden. In meinen Leiden wurde ich in eine Art Liturgie eingefiigt
und nahm an ihr teil, und an ihrem Héhepunkt wurde ich nicht nur in die
Leiden Christi eingefiigt, sondern — mag es auch vermessen klingen - in das We-
sen Christi selbst. Die irdischen Gestalten von Wein und Brot sind nichts im
Vergleich zu dem, was ich empfing; und ich fiel in Glickseligkeit. Wie merk-
wiirdig, was ich erlebte. Und doch ist es genau das, woriiber ich mein Leben lang
nachdachte. Wie ist mir das plétzlich widerfahren?”

99 7AK: Simon Ljudvigovi¢ Frank — mein Bruder, 201.



Simon L. Frank (1877-1950) 571

Franks Bruder kommentiert: ,Ich glaube, dass diese mystische Erfahrung, die
Simon Ljudvigovi¢ gegeben wurde, der Hohepunkt seiner ganzen voraus-
gehenden Suche und deren Kronung war”.190 Er stellt Vermutungen dariiber
an, weshalb sein Bruder so erstaunt iiber etwas sein konnte, was ihn doch in
seinem gesamten religiosen Leben und philosophischen Nachdenken be-
schiftigt hatte. Zum einen iiberraschte das Erlebnis ,ihn deshalb, weil S.L.,
der viel iiber die Religion und ihre kirchlichen Formen nachgedacht hatte,
sich nie besonders in die Symbolik dieser Formen vertieft hatte. Die Liturgie
wurde iiberdeckt durch ein allgemeines Verstindnis von Gebet und Gottes-
dienst, doch der Gottesdienst selbst, wie er sich in der konkreten Gestalt im
Verlauf der Jahrhunderte herausgebildet hatte, war kein Gegenstand seiner
Uberlegungen”.191 Zum anderen habe er vermutlich eine Antwort auf die
Frage nach dem B&sen empfangen, die ihn Zeit seines Lebens umgetrieben
hatte.

L.V. Zak benutzt dieselben Worte wie Bulgakov 1916: Hatte Bulgakov
festgestellt, Frank sei ,dem magischen Kreis des gnoseologischen Rationa-
lismus” nicht entkommen,192 so konstatiert Franks Bruder, das nichtliche
mystische Erlebnis habe ,ihm einen unerwarteten Ausweg aus dem Kreis
seiner philosophischem Uberlegungen” gewiesen.19 Sein Bruder vermutet,
dass ,,das Himmelreich sich ithm bereits in jener Nacht auftat, einige Tage vor
seinem Ende”.104

Abstract

The works of the Russian religious philosopher Simon L. Frank (1877-1950) have
recently been published in eight volumes by the German publishing house Alber.
The present article gives an introduction to Frank’s life and thought on the basis of
his book ,God with Us. Three Considerations“ (1941). In this book Frank intends
to present a personal confession and strives for a ,Christian renaissance. He
analyses the religious dimension within philosophical thought. The significance as
well as the tragedy of this thought are demonstrated: the transition from the God
of absolute being to the God Emmanuel of free historical self-revelation is both
aimed at and methodologically ignored. The clarity Frank bhad been seeking his
whole life long was accorded to him in a mystical experience shortly before his

death.

100 Ebd. 22.

101 Ebd. 23.

102 BULGAKOV, in: Bogoslovskij vestnik, Januar 1916, 150.
103 ZAK: Simon Ljudvigovié Frank — mein Bruder, 23.

104 Ebd. 24.



	Simon L. Frank (1877-1950) : sein religiös-philosophisches Denken anhand seines Werkes "Gott mit uns. Drei Überlegungen"

