
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 54 (2007)

Heft: 3

Artikel: Kants Schrift Zum ewigen Frieden : ein taugliches Konzept?

Autor: Gloy, Karen

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760549

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 26.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760549
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Karen Gloy

Kants Schrift Tum ewigen Frieden.

Ein taugliches Konzept?

Enno Rudolph zum 60. Geburtstag

Kants Schrift in Bezug auf die Gegenwart

Gegenwärtig erleben wir eine Globalisierung ungeahnten Ausmaßes, die sich

nicht nur auf das Gebiet der Ökonomie, sondern auch auf die Gebiete der
Wissenschaft und Technik, insbesondere der Kommunikationstechnologie
erstreckt. Diese läßt die nach ihren Herkunftskulturen, Religionen und Mentalitäten

heterogenen Erdteile immer mehr zusammenrücken. Spannungen,
Konflikte, eventuell sogar Kriege können angesichts der sozialen Verwerfungen

und Brüche, die mit der Globalisierung einhergehen, nicht ausbleiben.
So stellt sich zunehmend die Frage, wie eine zukünftige friedvolle
Weltordnung aussehen könne und solle. In diesem Kontext sieht man sich auf die

von Kant vor gut 200 Jahren, 1795, publizierte Schrift mit dem anspruchsvollen

Titel Zum ewigen Frieden. Ein philosophischer Entwurfverwiesen. Trotz
der unterschiedlichen geschichtlichen Situationen - von Kants Epoche und der

heutigen - sowie der unterschiedlichen historischen Voraussetzungen, unter
denen die Schrift verfaßt wurde, und den heutigen Umständen, die beispielsweise

darin bestehen, daß Kant die Kabinettskriege absolutistischer Staaten

vor Augen hatte, die um Territorien und Machtzuwächse rangen, die Länder
durch Heirat, Erbe, Tausch, Kauf oder Schenkung veräußerten und erwarben,
während die modernen Kriege in Weltkriegen, Partisanenkämpfen und
Terrorismus bestehen, erscheint es sinnvoll, die prinzipiellen und strukturellen
Erwägungen Kants in ihrer Anwendung auf die heutige Situation zu beleuchten

und kritisch zu beurteilen. Zwar bleibt jeder Autor Kind seiner Zeit und
dem jeweiligen Zeitgeist verhaftet, dennoch beansprucht Kant, nach
allgemeinen transzendentalphilosophischen und vernünftigen Prinzipien
Rechtsordnungen aufzustellen, die letztlich dem Postulat der moralisch praktischen
Vernunft genügen und generelle Verbindlichkeit beanspruchen. Dies geschieht
auf drei Ebenen, der staatsrechtlichen, der völkerrechtlichen und der
weltbürgerrechtlichen, wobei unser Interesse hauptsächlich der zweiten Ebene gilt, da



524 Karen Gloy

sie auf eine Weltordnung abzielt, die dauerhaften Frieden verbürgen soll.

Wohlgemerkt handelt es sich um das Konzept eines Weltfriedens, und zwar
eines ewigen, auch wenn Kant die genetische Entstehung eines solchen mit
berücksichtigt, indem sich zunächst ein Kern friedfertiger Völker bildet, um
den herum sich zunehmend andere mit derselben Intention gruppieren, bis

alle Völker dieser Erde erfaßt sind.

Zu untersuchen gilt es drei Probleme: 1. die Konzeption einer den ewigen
Frieden verbürgenden Weltordnung - für Kant ist dies ein Staatenbund bzw.
Völkerbund -, was in Abgrenzung von möglichen Alternativen wie der
Universalmonarchie bzw. -republik und dem Gleichgewicht der Mächte geschieht,
2. die Entstehungs- und Garantiebedingungen für einen ewigen Frieden, was

Konsequenzen für den Status desselben als Realität, sinnvolles Ideal, bloße

Utopie oder Hirngespinst hat, und 3. die Beurteilung des Kantischen Entwurfs
aus heutiger Sicht.

1. Verfassung des Völkerbundes

Im zweiten Definitivartikel seiner Friedensschrift, in dem das Völkerrecht im
Zentrum steht, konzipiert Kant die rechtliche Verfassung der
Völkergemeinschaft in weitgehender Analogie zur Rechtsordnung des Staates, freilich
nicht in gänzlicher.1

Wie der Staat aus dem Naturzustand hervorgeht, der nach dem Vorbild
von Hobbes als permanenter Kriegszustand zwischen den Menschen angenommen

wird, in dem diese sich wechselseitig auf Leben und Tod bekämpfen und
schließlich aufgrund von Erschöpfungs- und Ermüdungserscheinungen freiwillig

einen Vertrag schließen, in welchen sie ihre Freiheitsrechte - besser ihre
Willkürrechte - einschränken, so daß die Freiheit eines jeden an der Freiheit
eines jeden anderen ihre Grenze findet, so sollen auch die etablierten Staaten

aus ihrem Naturzustand, in dem sie sich aufgrund ihres rechtsfreien Verhältnisses

untereinander befinden und der ebenfalls einem latenten Kriegszustand
gleicht, aufgrund eines freiwilligen Vertragsabschlusses zu einer
Rechtsgemeinschaft heraustreten. Während allerdings die Bürger des Staates zur Einhaltung

und Überwachung des Staatsvertrags einen Souverän einsetzen, dem sie

entsprechende Machtbefugnisse mit Zwangscharakter übertragen, verzichten
die Staaten untereinander nicht auf ihre Souveränität und bilden nur einen

lockeren, föderalistischen Staatenbund, nicht einen strengen VolkerStaat.

1 Der im Folgenden erwähnte Gedanke des Heraustretens aus dem kriegerischen
Naturzustand, der für eine bestimmte Fraktion des modernen Naturrechts typisch ist, findet sich auch

in Kants Religionsschrift, 3. Hauptstück, wo das Heraustreten aus dem Naturzustand eigens auf
der Ebene der Moral erörtert wird.



Kants Schrift Zum ewigen Frieden 525

Die Parallelität zwischen beiden Ebenen ist unverkennbar: 1. Beide

Rechtszustände gehen aus einem Naturzustand hervor, der staatliche aus

einem, in dem die Menschen sich nach dem Motto homo homini lupus

bekämpfen, der völkerrechtliche aus einem, der für Kant trotz der Etabliertheit

der Staaten als Rechtsgebilde wegen deren permanenter Läsion, d.h. der

Berührung untereinander, einem permanenten Kriegszustand gleicht, selbst

wenn die Staaten kontingenterweise einmal keine Kriege gegeneinander
führen. 2. Die Vertragsparteien sind in beiden Fällen Rechtssubjekte. Dies gilt
für die Individuen des Staates ebenso wie für die Staaten, die sich zur
Völkergemeinschaft zusammenschließen. 3. Ihre Verträge basieren auf
freiwilligen Entscheidungen und Ubereinkünften. Dies ist nicht anders im Falle
des contractus originarius wie im Falle des Vertrags der Staaten untereinander,
die beide nach dem Vorbild von Rousseaus Contrat Social gedacht werden.
Was hätte angesichts dieser Parallelität näher gelegen, als die friedenstiftende
und -garantierende Weltordnung als Fortsetzung der staatlichen Ordnung
anzusehen, also einen Weltstaat mit Zwangscharakter anzunehmen und die

innerstaatlichen Verhältnisse auf die außerstaatlichen zu übertragen? Da Kant
als idealtypische Verfassung von Staaten die republikanische ansah - in
heutiger Denkweise die repräsentative Demokratie -, wäre die Weltrepublik
mit der Gewaltenteilung in Legislative, Exekutive und Juridikative die

Konsequenz gewesen, zumal Kant einige Jahre zuvor in der Schrift Uber den

Gemeinspruch: Das mag in der Theorie richtig sein, taugt aber nicht für die Praxis

von 1793 den Völkerstaat mit Zwangsgesetzen als das alleinige Heilmittel
gegen Kriege betrachtet hatte. Er sagt dort:

„Nun ist hierwider [gemeint sind Rüstung und Krieg] kein anderes Mittel, als ein
auf öffentliche mit Macht begleitete Gesetze, denen sich jeder Staat unterwerfen
müßte, gegründetes Völkerrecht (nach der Analogie eines bürgerlichen oder
Staatsrechts einzelner Menschen) möglich [...]."2

Auch wenn er diese Theorie, die auf den Abbé von Saint Pierre und Rousseau

zurückgeht, in jener Schrift aus pragmatischen Gründen für undurchführbar
hält, ist er von der Richtigkeit und Rechtlichkeit derselben überzeugt.

Die Abweichung der Friedensschrift vom Gemeinspruch hat bei vielen

Interpreten Irritationen ausgelöst und Veranlassung gegeben, Kant einen
internen Widerspruch zwischen Prämissen und Folgerung vorzuwerfen.3

2 KANT, Immanuel: Uber den Gemeinspruch: Das mag in der Theorie richtig sein, taugt aber
nicht für die Praxis. In: Ders.: Werke in 6 Bdn. Hg. von WEISCHEDEL, Wilhelm, Bd. 6. Frankfurt
a.M. 1964, 125-172, A 282f.

3 Zum Vorwurf des Widerspruchs vgl.: LUTZ-BACHMANN, Matthias: Kants Friedensidee und
das rechtsphilosophische Konzept einer Weltrepublik. In: DERS. / BOHMAN, James (Hgg.): Frieden
durch Recht. Kants Friedensidee und das Problem einer neuen Weltordnung. Frankfurt a.M. 1996,

25-44, hier 38f. Vgl. auch KANT, Immanuel: Zum ewigen Frieden. Ein philosophischer Entwurf. In:



526 Karen Gloy

Was hält Kant davon ab, einen Universalstaat, sei es in Form einer
Universalmonarchie oder in der einer Weltrepublik mit exekutiver Gewalt
anzunehmen? Er nennt zwei Gründe: zum einen die Gefahr eines „seelenlosen

Despotism",4 zum anderen die Gefahr von Anarchie und Chaos,5 von denen
sich die eine auf die Regierung, die andere auf das Volk bezieht. Kants

Argumentation ist zweigleisig, transzendentalphilosophisch wie
empirischpragmatisch.

Der erste Einwand rekurriert auf eine interne Widersprüchlichkeit im
Vorschlag eines Völkerstaates.

„Darin [gemeint ist der Völkerstaat] aber wäre ein Widerspruch; weil ein jeder
Staat das Verhältnis eines Oberen (Gesetzgebenden) zu einem Unteren
(Gehorchenden, nämlich dem Volk) enthält, viele Völker aber in einem Staate nur ein
Volk ausmachen würden, welches (da wir hier das Recht der Völker gegen einander

zu erwägen haben, so fern sie so viel verschiedene Staaten ausmachen, und
nicht in einem Staat zusammenschmelzen sollen) der Voraussetzung
widerspricht."6

Das Argument ist wörtlich zu nehmen. Das Verhältnis von Obrigkeit und
Untertanen im Staat ist deswegen nicht auf die Völkergemeinschaft zu
transferieren, weil dies zu einer Entpluralisierung und Egalisierung der religiös,
kulturell, staatlich differenten Völker führen würde. Die Ausgangsbasis für die
völkerrechtliche Vereinigung sind die „vielen verschiedenen Staaten", d.h. die

verschiedenartig strukturierten Staaten, von denen die einen zwar die

idealtypische Verfassung von Republiken haben mögen, die anderen jedoch nicht,
wiewohl auch sie rechtlich konstituiert sind. John Rawls7 nennt als Beispiele
für solche nicht-idealen, jedoch wohlgeordneten, verfassungsrechtlich gegründeten

Staaten diejenigen, die um Staatsreligionen herum organisiert sind,

mögen sie hierarchisch, fundamentalistisch, absolutistisch oder despotisch
sein. Eine Subordination derart heterogen verfaßter Staaten unter eine
gemeinsame Staatsform wäre stets mit der Vergewaltigung der einen verbunden,
würde also stets der einen Seite Unrecht tun, entweder der republikanischen
bei Unterwerfung unter ein hierarchisches Modell oder der hierarchischen bei

Unterwerfung unter ein liberal-republikanisches. Sie fiele so in jedem Fall

DERS.: Werke in 6 Bdn. Hg. von WEISCHEDEL, Wilhelm, Bd. 6. Frankfurt a.M. 1964, 191-251,
BA 37f.

4 KANT: Zum ewigen Frieden, B 63, A 62.
5 KANT: Zum ewigen Frieden, B 63, A 62.
6 KANT: Zum ewigen Frieden, B A 3Of.

7 RAWLS, John: The Law ofPeoples. In: SHUTE, Stephen / HURLEY, Susan (eds.): On Human
Rights. The Oxford Amnesty Lectures 1993. New York 1993, 41-82, hier 63, 225 Anm. 28, vgl.
MCCARTHY, Thomas: Über die Idee eines vernünftigen Völkerrechts. In: LUTZ-BACHMANN /
BOHMAN (Hgg.): Frieden durch Recht, 200-219, hier 208.



Kants Schrift Zum ewigen Frieden 527

despotisch aus und führte zu einem Frieden als Friedhofsruhe.8 Nur im
Idealfall einer Vereinigung rein republikanischer Staaten koinzidierte diese

mit einer republikanischen Verfassung; nur in diesem Fall wären die
außerstaatlichen, internationalen Beziehungen eine Fortsetzung der innerstaatlichen.

Kant erweist sich hier gegenüber manchem seiner Ausleger, der einen

einseitig dogmatischen Standpunkt vertritt, welcher aus heutiger Sicht der des

westlichen Demokratietypus wäre, als ein kritischer, der Aufklärung zutiefst

verpflichteter Philosoph.
Und was den Zerfall des Weltstaates in Anarchie und Chaos betrifft, der

auf den Umstand zurückzuführen ist, daß „die Gesetze mit dem vergrößerten
Umfange der Regierung immer mehr an ihrem Nachdruck einbüßen",9 so
hatte Kant historisch das Imperium Romanum vor Augen. Auch andere

Großreiche und deren Zerfall, wie das alexandrinische, das alsbald in Dia-
dochenstaaten auseinanderbrach, oder das britische Kolonialreich mit dem

späteren Abfall der Kolonien, belegen Kants These.

Läge es angesichts der heteronom verfaßten Staaten nicht näher, zum
Zwecke eines Universalfriedens von einem Gleichgewicht der Mächte, einer
balance of power, auszugehen? Das der Mechanik entlehnte Modell einer
balance ofpower war seit dem 17. Jahrhundert und besonders zu Kants Zeit
nicht nur ein theoretischer Schlüsselbegriff in politischen Diskursen, sondern
auch ein Realfaktor, um den Hegemoniebestrebungen der Großmächte Grenzen

zu setzen und ein Gleichgewichtsverhältnis herzustellen. Eine Fortsetzung
fand dieses Modell vor nicht allzu langer Zeit im Kalten Krieg zwischen Ost
und West, der zu einem immerhin mehr als fünfzigjährigen Frieden beitrug.

Das Balancemodell wird jedoch von Kant wegen der Instabilität des Friedens

abgelehnt. Im Gemeinspruch10 vergleicht er es mit Swifts Haus, das vom
Architekten nach allen Gesetzen des Gleichgewichts errichtet war, jedoch wie
ein Kartenhaus einstürzte, als sich ein Sperling darauf setzte. Als weitere

Argumente im Sinne Kants könnte man die Nicht-Überwundenheit des

Naturzustandes und den Nicht-Ausschluß von Kriegen zur Aufrechterhaltung
der Balance anführen.

Die Ablehnung sowohl eines Universalstaates wie der Ausbalancierung
und Austarierung der Kräfte veranlaßt Kant zur Annahme einer Föderation,
der Weltgemeinschaft ohne exekutives Machtmonopol.

8 Vgl. KANT: Zum ewigen Frieden, B A 13. Kant spricht hier von einem solchen ewigen
Frieden, der „nur auf dem großen Kirchhofe der Menschengattung statt finden" würde.

9 KANT: Zum ewigen Frieden, B 63, A 62.

KANT: Über den Gemeinspruch, A 283.



528 Karen Gloy

2. Garantiebedingungen des ewigen Friedens

Um die Frage nach dem Status des ewigen Friedens beantworten zu können,
ob es sich um eine realistische Annahme oder um ein bloßes Hirngespinst,
eine Utopie, oder um ein sinnvolles Ideal handelt, bedarf es des Aufweises der

Enstehungs- und Erhaltungsbedingungen der den ewigen Frieden stiftenden
und garantierenden Ordnung sowohl auf Staats- wie auf völkerrechtlicher
Ebene.

Für die Entstehung von Staaten aus dem bellizistischen Naturzustand
vermittels eines Gesellschaftsvertrags (Contrat Social) macht Kant Ermüdungsund

Erschöpfungserscheinungen im Verhalten der sich selbstsüchtig
bekriegenden und aufreibenden Subjekte verantwortlich, kurzum Kriegsmüdigkeit.
Es sind nicht allein Vernunft und Einsicht, welche die Menschen zu
pazifistischen Bestrebungen wie Staatsgründungen motivieren, sondern es ist zu
gleichen Teilen die Erschöpfung ihrer Kriegslüsternheit, wie dies auch schon
bei Hobbes im Leviathan der Fall war, wo Vernunft und Leidenschaft zu
Vertragsabschlüssen führten.11 Kant entgeht damit dem oft erhobenen Vorwurf -
so etwa von Friedrich Wilhelm von Schütz12 -, er akzeptiere als „einzige
Leiterin der Menschen" Vernunft und sei damit unfähig, auf Realität Anspruch
zu erheben. Neben der intelligiblen, vernünftigen Seite berücksichtigt er stets
die naturgegebene, die Triebe und Begierden wie Ehrgeiz, Herrschsucht,
Macht, Habsucht u.ä.

Dieselben Motive - vernünftige wie natürliche - sind auch an der Bildung
des Staatenbundes beteiligt. Auch hier sind es nicht nur Einsicht und
Vernunft, sondern ebenso Erschlaffung und Aufreibung der Kräfte durch ständige

Bekriegung oder Kriegsbedrohung, durch Aufrüstung, hohe Staatsverschuldung

und damit zusammenhängende Verarmung, ja Verelendung, kurzum die

„Not"13 des Krieges, die zu gegenseitigen Vertragsabschlüssen zwingt. So kann

man schlußfolgern, daß zur Aufrechterhaltung des Staatenbundes und des

durch ihn zu sichernden permanenten Friedens die Natur ein
mitverantwortlicher Faktor ist.14 Natur meint hier im geschichtsphilosophischen
Kontext den realen Geschichtsprozeß. Dieses Mitspielen der Natur - man
könnte es ,die List der Natur' nennen - bezeichnet einen in der damaligen
Literatur häufig verwendeten Topos, der bei Adam Smith als invisible hand

auftritt, bei anderen als ,Naturabsicht', ,göttliche Vorsehung', ,Schicksal',

,Fügung' u.ä. und der von Hegel unter dem Namen „List der Vernunft"

11 Vgl. HOBBES, Thomas: Leviathan, Kap. 13.
12 VON SCHÜTZ, Friedrich Wilhelm: Kommentar über Kants ewigen Frieden [1797], In:

DlETZE, Anita / DlETZE, Walter (Hgg.): Ewiger Friede? Dokumente einer deutschen Diskussion um
1800. München 1989, 299-307, hier 299.

13 Vgl. KANT, Immanuel: Idee zu einer allgemeinen Geschichte in weltbürgerlicher Absicht, A 399.
14 Vgl. KANT: Zum ewigen Frieden, B 60, A 59.



Kants Schrift 2um ewigen Frieden 529

popularisiert wurde. Bei der „List der Natur" geht es um die empirisch häufig
zu konstatierende Dialektik von Absicht und Realisation, um die Heterogonie
der Zwecke. Eine Brandstiftung beispielsweise, bei der nicht nur, wie

ursprünglich geplant, ein Haus betroffen ist, sondern eine ganze Häuserreihe
oder sogar eine Stadt in Mitleidenschaft gezogen wird, evoziert entgegen der

Absicht des Brandstifters eine Verschärfung der Brandschutzbestimmungen
und führt damit zur Erschwerung des Brandlegens. Terroristische Akte wie im
Falle des World Trade Centers führen fast automatisch zur Verschärfung der
Sicherheitsmaßnahmen und damit zur Erschwerung von Terror. In diesem

Sinne denkt sich auch Kant den Umschlag der selbstsüchtigen, egoistischen
Bestrebungen der Staaten in ihr Gegenteil, nämlich in ein pazifistisches
Verhalten.

Doch welchen Status hat das anvisierte Ziel eines perennierenden Friedens?

In der Beurteilung desselben ist zweierlei zu beachten:
1. Der Weltfriede, noch dazu der ewige, ist nichts weiter als eine regulative

Idee, so wie die List der Natur ein Prinzip der reflektierenden, nicht der
bestimmenden Urteilskraft ist. Die hier von Kant favorisierte Naturteleologie
hat einen rein heuristischen, regulativen Charakter, was Kant dadurch zum
Ausdruck bringt, daß die „Natur, durch den Mechanism in den menschlichen

Neigungen selbst, den ewigen Frieden [garantiert]; freilich mit einer Sicherheit,

die nicht hinreichend ist, die Zukunft desselben (theoretisch) zu weissagen

[...]."15 In gewisser Weise hat hier der Fortschrittsoptimismus Pate gestanden,
wie er in Lessings Erziehung des Menschengeschlechts von 1781 oder in Schillers
Briefen Uber die ästhetische Erziehung des Menschen von 1794/95 zu finden ist
und später bei Hegel und Marx eine Fortsetzung gefunden hat. An die Stelle
der „positiven Idee einer Weltrepublik" setzt Kant das „nur negative Surrogat
eines den Krieg abwehrenden [...] Bundes"16 in dem Sinne von: kein Krieg!

Ausschlaggebend für diese Einschätzung ist ein epistemologisches Argument.

Geschichtliche Fakten sind hier und jetzt erkennbar. Nicht erkennbar

hingegen ist der zukünftige Geschichtsverlauf und schon gar nicht die Absicht
der Natur, die göttliche Vorsehung oder die List der Natur. Gerade die

Prophétie stellt keine geeignete Grundlage für eine gesicherte theoretische
Erkenntnis dar, sondern kann allenfalls als regulatives Prinzip fungieren, als

Maxime der Vernunft. Freilich muß auch eine solche ein Interesse für sich

haben. Wie die unbegrenzte Ausbreitung der Naturerkenntnis im extensio-
nalen wie intensionalen Sinne das Interesse der theoretischen Vernunft für
sich hat, die Gegenthese von der Begrenzung des theoretischen Wissens das

Interesse der praktischen Vernunft, um dem Glauben Platz zu verschaffen, so

dürfte für das Ideal einer friedlichen Koexistenz der Menschen untereinander

15 KANT: Zum ewigen Frieden, B 66, A 65.
16 KANT: Zum ewigen Frieden, B A 38.



530 Karen Gloy

ein religionsphilosophisch motiviertes Interesse der praktischen Vernunft
sprechen.

2. Zwischen der angestrebten Verwirklichung des Weltfriedens auf der
Basis äußerer rechtlicher Vertragsabschlüsse zwischen den Staaten und der
sittlichen Motivation zum ewigen Frieden besteht eine Diskrepanz, die als

Antagonismus von Legalität und Moralität auftritt. Die Idee des ewigen
Friedens als reine Rechtsform und Rechtsnorm ohne moralische Abstützung
kommt jedoch einer Aushöhlung gleich.

Legalität und Moralität unterscheiden sich nach Kant durch ihre
Handlungsmotivation, die im einen Fall eine bloße, äußere Pflichterfüllung, aus

welchen Gründen auch immer, ist, z.B. um einer Verurteilung oder Sanktion

zu entgehen, im anderen Fall die Pflichterfüllung aufgrund sittlicher Motive,
die letztlich dem kategorischen Imperativ als dem höchsten Prinzip der
Sittlichkeit entstammen. Zielt die erste auf den Buchstaben des Gesetzes, so
die zweite auf den Geist desselben. Handelt es sich bei der einen um bloßes

Recht, so bei der anderen um Gesinnung. Bloße Gesetzestreue im Sinne der

Legalität ohne Sittlichkeit ließe sich auch im Falle einer
Verbrechergemeinschaft denken.

Zum Verständnis der Diskrepanz ist zu erinnern, daß das Vernunftrecht
bei Kant lediglich den „Inbegriff der Bedingungen, unter denen die Willkür
des einen mit der Willkür des anderen nach einem allgemeinen Gesetze der

Freiheit zusammen vereinigt werden kann",17 bedeutet. Es wird von Kant rein
formal definiert, ohne inhaltliche Ausfüllung. Im Unterschied zur Tradition,
die von der Erkenntnis des Rechtsprinzips - der richtigen Norm - ausging
und darauf den Rechtswillen und die Rechtspflicht gründete, kehrt Kant das

Verhältnis um, derart, daß das Recht nur noch als Kriterium und Maßstab bei
der Beurteilung der Legalität des positiven Rechts fungiert. Analoges gilt auch

vom rein formalistisch gefaßten kategorischen Imperativ. Nicht mehr gibt das

Prinzip des Guten (des höchsten Guts) den Erkenntnisgegenstand ab, auf dem
das Postulat des kategorischen Imperativs basiert, sondern erst das moralische
Gesetz und die daraus erwachsende Pflicht bestimmen den Begriff des Guten.18

Der Antagonismus von Legalität und Moralität ließe sich nur beheben,

wenn beide letztlich in der Idee des höchsten Guts zusammenfielen, was nur
im Kontext der Religionsphilosophie gedacht werden kann. Das höchste Gut
besteht in der Übereinstimmung von Sittlichkeit und Glückseligkeit, wiewohl
die Sittlichkeit nicht als bloßes Mittel zur Erreichung des Zwecks der

Glückseligkeit angesehen werden darf, sondern Selbstzweck ist. Aber Gott
wäre kein gütiger, liebevoller Gott, wenn er beide auf immer und ewig

17 KANT, Immanuel: Metaphysik der Sitten, Erster Teil: Anfangsgründe der Rechtslehre, A 33

(Einleitung in die Rechtslehre S B).
18 Vgl. KANT, Immanuel: Kritik der praktischen Vernunft, A 112.



Kants Schrift Zum ewigen Frieden 531

auseinanderklaffen ließe und nicht zumindest in der Idee vereinte. Kant greift
hier auf das Erbe der Theodizee und den Leibnizischen Gedanken von unserer
Welt als der besten aller möglichen Welten zurück.

Selbst wenn letztlich eine religions- bzw. moralphilosophische Begründung
als Garantie für eine rechtlich fundierte und gerechte Weltordnung und einen

ewigen Frieden herhalten muß, dies jedoch im Sinne des Kritizismus nur als

Ideal kann, so muß doch auch der reale Geschichtsprozeß in die angegebene

Richtung weisen, und es müssen die materiellen Bedingungen als conditio sine

qua non erfüllt sein. Sie entsprechen dem, was wir heute als ökonomische,
soziale und mentale Voraussetzung ansehen: Aufhebung der Unterschiede
zwischen Arm und Reich, Ausgleich der sozialen Spannungen, Uberwindung
von Analphabetismus und Nicht-Bildung. Denn nur wenn allzu große
Ungleichheiten und Ungerechtigkeiten beseitigt sind, wenn in etwa gleiche
ökonomische, ökologische, soziale und bildungspolitische Voraussetzungen
bestehen, können die Menschen und Staaten dauerhaft friedlich miteinander
auskommen.

Dem Egalisierungs- und Homogenisierungsprozeß von Staaten kommt der
Umstand entgegen, daß die republikanischen Kernstaaten, von denen die

Weltstaatengemeinschaft ausgeht, aufgrund ihrer politischen Institutionen und
Verhaltensweisen eine pazifistische Wirkung auf die Umgebungsstaaten
ausüben.

Pazifizierend wirkt auch der Handelsgeist.19 Ausgehend von dem Eigennutz

und der Habgier der Menschen und Staaten, führt er mit Hilfe der „List
der Natur" zum Gegenteil, zur wechselseitigen Befriedigung der Bedürfnisse
und damit zur friedlichen Koexistenz. Zwar konnte Kant die im Zuge des

industriellen Kapitalismus während des 19. Jahrhunderts auftretenden sozialen

Verwerfungen und die Bildung einer Klassengesellschaft sowenig voraussehen

wie die im Zuge des Neo- oder Turbokapitalismus des 21. Jahrhunderts
auftretende Wegrationalisierung von Arbeitsplätzen und die damit verbundene

Marginalisierung und Verarmung eines Teils der Bevölkerung. Auf lange Sicht

jedoch dürfte bei Hinzutreten geeigneter Maßnahmen wie der Sozialgesetzgebung

die friedensfördernde Wirkung des Handelgeistes nicht zu bestreiten
sein.

Ein dritter Faktor wirkt in dieselbe Richtung: die Publizität, welche die
Öffentlichkeit und Transparenz von Regierungsgeschäften herstellt, welche

Geheimabsprachen, Seilschaften, Nepotismus, Korruption und andere dunkle
Machenschaften wenngleich nicht verhindert, so doch aufdeckt und ihnen
entgegenwirkt. Auch wenn Kant die Täuschungen und die Indoktrination
durch die modernen Massenmedien, Rundfunk, Fernsehen, Computer, Inter-

19 Vgl. KANT: Zum ewigen Frieden, B 65, A 64.



532 Karen Gloy

net, noch nicht bekannt sein konnten, die heute von Jean Baudrillard20 als

totale Simulation der Wirklichkeit, als Inszenierung von Realität angeprangert
werden - evidenteste Beispiele sind Big Brother und die Familie Loud aus der
amerikanischen Fernsehserie, deren Privat- und Intimleben suggeriert wird,
während tatsächlich Millionen von Zuschauern durch das Schlüsselloch

zugucken und daran teilhaben -, so wird man doch auch hier auf lange Sicht
davon ausgehen dürfen, daß durch die Aufdeckung von Täuschungen und

Manipulationen ein vernunftgerechteres Handeln und Verhalten bewirkt
wird. Daß eine Anlage der Menschen zur Moralität besteht, dokumentieren
selbst Staaten durch Vortäuschung von Moralität auch bei unmoralischen

Handlungen, was unsinnig wäre, wenn eine solche Anlage nicht bestünde.

Alle diese Maßnahmen dienen dazu, eine politische Kultur zu schaffen, die
als friedensfördernd angesehen werden kann, wenngleich nicht muß, wie die

stets möglichen Gegenbeispiele zeigen.

3. Aktualität des Kantischen Friedensprojekts?

Was ist von Kants Friedensplan heute, nach gut 200 Jahren, zu halten? Stellt
die „allgemeine und fortdauernde Friedensstiftung", die den „ganzen
Endzweck der Rechtslehre innerhalb der Grenzen der bloßen Vernunft"21
ausmacht, überhaupt noch ein überzeugendes und anzustrebendes Ideal dar, oder
ist sie angesichts der veränderten historischen, politischen, kulturellen und

religiösen Situation obsolet und völlig unrealistisch geworden? Die Meinungen
hierüber divergieren.

Immerhin hat Jürgen Habermas, der als Konsenstheoretiker gilt, in einem
Aufsatz mit dem Titel Kants Idee des ewigen Friedens - aus dem historischen

Abstand von zweihundert Jahren22 sich die Mühe gegeben, Kants Konzept in
Bezug auf die heutige Situation zu aktualisieren und einer grundbegrifflichen
Revision zu unterziehen, dies in drei Punkten:

Zum einen plädiert er für eine Weiterentwicklung des nur locker föderalistisch

verfaßten Staatenbundes zu einem Weltstaat mit Gewaltmonopol
unter Aufgabe der Souveränität der Einzelstaaten. Die heutigen Institutionen
wie die Vereinten Nationen sieht er als Ubergangsformen auf dem Wege zu
einem solchen Staat an, da sie nur Organe zur Konstatierung und Kontrolle
von Rechtsverletzungen entwickelt haben wie auch zur Anklage, jedoch ohne
zureichende Machtbefugnisse zur Durchsetzung von Strafen und Sanktionen,

20 Vgl. BAUDRILLARD, Jean: Agonie des Realen. Aus dem Französischen übersetzt von
KURZAWA, Lothar / SCHAEFER, Volker. Berlin 1978, 44-51 (Das Ende des Panoptikums).

21 KANT, Immanuel: Rechtslehre. Schriften zur Rechtsphilosophie. Hg. von KLENNER,
Hermann (Metaphysische Anfangsgründe der Rechtslehre [1797]), Berlin 1988, 172.

22 HABERMAS, Jürgen: Kants Idee des ewigen Friedens - aus dem historischen Abstand von
zweihundert Jahren. In: LUTZ-BACHMANN / BOHMAN (Hgg.): Frieden durch Recht, 7-24.



Kants Schrift 2um ewigen Frieden 533

wie dies am Beispiel der Verurteilung der israelischen Regierung unter Sharon

wegen Menschenrechtsverletzungen und des Baus einer Abschottungsmauer
auf palästinensischem Gebiet sichtbar geworden ist, die ohne jede Folge und
Sanktion blieb. Der Internationale Gerichtshof in Den Haag hat für ihn vor
allem eine symbolische Funktion.23

Zum anderen sind durch die weltbürgerlichen Rechte hindurch die
individuellen Menschenrechte zu achten; denn die Personen, die zu Staatengebilden

zusammentreten, sind primär Menschen mit gleichen Grundrechten wie dem
Recht auf Leben, Unversehrtheit, Eigentum, Bildung, Gleichheit vor dem

Gesetz, Meinungs-, Religionsfreiheit usw., die nicht durch die Souveränität von
Einzelstaaten mediatisiert werden dürfen.24 „Die Pointe des Weltbürgerrechts
besteht [...] darin, daß es über die Köpfe der kollektiven Völkerrechtssubjekte
hinweg auf die Stellung der individuellen Rechtssubjekte durchgreift [...]."25

Und zum dritten setzt sich Habermas für eine Stratifizierung der

Weltgesellschaft ein. Es gelte die sozialen und ökonomischen Ungleichgewichte zu
überwinden, gleiche Voraussetzungen für alle zu schaffen, was allerdings nur
unter drei Bedingungen gelingen könne: 1. der Schaffung eines historischen
Bewußtseins von der ungleichzeitigen Entwicklung der gleichzeitig auf friedliche

Koexistenz verpflichteten Völker, 2. der Herstellung eines normativen
Konsenses über die Menschenrechte, welche jedoch auf Seiten der Europäer
und Amerikaner und auf Seiten der Asiaten und Afrikaner strittig sind, und 3.

der Herstellung einer Übereinstimmung der angestrebten Friedenskonzeption.
Als Konsenstheoretiker zielt Habermas, obwohl er dies im genannten Aufsatz
nicht weiter ausführt, auf einen Generalkonsens auf der Basis des zwanglosen
Zwangs des besseren Arguments im herrschaftsfreien Diskurs. Einzuwenden
ist, daß dieser zwar das normative Ziel von Dialogen bildet, jedoch nicht als

faktische Realität gelten kann.
Anders als Jürgen Habermas plädiert Jean-François Lyotard für Dissens.

Wie alle Postmodernisten hat er dem traditionellen Einheits- und Identitätsdenken

den Kampf angesagt. So formuliert er am Ende seines Aufsatzes

Beantwortung der Frage: Was ist postmodern?: „Krieg dem Ganzen, zeugen wir für
das Nicht-Darstellbare, aktivieren wir die Widerstreite, retten wir die Ehre des

Namens."26 Schon in seiner Programmschrift Das postmoderne Wissen27 in den

Kapiteln 13 und 14 weist er anhand von Inkompatibilitäten, Instabilitäten,

23 Vgl. HABERMAS: Kants Idee des ewigen Friedens, 18f.
24 Vgl. HABERMAS: Kants Idee des ewigen Friedens, 19f.
23 Vgl. HABERMAS: Kants Idee des ewigen Friedens, 20.
26 LYOTARD, Jean-François: Beantwortung der Frage: Was ist postmodern? In: WELSCH, Wolfgang

(Hg.): Wege aus der Postmoderne. Schlüsseltexte der Postmoderne-Diskussion. Weinheim 1988,

193-203, hier 203.
27 Titel der französischen Originalausgabe: La condition postmoderne, 1979. Aus dem Französischen

von PFERSMANN, Otto. Graz/Wien 1986.



534 Karen Gloy

Paralogien und Paradoxien auf den verschiedensten Gebieten der Physik
(Quantentheorie), der Psychologie, der Logik die Unvermeidbarkeit und Un-
aufhebbarkeit von Dissens nach, die durch die Akzeptanz heterogener, ja
konträrer Paradigmen zustande kommt. In der Schrift Der Widerstreit28

unterscheidet er zwischen Rechtsstreit und Widerstreit, von denen der erste
einen intragenerischen Konflikt darstellt, bei dem die Vertragsparteien
dasselbe Paradigma bzw. Idiom oder dieselbe Norm anerkennen, so daß auch im
Falle von Rechtsverletzungen durch die eine Partei der der anderen Seite

zugefügte Schaden wieder gut gemacht und somit das Recht wiederhergestellt
werden kann, während es sich bei dem zweiten um einen intergenerischen
Konflikt handelt, der von der Akzeptanz heterogener Paradigmen bzw. Idiome

oder Normen ausgeht und keine Schlichtung im Sinne des normierten
Rechtsstreites zuläßt, wie dies heute beim Zusammenprall der Kulturen,
Religionen, Mentalitäten, also beim Zusammentreffen heterogener
Lebensentwürfe, Sinnkonzepte, Denk- und Handlungsmuster sichtbar wird. Die
damit auftauchende Frage nach der Gerechtigkeit, die dem Kantischen
Friedenskonzept entspricht, beantwortet Lyotard zweifach: theoretisch dadurch,
daß es darum gehe, den Mechanismus des Unrechts aufzudecken, sich bewußt

zu machen, daß es ein universelles Rechtssystem, eine umfassende Metasprache

nicht gibt und daß die Hegemonie eines bestimmten Systems notwendig
gegenüber dem Anderen Unrecht erzeugt, daß dergleichen Ubergriffe und
Totalisierungen das Grundübel sind, weswegen die Pluralität und Hetero-
genität der Systeme und Diskursarten zu wahren seien, und praktisch dadurch,
daß man der durch das herrschende System in die Sprachlosigkeit gedrängten
und unterdrückten Partei zur Artikulation und zu ihrem Recht verhilft, daß

man offen ist gegenüber Argumenten anderer, fremder Ansichten und ihnen
ein Recht zur Realisierung einräumt oder dies zumindest erwägt. Konsens ist
für Lyotard allenfalls eine Insel im Meer von Dissens.

Ist nicht der Grunddissens beider Positionen - der von Habermas und der

von Lyotard - gerade ein Indiz für die prinzipielle Unrealisierbarkeit des

Kantischen Konzepts vom ewigen Frieden, ein Hinweis darauf, daß das Ziel
eines permanenten Friedens selbst und die Verpflichtung auf dasselbe

aufzugeben und ein anderes Konzept an seine Stelle zu setzen sei, eines, das Kant
nur das „negative Surrogat" gegenüber der „positiven Idee"29 nennt? Ein
solches Vermittlungsmodell zwischen Konsens und Dissens scheint mir Hegel
entwickelt zu haben mittels einer Gedankenfigur, die der Phänomenologie des

Geistes entstammt, nämlich der Dialektik von Herrschaft und Knechtschaft.
Der Grundgedanke ist der, daß das herrschende und das beherrschte System

2& Titel der französischen Originalausgabe: Le différend. Paris 1983. Ubersetzt von VOGL,
Joseph. München 1987, 2. Aufl. 1989.

29 KANT: Zum ewigen Frieden, B 37, A 38.



Kants Schrift Tum ewigen Frieden 535

sich nicht unvermittelt und definitiv gegenüberstehen, sondern sich wechselseitig

beeinflussen, indem sowohl das beherrschte System Momente des

beherrschenden annimmt, wie auch das herrschende sich dem beherrschten assimiliert.

Hegel hat dies am Verhältnis von Herr und Knecht artikuliert und an

ihm die dialektische Umpolung demonstriert. Während der Herr zunächst

deswegen Herr ist, weil er im Kampf auf Leben und Tod sein Leben aufs Spiel

gesetzt und, den Tod nicht fürchtend, gesiegt hat, während der Knecht, an
seinem Leben hängend, dieses nicht riskiert, sondern sich untergeordnet hat,
ändert sich dieses Verhältnis im Verlaufe der Rollenverteilung. Dadurch daß

der Knecht dem Herrn dient und ihm die Sachen zu- und vorbereitet, wird
dieser mehr und mehr von ihm abhängig, degradiert selbst zum Knecht,
während der Knecht in der Bearbeitung und Gestaltung der Sachen ein neues
Selbstbewußtsein und Selbstwertgefühl erlangt und damit zum Herrn
avanciert.

Auf allen Gebieten kultureller, religiöser, wirtschaftlicher Art läßt sich
dieses Phänomen wechselseitiger Beeinflussung konstatieren, indem die
herrschende Macht und Organisationsform auf geographische, ethnische, religiöse,
wirtschaftliche Interessen und Bedürfnisse der Unterdrückten Rücksicht
nehmen muß, deren Eigenarten zumindest teilweise übernehmen muß, wie auch

umgekehrt die beherrschte Instanz die fremden, aufoktroyierten Formen
immer nur modifiziert übernimmt. Es handelt sich also nicht um ein starres,
sondern um ein dynamisches, flexibles Verhältnis wechselseitiger Assimilation.

Solche Herrschaftsformen wären vernünftig.

Abstract
The following paper presents a discussion of Kant's work "Tum ewigen Frieden"
under three different aspects: 1. From the viewpoint of the conception of a
"Völkerbund" - supposedly guaranteeing permanent peace - which in turn will be

compared with other alternatives such as an universal monarchy or a balance of
power. 2. From the conditions ofpermanent peace itselfand their consequences for
a critical evaluation. 3. From the impact of the Kantian concept on modern life -
this in comparison with the alternative options offered by Habermas and Lyotard.


	Kants Schrift Zum ewigen Frieden : ein taugliches Konzept?

