
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 54 (2007)

Heft: 3

Artikel: Metaethischer Antirealismus und moralische Bildung

Autor: Hübenthal, Christoph

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760548

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760548
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Christoph Hübenthal

Metaethischer Antirealismus
und moralische Bildungi

Die im Titel dieses Beitrags angezeigte Zusammenstellung dürfte gelegentlich
für Stirnrunzeln sorgen. Im Kontext theologischer Ethik ist das Interesse an
metaethischen Problemen ohnehin selten,2 und wenn dergleichen Fragestellungen

doch einmal auf die Agenda gelangen, drängt sich eine Kombination
mit moralpädagogischen Themen alles andere als auf. Die heikle Verbindung
von metaethischem Realismus und moralischer Bildung verdankt sich denn
auch gar keinem - je nach Sichtweise, originellen oder aberwitzigen - Einfall
des Autors, sondern ergibt sich vielmehr als Konsequenz aus einem inzwischen

viel beachteten Ansatz innerhalb der Debatte um den moralischen
Realismus.3 Kurz gesagt, läuft dieser Ansatz auf die These hinaus, dass es zwar
moralische Tatsachen gebe, diese aber nur wahrnehmbar seien, wenn man
zuvor einen moralischen Bildungsprozess durchlaufen habe.

Die These ist nicht ohne Reiz, legt sie doch ebenso die umgekehrte
Auffassung nahe, dass moralische Bildung nur unter realistischen Voraussetzungen
möglich ist und - was kaum weniger schwer wiegen dürfte - dass auch die

Möglichkeit einer wissenschaftlichen Ethik von der Existenz moralischer
Tatsachen abhängt. Selbst jene metaethischen Ansätze, die die Wahrnehmbarkeit

moralischer Tatsachen nicht unbedingt an zuvor erbrachte Sozialisa-

tionsleistungen binden wollen, sind sich weitgehend darüber einig, dass

moralische Bildungs- und ethische Reflexionsprozesse nur dann einige Aussicht
auf Erfolg besitzen, wenn es etwas in objektiven Wirklichkeit gibt, das zu
sehen man lernen und das zu begreifen man mit wissenschaftlichen Methoden
anstreben kann. In der Regel wird diese Auffassung sogar unabhängig davon

vertreten, ob man nun an die Existenz moralischer Tatsachen glaubt oder
nicht. Entsprechend sind die meisten Realisten der Ansicht, moralisches
Lernen und Ethik gebe es nur, weil es moralische Tatsachen gibt, während die

1 Bei diesem Beitrag handelt es sich um eine überarbeitete und erweiterte Fassung meiner
öffentlichen Antrittsvorlesung als Privatdozent an der katholisch-theologischen Fakultät der
Universität Tübingen.

2 Nicht hoch genug ist daher das Verdienst der folgenden Publikation zu veranschlagen:
FISCHER, Johannes / GROTEFELD, Stefan / SCHABER, Peter (Hgg.): Moralischer Realismus.
Theologische Beiträge zu einer philosophischen Dehatte. Stuttgart: Kohlhammer 2004.

3 Vgl. MCDOWELL, John: Wert und Wirklichkeit. Aufsätze zur Moralphilosophie. Frankfurt:
Suhrkamp 2002.



504 Christoph Hübenthal

meisten Antirealisten der Meinung sind, moralisches Lernen und Ethik gäbe es

nur, wenn es moralische Tatsachen gäbe.

Angesichts der in den aktuellen Theoriedebatten herrschenden
Großwetterlage fällt es augenscheinlich schwer, sich zur gegenteiligen Ansicht zu
bekennen und unverhohlen für eine antirealistische Position einzutreten, die

gleichwohl die Möglichkeit ethischer Wissenschaft und moralischer Bildung
bejaht. Genau das soll aber im Folgenden geschehen. Die Gründe dafür sind
schnell genannt: Unter antirealistischen Vorzeichen lässt sich zunächst eine

konsistente, sämtliche relevanten Teilgebiete umfassende Theorie der Metaethik

formulieren (2). Sodann kann dieser metaethische Ansatz in einem anspruchsvollen

ethischen Begründungsprogramm fortgeschrieben werden (3). Im Zuge
einer Auseinandersetzung mit jener metaethischen Konzeption, auf die die

Verbindung von Metaethik und Moralpädagogik ursprünglich zurückgeht,
lässt sich schließlich zeigen, dass und warum das Ziel moralischer

Bildungsanstrengungen erst dann richtig begriffen wurde, wenn man ein auf
antirealistischer Grundlage entwickeltes Ethikverständnis zugrunde legt (4). Weil
andernfalls kaum ersichtlich würde, auf welche theoretischen Problemlagen
die antirealistische Metaethik überhaupt zu reagieren versucht, sind zunächst
aber einige Schlaglichter auf die Realismusdebatte zu werfen (1).

1. Die metaethische Realismusdebatte

Will man wissen, worum genau es in der metaethischen Realismusdebatte

geht, wendet man sich am besten der Unterscheidung zwischen Kognitivismus
und Nonkognitivismus zu, gilt diese doch nach wie vor als maßgebliche
Leitdifferenz aller metaethischen Auseinandersetzungen. Die Bezeichnung

Kognitivismus kann zunächst in einem engeren und in einem weiteren Sinn
verwendet werden, wobei hinsichtlich des engeren Sinns noch einmal
zwischen einer starken und einer schwachen Variante zu unterscheiden ist. Als
Kognitivismus im engeren Sinn bezeichnet man zum einen die starke

Auffassung, wonach moralische Urteile entweder wahr oder falsch sein können.
Da sich diese Position jedoch als äußerst voraussetzungsreich erweist, schlägt
die schwache Variante vor, moralische Urteile lediglich als Urteile zu betrachten,

mit denen Sprecher einen Wahrheitsanspruch verbinden. Ob der

Anspruch tatsächlich einlösbar ist, muss dieser Auffassung zufolge offen bleiben.
Als Kognitivismus im weiteren Sinn bezeichnet man eine Position, die

moralische Urteile für diskursfähig und damit für rational kritisierbar hält.

Streng genommen, verbinden sich mit solchen Urteilen zwar keine objektiven
Wahrheitsansprüche, trotzdem können sie als Gegenstand wissenschaftlicher



Metaethischer Antirealismus und moralische Bildung 505

Auseinandersetzungen fungieren.4 Vereinfachend lässt sich sagen: Im engeren
Sinn betrachtet der Kognitivismus moralische Urteile als wahrheitsfähig, im
weiteren Sinn hält er sie immerhin noch für wissenschaftsfähig. In genauer
Analogie zu diesen Spielarten des Kognitivismus lassen sich dann auch engere
und weitere Formen des Nonkognitivismus unterschieden. Sie stellen die
jeweils exakte Negation des entsprechenden kognitivistischen Standpunkts dar.

Aus Gründen, die gleich verständlich werden sollen, wird hier die weitere
Lesart des Kognitivismus favorisiert. Damit scheint man sich zwar auf eine

relativ schwache Position festzulegen, aus der Einsicht jedoch, dass der in
diesem Fall zu widerlegende Nonkognitivismus selbst noch die

Minimalbedingungen jeder wissenschaftlichen Ethik dementiert, erhellt auch die

vergleichsweise bescheidene Zielsetzung der nachfolgenden metaethischen
Überlegungen. Sie verfolgen nur das Ziel, die Wissenschaftsfähigkeit der Ethik
überhaupt unter Beweis zu stellen. Voraussetzungsreichere Thesen, die das

Spektrum möglicher Ethikansätze unnötig einschränken, sollen im
metaethischen Teil dagegen noch nicht poniert werden. Dass sich ausgerechnet die

schwächere Lesart des Kognitivismus in einer ziemlich anspruchsvollen
Konzeption normativer Ethik fortschreiben lässt, deutet sich allerdings hier
schon an und soll dann im dritten Teil auch näher entfaltet werden.

Im Kontext der Unterscheidung von Kognitivismus und Nonkognitivismus

kann nun nach der Bedeutung der Realismusdebatte gefragt werden.5 Als
Realismus bezeichnet man normalerweise eine kognitivistische Position, die
moralische Urteile genau deswegen für wissenschaftsfähig hält, weil es moralische

Tatsachen gibt, die - vor dem Hintergrund einer wahrheitsfunktionalen
Semantik - als Wahrheitsbedingungen für die entsprechenden Urteile
fungieren können. Versteht man unter moralischen Tatsachen „evaluative Enti-
täten, die unabhängig von der Existenz von Subjektivität existieren und
ethische Ansprüche begründen", so kann hat man es mit einer starken Form
des Realismus zu tun. Behauptet man dagegen nur, besagte Entitäten ließen
sich nicht „vollständig auf Subjektivitätsleistungen irgendwelcher Art [...]
zurückführen", so vertritt man einen schwachen Realismus.6 Für beide Spielarten

des Realismus gilt aber, dass sie einen Kognitivismus im engeren Sinn

vertreten, da sie moralische Urteile insgesamt für wahrheitsfähig halten und
ihnen - je nachdem, ob die Urteile mit den moralischen Tatsachen
übereinstimmen oder nicht - einen entsprechenden Wahrheitswert zuordnen.

Man sieht sofort, dass realistische Konzeptionen uns eine Auskunft
darüber schulden, was moralische Tatsachen näherhin sind. Andernfalls wäre der

4 Vgl. MORSCHER, Edgar: Kognitivismus / Nonkognitivismus. In: DÜWELL, Marcus /
HÜBENTHAL, Christoph / WERNER, Micha H. (Hgg.): Handbuch Ethik. 2. Auflage. Stuttgart/
Weimar: Metzler 2006, 36-48.

5 Vgl. SCHABER, Peter: Moralischer Realismus. Freiburg/München: Alber 1997.
6 QUANTE, Michael: Einführung in die Allgemeine Ethik. Darmstadt: WBG 2003, 78.



506 Christoph Hübenthal

metaethische Realismus kaum plausibel zu machen. Welchen ontologischen
Staus besitzt also beispielsweise die Tatsache, die das Urteil .Foltern ist
moralisch verboten' zu einem wahren Urteil macht?

Hier ist zunächst etwas über den Unterschied zwischen naturalistischen

und nicht-naturalistischen Positionen zu sagen.7 Obschon dies nicht in aller
Ausführlichkeit geschehen kann, sollte doch wenigstens erwähnt werden, dass

naturalistische Positionen moralische Tatsachen mit deskriptiven Tatsachen

identifizieren, während nicht-naturalistische Ansätze behaupten, moralische
Tatsachen seien keine deskriptiven Eigenschaften. Gegen die klassischen

Ausprägungen beider Richtungen wurde jedoch eine Reihe von - inzwischen
ebenfalls schon als .klassisch' zu bezeichnenden - Bedenken angemeldet. So

bekundete David Hume bereits vor über zweihundert Jahren ein tiefes

Misstrauen gegen die Ableitung von Sollenssätzen aus deskriptiven Sätzen,8

und gegen explizit naturalistische Positionen formulierte George Edward
Moore auch schon vor über einhundert Jahren das so genannten ,Open-
question-Argument'. Dabei machte er geltend, dass es angesichts der

Gleichsetzung eines natürlichen Prädikats A mit dem Wertungsprädikat ,gut' zwar
keinen Sinn mache zu fragen: ,1st A A?', dass aber die Frage: ,Ist A gut?'
durchaus als sinnvoll zu betrachten sei. Von daher verbiete sich jede
Identifikation eines natürlichen Prädikats mit dem Wertungsprädikat ,gut',9 und

jedweder Versuch, das Prädikat ,gut' zu definieren, sei von vornherein als

.naturalistischer Fehlschluss' zu inkriminieren.10
Die .klassischen' Argumente gegen die nicht-naturalistische Variante des

Realismus hat,John L. Mackie formuliert.11 Ihm zufolge lässt sich die
historische und kulturelle Vielfalt von Moralsystemen überzeugender erklären,

wenn man die Objektivität von Werten bestreitet und moralische

Überzeugungen als Ausdruck unterschiedlicher Lebensweisen deutet. Noch triftiger
als dieses Relativitätsargument sind für ihn aber ontologische, epistemo-
logische und motivationale Einwände. Gäbe es nämlich moralische Tatsachen,

so müsste es sich dabei um reichlich ominöse Wesenheiten, Qualitäten oder

Beziehungen handeln. Und selbst wenn sie existierten, ließe sich kaum plausibel

machen, wie sie als nichtdeskriptive Tatsachen erkannt werden können
und zum entsprechenden Handeln motivieren.

7 Vgl. SCHMIDT, Thomas: Realismus / Intuitionismus / Naturalismus. In: DÜWELL /
HÜBENTHAL / WERNER (Hgg.): Handbuch Ethik, 49-60.

8 Vgl. HUME, David: Traktat über die menschliche Natur. Hamburg: Meiner 1973, 21 lf.
9 Vgl. MOORE, George Edward. Principia Ethica. Erweiterte Ausgabe. Stuttgart: Reclam

1996, 46-48.
10 Vgl. VRIES, Rob de: Naturalistischer Fehlschluss. In: WILS, Jean-Pierre / HÜBENTHAL,

Christoph (Hgg.): Lexikon der Ethik. Paderborn/München u.a.: Schöningh 2006, 271-273.
11 Vgl. MACKIE, John L.: Ethik. Die Erfindung des moralisch Richtigen und Falschen. Stuttgart:

Reclam 1981, 40-49.



Metaethischer Antirealismus und moralische Bildung 507

Während der nichtnaturalistische Realismus heute kaum noch vertreten
wird, reagierte man auf die klassischen Vorwürfe Moores mit nichtreduktiven
Naturalismusvarianten.12 Damit sind Theorien gemeint, die die Existenz einer
Klasse von natürlichen Eigenschaften annehmen, welche als ontologische
Referenten sowohl für deskriptive wie auch für moralische Ausdrücke dienen
können. Dabei soll jedoch zwischen beiden Ausdrucksklassen keine
Bedeutungsgleichheit herrschen, so dass moralische Eigenschaften auch nicht durch
natürliche definiert werden können und Moores Frage, wie beabsichtigt, nach
wie vor offen bleibt.

Auf den ersten Blick scheint der nichtreduktive Naturalismus nun in der

Lage zu sein, eine Eigentümlichkeit unserer alltäglichen moralischen
Bewertungspraxis zufrieden stellend zu klären, nämlich den Umstand, dass moralische

Eigenschaften auf natürlichen Eigenschaften supervenieren. Damit ist
gemeint, dass die moralischen Eigenschaften eines Gegenstandes sich nicht
ändern, wenn sich nicht zugleich auch einige natürliche Eigenschaften ändern.

Beispielsweise wäre es ungereimt zu sagen, ein Mensch habe früher einen

guten Charakter gehabt und besitze nun einen schlechten, obgleich sich sein

Verhalten in allen relevanten Hinsichten nicht geändert hat. Ebenso wird man
mehrere Gegenstände, deren deskriptive Eigenschaften in allen relevanten
Hinsichten übereinstimmen, moralisch auch gleich bewerten müssen. Super-
venienz behauptet also eine Kovarianz von deskriptiven und moralischen
Eigenschaften, wobei der Änderung moralischer Eigenschaften notwendig eine

Änderung deskriptiver Eigenschaften vorangeht, nicht jede Änderung deskriptiver

Eigenschaften aber zwangsläufig zu einer Änderung von moralischen

Eigenschaften führt. Bleiben deskriptive Eigenschaften gleich, ändern sich
auch die moralischen Eigenschaften nicht.13

Da für den nichtreduktiven Naturalismus kein ontologischer, sondern nur
ein Bedeutungsunterschied zwischen deskriptiven und moralischen
Eigenschaften behauptet wird, hat er zunächst keine Mühe, das Phänomen super-
venienter Kovarianzen zu erklären. Prekär wird seine Position allerdings
dann, wenn man sich mit Simon Blackburn vergegenwärtigt, dass das

naturalistische Beharren auf der semantischen Unterscheidbarkeit von deskriptiven
und moralischen Ausdrücken die folgende Annahme unausweichlich macht:
„There is no moral proposition whose truth is entailed by any proposition
ascribing naturalistic properties to its subject."14 Um nicht wieder in eine

12 Vgl. z.B. BRINK, David O.: Moral Realism and the Foundations of Ethics. Cambridge:
Cambridge University Press 1989.

13 Zur genauen Definition von Supervenienz vgl. KIM, Jaegwon: Concepts of Supervenience.
In: DERS.: Supervenience and Mind. Selected Philosophical Essays. Cambridge: Cambridge
University Press 1993, 53-78.

14 BLACKBURN, Simon: Moral Realism. In: DERS.: Essays in Quasi-Realism. New York/
Oxford: Oxford University Press 1993, 111-129, hier 116.



508 Christoph Hübenthal

reduktive Lesart zu verfallen, darf der Naturalismus die Richtigkeit
moralischer Prädikationen ja nicht zu einer Implikation der prädikativen Zu-

schreibung von deskriptiven Eigenschaften (ascribing naturalistic properties)
erklären. Beide Zuschreibungsvorgänge sind also logisch voneinander

unabhängig, und genau diese Unabhängigkeit ist nach Blackburn nicht mit der

Supervenienz von moralischen auf deskriptiven Eigenschaften zu vereinbaren.
Man kann daher nicht einerseits behaupten, dem Gegenstand A ließen sich die

deskriptiven Eigenschaften di dn sowie die moralische Eigenschaft m
zuschreiben, wobei die Wahrheit der Zuschreibung von m nicht in der
Wahrheit der Zuschreibung von di dn impliziert sein soll; und andererseits

darauf beharren, dass jede Änderung von m notwendig mit einer Änderung
von di und/oder di... dn einhergehen muss.15

Es ist an dieser Stelle nicht nötig, die Kontroverse um den Naturalismus
noch weiter zu verfolgen. Die Kritik sollte lediglich dartun, warum der
Realismus zunächst als attraktive Konzeption erscheinen konnte: Er hält
moralische Urteile für wahrheitsfähig und die Ethik für wissenschaftsfähig.
Sein entscheidendes Problem besteht aber darin, dass er mit der Existenz
moralischer Tatsachen rechnen muss, die als nichtnatürliche Eigenschaften

von vornherein nicht verständlich zu machen sind und nach eingehender
Prüfung auch nicht als Deutungsvariante natürlicher Eigenschaften gelten
können.

Haben wir uns daher vom moralischen Realismus zu verabschieden, wenn
wir an der Wissenschaftsfähigkeit der Ethik und an der Möglichkeit
moralischer Bildung festhalten wollen? Auf den ersten Blick scheint diese

Option wenig anziehend, denn nur unter realistischen Vorzeichen lässt sich

15 Nico Scarano hat dieses Argument entscheidend verfeinert. Vor allen konkreten

Bewertungen, so macht er geltend, wissen wir bereits intuitiv, dass sich mehrere Gegenstände nicht
in ihren moralischen Eigenschaften unterscheiden, ohne sich zugleich hinsichtlich ihrer deskriptiven

Eigenschaften zu unterscheiden, und dass jede Änderung der moralischen Eigenschaften
eines Gegenstandes notwendig mit einer Änderung seiner deskriptiven Eigenschaften einhergeht.
Dieses Wissen an sich ist zwar begrifflicher Art, aber die konkreten Beziehungen zwischen
beiden Eigenschaftsklassen müssen doch nicht in allen möglichen Welten die gleichen sein.

Scarano spricht deshalb von einer schwachen Supervenienz in Bezug aufbegriffliche Notwendigkeit.
In unserer konkreten Bewertungspraxis wird dann die genaue Zuordnung von moralischen zu
deskriptiven Eigenschaften mit Hilfe so genannter Brückenprinzipien vorgenommen. Da die

Notwendigkeit, mit der dies geschieht, logisch weniger zwingend ist als die begriffliche
Notwendigkeit, kann man hier von einer metaphysischen Notwendigkeit sprechen. Die metaphysisch
notwendige, über Brückenprinzipien erfolgende Zuordnung von moralischen zu deskriptiven
Eigenschaften muss aber auch kontrafaktisch vorgenommen werden können und gilt daher in
allen möglichen Welten, so dass in Bezug aufmetaphysische Notwendigkeit eine starke Supervenienz

vorliegt. Der nicht-reduktive Naturalismus kann nun zwar die starke, nicht aber die schwache

Supervenienz erklären, da er unser Wissen um superveniente Beziehungen grundsätzlich nur als

aposteriorisches Wissen aufzufassen vermag (vgl. SCARANO, Nico: Moralische Überzeugungen.

Grundlinien einer antirealistischen Theorie der Moral. Paderborn: Mentis 2001, 56-73 u. 82-88).



Metaethischer Antirealismus und moralische Bildung 509

moralischen Urteilen ja ein objektiver Wahrheitswert zusprechen. Dennoch
lohnt es sich, die antirealistische Alternative zumindest zu prüfen.

2. Eine Skizze des Antirealismus^

Um einen antirealistischen Standpunkt skizzieren zu können, ist es zunächst

erforderlich, die verschiedenen Ebenen, auf denen sich die Diskussion bislang
bewegte, noch einmal klar auseinander zu halten. Neben der sprachlichen
Ebene, die bei der Betrachtung moralischer Urteile regelmäßig als Erstes in
den Blick rückt, wurde ein mentaler Bereich identifiziert, auf dem moralische

- den sprachlichen Ausdrucksformen jeweils zugrunde liegende - Überzeugungen

angesiedelt sind. Mit der Frage nach der besonderen Beschaffenheit

von moralischen Tatsachen wurde die ontologische Ebene berührt, und die

Schwierigkeit ihrer Erkennbarkeit verwies auf einen epistemologischen
Problembereich. Eine antirealistische Metaethik, so darf man daher vermuten, wird
sich auf sprachphilosophischem, kognitionsphilosophischem, ontologischem
und epistemologischem Gebiet gleichermaßen zu bewähren haben.17

Für die hier verhandelte Frage scheint es zunächst ratsam, beim

kognitionsphilosophischen Thema moralischer Überzeugungen anzusetzen.
Deren besonderer Charakter erschließt sich am besten dann, wenn man ein

von Donald Davidson vorgeschlagenes Schema zu Handlungserklärung heranzieht.

Absichtliches Handeln lässt sich demnach so deuten, dass man der
handelnden Person einerseits eine spezifische Pro-Einstellung gegenüber einem
bestimmten Sachverhalt zuschreibt, nämlich gegenüber dem handlungsimmanenten

oder handlungsexternen Zweck des Handelns, während ihr andererseits

auch ein spezifischer Glaubenszustand eignet, der Glaube nämlich, dass die

fragliche Handlung den Sachverhalt tatsächlich befördert oder herbeiführt.18
Sowohl bei Pro-Einstellungen als auch bei Glaubenszuständen handelt es sich

um propositionale Einstellungen, also um mentale Zustände, die sich aus einer
intentionalen Ausrichtung und einem propositionalen Gehalt zusammensetzen.
Beide unterscheiden sich allerdings im Modus ihrer intentionalen Ausrichtung.

Während bei Pro-Einstellungen eine Welt-auf-Geist-Ausrichtung
vorliegt, lassen Glaubenszustände eine Geist-auf-Welt-Ausrichtung erkennen. Im
ersten Fall soll sich also die Welt nach dem Geist richten, im zweiten der
Geist nach der Welt. Wählt man .Wünsche' oder .Erkenntnisse' als prominente

Beispiele für die besagten gegenläufigen propositionalen Einstellungen,
so zeigt sich, dass .wünschen, dass p' und .erkennen, dass p' zwar nicht be-

16 Für die folgenden Überlegungen stütze ich mich weitgehend auf SCARANO: Moralische

Uberzeugungen, 95-180.
17 Zur dieser Systematik vgl. SCARANO, Nico: Metaethik - ein systematischer Überblick. In:

DÜWELL / HÜBENTHAL / WERNER (Hgg.): Handbuch Ethik, 25-35.
18 Vgl. DAVIDSON, Donald: Handlung und Ereignis. Frankfurt: Suhrkamp 1985, 57.



510 Christoph Hübenthal

züglich ihres propositionalen Gehalts p, wohl aber bezüglich ihrer intentio-
nalen Ausrichtung differieren.

Moralische Uberzeugungen, so lautet nun die These, sind nichts anderes als

handlungsmotivierende Pro-Einstellungen.19 Auf diese Weise lässt sich ihr
propositionaler Gehalt in ausschließlich deskriptiven Termen erfassen. Die
moralische Überzeugung etwa, Foltern sei verboten, kann nun als Pro-Einstellung

gegenüber dem Sachverhalt begriffen werden, dass nicht gefoltert
wird, wobei sich der Sachverhalt selbst ohne jedwedes moralische Vokabular
beschreiben lässt.

Nun liegt es auf der Hand, dass nicht ausnahmslos alle Pro-Einstellungen
als moralische Überzeugungen gewertet werden können; andernfalls müsste

man jedem x-beliebigen Wunsch den Status einer moralischen Überzeugung
zuerkennen. Als ,moralisch' können Pro-Einstellungen vielmehr erst dann

gelten, wenn sie einen kategorischen Vorrang vor allen übrigen handlungsmoti-
vierenden Einstellungen beanspruchen. Im Gesamtgefüge eines individuellen
Wertesystems nehmen moralische Überzeugungen also einen besonderen Ort
ein, das heißt, zwischen ihnen und sämtlichen anderen evaluativen Gesichtspunkten

besteht eine „spezifische Wertedifferenz".20
Mit den handlungstheoretischen Überlegungen zu moralischen Überzeugungen

bewegten wir uns auf der kognitionsphilosophischen Ebene. Von hier
aus lassen sich nun aber auch die ontologischen, sprachphilosophischen und
epistemologischen Fragen klären, die sich aus den Problemen des Realismus

ergaben. Hierzu ein paar kurze Bemerkungen.
Im Kontext der Ontologie ging es um die Frage, welche Seinsweise oder

Beschaffenheit mit einem moralischen Prädikat bezeichnet wird. Dass die
Annahme moralischer Tatsachen hier in erhebliche Schwierigkeiten führte,
war schließlich der Grund, warum wir die antirealistische Alternative
überhaupt in Erwägung zogen. Nun ist es aber so, dass in unserer moralischen

Alltagspraxis bestimmten Handlungen bzw. Handlungstypen durchaus moralische

Eigenschaften zugesprochen werden. Angesichts der Bilder von Abu
Ghraib etwa war jeder davon überzeugt, dass solche Handlungen moralisch
verwerflich sind. Nach antirealistischer Auffassung stellt die moralische
Verwerflichkeit von Folterpraktiken oder sexuellen Demütigungen jedoch
keine objektiv-absolute, sondern nur eine subjektiv-relationale Qualität der in
Rede stehenden Handlungen dar, also eine Qualität, die nur in Bezug auf ein

subjektives Bewertungssystem existiert. Das entsprechende - zunächst trivial
erscheinende Schema - lautet: Die Handlung x hat die moralische Eigenschaft,

von einem bestimmten moralischen Überzeugungssystem kategorisch
abgelehnt (bzw. kategorisch befürwortet oder erlaubt) zu werden.

19 Vgl. SCARANO: Moralische Überzeugungen, 101-116.
20 Ebd., 125.



Metaethischer Antirealismus und moralische Bildung 511

Als nicht mehr ganz so trivial erweist sich das Schema allerdings, wenn
man zwei Dinge beachtet. Erstens wird hier die Eindeutigkeit aller qualitativen
Zuschreibungen vorausgesetzt. Wäre nämlich - was normalerweise nicht der
Fall ist - unser subjektives System moralischer Uberzeugungen vollkommen
kohärent, so ließe sich von jeder Handlung bzw. jedem Handlungstyp
zweifelsfrei angeben, ob sie verboten, geboten oder erlaubt ist. Unter der

Bedingung vollkommener Kohärenz kommt - zweitens - allen bislang
unbekannten Handlungen bzw. Handlungstypen ebenfalls eine eindeutige moralische

Qualität zu. Der Kosmos moralischer Qualitäten zeichnet sich folglich
auch durch Vollständigkeit aus.

Mit dieser Feststellung begeben wir uns auf die sprachphilosophische Ebene.

Entgegen dem ursprünglichen Anschein können moralische Urteile offenbar
auch ohne die Annahme moralischer Tatsachen als wahrheitsfähig gelten.
Anders als Vertreter des klassischen Emotivismus oder Präskriptivismus glauben

machen wollten, liefern moralische Ausdrücke damit nicht nur einen

Beitrag zur pragmatischen Funktion moralischer Urteile, sondern der
Antirealismus unterstützt durchaus auch eine wahrheitsfunktionale Semantik. Das

Urteil .Foltern ist moralisch verboten' stellt genau dann ein wahres Urteil dar,

wenn dem Handlungstyp .Foltern' die subjektiv-relationale Qualität kategorischen

Verbotenseins zugeordnet werden kann. Die sprachliche Fassung des

moralischen Urteils muss, mit anderen Worten, die Beziehung zwischen dem

subjektiven System moralischer Überzeugungen und dem entsprechenden
Handlungstyp wahrheitsgemäß wiedergeben.

Mit der Epistemologie gelangen wir zur letzten und wahrscheinlich auch

schwierigsten philosophischen Ebene. Hier entscheidet sich nämlich, ob die

Ethik tatsächlich wissenschaftsfähig und lehrbar ist. Bereits zu Beginn der

Überlegungen sahen wir, dass Wissenschaftsfähigkeit zwingend die rationale
Kritisierbarkeit von Aussagen bzw. Aussagesystemen voraussetzt. In Bezug
auf unsere moralischen Überzeugungen scheint diese Annahme auch

zuzutreffen, denn das subjektive System moralischer Überzeugungen ist - wie
bereits erwähnt - in den seltensten Fällen vollkommen kohärent und kann
demnach zumindest hinsichtlich seiner inneren Kohärenz rational kritisiert
werden.21 Allerdings dürfte kaum unbemerkt geblieben sein, dass der

21 Betrachtet man Konsistenz im Sinne logischer Widerspruchsfreiheit als eine notwendige
Voraussetzung für Kohärenz, so scheinen subjektive Überzeugungssysteme gar nicht kohärent
bzw. inkohärent sein zu können. Da moralische Überzeugungen im Sinne der wahrheitsfunktionalen

Semantik nämlich nicht wahrheitsfähig sind, vermögen sie auch keine logischen
Widersprüche aufzuweisen. Scarano hat nun aber darauf aufmerksam gemacht, dass die

Erfüllungsbedingungen von Pro-Einstellungen sehr wohl einen kontradiktorischen Charakter haben können.

Kohärenz herzustellen bedeutet dann, moralische Überzeugungen so abzugleichen, dass sich

ihre Erfüllungsbedingungen nicht widersprechen (vgl. SCARANO: Moralische Überzeugungen,

170f.)



512 Christoph Hübenthal

Antirealismus damit in bedenklicher Weise auf einen Relativismus zusteuert.
Sind nämlich moralische Eigenschaften grundsätzlich nur als subjektive
Qualitäten zu betrachten, so existiert die Wahrheit moralischer Urteile stets
relativ zu einem bestimmten moralischen Uberzeugungssystem, ebenso wie
die Herstellung von Kohärenz immer nur systemimmanent erfolgen kann. Es

könnte also durchaus sein, dass für die Person A wahrheitsgemäß gilt: ,Foltern
ist moralisch verboten', während für die Person B ebenso wahrheitsgemäß
gilt: ,Foltern ist moralisch erlaubt'.

Bliebe es dabei, wäre eine wissenschaftliche Ethik allenfalls fähig, subjektive

Uberzeugungssysteme durch die Herstellung innerer Kohärenz zu
optimieren. Mit einer universalen, für alle Einzelsysteme gleichermaßen verbindlichen

Moral könnte sie dagegen nicht rechnen.22 Allem Anschein zum Trotz
ist diese Annahme jedoch keineswegs zwingend. Zunächst könnte man
nämlich an eine gemeinsame Schnittmenge aller moralischen Uberzeugungssysteme

denken, die sich zu einer universalen Moral ausbauen ließe.
Tatsächlich spricht einiges für die Existenz solcher Gemeinsamkeiten, und es

braucht sich dabei nicht einmal um bloß faktische Übereinstimmungen zu
handeln. Denkbar wären vielmehr auch „Bedingungen der Möglichkeit
vollkommen kohärenter moralischer Bewertungssysteme",23 deren schrittweise

Integration jedem subjektiven Überzeugungszusammenhang zugemutet werden

könnte. Als Aspiranten für solche Möglichkeitsbedingungen kommen alle
moralisch gehaltvollen Überzeugungen bzw. Urteile in Frage, die im Kontext
jeder Praxis notwendig vorauszusetzen sind und sich deswegen auch nicht
ohne performativen Widerspruch bestreiten lassen. Mögen sich moralische
Überzeugungssysteme daher in vielen wesentlichen Punkten unterscheiden, es

bleibt immer noch die Hoffnung auf universale Kohärenzbedingungen, deren

Erfüllung nach wie vor einen gemeinsamen Kern der Moral in Aussicht stellt.

Vorläufig lässt sich also festhalten, dass der auf handlungstheoretischer
Grundlage konzipierte Antirealismus nicht nur ein vieldimensionales und

komplexes metaethisches Netzwerk beschreibt, sondern auch starke
Argumente für die weitere Spielart des Kognitivismus bereitstellt, d.h. für einen

Standpunkt, der die Möglichkeit moralischen Wissens einräumt und daher
auch mit einer wissenschaftlichen Ethik sowie moralischer Bildung rechnet.
Alles hängt freilich davon ab, ob die normativ-ethische Grundlagenreflexion
(also nicht mehr die Metaethik) tatsächlich Möglichkeitsbedingungen
vollkommener Kohärenz ausfindig zu machen vermag.

22 Genau dies hält Krämer für die Aufgabe einer „postteleologischen Strebensethik". Vgl.
KRÄMER, Hans: Integrative Ethik. Frankfurt: Suhrkamp 1992, 127-212.

23 SCARANO: Moralische Überzeugungen, 178.



Metaethischer Antirealismus und moralische Bildung 513

3. DER FREIHEITSANALYTISCH-HANDLUNGSREFLEXIVE ETHIKANSATZ UND
SEINE THEOLOGISCHE ANSCHLUSSFÄHIGKEIT

Es wurde schon darauf hingewiesen, dass die gesuchten Möglichkeitsbedingungen

vollkommener Kohärenz moralisch gehaltvolle Uberzeugungen
oder Urteile sein müssen, die jedem Praxiszusammenhang inhärieren und sich
daher auch nicht ohne performativen Widerspruch bestreiten lassen. Einmal
gefunden, stellen solche Universalien genau deswegen Möglichkeitsbedingungen

vollkommener Kohärenz dar, weil ihnen die einzelnen Überzeugungssysteme

nicht nur nicht widersprechen dürfen, sondern weil sie im Netzwerk
subjektiver Überzeugungen und Urteilszusammenhänge einen strikten

Geltungsvorrang beanspruchen und daher als systemorganisierende Prinzipien
fungieren. Jede Form von ethischem Kohärentismus, die diese

Gesetzmäßigkeiten nicht zur Kenntnis nimmt, verdient daher auch keine
Aufmerksamkeit.24

Wie lassen sich solche Universalien finden? Ihre Kennzeichnung als

moralisch gehaltvolle Implikationen jedweder Praxis deutet bereits darauf hin,
dass hierfür ein handlungsreflexiver Zugang zu wählen ist. Genauer gesagt, geht
es um eine Reflexion auf jenes performative Praxiswissen, das menschliches
Handeln zumindest implizit immer schon begleitet.25 Mit Hilfe einer solchen
Reflexion lässt sich erstens dartun, dass die zwangsläufig positiv ausfallende
Evaluation aktueller Handlungsziele ebenso notwendig auf die dazu
erforderlichen Mittel - insbesondere die allgemeinen Voraussetzungen (erfolgreichen)

Handelns - übertragen wird. Bei der freiwilligen und intentionalen
Verfolgung von Handlungszielen werden demnach stets auch alle Freiheiten
und materiellen bzw. immateriellen Güter wertgeschätzt, die überhaupt zum
Handeln befähigen. Da überdies kein Mensch bewusst Nichthandeln kann,
findet die Wertübertragung auf das jeweils eigene Handlungsvermögen
unkonditioniert und ausnahmslos statt. Genau aus diesem Grund ist die

Wertübertragung auch nicht ohne performativen Widerspruch zu bestreiten. Denn

wer die positive Bewertung seines Handlungsvermögens grundsätzlich in

24 Dies gilt freilich nicht für einen hermeneutisch inspirierten Kohärentismus, der die Frage
nach der Möglichkeit moralischer Universalien keineswegs übersieht, sondern jede Art von
Grundlagenreflexion ausdrücklich zurückweist und die entsprechenden Gegenpositionen
buchstäblich für „fundamentalistisch" hält. Da hier systemstabilisierende Oberflächenplausibilitäten
vor jeder Form von grundlegender ethischer Kritik in Schutz genommen werden sollen, ist diese

Variante des Kohärentismus nicht bloß zu ignorieren, sondern sie muss - wenn nötig, auch

unnachsichtig - mit ihren eigenen Inkonsistenzen und Inkohärenzen konfrontiert werden. Vgl.
WILS, Jean-Pierre: Nachsicht. Studien zu einer ethisch-hermeneutischen Basiskategorie. Paderborn u.
a.: Schöningh 2006, bes. 107-142.

25 Hierbei handelt es sich um den bekannten Ansatz von Alan Gewirth. Zur Darstellung vgl.
HÜBENTHAL, Christoph: Grundlegung der christlichen Sozialethik. Versuch eines

freiheitsanalytisch-handlungsreflexiven Ansatzes. Münster: Aschendorff 2006, 222-249.



514 Christoph Hübenthal

Abrede stellen wollte, müsste schon von seinem Handlungsvermögen
Gebrauch machen und es zumindest für diesen Zweck positiv bewerten. Ganz im
Sinne des Handlungsschemas von Davidson können wir demnach von einer
unkonditionierten und ausnahmslosen Pro-Einstellung gegenüber allen

handlungsrelevanten Freiheiten und Gütern sprechen.
Im Zuge des handlungsreflexiven Vorgehens lässt sich in einem zweiten

Schritt auch der Nachweis führen, dass subjektive moralische Bewertungssysteme

überhaupt nur dann vollkommen kohärent zu sein vermögen, wenn
ihnen eine bestimmte Art von Glaubensüberzeugung eignet, die Uberzeugung
nämlich, einen Rechtsanspruch auf alle handlungsrelevanten Freiheiten und
Güter zu besitzen. Andernfalls ergäbe sich eine logische Inkonsistenz
zwischen der unkonditionierten und ausnahmslosen Pro-Einstellung gegenüber
dem eigenen Handlungsvermögen und der dann zwangsläufig - wenn auch nur
implizit - zu vertretenden Auffassung, Dritten sei es erlaubt, die für das eigene

Handeln relevanten Freiheiten und Güter zu beeinträchtigen oder zu
zerstören.26

Darf die Glaubensüberzeugung, einen Rechtsanspruch zu besitzen, demnach

als logische Implikation der unkonditionierten und ausnahmslosen

ProEinstellung gegenüber dem eigenen Handlungsvermögen begriffen werden, so

sieht man sich im dritten und letzten handlungsreflexiven Schritt genötigt,
außerdem die Glaubensüberzeugung ins System zu integrieren, dass alle

Handlungsfähigen einen Rechtsanspruch auf die für sie handlungsrelevanten
Freiheiten und Güter besitzen. Formal verdankt sich die Herstellung von
Kohärenz hier einem logisch zwingenden Universalisierungsvorgang. Wenn
nämlich Handlungsfähigkeit (einschließlich der damit notwendig verbundenen

Pro-Einstellung gegenüber allen handlungsrelevanten Freiheiten und Gütern)
eine hinreichende Bedingung für die Zuschreibung von Rechten darstellt, so

sind diese Rechte allen handlungsfähigen Wesen zuzuschreiben.27 Die

Überzeugung, dass alle Handlungsfähigen ein Recht auf die für sie handlungsrelevanten

Freiheiten und Güter besitzen, stellt somit ein moralisches Universale
dar, das als Bedingung der Möglichkeit vollständiger Kohärenz in jedes subjektive
Bewertungssystem zu integrieren ist, und zwar als systemorganisierendes

Prinzip mit entsprechendem Geltungsvorrang.
Obwohl eine solche Rechtsüberzeugung, wie gesagt, jedem subjektiven

Bewertungssystem aus Kohärenzgründen zwingend zugemutet werden kann,
bleibt das Ergebnis in einem Punkt doch unbefriedigend. Nur im uneigentlichen

Sinn lässt sich nämlich noch von einer Pro-Einstellung reden. Die

26 Vgl. dazu STEIGLEDER, Klaus: Grundlegung der normativen Ethik. Der Ansatz von Alan
Gewirth. Freiburg/München: Alber 1999, 68-77.

27 Die logische Richtigkeit dieses Schritts hat zuletzt wieder unter Beweis gestellt BEYLE-

VELD, Deryck: Why Must I Be Moral? Kant and Gewirth on Universalisation and the Problem of
Lexical Ambivalence (bislang unveröffentlichtes Manuskript 2006).



Metaethischer Antirealismus und moralische Bildung 515

genannte Überzeugung motiviert, mit anderen Worten, nicht mehr notwendig
zum Handeln, da ihre Aufnahme ins subjektive Bewertungssystem in erster
Linie bloß einem logischen Erfordernis gehorcht. Von daher ist auch zwischen

(echten) konativ-motivationalen Pro-Einstellungen und lediglich kognitiv
anzuerkennenden Pro-Einstellungen zu unterscheiden, wobei die Möglichkeitsbedingungen

vollständiger Kohärenz der zweiten Klasse zuzurechnen sind, d.h.
sie können, müssen aber nicht zum Handeln motivieren.

Diese Feststellung ist einigermaßen brisant. Sie macht nämlich deutlich,
dass wir uns sogar zu einem vollkommen kohärenten Gesamtsystem subjektiver

moralischer Überzeugungen noch in ein Verhältnis setzen können. Damit
drängt sich die Idee einer formal unbedingten Freiheit auf, deren Vollzug die

moralisch jeweils geforderten Handlungen entweder realisiert oder - was eben

auch möglich ist - unterlässt. Selbst die eindeutige und vollständige Bewertung
aller gegebenen Verhaltensoptionen determiniert demzufolge kein moralisch
richtiges Handeln, weil wir uns prinzipiell für frei halten müssen, jeder noch
so kohärent begründeten Forderung handelnd widersprechen zu können.

Dabei braucht die Entkoppelung von Freiheit und Vernunft gar kein
irrationales oder gar anomisches Freiheitsverständnis nach sich zu ziehen. Mit
Hilfe einer transzendentalphilosophischen Freiheitsanalyse lässt sich vielmehr
zeigen, dass der authentische Freiheitsvollzug erst in einer unbedingten
Affirmation anderer Freiheit zu sich selbst gelangt, wobei diese Affirmation immer

nur symbolisch, das heißt, im materialen Bedingungsgefüge raum-zeitlichen
Handelns zum Ausdruck kommen kann.28 Genau deswegen sieht sich die
formal unbedingte Freiheit auch zur Autonomie aufgerufen, also zur handlungs-
motivierenden Akzeptanz kohärent begründeter praktischer Forderungen.

Halten wir an dieser Stelle fest, dass eine Möglichkeitsbedingung
vollkommener Kohärenz in der moralischen Überzeugung liegt, alle handlungsfähigen

Wesen hätten ein Recht auf die für sie handlungsrelevanten Freiheiten
und Güter. Halten wir ferner fest, dass selbst ein durch solche Überzeugung
prinzipiiertes und daher möglicherweise vollkommen kohärentes Bewertungssystem

nur dann handlungsmotivierend wirkt, wenn formal unbedingte
Freiheit sich auf autonome Weise vollzieht, d.h. wenn sie die Anerkennung
anderer Freiheit durch moralisches - also kohärent begründetes - Handeln

zum Ausdruck bringt.
Übrigens ist es genau diese Entdeckung formal unbedingter Freiheit, die

auch die theologische Anschlussfähigkeit der bisherigen metaethischen und
ethischen Überlegungen gewährleistet. Streng genommen, erlaubt nämlich erst
der Umstand, dass nur kohärent begründetes Handeln sich zugleich als

autonomer Freiheitsvollzug erweisen kann, im gegenwärtigen Zusammenhang

28 Vgl. KRINGS, Hermann: System und Freiheit. Gesammelte Aufsätze. Freiburg/München:
Alber 1989; HÜBENTHAL: Grundlegung, 43-59, 122-143.



516 Christoph Hübenthal

von (unbedingter) Moralität zu reden. Jedes Handeln, dessen Ursprung nicht
als formal unbedingter Freiheitsvollzug gedacht werden kann - mag es sich
auch noch so kohärent begründen lassen -, ist nur im uneigentlichen Sinne

mit moralischen Prädikaten zu qualifizieren.29
Natürlich war es Immanuel Kant, der diese Auffassung als Erster zum

Ausdruck brachte. Ihm verdanken wir aber nicht nur entscheidende Einsichten in
den bedingungslosen Charakter der Moral, er war es auch, der die Frage nach

der Sinnbedingung autonomen Freiheitsvollzugs stellte. Erst durch die
Explikation des Sinnproblems im Horizont moralischer Unbedingtheit wird das

ganze Ausmaß jener Frage verständlich, auf die religiöse Sinnentwürfe eine

Antwort geben wollen. Ohne die anthropologische Idee einer formal
unbedingten Freiheit wäre, mit anderen Worten, schlechterdings nicht verständlich

zu machen, warum irgendetwas den Menschen unbedingt angehen sollte. So

aber lässt sich ein letztgültiger Begriff von Sinn mit der Sinnbedingung
unbedingter Moralität identifizieren. Als ihr Gehalt scheint die Idee einer nicht
nur formal, sondern auch material unbedingten Freiheit auf, die sowohl den

Ermöglichungsgrund wie auch den beglückenden Höchstfall eines universalen

Anerkennungsgeschehens darstellt.30 Betrachtet man die Idee nicht bloß als

Ergebnis einer philosophisch-anthropologischen Reflexion zur Ermittlung
moralischer Sinnbedingungen, sondern bringt sie zugleich in einen wechselseitigen

Bestimmungszusammenhang mit historisch gegebenen Offenbarungsgehalten,

so kann die Freiheitsidee geradezu als philosophisches Prinzip einer

systematisch-theologischen Glaubenshermeneutik begriffen werden.31

Uber den Freiheitsbegriff, ohne den sich weder die konativ-motivationale
Pro-Einstellung gegenüber den Möglichkeitsbedingungen vollkommener
Kohärenz noch die unbedingte moralische Qualität des Handelns sinnvoll
denken lässt, gelangt man also zur Frage nach den Sinnbedingungen
autonomen Freiheitsvollzugs. Beantwortet man die Frage nicht nur mit einem
Verweis auf die philosophisch zu erschließende Idee absoluter Freiheit,
sondern zieht man die Idee ihrerseits noch einmal als systematischen
Bestimmungsgrund für ein historisches Offenbarungsgeschehen heran, so wird
die theologische Anschlussfähigkeit der bisherigen metaethischen und
ethischen Reflexionen sichtbar. Theologisch kann dann nämlich vom autonomen
Freiheitsvollzug gesagt werden, dass er letztgültigen Sinn symbolisch zum

29 Vgl. dazu die an die Transzendentalpragmatik gerichteten Bemerkungen von SCHÖNRICH,
Gerhard: Bei Gelegenheit Diskurs. Von den Grenzen der Diskursethik und dem Preis der
Letztbegründung. Frankfurt: Suhrkamp 1994.

30 Vgl. HÜBENTHAL: Grundlegung, 167-171.
31 PRÖPPER, Thomas: Freiheit als philosophisches Prinzip der Dogmatik. Systematische

Reflexionen im Anschluß an Walter Kaspers Konzeption der Dogmatik. In: SCHOCKENHOFF,
Eberhard / WALTER, Peter (Hgg.): Dogma und Glaube. Bausteine für eine theologische Erkenntnislehre.

Mainz: Grünewald 1993, 165-192.



Metaethischer Antirealismus und moralische Bildung 517

Ausdruck bringt. Zwar wird er solchen Sinn nie selbst herstellen können, aber

er darf ihn als endgültig zugesagten doch begründeterweise darstellenß2

4. Metaethischer Antirealismus und moralische Bildung

Zum Abschluss gilt es nun, die eingangs aufgeworfene These zu überprüfen,
wonach die Zielsetzung moralischer Bildungsprozesse auf antirealistischer

Grundlage besser verständlich zu machen ist als auf realistischer. Dazu bietet
sich eine Auseinandersetzung mit dem Ansatz von John McDowell an, der die

Verbindung von metaethischem Realismus und moralischer Bildung derzeit
wohl am prominentesten vertritt. Zwar behauptet McDowell von sich selbst,

er vertrete einen „Anti-Anti-Realismus",33 doch wird man seine Überlegungen
schon deswegen dem realistischen Lager zurechnen dürfen, weil sie

offenkundig von der Existenz moralischer Tatsachen ausgehen. Für uns sind
McDowells Überlegungen insbesondere deshalb von Belang, weil sie die

Fähigkeit zur Erkenntnis moralischer Tatsachen an einen moralischen
Bildungsprozesses koppeln und damit die ungewöhnliche Verbindung von
Metaethik und Moralpädagogik propagieren.

Will man McDowells moralisches Bildungskonzept richtig verstehen, so

empfiehlt es sich, bei seinem Naturverständnis einzusetzen. Ausgangspunkt ist
hier das epistemologische Problem, wie eine externe Rechtfertigung
empirischer Urteile aussehen könnte.34 Für gleichermaßen unannehmbar hält
McDowell in diesem Zusammenhang eine bestimmte - wiederum Donald
Davidson zugeschriebene - Kohärenztheorie sowie eine Position, die er mit
Wilfrid Seilars als .Mythos des Gegebenen' bezeichnet. Während die

Kohärenztheorie den ,Raum der Gründe' auf die Spontaneität des Verstandes
reduziert und so jede anschauungsgestützte Rechtfertigung empirischer Urteile
von vornherein ausschließt, unterstellt der Mythos des Gegebenen die kausale

Einwirkung von Sinnesdaten auf unsere Verstandesbegriffe. Auch hier kann

von Rechtfertigung keine Rede sein, sondern nur von einem externen
Geschehen, für das wir uns nach McDowell allenfalls .entschuldigen' können.

Entsprechend lautet sein eigener Vorschlag:

„Man sollte Kants Begriff von .Anschauung' - der Input der Erfahrung - nicht
als eine schlichte Einwirkung eines außerbegrifflichen Gegebenen verstehen,
sondern als eine Art von Ereignis oder Zustand, der bereits über begrifflichen
Inhalt verfügt. In der Erfahrung erfaßt man (man sieht z.B.), daß die Dinge so und
so sind. Über diese Art von Dingen kann man dann z.B. auch ein Urteil fällen."35

33 Zu den theologisch-ethischen Konsequenzen vgl. HÜBENTHAL: Grundlegung, Teil 1.
33 MCDOWELL, John: Mind, Value, and Reality. Cambridge: Harvard University Press 1998, viii.
34 Vgl. MCDOWELL, John: Geist und Welt. Frankfurt: Suhrkamp 1998.
35 Ebd., 33.



518 Christoph Hübenthal

Offenbar setzt diese Auffassung eine bedeutungsgeladene, begrifflich bereits
vorstrukturierte Natur voraus; und tatsächlich scheut McDowell sich nicht,
ihre „teilweise Wiederverzauberung" anzukündigen.36 Einen ,unverblümten
Naturalismus', der die Natur auf naturgesetzliche Zusammenhänge reduziert,
betrachtet er jedenfalls als moderne Einseitigkeit, die es zu korrigieren gilt.
Dennoch ist das problematische Verhältnis von ,Geist und Welt' damit noch
nicht geklärt, denn die wiederverzauberte Natur scheint jetzt entweder zur
Bedrohung für die freie Spontaneität der Verstandestätigkeit zu werden oder
diese für einen eigenen Bereich zu reservieren, womit jedoch ein .zügelloser',
weil naturenthobener ,Piatonismus' vertreten würde. McDowell löst das

Problem, indem er die Verstandestätigkeit zum Vollzug sui generis erklärt und
sie zugleich als Natur - nämlich als .zweite Natur' des Menschen - betrachtet.

„Ausübungen der Spontaneität", so meint er, „gehören zu unserer Weise, uns
als Tiere zu verwirklichen."37 Entsprechend nimmt McDowell auch ein in der

ersten Natur des Menschen angelegtes Potenzial an, das sich zur zweiten
Natur entwickeln kann und fortan als freie Verstandestätigkeit die begrifflichen

Gehalte der ersten Natur entschlüsselt. Den Entfaltungsprozess selbst
bezeichnet McDowell mit dem deutschen Ausdruck „Bildung".38

Was diese zunächst eher theoretisch-epistemologischen Erörterungen mit
unserem Thema zu tun haben, wird verständlich, wenn man erfährt, dass

McDowell das komplizierte Verhältnis von Geist und Welt vorzugsweise am
Beispiel der aristotelischen Ethik veranschaulicht.39 Seiner Auffassung nach

steht das Ethische bei Aristoteles für einen

„Bereich rationaler Forderungen, die es sowieso gibt, egal ob wir für sie

empfänglich sind oder nicht. Wir werden auf diese Forderungen aufmerksam,
indem wir die geeigneten begrifflichen Fähigkeiten erwerben. Wenn uns eine

gediegene Erziehung auf den rechten Weg des Denkens bringt, dann sind unsere
Augen offen für die Existenz dieses Gebiets im Raum der Gründe."40

Wichtig ist also, dass moralische Bildung einen in der ersten - d.h. der

organischen - Natur des Menschen anhebenden Prozess meint, welcher nach

und nach ein eigenständiges Gebiet von Gründen freilegt, mittels dessen sich

dann Vorgänge in der ersten Natur beurteilen und gestalten lassen. Dennoch
dürfte es überraschen, dass der Raum sittlicher Gründe einen .kategorischen'
Vorrang gegenüber allen anderen möglichen Handlungsgründen beanspruchen
soll. Wer erst einmal die Forderungen der Tugend erkannt habe, meint
McDowell, werde die dazugehörigen Argumente nicht mehr mit tugend-

36 Ebd., 114.
37 Ebd., 103.
38 Ebd., 110.
39 Vgl. Ebd., 104-111 sowie MCDOWELL: Wert und Wirklichkeit, 30-132.
40 MCDOWELL: Geist und Welt, 107.



Metaethischer Antirealismus und moralische Bildung 519

widrigen Gründen abwägen. Tugenderfordernisse brächten alle anderen Gründe

„völlig zum Schweigen".41 Entsprechend bewirkt moralische Erziehung
auch eine „gewisse Distanzierung des Akteurs von den praktischen
Neigungen, die einen Teil dessen ausmachen, was man seine erste Natur nennen
könnte."42

Damit dürfte unter anderem deutlich geworden sein, welcher spezifischen
Realismusvariante McDowells Ansatz zuneigt. Wenn er die Existenz natürlicher

- der naturwissenschaftlichen Beschreibung gleichwohl unzugänglicher

- moralischer Tatsachen unterstellt, so deutet dies auf eine Spielart des

nichtreduktiven Naturalismus hin. Tatsächlich trifft die zweite Natur des

moralisch Gebildeten nach McDowell auf eine Welt, „in der sie mehr
vorfindet als das, was vom entmenschlichten Standpunkt, den die
Naturwissenschaften - für ihre Belange zu Recht - einnehmen, ohne weiteres
sichtbar ist."43 Wer einen moralischen Bildungsprozess durchlaufen hat,

vermag „Situationen in einem bestimmten, Handlungsgründe konstituierenden

Licht zu sehen."44

Doch worum genau handelt es sich bei diesen ominösen moralischen
Tatsachen, die dem Tugendhaften in einer wiederverzauberten Natur begegnen

sollen? Für McDowell besitzen sie den ontologischen Status einer .sekun¬

dären Qualität', wobei sich diese folgendermaßen charakterisieren lässt:

„Wird sie einem Gegenstand zugeschrieben, so wird diese Zuschreibung nur
dann richtig verstanden, wenn man sie, sofern sie wahr ist, kraft der Disposition
des Gegenstandes als wahr begreift, eine wahrnehmbare Erscheinung bestimmter
Art an den Tag zu legen, insbesondere eine Erscheinung, die sich kennzeichnen
läßt, indem man ein Wort für die Eigenschaft selbst gebraucht, um mitzuteilen,
wie der Gegenstand in der Wahrnehmung erscheint."45

Unter sekundären Qualitäten versteht McDowell also Eigenschaften einer

eigentümlich hybriden Daseinsweise, hält er sie doch für subjektunabhängige
Gegenstandsdispositionen und gleichzeitig für subjektive Aktualisierungen
solcher Dispositionen. Ein Akt der Folter etwa besitzt nach dieser Auffassung die

ontologische Disposition, als kategorisch verabscheuungswürdige Handlung
wahrgenommen werden zu können, aber der Rezipient muss diese Eigenschaft
im Moment der Wahrnehmung auch subjektiv aktualisieren.

Es lässt sich kaum leugnen, dass McDowells Realismuskonzept samt der

zugehörigen Moralpädagogik auf den ersten Blick ausgesprochen faszinierend
wirken. Tatsächlich bliebe jeder noch so anspruchsvolle moralische Diskurs

41 MCDOWELL: Wert und Wirklichkeit, 151.
42 Ebd., 59.
43 Ebd., 65.
44 Ebd., 143.
45 Ebd., 207.



520 Christoph Hübenthal

letztlich wirkungslos, wenn es nicht Moralsubjekte gäbe, die Not, Elend und
Ungerechtigkeit in der Welt buchstäblich als moralische Forderung wahrzunehmen

gelernt haben. Auch wird eine solche Sensibilität in der Regel kaum
anders zu erwerben sein als durch fortgesetztes Einüben im Rahmen eines

kommunikativ angelegten Sozialisationsprozesses. Nur wird man sich fragen
müssen, ob all dies nicht auch auf antirealistischer Grundlage einsichtig zu
machen ist. Theoretisch spricht zumindest nichts dagegen, die Funktionen, die

McDowell sekundären Qualitäten zuweist, auch von subjektiv-relationalen
Qualitäten übernehmen zu lassen. Moralische Bildung wäre dann im Wesentlichen

eine Schulung zur Herstellung vollkommener Überzeugungskohärenz.
In diesem Punkt leisten beide Ansätze also nahezu das Gleiche.

Tatsächlich wird der maßgebliche Unterschied zwischen einem realistisch
und einem antirealistisch begründeten Bildungskonzept erst dann wirklich
deutlich, wenn man sich nochmals die Argumente in Erinnerung ruft, die

letztlich zur Erprobung des antirealistischen Ansatzes führten. Der Realismus,

so zeigte sich, scheitert am Problem der Supervenienz. Nun scheint dieser

Vorwurf auf McDowells Realismuskonzept nicht zuzutreffen. Denn der Raum
der Gründe soll bei ihm ja einen Bereich sui generis bezeichnen, womit die

Realisierung sekundärer Qualitäten bzw. moralischer Einsichten tatsächlich
eine gewisse Unabhängigkeit gegenüber der Zuschreibung von deskriptiven
Eigenschaften beanspruchen kann. Die entscheidende Frage ist jedoch, ob es

McDowell wirklich gelingt, diese Eigenständigkeit theoretisch plausibel zu
machen. Wörtlich schreibt er:

„Die zweite Natur kann nicht frei über den Möglichkeiten schweben, die zum
normalen menschlichen Organismus gehören. Dadurch erhält die menschliche
Vernunft genügend Bodenhaftung im Bereich der Naturgesetze, um allen

angemessenen Rücksichten auf die modernen Naturwissenschaften Genüge zu
leisten."46

Auch die tugendhafte Wahrnehmung der ersten Natur durch die zweite
vollzieht sich also nicht frei von naturgesetzlichen Determinanten, so dass es

hier - trotz aller internen Unterscheidungen - um ein durch und durch
natürliches Geschehen geht. Moral erweist sich als Selbstvollzug einer zuvor
schon mit Bedeutung aufgeladenen Natur, und der Begriff der Freiheit
verkümmert zum Ausdruck für eine mehr oder weniger markante
Binnendifferenzierung innerhalb dieses Bedeutungsraums. Moralische Bildung wäre
dann nichts anderes als die allmähliche Profilierung dieser Binnendifferenzierung.

Auch wenn McDowell sich damit in eine ehrwürdige - von Aristoteles bis

zum Neohegelianismus reichende - Traditionslinie einschreibt, bleibt seine

46 MCDOWELL: Geist und Welt, 109f. (Hervorhebung von mir, C.H.).



Metaethischer Antirealismus und moralische Bildung 521

Auffassung doch defizitär. Wegen des ausdrücklichen Verzichts auf einen

Begriff formal unbedingter Freiheit, die sich noch einmal in ein Verhältnis zu
allen (erst- und zweit-)natürlichen Determinanten setzen kann, verliert seine

Konzeption wesentliche Aspekte des Moralischen aus den Augen. Dies zeigt
sich unter anderem daran, dass sie überhaupt keinen Platz für das moralisch
Böse bereithält. Bringen nämlich Tugenderfordernisse alle anderen Gründe

völlig zum Schweigen und stellt die zweite Natur als Raum der Gründe bzw.
als Bezirk spontaner Verstandestätigkeit sui generis schon als solcher den

Bereich der Freiheit dar,47 dann kann man sich zu moralischen Gründen nicht
noch einmal frei verhalten und ihnen zuwiderhandeln. Entweder man ist im
Sinne McDowells frei, nimmt moralische Tatsachen wahr und geht gezwungenermaßen

auf ihre Forderungen ein, oder man lebt bloß in der ersten Natur
und entbehrt von vornherein jeglicher Freiheit. In beiden Fällen gibt es aber -
ebenso wie in dem als Ubergangsbereich zu denkenden Prozess moralischer
Bildung - keine wirkliche Freiheit zum Bösen.

Der Ausfall des Bösen ist ein Symptom für die grundlegende Schwäche, an
der McDowells Realismus leidet. Solange der Vollzug formal unbedingter
Freiheit nämlich nicht als genuiner Ort moralischer Affirmation erkannt
wird, kann es bloß eine relativ freie Verstandestätigkeit sein, welche die in der

ersten Natur vorfindbaren Sinnstrukturen (sekundäre Qualitäten) als moralisch

bedeutsam wahrnimmt und zwangsläufig affirmiert. Setzt man dagegen
eine formal unbedingte Freiheit voraus, so verlagert sich die Genese
moralischer Gehalte in die als Herstellung von Kohärenz zu begreifende
Verstandestätigkeit, deren Resultate dann im Freiheitsvollzug affirmiert oder -
wie im Fall des Bösen - negiert werden.

Der in moralpädagogischer Hinsicht ausschlaggebende Unterschied
zwischen einer bedingten, als bloße Binnendifferenzierung im Bereich der Natur
verstandenen Freiheit einerseits und einer formal unbedingten Freiheit
andererseits liegt in der Sinnperspektive, die jeweils eröffnet wird. Im ersten Fall
erweist sich der Sinn moralischen Handelns als Abwicklung naturaler
Erfordernisse (denen sich der moralisch Gebildete ohnehin nicht entziehen kann).
Im zweiten Fall geht es um die freie (d.h. auch unterbleiben könnende),
praktische Affirmation kohärent begründeter, vernünftiger Forderungen, in deren

Verlängerung ein unbedingter und letztgültiger Sinn aufscheint. Nun kann
und muss im Zuge moralischer Bildungsprozesse selbstverständlich nichts über
die Realität solchen Sinns gesagt werden, der Moral jedoch ihre Verwiesenheit
auf ihn abzusprechen, kommt einer empfindlichen Depotenzierung der Moral
und damit des Menschen gleich.

47 Vgl. ebd., 29, wo es ausdrücklich heißt: „Der Raum der Gründe ist der Raum der Freiheit."



522 Christoph Hübenthal

Abstract
The paper develops an anti-realistic approach to metaethics, covering the realm of
philosophy of mind as well as dealing with ontological, epistemological and
analytical issues. Its final purpose, however, is not to provide a coherent theory of
metaethics but to lay the foundations of a normative ethical system which can

serve as an appropriate ground for moral education. Every process of moral
education, it is argued, has to presuppose the idea of unconditional freedom.
Otherwise it will fail to highlight the quest for ultimate meaning as a generic
implication ofcategorical moral ought.


	Metaethischer Antirealismus und moralische Bildung

