Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 54 (2007)

Heft: 3

Artikel: Metaethischer Antirealismus und moralische Bildung
Autor: Hubenthal, Christoph

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-760548

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-760548
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

CHRISTOPH HUBENTHAL

Metaethischer Antirealismus
und moralische Bildung!

Die im Titel dieses Beitrags angezeigte Zusammenstellung diirfte gelegentlich
fiir Stirnrunzeln sorgen. Im Kontext theologischer Ethik ist das Interesse an
metaethischen Problemen ohnehin selten,2 und wenn dergleichen Fragestel-
lungen doch einmal auf die Agenda gelangen, dringt sich eine Kombination
mit moralpidagogischen Themen alles andere als auf. Die heikle Verbindung
von metaethischem Realismus und moralischer Bildung verdankt sich denn
auch gar keinem - je nach Sichtweise, originellen oder aberwitzigen - Einfall
des Autors, sondern ergibt sich vielmehr als Konsequenz aus einem inzwi-
schen viel beachteten Ansatz innerhalb der Debatte um den moralischen
Realismus.3 Kurz gesagt, liuft dieser Ansatz auf die These hinaus, dass es zwar
moralische Tatsachen gebe, diese aber nur wahrnehmbar seien, wenn man
zuvor einen moralischen Bildungsprozess durchlaufen habe.

Die These ist nicht ohne Reiz, legt sie doch ebenso die umgekehrte Auf-
fassung nahe, dass moralische Bildung nur unter realistischen Voraussetzungen
moglich ist und - was kaum weniger schwer wiegen diirfte - dass auch die
Moglichkeit einer wissenschaftlichen Ethik von der Existenz moralischer
Tatsachen abhingt. Selbst jene metaethischen Ansitze, die die Wahrnehmbar-
keit moralischer Tatsachen nicht unbedingt an zuvor erbrachte Sozialisa-
tionsleistungen binden wollen, sind sich weitgehend dariiber einig, dass mo-
ralische Bildungs- und ethische Reflexionsprozesse nur dann einige Aussicht
auf Erfolg besitzen, wenn es etwas in objektiven Wirklichkeit gibt, das zu
sehen man lernen und das zu begreifen man mit wissenschaftlichen Methoden
anstreben kann. In der Regel wird diese Auffassung sogar unabhingig davon
vertreten, ob man nun an die Existenz moralischer Tatsachen glaubt oder
nicht. Entsprechend sind die meisten Realisten der Ansicht, moralisches
Lernen und Ethik gebe es nur, weil es moralische Tatsachen gibt, wihrend die

1 Bei diesem Beitrag handelt es sich um eine iiberarbeitete und erweiterte Fassung meiner
offentlichen Antrittsvorlesung als Privatdozent an der katholisch-theologischen Fakultit der
Universitdt Tiibingen.

2 Nicht hoch genug ist daher das Verdienst der folgenden Publikation zu veranschlagen:
FISCHER, Johannes / GROTEFELD, Stefan / SCHABER, Peter (Hgg.): Moralischer Realismus. Theo-
logische Beitrige zu einer philosophischen Debatte. Stuttgart: Kohlhammer 2004.

3 Vgl. MCDOWELL, John: Wert und Wirklichkeit. Aufsitze zur Moralphilosophie. Frankfurt:
Suhrkamp 2002.



504 Christoph Hiibenthal

meisten Antirealisten der Meinung sind, moralisches Lernen und Ethik gibe es
nur, wenn es moralische Tatsachen gibe.

Angesichts der in den aktuellen Theoriedebatten herrschenden Grof3-
wetterlage fillt es augenscheinlich schwer, sich zur gegenteiligen Ansicht zu
bekennen und unverhohlen fiir eine antirealistische Position einzutreten, die
gleichwohl die Moglichkeit ethischer Wissenschaft und moralischer Bildung
bejaht. Genau das soll aber im Folgenden geschehen. Die Griinde dafiir sind
schnell genannt: Unter antirealistischen Vorzeichen lisst sich zunichst eine
konsistente, simtliche relevanten Teilgebiete umfassende Theorie der Metaethik
formulieren (2). Sodann kann dieser metaethische Ansatz in einem anspruchs-
vollen ethischen Begriindungsprogramm fortgeschrieben werden (3). Im Zuge
einer Auseinandersetzung mit jener metaethischen Konzeption, auf die die
Verbindung von Metaethik und Moralpadagogik urspriinglich zuriickgeht,
lasst sich schliefilich zeigen, dass und warum das Ziel moralischer Bildungs-
anstrengungen erst dann richtig begriffen wurde, wenn man ein auf anti-
realistischer Grundlage entwickeltes Ethikverstindnis zugrunde legt (4). Weil
andernfalls kaum ersichtlich wiirde, auf welche theoretischen Problemlagen
die antirealistische Metaethik {iberhaupt zu reagieren versucht, sind zunichst
aber einige Schlaglichter auf die Realismusdebatte zu werfen (1).

1. DIE METAETHISCHE REALISMUSDEBATTE

Will man wissen, worum genau es in der metaethischen Realismusdebatte
geht, wendet man sich am besten der Unterscheidung zwischen Kognitivismus
und Nonkognitivismus zu, gilt diese doch nach wie vor als mafigebliche
Leitdifferenz aller metaethischen Auseinandersetzungen. Die Bezeichnung
Kognitivismus kann zunichst in einem engeren und in einem weiteren Sinn
verwendet werden, wobei hinsichtlich des engeren Sinns noch einmal zwi-
schen einer starken und einer schwachen Variante zu unterscheiden ist. Als
Kognitivismus im engeren Sinn bezeichnet man zum einen die starke Auf-
fassung, wonach moralische Urteile entweder wahr oder falsch sein kénnen.
Da sich diese Position jedoch als duflerst voraussetzungsreich erweist, schligt
die schwache Variante vor, moralische Urteile lediglich als Urteile zu betrach-
ten, mit denen Sprecher einen Wahrheitsanspruch verbinden. Ob der An-
spruch tatsichlich einldsbar ist, muss dieser Auffassung zufolge offen bleiben.
Als Kognitivismus im weiteren Sinn bezeichnet man eine Position, die
moralische Urteile fir diskursfahig und damit fiir rational kritisierbar hilt.
Streng genommen, verbinden sich mit solchen Urteilen zwar keine objektiven
Wahrheitsanspriiche, trotzdem konnen sie als Gegenstand wissenschaftlicher



Metaethischer Antirealismus und moralische Bildung 505

Auseinandersetzungen fungieren.# Vereinfachend ldsst sich sagen: Im engeren
Sinn betrachtet der Kognitivismus moralische Urteile als wahrheitsfahig, im
weiteren Sinn hilt er sie immerhin noch fiir wissenschaftsfihig. In genauer
Analogie zu diesen Spielarten des Kognitivismus lassen sich dann auch engere
und weitere Formen des Nonkognitivismus unterschieden. Sie stellen die je-
weils exakte Negation des entsprechenden kognitivistischen Standpunkts dar.

Aus Griinden, die gleich verstindlich werden sollen, wird hier die weitere
Lesart des Kognitivismus favorisiert. Damit scheint man sich zwar auf eine
relativ schwache Position festzulegen, aus der Einsicht jedoch, dass der in
diesem Fall zu widerlegende Nonkognitivismus selbst noch die Minimal-
bedingungen jeder wissenschaftlichen Ethik dementiert, erhellt auch die ver-
gleichsweise bescheidene Zielsetzung der nachfolgenden metaethischen Uber-
legungen. Sie verfolgen nur das Ziel, die Wissenschaftsfahigkeit der Ethik
iberhaupt unter Beweis zu stellen. Voraussetzungsreichere Thesen, die das
Spektrum moglicher Ethikansdtze unndtig einschrinken, sollen im meta-
ethischen Teil dagegen noch nicht poniert werden. Dass sich ausgerechnet die
schwichere Lesart des Kognitivismus in einer ziemlich anspruchsvollen
Konzeption normativer Ethik fortschreiben lisst, deutet sich allerdings hier
schon an und soll dann im dritten Teil auch niher entfaltet werden.

Im Kontext der Unterscheidung von Kognitivismus und Nonkognitivis-
mus kann nun nach der Bedeutung der Realismusdebatte gefragt werden.5 Als
Realismus bezeichnet man normalerweise eine kognitivistische Position, die
moralische Urteile genau deswegen fiir wissenschaftsfihig hilt, weil es mora-
lische Tatsachen gibt, die — vor dem Hintergrund einer wahrheitsfunktionalen
Semantik - als Wahrheitsbedingungen fiir die entsprechenden Urteile fun-
gieren konnen. Versteht man unter moralischen Tatsachen ,evaluative Enti-
titen, die unabhingig von der Existenz von Subjektivitit existieren und
ethische Anspriiche begriinden®, so kann hat man es mit einer starken Form
des Realismus zu tun. Behauptet man dagegen nur, besagte Entititen lieflen
sich nicht ,vollstindig auf Subjektivititsleistungen irgendwelcher Art [...]
zuriickfithren®, so vertritt man einen schwachen Realismus.6 Fiir beide Spiel-
arten des Realismus gilt aber, dass sie einen Kognitivismus im engeren Sinn
vertreten, da sie moralische Urteile insgesamt fiir wahrheitsfihig halten und
thnen - je nachdem, ob die Urteile mit den moralischen Tatsachen {iberein-
stimmen oder nicht - einen entsprechenden Wahrheitswert zuordnen.

Man sieht sofort, dass realistische Konzeptionen uns eine Auskunft da-
riiber schulden, was moralische Tatsachen niherhin sind. Andernfalls wire der

4 Vgl. MORSCHER, Edgar: Kognitivismus / Nonkognitivismus. In: DUWELL, Marcus /
HUBENTHAL, Christoph / WERNER, Micha H. (Hgg.): Handbuch Ethik. 2. Auflage. Stuttgart/
Weimar: Metzler 2006, 36-48.

5 Vgl. SCHABER, Peter: Moralischer Realismus. Freiburg/Miinchen: Alber 1997.

6 QUANTE, Michael: Einfiibrung in die Allgemeine Ethik. Darmstadt: WBG 2003, 78.



506 Christoph Hiibenthal

metaethische Realismus kaum plausibel zu machen. Welchen ontologischen
Staus besitzt also beispielsweise die Tatsache, die das Urteil ,Foltern ist
moralisch verboten® zu einem wahren Urteil macht?

Hier ist zunichst etwas iiber den Unterschied zwischen naturalistischen
und nicht-naturalistischen Positionen zu sagen.” Obschon dies nicht in aller
Ausfiithrlichkeit geschehen kann, sollte doch wenigstens erwahnt werden, dass
naturalistische Positionen moralische Tatsachen mit deskriptiven Tatsachen
identifizieren, wihrend nicht-naturalistische Ansitze behaupten, moralische
Tatsachen seien keine deskriptiven Eigenschaften. Gegen die klassischen
Ausprigungen beider Richtungen wurde jedoch eine Reihe von - inzwischen
ebenfalls schon als ,klassisch® zu bezeichnenden - Bedenken angemeldet. So
bekundete David Hume bereits vor iiber zweihundert Jahren ein tiefes
Misstrauen gegen die Ableitung von Sollenssitzen aus deskriptiven Sitzen,8
und gegen explizit naturalistische Positionen formulierte George Edward
Moore auch schon vor iiber einhundert Jahren das so genannten ,Open-
question-Argument‘. Dabei machte er geltend, dass es angesichts der Gleich-
setzung eines natiirlichen Pridikats A4 mit dem Wertungspridikat ,gut’ zwar
keinen Sinn mache zu fragen: ,Ist A A?‘, dass aber die Frage: ,Ist A gut?‘
durchaus als sinnvoll zu betrachten sei. Von daher verbiete sich jede Identi-
fikation eines natiirlichen Pridikats mit dem Wertungspradikat ,gut‘, und
jedweder Versuch, das Priadikat ,gut® zu definieren, sei von vornherein als
,naturalistischer Fehlschluss‘ zu inkriminieren.10

Die ,klassischen Argumente gegen die nicht-naturalistische Variante des
Realismus hat John L. Mackie formuliert.!! Thm zufolge ldsst sich die histo-
rische und kulturelle Vielfalt von Moralsystemen iiberzeugender erkliren,
wenn man die Objektivitit von Werten bestreitet und moralische Uber-
zeugungen als Ausdruck unterschiedlicher Lebensweisen deutet. Noch triftiger
als dieses Relativititsargument sind fiir ithn aber ontologische, epistemo-
logische und motivationale Einwinde. Gibe es nimlich moralische Tatsachen,
so miisste es sich dabei um reichlich omindse Wesenheiten, Qualititen oder
Beziehungen handeln. Und selbst wenn sie existierten, liefle sich kaum plausi-
bel machen, wie sie als nichtdeskriptive Tatsachen erkannt werden kdnnen
und zum entsprechenden Handeln motivieren.

7 Vgl. SCHMIDT, Thomas: Realismus / Intuitionismus / Naturalismus. In: DUWELL /
HUBENTHAL / WERNER (Hgg.): Handbuch Ethik, 49-60.

8 Vgl. HUME, David: Traktat iiber die menschliche Natur. Hamburg: Meiner 1973, 211f.

9 Vgl. MOORE, George Edward. Principia Ethica. Erweiterte Ausgabe. Stuttgart: Reclam
1996, 46-48.

10 Vgl. VRIES, Rob de: Naturalistischer Feblschluss. In: WILS, Jean-Pierre / HUBENTHAL,
Christoph (Hgg.): Lexikon der Ethik. Paderborn/Miinchen u.a.: Schoningh 2006, 271-273.

11 Vgl. MACKIE, John L.: Ethik. Die Erfindung des moralisch Richtigen und Falschen. Stuttgart:
Reclam 1981, 40-49.



Metaethischer Antirealismus und moralische Bildung 507

Wihrend der nichtnaturalistische Realismus heute kaum noch vertreten
wird, reagierte man auf die klassischen Vorwiirfe Moores mit nichtreduktiven
Naturalismusvarianten.!2 Damit sind Theorien gemeint, die die Existenz einer
Klasse von natiirlichen Eigenschaften annehmen, welche als ontologische
Referenten sowohl fiir deskriptive wie auch fiir moralische Ausdriicke dienen
konnen. Dabei soll jedoch zwischen beiden Ausdrucksklassen keine Bedeu-
tungsgleichheit herrschen, so dass moralische Eigenschaften auch nicht durch
natiirliche definiert werden kénnen und Moores Frage, wie beabsichtigt, nach
wie vor offen bleibt.

Auf den ersten Blick scheint der nichtreduktive Naturalismus nun in der
Lage zu sein, eine Eigentiimlichkeit unserer alltiglichen moralischen Bewer-
tungspraxis zufrieden stellend zu kliren, nimlich den Umstand, dass mora-
lische Eigenschaften auf natiirlichen Eigenschaften supervenieren. Damit ist
gemeint, dass die moralischen Eigenschaften eines Gegenstandes sich nicht
andern, wenn sich nicht zugleich auch einige natiirliche Eigenschaften dndern.
Beispielsweise wire es ungereimt zu sagen, ein Mensch habe frither einen
guten Charakter gehabt und besitze nun einen schlechten, obgleich sich sein
Verhalten in allen relevanten Hinsichten nicht geindert hat. Ebenso wird man
mehrere Gegenstinde, deren deskriptive Eigenschaften in allen relevanten
Hinsichten {ibereinstimmen, moralisch auch gleich bewerten miissen. Super-
venienz behauptet also eine Kovarianz von deskriptiven und moralischen
Eigenschaften, wobei der Anderung moralischer Eigenschaften notwendig eine
Anderung deskriptiver Eigenschaften vorangeht, nicht jede Anderung deskrip-
tiver Eigenschaften aber zwangsliufig zu einer Anderung von moralischen
Eigenschaften fithrt. Bleiben deskriptive Eigenschaften gleich, indern sich
auch die moralischen Eigenschaften nicht.13

Da fiir den nichtreduktiven Naturalismus kein ontologischer, sondern nur
ein Bedeutungsunterschied zwischen deskriptiven und moralischen Eigen-
schaften behauptet wird, hat er zunichst keine Miihe, das Phinomen super-
venienter Kovarianzen zu erkliren. Prekir wird seine Position allerdings
dann, wenn man sich mit Simon Blackburn vergegenwirtigt, dass das natura-
listische Beharren auf der semantischen Unterscheidbarkeit von deskriptiven
und moralischen Ausdriicken die folgende Annahme unausweichlich macht:
»There is no moral proposition whose truth is entailed by any proposition
ascribing naturalistic properties to its subject.“14 Um nicht wieder in eine

12 Vgl. z.B. BRINK, David O.: Moral Realism and the Foundations of Ethics. Cambridge:
Cambridge University Press 1989.

13 Zur genauen Definition von Supervenienz vgl. KM, Jaegwon: Concepts of Supervenience.
In: DERS.: Supervenience and Mind. Selected Philosophical Essays. Cambridge: Cambridge Uni-
versity Press 1993, 53-78.

14 BLACKBURN, Simon: Moral Realism. In: DERS.: Essays in Quasi-Realism. New York/
Oxford: Oxford University Press 1993, 111-129, hier 116.



508 Christoph Hiibenthal

reduktive Lesart zu verfallen, darf der Naturalismus die Richtigkeit mora-
lischer Pridikationen ja nicht zu einer Implikation der pridikativen Zu-
schreibung von deskriptiven Eigenschaften (ascribing naturalistic properties)
erkliren. Beide Zuschreibungsvorginge sind also logisch voneinander
unabhingig, und genau diese Unabhingigkeit ist nach Blackburn nicht mit der
Supervenienz von moralischen auf deskriptiven Eigenschaften zu vereinbaren.
Man kann daher nicht einerseits behaupten, dem Gegenstand A lieflen sich die
deskriptiven Eigenschaften d: ... d» sowie die moralische Eigenschaft m
zuschreiben, wobei die Wahrheit der Zuschreibung von = nicht in der
Wahrheit der Zuschreibung von d: ... d» impliziert sein soll; und andererseits
darauf beharren, dass jede Anderung von m notwendig mit einer Anderung
von dir und/oder d: ... d» einhergehen muss.15

Es ist an dieser Stelle nicht notig, die Kontroverse um den Naturalismus
noch weiter zu verfolgen. Die Kritik sollte lediglich dartun, warum der
Realismus zunichst als attraktive Konzeption erscheinen konnte: Er halt
moralische Urteile fiir wahrheitsfihig und die Ethik fiir wissenschaftsfihig.
Sein entscheidendes Problem besteht aber darin, dass er mit der Existenz
moralischer Tatsachen rechnen muss, die als nichtnatiirliche Eigenschaften
von vornherein nicht verstindlich zu machen sind und nach eingehender
Priffung auch nicht als Deutungsvariante natiirlicher Eigenschaften gelten
kénnen.

Haben wir uns daher vom moralischen Realismus zu verabschieden, wenn
wir an der Wissenschaftsfahigkeit der Ethik und an der Moglichkeit
moralischer Bildung festhalten wollen? Auf den ersten Blick scheint diese
Option wenig anziehend, denn nur unter realistischen Vorzeichen ldsst sich

15 Nico Scarano hat dieses Argument entscheidend verfeinert. Vor allen konkreten Be-
wertungen, so macht er geltend, wissen wir bereits intuitiv, dass sich mehrere Gegenstinde nicht
in ihren moralischen Eigenschaften unterscheiden, ohne sich zugleich hinsichtlich ihrer deskrip-
tiven Eigenschaften zu unterscheiden, und dass jede Anderung der moralischen Eigenschaften
eines Gegenstandes notwendig mit einer Anderung seiner deskriptiven Eigenschaften einhergeht.
Dieses Wissen an sich ist zwar begrifflicher Art, aber die konkreten Beziehungen zwischen
beiden Eigenschaftsklassen miissen doch nicht in allen mdglichen Welten die gleichen sein.
Scarano spricht deshalb von einer schwachen Supervenienz in Bezug auf begriffliche Notrwendigkeit.
In unserer konkreten Bewertungspraxis wird dann die genaue Zuordnung von moralischen zu
deskriptiven Eigenschaften mit Hilfe so genannter Briickenprinzipien vorgenommen. Da die
Notwendigkeit, mit der dies geschieht, logisch weniger zwingend ist als die begriffliche Not-
wendigkeit, kann man hier von einer metaphysischen Notwendigkeit sprechen. Die metaphysisch
notwendige, iiber Briickenprinzipien erfolgende Zuordnung von moralischen zu deskriptiven
Eigenschaften muss aber auch kontrafaktisch vorgenommen werden kénnen und gilt daher in
allen méglichen Welten, so dass in Bezug auf metaphysische Norwendigkeit eine starke Supervenienz
vorliegt. Der nicht-reduktive Naturalismus kann nun zwar die starke, nicht aber die schwache
Supervenienz erkliren, da er unser Wissen um superveniente Beziehungen grundsitzlich nur als
aposteriorisches Wissen aufzufassen vermag (vgl. SCARANO, Nico: Moralische Uberzeugungen.
Grundlinien einer antirealistischen Theorie der Moral. Paderborn: Mentis 2001, 56-73 u. 82-88).



Metaethischer Antirealismus und moralische Bildung 509

moralischen Urteilen ja ein objektiver Wahrheitswert zusprechen. Dennoch
lohnt es sich, die antirealistische Alternative zumindest zu priifen.

2. EINE SKIZZE DES ANTIREALISMUS16

Um einen antirealistischen Standpunkt skizzieren zu kdnnen, ist es zunichst
erforderlich, die verschiedenen Ebenen, auf denen sich die Diskussion bislang
bewegte, noch einmal klar auseinander zu halten. Neben der sprachlichen
Ebene, die bei der Betrachtung moralischer Urteile regelmifiig als Erstes in
den Blick riickt, wurde ein mentaler Bereich identifiziert, auf dem moralische
~ den sprachlichen Ausdrucksformen jeweils zugrunde liegende - Uberzeu-
gungen angesiedelt sind. Mit der Frage nach der besonderen Beschaffenheit
von moralischen Tatsachen wurde die ontologische Ebene beriihrt, und die
Schwierigkeit ihrer Erkennbarkeit verwies auf einen epistemologischen Prob-
lembereich. Eine antirealistische Metaethik, so darf man daher vermuten, wird
sich auf sprachphilosophischem, kognitionsphilosophischem, ontologischem
und epistemologischem Gebiet gleichermaflen zu bewahren haben.17

Fir die hier verhandelte Frage scheint es zunichst ratsam, beim
kognitionsphilosophischen Thema moralischer Uberzeugungen anzusetzen.
Deren besonderer Charakter erschliefit sich am besten dann, wenn man ein
von Donald Davidson vorgeschlagenes Schema zu Handlungserklirung heran-
zieht. Absichtliches Handeln lisst sich demnach so deuten, dass man der
handelnden Person einerseits eine spezifische Pro-Einstellung gegeniiber einem
bestimmten Sachverhalt zuschreibt, nimlich gegeniiber dem handlungsim-
manenten oder handlungsexternen Zweck des Handelns, wihrend ihr anderer-
seits auch ein spezifischer Glaubenszustand eignet, der Glaube namlich, dass die
fragliche Handlung den Sachverhalt tatsichlich beférdert oder herbeifiithrt.18
Sowohl bei Pro-Einstellungen als auch bei Glaubenszustinden handelt es sich
um propositionale Einstellungen, also um mentale Zustinde, die sich aus einer
intentionalen Ausrichtung und einem propositionalen Gebalt zusammensetzen.
Beide unterscheiden sich allerdings im Modus ihrer intentionalen Ausrich-
tung. Wihrend bei Pro-Einstellungen eine Welt-auf-Geist-Ausrichtung vor-
liegt, lassen Glaubenszustinde eine Geist-auf-Welt-Ausrichtung erkennen. Im
ersten Fall soll sich also die Welt nach dem Geist richten, im zweiten der
Geist nach der Welt. Wihlt man ,Wiinsche® oder ,Erkenntnisse‘ als promi-
nente Beispiele fiir die besagten gegenliufigen propositionalen Einstellungen,
so zeigt sich, dass ,wiinschen, dass p* und ,erkennen, dass p° zwar nicht be-

16 Fiir die folgenden Uberlegungen stiitze ich mich weitgehend auf SCARANO: Moralische
Uberzengungen, 95-180.

17 Zur dieser Systematik vgl. SCARANO, Nico: Metaethik - ein systematischer Uberblick. In:
DUWELL / HUBENTHAL / WERNER (Hgg.): Handbuch Ethik, 25-35.

18 Vgl. DAVIDSON, Donald: Handlung und Ereignis. Frankfurt: Suhrkamp 1985, 57.



510 Christoph Hiibenthal

ziiglich ihres propositionalen Gehalts p, wohl aber beziiglich ihrer intentio-
nalen Ausrichtung differieren.

Moralische Uberzeugungen, so lautet nun die These, sind nichts anderes als
handlungsmotivierende Pro-Einstellungen.!® Auf diese Weise ldsst sich ihr
propositionaler Gehalt in ausschliefllich deskriptiven Termen erfassen. Die
moralische Uberzeugung etwa, Foltern sei verboten, kann nun als Pro-Ein-
stellung gegeniiber dem Sachverhalt begriffen werden, dass nicht gefoltert
wird, wobei sich der Sachverhalt selbst ohne jedwedes moralische Vokabular
beschreiben lisst.

Nun liegt es auf der Hand, dass nicht ausnahmslos alle Pro-Einstellungen
als moralische Uberzeugungen gewertet werden konnen; andernfalls miisste
man jedem x-beliebigen Wunsch den Status einer moralischen Uberzeugung
zuerkennen. Als ,moralisch® kdnnen Pro-Einstellungen vielmehr erst dann
gelten, wenn sie einen kategorischen Vorrang vor allen iibrigen handlungsmoti-
vierenden Einstellungen beanspruchen. Im Gesamtgefiige eines individuellen
Wertesystems nehmen moralische Uberzeugungen also einen besonderen Ort
ein, das heifit, zwischen ihnen und simtlichen anderen evaluativen Gesichts-
punkten besteht eine ,spezifische Wertedifferenz“.20

Mit den handlungstheoretischen Uberlegungen zu moralischen Uberzeu-
gungen bewegten wir uns auf der kognitionsphilosophischen Ebene. Von hier
aus lassen sich nun aber auch die ontologischen, sprachphilosophischen und
epistemologischen Fragen kliren, die sich aus den Problemen des Realismus
ergaben. Hierzu ein paar kurze Bemerkungen.

Im Kontext der Ontologie ging es um die Frage, welche Seinsweise oder
Beschaffenheit mit einem moralischen Pridikat bezeichnet wird. Dass die
Annahme moralischer Tatsachen hier in erhebliche Schwierigkeiten fiihrte,
war schliefllich der Grund, warum wir die antirealistische Alternative iiber-
haupt in Erwigung zogen. Nun ist es aber so, dass in unserer moralischen
Alltagspraxis bestimmten Handlungen bzw. Handlungstypen durchaus mora-
lische Eigenschaften zugesprochen werden. Angesichts der Bilder von Abu
Ghraib etwa war jeder davon iiberzeugt, dass solche Handlungen moralisch
verwerflich sind. Nach antirealistischer Auffassung stellt die moralische
Verwerflichkeit von Folterpraktiken oder sexuellen Demiitigungen jedoch
keine objektiv-absolute, sondern nur eine subjektiv-relationale Qualitst der in
Rede stehenden Handlungen dar, also eine Qualitit, die nur in Bezug auf ein
subjektives Bewertungssystem existiert. Das entsprechende - zunichst trivial
erscheinende Schema - lautet: Die Handlung x hat die moralische Eigenschaft,
von einem bestimmten moralischen Uberzeugungssystem kategorisch abge-
lehnt (bzw. kategorisch befiirwortet oder erlaubt) zu werden.

19 Vgl. SCARANO: Moralische Uberzeugungen, 101-116.
20 Ebd., 125.



Metaethischer Antirealismus und moralische Bildung 511

Als nicht mehr ganz so trivial erweist sich das Schema allerdings, wenn
man zwei Dinge beachtet. Erstens wird hier die Eindentigkeit aller qualitativen
Zuschreibungen vorausgesetzt. Wire namlich - was normalerweise nicht der
Fall ist - unser subjektives System moralischer Uberzeugungen vollkommen
kohirent, so liefle sich von jeder Handlung bzw. jedem Handlungstyp zwei-
felsfrei angeben, ob sie verboten, geboten oder erlaubt ist. Unter der Be-
dingung vollkommener Kohirenz kommt - zweitens - allen bislang unbe-
kannten Handlungen bzw. Handlungstypen ebenfalls eine eindeutige mora-
lische Qualitit zu. Der Kosmos moralischer Qualititen zeichnet sich folglich
auch durch Vollstandigkeit aus.

Mit dieser Feststellung begeben wir uns auf die sprachphilosophische Ebene.
Entgegen dem urspriinglichen Anschein kénnen moralische Urteile offenbar
auch ohne die Annahme moralischer Tatsachen als wahrheitsfihig gelten.
Anders als Vertreter des klassischen Emotivismus oder Priskriptivismus glau-
ben machen wollten, liefern moralische Ausdriicke damit nicht nur einen
Beitrag zur pragmatischen Funktion moralischer Urteile, sondern der Anti-
realismus unterstiitzt durchaus auch eine wahrheitsfunktionale Semantik. Das
Urteil ,Foltern ist moralisch verboten® stellt genau dann ein wahres Urteil dar,
wenn dem Handlungstyp ,Foltern® die subjektiv-relationale Qualitit katego-
rischen Verbotenseins zugeordnet werden kann. Die sprachliche Fassung des
moralischen Urteils muss, mit anderen Worten, die Beziehung zwischen dem
subjektiven System moralischer Uberzeugungen und dem entsprechenden
Handlungstyp wahrheitsgemifl wiedergeben.

Mit der Epistemologie gelangen wir zur letzten und wahrscheinlich auch
schwierigsten philosophischen Ebene. Hier entscheidet sich nimlich, ob die
Ethik tatsichlich wissenschaftsfihig und lehrbar ist. Bereits zu Beginn der
Uberlegungen sahen wir, dass Wissenschaftsfahigkeit zwingend die rationale
Kritisierbarkeit von Aussagen bzw. Aussagesystemen voraussetzt. In Bezug
auf unsere moralischen Uberzeugungen scheint diese Annahme auch
zuzutreffen, denn das subjektive System moralischer Uberzeugungen ist — wie
bereits erwihnt - in den seltensten Fillen vollkommen kohirent und kann
demnach zumindest hinsichtlich seiner inneren Kohirenz rational kritisiert
werden.2l Allerdings diirfte kaum unbemerkt geblieben sein, dass der

21 Betrachtet man Konsistenz im Sinne logischer Widerspruchsfreiheit als eine notwendige
Voraussetzung fiir Kohirenz, so scheinen subjektive Uberzeugungssysteme gar nicht kohirent
bzw. inkohirent sein zu kénnen. Da moralische Uberzeugungen im Sinne der wahrheitsfunktio-
nalen Semantik nimlich nicht wahrheitsfihig sind, vermdgen sie auch keine logischen Wider-
spriiche aufzuweisen. Scarano hat nun aber darauf aufmerksam gemacht, dass die Erfiillungs-
bedingungen von Pro-Einstellungen sehr wohl einen kontradiktorischen Charakter haben kén-
nen. Kohirenz herzustellen bedeutet dann, moralische Uberzeugungen so abzugleichen, dass sich
ihre Erfiillungsbedingungen nicht widersprechen (vgl. SCARANO: Moralische Uberzeugungen,
170f)



512 Christoph Hiibenthal

Antirealismus damit in bedenklicher Weise auf einen Relativismus zusteuert.
Sind namlich moralische Eigenschaften grundsitzlich nur als subjektive
Qualititen zu betrachten, so existiert die Wahrheit moralischer Urteile stets
relativ zu einem bestimmten moralischen Uberzeugungssystem, ebenso wie
die Herstellung von Kohirenz immer nur systemimmanent erfolgen kann. Es
konnte also durchaus sein, dass fiir die Person A wahrheitsgemif} gilt: ,Foltern
ist moralisch verboten‘, wihrend fiir die Person B ebenso wahrheitsgemif}
gilt: ,Foltern ist moralisch erlaubt’.

Bliebe es dabei, wire eine wissenschaftliche Ethik allenfalls fihig, subjek-
tive Uberzeugungssysteme durch die Herstellung innerer Kohirenz zu opti-
mieren. Mit einer universalen, fiir alle Einzelsysteme gleichermaflen verbind-
lichen Moral konnte sie dagegen nicht rechnen.22 Allem Anschein zum Trotz
ist diese Annahme jedoch keineswegs zwingend. Zunichst konnte man
nimlich an eine gemeinsame Schnittmenge aller moralischen Uberzeugungs-
systeme denken, die sich zu einer universalen Moral ausbauen liefle. Tat-
sichlich spricht einiges fiir die Existenz solcher Gemeinsamkeiten, und es
braucht sich dabei nicht einmal um bloff faktische Ubereinstimmungen zu
handeln. Denkbar wiren vielmehr auch ,Bedingungen der Méglichkeit voll-
kommen kohirenter moralischer Bewertungssysteme®,23 deren schrittweise
Integration jedem subjektiven Uberzeugungszusammenhang zugemutet wer-
den konnte. Als Aspiranten fiir solche Moglichkeitsbedingungen kommen alle
moralisch gehaltvollen Uberzeugungen bzw. Urteile in Frage, die im Kontext
jeder Praxis notwendig vorauszusetzen sind und sich deswegen auch nicht
ohne performativen Widerspruch bestreiten lassen. Mégen sich moralische
Uberzeugungssysteme daher in vielen wesentlichen Punkten unterscheiden, es
bleibt immer noch die Hoffnung auf universale Kohirenzbedingungen, deren
Erfiilllung nach wie vor einen gemeinsamen Kern der Moral in Aussicht stellt.

Vorldufig lisst sich also festhalten, dass der auf handlungstheoretischer
Grundlage konzipierte Antirealismus nicht nur ein vieldimensionales und
komplexes metaethisches Netzwerk beschreibt, sondern auch starke Argu-
mente fiir die weitere Spielart des Kognitivismus bereitstellt, d.h. fiir einen
Standpunkt, der die Moglichkeit moralischen Wissens einrdumt und daher
auch mit einer wissenschaftlichen Ethik sowie moralischer Bildung rechnet.
Alles hingt freilich davon ab, ob die normativ-ethische Grundlagenreflexion
(also nicht mehr die Metaethik) tatsichlich Maglichkeitsbedingungen voll-
kommener Kohirenz ausfindig zu machen vermag,.

22 Genau dies hilt Krimer fiir die Aufgabe einer ,postteleologischen Strebensethik®. Vgl.
KRAMER, Hans: Integrative Ethik. Frankfurt: Suhrkamp 1992, 127-212.
23 SCARANO: Moralische Uberzeugungen, 178.



Metaethischer Antirealismus und moralische Bildung 513

3. DER FREIHEITSANALYTISCH-HANDLUNGSREFLEXIVE ETHIKANSATZ UND
SEINE THEOLOGISCHE ANSCHLUSSFAHIGKEIT

Es wurde schon darauf hingewiesen, dass die gesuchten Mdoglichkeitsbe-
dingungen vollkommener Kohirenz moralisch gehaltvolle Uberzeugungen
oder Urteile sein miissen, die jedem Praxiszusammenhang inhidrieren und sich
daher auch nicht ohne performativen Widerspruch bestreiten lassen. Einmal
gefunden, stellen solche Universalien genau deswegen Mdoglichkeitsbedingun-
gen vollkommener Kohirenz dar, weil ihnen die einzelnen Uberzeugungs-
systeme nicht nur nicht widersprechen diirfen, sondern weil sie im Netzwerk
subjektiver Uberzeugungen und Urteilszusammenhinge einen strikten Gel-
tungsvorrang beanspruchen und daher als systemorganisierende Prinzipien
fungieren. Jede Form von ethischem Kohirentismus, die diese Gesetz-
mifligkeiten nicht zur Kenntnis nimmt, verdient daher auch keine Auf-
merksamkeit.24

Wie lassen sich solche Universalien finden? Thre Kennzeichnung als
moralisch gehaltvolle Implikationen jedweder Praxis deutet bereits darauf hin,
dass hierfiir ein handlungsreflexiver Zugang zu wihlen ist. Genauer gesagt, geht
es um eine Reflexion auf jenes performative Praxiswissen, das menschliches
Handeln zumindest implizit immer schon begleitet.2s Mit Hilfe einer solchen
Reflexion lisst sich erstens dartun, dass die zwangslidufig positiv ausfallende
Evaluation aktueller Handlungsziele ebenso notwendig auf die dazu erfor-
derlichen Mittel - insbesondere die allgemeinen Voraussetzungen (erfolgrei-
chen) Handelns - tibertragen wird. Bei der freiwilligen und intentionalen
Verfolgung von Handlungszielen werden demnach stets auch alle Freiheiten
und materiellen bzw. immateriellen Giiter wertgeschitzt, die iiberhaupt zum
Handeln befihigen. Da iiberdies kein Mensch bewusst Nichthandeln kann,
findet die Wertlibertragung auf das jeweils eigene Handlungsvermdgen un-
konditioniert und ausnahmslos statt. Genau aus diesem Grund ist die Wert-
ibertragung auch nicht ohne performativen Widerspruch zu bestreiten. Denn
wer die positive Bewertung seines Handlungsvermdgens grundsitzlich in

24 Dies gilt freilich nicht fiir einen hermeneutisch inspirierten Kohirentismus, der die Frage
nach der Moglichkeit moralischer Universalien keineswegs iibersieht, sondern jede Art von
Grundlagenreflexion ausdriicklich zuriickweist und die entsprechenden Gegenpositionen buch-
stablich fiir ,fundamentalistisch“ hilt. Da hier systemstabilisierende Oberflichenplausibilititen
vor jeder Form von grundlegender ethischer Kritik in Schutz genommen werden sollen, ist diese
Variante des Kohirentismus nicht blof zu ignorieren, sondern sie muss - wenn nétig, auch
unnachsichtig - mit ihren eigenen Inkonsistenzen und Inkohirenzen konfrontiert werden. Vgl.
WILS, Jean-Pierre: Nachsicht. Studien zu einer ethisch-hermeneutischen Basiskategorie. Paderborn u.
a.: Schoningh 2006, bes. 107-142.

25 Hierbei handelt es sich um den bekannten Ansatz von Alan Gewirth. Zur Darstellung vgl.
HUBENTHAL, Christoph: Grundlegung der christlichen Sozialethik. Versuch eines freiheitsana-
Iytisch-handlungsreflexiven Ansatzes. Miinster: Aschendorff 2006, 222-249.



514 Christoph Hiibenthal

Abrede stellen wollte, miisste schon von seinem Handlungsvermégen Ge-
brauch machen und es zumindest fiir diesen Zweck positiv bewerten. Ganz im
Sinne des Handlungsschemas von Davidson kdnnen wir demnach von einer
unkonditionierten und ausnabmslosen Pro-Einstellung gegeniiber allen hand-
lungsrelevanten Freiheiten und Giitern sprechen.

Im Zuge des handlungsreflexiven Vorgehens lisst sich in einem zweiten
Schritt auch der Nachweis fithren, dass subjektive moralische Bewertungs-
systeme {iberhaupt nur dann vollkommen kohirent zu sein vermdgen, wenn
ihnen eine bestimmte Art von Glaubensiiberzeugung eignet, die Uberzeugung
nimlich, einen Rechtsanspruch auf alle handlungsrelevanten Freiheiten und
Giiter zu besitzen. Andernfalls ergibe sich eine logische Inkonsistenz zwi-
schen der unkonditionierten und ausnahmslosen Pro-Einstellung gegeniiber
dem eigenen Handlungsvermégen und der dann zwangsliufig - wenn auch nur
implizit - zu vertretenden Auffassung, Dritten sei es erlaubt, die fiir das eigene
Handeln relevanten Freiheiten und Giiter zu beeintrichtigen oder zu zer-
storen.26

Darf die Glaubensiiberzeugung, einen Rechtsanspruch zu besitzen, dem-
nach als logische Implikation der unkonditionierten und ausnahmslosen Pro-
Einstellung gegeniiber dem eigenen Handlungsvermégen begriffen werden, so
siecht man sich im dritten und letzten handlungsreflexiven Schritt gendtigt,
auflerdem die Glaubensiiberzeugung ins System zu integrieren, dass alle
Handlungsfihigen einen Rechtsanspruch auf die fiir sie handlungsrelevanten
Freiheiten und Giiter besitzen. Formal verdankt sich die Herstellung von
Kohirenz hier einem logisch zwingenden Universalisierungsvorgang. Wenn
nimlich Handlungsfihigkeit (einschliefflich der damit notwendig verbundenen
Pro-Einstellung gegeniiber allen handlungsrelevanten Freiheiten und Giitern)
eine hinreichende Bedingung fiir die Zuschreibung von Rechten darstellt, so
sind diese Rechte allen handlungsfihigen Wesen zuzuschreiben.2? Die Uber-
zeugung, dass alle Handlungsfihigen ein Recht auf die fiir sie handlungsrele-
vanten Freiheiten und Giiter besitzen, stellt somit ein moralisches Universale
dar, das als Bedingung der Moglichkeit vollstindiger Kohdrenz in jedes subjektive
Bewertungssystem zu integrieren ist, und zwar als systemorganisierendes
Prinzip mit entsprechendem Geltungsvorrang.

Obwohl eine solche Rechtsiiberzeugung, wie gesagt, jedem subjektiven
Bewertungssystem aus Kohirenzgriinden zwingend zugemutet werden kann,
bleibt das Ergebnis in einem Punkt doch unbefriedigend. Nur im uneigent-
lichen Sinn lisst sich nimlich noch von einer Pro-Einstellung reden. Die

26 Vgl. dazu STEIGLEDER, Klaus: Grundlegung der normativen Ethik. Der Ansatz von Alan
Gewirth. Freiburg/Miinchen: Alber 1999, 68-77.

27 Die logische Richtigkeit dieses Schritts hat zuletzt wieder unter Beweis gestellt BEYLE-
VELD, Deryck: Why Must I Be Moral? Kant and Gewirth on Universalisation and the Problem of
Lexical Ambivalence (bislang unverdffentlichtes Manuskript 2006).



Metaethischer Antirealismus und moralische Bildung 515

genannte Uberzeugung motiviert, mit anderen Worten, nicht mehr notwendig
zum Handeln, da ihre Aufnahme ins subjektive Bewertungssystem in erster
Linie blof einem logischen Erfordernis gehorcht. Von daher ist auch zwischen
(echten) konativ-motivationalen Pro-Einstellungen und lediglich kognitiv anzu-
erkennenden Pro-Einstellungen zu unterscheiden, wobei die Moglichkeitsbe-
dingungen vollstindiger Kohirenz der zweiten Klasse zuzurechnen sind, d.h.
sie konnen, miissen aber nicht zum Handeln motivieren.

Diese Feststellung ist einigermaflen brisant. Sie macht nimlich deutlich,
dass wir uns sogar zu einem vollkommen kohirenten Gesamtsystem subjekti-
ver moralischer Uberzeugungen noch in ein Verhiltnis setzen kénnen. Damit
dringt sich die Idee einer formal unbedingten Freiheit auf, deren Vollzug die
moralisch jeweils geforderten Handlungen entweder realisiert oder — was eben
auch méglich ist - unterlisst. Selbst die eindeutige und vollstindige Bewertung
aller gegebenen Verhaltensoptionen determiniert demzufolge kein moralisch
richtiges Handeln, weil wir uns prinzipiell fiir frei halten miissen, jeder noch
so kohirent begriindeten Forderung handelnd widersprechen zu kénnen.

Dabei braucht die Entkoppelung von Freiheit und Vernunft gar kein
irrationales oder gar anomisches Freiheitsverstindnis nach sich zu ziehen. Mit
Hilfe einer transzendentalphilosophischen Freiheitsanalyse lisst sich vielmehr
zeigen, dass der authentische Freiheitsvollzug erst in einer unbedingten Affir-
mation anderer Freiheit zu sich selbst gelangt, wobei diese Affirmation immer
nur symbolisch, das heifit, im materialen Bedingungsgefiige raum-zeitlichen
Handelns zum Ausdruck kommen kann.28 Genau deswegen sieht sich die for-
mal unbedingte Freiheit auch zur Autonomie aufgerufen, also zur handlungs-
motivierenden Akzeptanz kohirent begriindeter praktischer Forderungen.

Halten wir an dieser Stelle fest, dass eine Moglichkeitsbedingung voll-
kommener Kohirenz in der moralischen Uberzeugung liegt, alle handlungs-
fahigen Wesen hitten ein Recht auf die fiir sie handlungsrelevanten Freiheiten
und Giiter. Halten wir ferner fest, dass selbst ein durch solche Uberzeugung
prinzipiiertes und daher moglicherweise vollkommen kohirentes Bewertungs-
system nur dann handlungsmotivierend wirkt, wenn formal unbedingte
Freiheit sich auf autonome Weise vollzieht, d.h. wenn sie die Anerkennung
anderer Freiheit durch moralisches - also kohirent begriindetes - Handeln
zum Ausdruck bringt.

Ubrigens ist es genau diese Entdeckung formal unbedingter Freiheit, die
auch die theologische Anschlussfihigkeit der bisherigen metaethischen und
ethischen Uberlegungen gewihrleistet. Streng genommen, erlaubt nimlich erst
der Umstand, dass nur kohirent begriindetes Handeln sich zugleich als
autonomer Freiheitsvollzug erweisen kann, im gegenwirtigen Zusammenhang

28 Vgl. KRINGS, Hermann: System und Freibeit. Gesammelte Aufsitze. Freiburg/Miinchen:
Alber 1989; HUBENTHAL: Grundlegung, 43-59, 122-143.



516 Christoph Hiibenthal

von (unbedingter) Moralitit zu reden. Jedes Handeln, dessen Ursprung nicht
als formal unbedingter Freiheitsvollzug gedacht werden kann - mag es sich
auch noch so kohirent begriinden lassen -, ist nur im uneigentlichen Sinne
mit moralischen Pridikaten zu qualifizieren.2

Natiirlich war es Immanuel Kant, der diese Auffassung als Erster zum Aus-
druck brachte. Thm verdanken wir aber nicht nur entscheidende Einsichten in
den bedingungslosen Charakter der Moral, er war es auch, der die Frage nach
der Sinnbedingung autonomen Freiheitsvollzugs stellte. Erst durch die Expli-
kation des Sinnproblems im Horizont moralischer Unbedingtheit wird das
ganze Ausmal} jener Frage verstindlich, auf die religiése Sinnentwiirfe eine
Antwort geben wollen. Ohne die anthropologische Idee einer formal unbe-
dingten Freiheit wire, mit anderen Worten, schlechterdings nicht verstindlich
zu machen, warum irgendetwas den Menschen unbedingt angehen sollte. So
aber ldsst sich ein letztgiiltiger Begriff von Sinn mit der Sinnbedingung un-
bedingter Moralitit identifizieren. Als ihr Gehalt scheint die Idee einer nicht
nur formal, sondern auch material unbedingten Freiheit auf, die sowohl den
Ermoéglichungsgrund wie auch den begliickenden Hochstfall eines universalen
Anerkennungsgeschehens darstellt.30 Betrachtet man die Idee nicht blof} als
Ergebnis einer philosophisch-anthropologischen Reflexion zur Ermittlung
moralischer Sinnbedingungen, sondern bringt sie zugleich in einen wechsel-
seitigen Bestimmungszusammenhang mit historisch gegebenen Offenbarungs-
gehalten, so kann die Freiheitsidee geradezu als philosophisches Prinzip einer
systematisch-theologischen Glaubenshermeneutik begriffen werden.3!

Uber den Freiheitsbegriff, ohne den sich weder die konativ-motivationale
Pro-Einstellung gegeniiber den Moglichkeitsbedingungen vollkommener Ko-
hirenz noch die unbedingte moralische Qualitit des Handelns sinnvoll
denken lisst, gelangt man also zur Frage nach den Sinnbedingungen auto-
nomen Freiheitsvollzugs. Beantwortet man die Frage nicht nur mit einem
Verweis auf die philosophisch zu erschlieflende Idee absoluter Freiheit, son-
dern zieht man die Idee ihrerseits noch einmal als systematischen Be-
stimmungsgrund fiir ein historisches Offenbarungsgeschehen heran, so wird
die theologische Anschlussfahigkeit der bisherigen metaethischen und ethi-
schen Reflexionen sichtbar. Theologisch kann dann nidmlich vom autonomen
Freiheitsvollzug gesagt werden, dass er letztgiiltigen Sinn symbolisch zum

29 Vgl. dazu die an die Transzendentalpragmatik gerichteten Bemerkungen von SCHONRICH,
Gerhard: Bei Gelegenheit Diskurs. Von den Grenzen der Diskursethik und dem Preis der Letztbe-
grindung. Frankfurt: Suhrkamp 1994.

30 Vgl. HUBENTHAL: Grundlegung, 167-171.

31 PROPPER, Thomas: Freibeit als philosophisches Prinzip der Dogmatik. Systematische
Reflexionen im Anschluf§ an Walter Kaspers Konzeption der Dogmatik. In: SCHOCKENHOFF,
Eberhard / WALTER, Peter (Hgg.): Dogma und Glaube. Bausteine fiir eine theologische Erkenntnis-
lehre. Mainz: Griinewald 1993, 165-192.



Metaethischer Antirealismus und moralische Bildung 517

Ausdruck bringt. Zwar wird er solchen Sinn nie selbst herstellen konnen, aber
er darf ihn als endgiiltig zugesagten doch begrindeterweise darstellen.3?

4. METAETHISCHER ANTIREALISMUS UND MORALISCHE BILDUNG

Zum Abschluss gilt es nun, die eingangs aufgeworfene These zu iiberpriifen,
wonach die Zielsetzung moralischer Bildungsprozesse auf antirealistischer
Grundlage besser verstindlich zu machen ist als auf realistischer. Dazu bietet
sich eine Auseinandersetzung mit dem Ansatz von John McDowell an, der die
Verbindung von metaethischem Realismus und moralischer Bildung derzeit
wohl am prominentesten vertritt. Zwar behauptet McDowell von sich selbst,
er vertrete einen ,Anti-Anti-Realismus®,33 doch wird man seine Uberlegungen
schon deswegen dem realistischen Lager zurechnen diirfen, weil sie offen-
kundig von der Existenz moralischer Tatsachen ausgehen. Fiir uns sind
McDowells Uberlegungen insbesondere deshalb von Belang, weil sie die
Fihigkeit zur Erkenntnis moralischer Tatsachen an einen moralischen Bil-
dungsprozesses koppeln und damit die ungewdhnliche Verbindung von
Metaethik und Moralpadagogik propagieren.

Will man McDowells moralisches Bildungskonzept richtig verstehen, so
empfiehlt es sich, bei seinem Naturverstindnis einzusetzen. Ausgangspunkt ist
hier das epistemologische Problem, wie eine externe Rechtfertigung empi-
rischer Urteile aussehen koénnte.34 Fiir gleichermaflen unannehmbar hilt
McDowell in diesem Zusammenhang eine bestimmte - wiederum Donald
Davidson zugeschriebene - Kohirenztheorie sowie eine Position, die er mit
Wilfrid Sellars als ,Mythos des Gegebenen® bezeichnet. Wihrend die Ko-
hirenztheorie den ,Raum der Griinde® auf die Spontaneitit des Verstandes
reduziert und so jede anschauungsgestiitzte Rechtfertigung empirischer Urteile
von vornherein ausschliefit, unterstellt der Mythos des Gegebenen die kausale
Einwirkung von Sinnesdaten auf unsere Verstandesbegriffe. Auch hier kann
von Rechtfertigung keine Rede sein, sondern nur von einem externen
Geschehen, fiir das wir uns nach McDowell allenfalls ,entschuldigen® kénnen.
Entsprechend lautet sein eigener Vorschlag:

sMan sollte Kants Begriff von ,Anschauung‘ - der Input der Erfahrung - nicht
als eine schlichte Einwirkung eines auflerbegrifflichen Gegebenen verstehen,
sondern als eine Art von Ereignis oder Zustand, der bereits iiber begrifflichen
Inhalt verfiigt. In der Erfahrung erfafit man (man sieht z.B.), dafs die Dinge so und
so sind. Uber diese Art von Dingen kann man dann z.B. auch ein Urteil fillen.“35

32 Zu den theologisch-ethischen Konsequenzen vgl. HUBENTHAL: Grundlegung, Teil 1.

33 MCDOWELL, John: Mind, Value, and Reality. Cambridge: Harvard University Press 1998, viii.
34 Vgl. MCDOWELL, John: Geist und Welt. Frankfurt: Suhrkamp 1998.

35 Ebd., 33.



518 Christoph Hiibenthal

Offenbar setzt diese Auffassung eine bedeutungsgeladene, begrifflich bereits
vorstrukturierte Natur voraus; und tatsichlich scheut McDowell sich nicht,
ithre ,teilweise Wiederverzauberung“ anzukiindigen.3¢ Einen ,unverblimten
Naturalismus‘, der die Natur auf naturgesetzliche Zusammenhinge reduziert,
betrachtet er jedenfalls als moderne Einseitigkeit, die es zu korrigieren gilt.
Dennoch ist das problematische Verhiltnis von ,Geist und Welt* damit noch
nicht geklirt, denn die wiederverzauberte Natur scheint jetzt entweder zur
Bedrohung fiir die freie Spontaneitit der Verstandestitigkeit zu werden oder
diese fiir einen eigenen Bereich zu reservieren, womit jedoch ein ,ziigelloser”,
weil naturenthobener ,Platonismus® vertreten wiirde. McDowell 16st das
Problem, indem er die Verstandestitigkeit zum Vollzug sui generis erklirt und
sie zugleich als Natur - ndmlich als ,zweite Natur® des Menschen - betrachtet.
»Ausiibungen der Spontaneitit“, so meint er, ,gehoren zu unserer Weise, uns
als Tiere zu verwirklichen.“37 Entsprechend nimmt McDowell auch ein in der
ersten Natur des Menschen angelegtes Potenzial an, das sich zur zweiten
Natur entwickeln kann und fortan als freie Verstandestitigkeit die begriff-
lichen Gehalte der ersten Natur entschliisselt. Den Entfaltungsprozess selbst
bezeichnet McDowell mit dem deutschen Ausdruck ,Bildung®.38

Was diese zunichst eher theoretisch-epistemologischen Erdrterungen mit
unserem Thema zu tun haben, wird verstindlich, wenn man erfihrt, dass
McDowell das komplizierte Verhiltnis von Geist und Welt vorzugsweise am
Beispiel der aristotelischen Ethik veranschaulicht.3® Seiner Auffassung nach
steht das Ethische bei Aristoteles fiir einen

»Bereich rationaler Forderungen, die es sowieso gibt, egal ob wir fir sie
empfinglich sind oder nicht. Wir werden auf diese Forderungen aufmerksam,
indem wir die geeigneten begrifflichen Fihigkeiten erwerben. Wenn uns eine
gediegene Erziehung auf den rechten Weg des Denkens bringt, dann sind unsere
Augen offen fiir die Existenz dieses Gebiets im Raum der Griinde.“40

Wichtig ist also, dass moralische Bildung einen in der ersten - d.h. der
organischen — Natur des Menschen anhebenden Prozess meint, welcher nach
und nach ein eigenstindiges Gebiet von Griinden freilegt, mittels dessen sich
dann Vorginge in der ersten Natur beurteilen und gestalten lassen. Dennoch
diirfte es tiberraschen, dass der Raum sittlicher Griinde einen ,kategorischen®
Vorrang gegeniiber allen anderen méglichen Handlungsgriinden beanspruchen
soll. Wer erst einmal die Forderungen der Tugend erkannt habe, meint
McDowell, werde die dazugehorigen Argumente nicht mehr mit tugend-

36 Ebd., 114.

37 Ebd., 103.

38 Ebd., 110.

39 Vgl. Ebd., 104-111 sowie MCDOWELL: Wert und Wirklichkeit, 30-132.
40 MCDOWELL: Geist und Welt, 107.



Metaethischer Antirealismus und moralische Bildung 519

widrigen Griinden abwigen. Tugenderfordernisse brichten alle anderen Griin-
de ,vollig zum Schweigen“.4l Entsprechend bewirkt moralische Erziehung
auch eine ,gewisse Distanzierung des Akteurs von den praktischen Nei-
gungen, die einen Teil dessen ausmachen, was man seine erste Natur nennen
konnte.“42

Damit diirfte unter anderem deutlich geworden sein, welcher spezifischen
Realismusvariante McDowells Ansatz zuneigt. Wenn er die Existenz natiir-
licher - der naturwissenschaftlichen Beschreibung gleichwohl unzuginglicher
- moralischer Tatsachen unterstellt, so deutet dies auf eine Spielart des
nichtreduktiven Naturalismus hin. Tatsichlich trifft die zweite Natur des
moralisch Gebildeten nach McDowell auf eine Welt, ,in der sie mehr
vorfindet als das, was vom entmenschlichten Standpunkt, den die Natur-
wissenschaften - fiir ihre Belange zu Recht - einnehmen, ohne weiteres
sichtbar ist.“43 Wer einen moralischen Bildungsprozess durchlaufen hat,
vermag ,Situationen in einem bestimmten, Handlungsgriinde konstituieren-
den Licht zu sehen.“44

Doch worum genau handelt es sich bei diesen ominésen moralischen
Tatsachen, die dem Tugendhaften in einer wiederverzauberten Natur begeg-
nen sollen? Fiir McDowell besitzen sie den ontologischen Status einer ,sekun-
diren Qualitit’, wobei sich diese folgendermaflen charakterisieren lisst:

»,Wird sie einem Gegenstand zugeschrieben, so wird diese Zuschreibung nur
dann richtig verstanden, wenn man sie, sofern sie wahr ist, kraft der Disposition
des Gegenstandes als wahr begreift, eine wahrnehmbare Erscheinung bestimmter
Art an den Tag zu legen, insbesondere eine Erscheinung, die sich kennzeichnen
lif}t, indem man ein Wort fiir die Eigenschaft selbst gebraucht, um mitzuteilen,
wie der Gegenstand in der Wahrnehmung erscheint.“45

Unter sekundiren Qualititen versteht McDowell also Eigenschaften einer
eigentiimlich hybriden Daseinsweise, hilt er sie doch fiir subjektunabhingige
Gegenstandsdispositionen und gleichzeitig fur subjektive Aktualisierungen sol-
cher Dispositionen. Ein Akt der Folter etwa besitzt nach dieser Auffassung die
ontologische Disposition, als kategorisch verabscheuungswiirdige Handlung
wahrgenommen werden zu kénnen, aber der Rezipient muss diese Eigenschaft
im Moment der Wahrnehmung auch subjektiv aktualisieren.

Es lasst sich kaum leugnen, dass McDowells Realismuskonzept samt der
zugehdrigen Moralpidagogik auf den ersten Blick ausgesprochen faszinierend
wirken. Tatsdchlich bliebe jeder noch so anspruchsvolle moralische Diskurs

41 MCDOWELL: Wert und Wirklichkeit, 151.
42 Ebd., 59.

43 Ebd., 65.

44 Ebd., 143.

45 Ebd., 207.



520 Christoph Hiibenthal

letztlich wirkungslos, wenn es nicht Moralsubjekte gibe, die Not, Elend und
Ungerechtigkeit in der Welt buchstiblich als moralische Forderung wabrzu-
nebmen gelernt haben. Auch wird eine solche Sensibilitdt in der Regel kaum
anders zu erwerben sein als durch fortgesetztes Einiiben im Rahmen eines
kommunikativ angelegten Sozialisationsprozesses. Nur wird man sich fragen
miissen, ob all dies nicht auch auf antirealistischer Grundlage einsichtig zu
machen ist. Theoretisch spricht zumindest nichts dagegen, die Funktionen, die
McDowell sekundiren Qualititen zuweist, auch von subjektiv-relationalen
Qualititen iibernehmen zu lassen. Moralische Bildung wire dann im Wesent-
lichen eine Schulung zur Herstellung vollkommener Uberzeugungskohirenz.
In diesem Punkt leisten beide Ansitze also nahezu das Gleiche.

Tatsichlich wird der mafigebliche Unterschied zwischen einem realistisch
und einem antirealistisch begriindeten Bildungskonzept erst dann wirklich
deutlich, wenn man sich nochmals die Argumente in Erinnerung ruft, die
letztlich zur Erprobung des antirealistischen Ansatzes fithrten. Der Realismus,
so zeigte sich, scheitert am Problem der Supervenienz. Nun scheint dieser
Vorwurf auf McDowells Realismuskonzept nicht zuzutreffen. Denn der Raum
der Griinde soll bei ihm ja einen Bereich sui generis bezeichnen, womit die
Realisierung sekundirer Qualititen bzw. moralischer Einsichten tatsichlich
eine gewisse Unabhingigkeit gegeniiber der Zuschreibung von deskriptiven
Eigenschaften beanspruchen kann. Die entscheidende Frage ist jedoch, ob es
McDowell wirklich gelingt, diese Eigenstindigkeit theoretisch plausibel zu
machen. Wortlich schreibt er:

»Die zweite Natur kann nicht frei iber den Moglichkeiten schweben, die zum
normalen menschlichen Organismus gehéren. Dadurch erhilt die menschliche
Vernunft geniigend Bodenhaftung im Bereich der Naturgesetze, um allen
angemessenen Riicksichten auf die modernen Naturwissenschaften Geniige zu
leisten.“46

Auch die tugendhafte Wahrnehmung der ersten Natur durch die zweite
vollzieht sich also nicht frei von naturgesetzlichen Determinanten, so dass es
hier - trotz aller internen Unterscheidungen - um ein durch und durch
natiirliches Geschehen geht. Moral erweist sich als Selbstvollzug einer zuvor
schon mit Bedeutung aufgeladenen Natur, und der Begriff der Freiheit ver-
kiimmert zum Ausdruck fiir eine mehr oder weniger markante Binnen-
differenzierung innerhalb dieses Bedeutungsraums. Moralische Bildung wire
dann nichts anderes als die allmihliche Profilierung dieser Binnendifferen-
zierung.

Auch wenn McDowell sich damit in eine ehrwiirdige - von Aristoteles bis
zum Neohegelianismus reichende - Traditionslinie einschreibt, bleibt seine

46 MCDOWELL: Geist und Welt, 109f. (Hervorhebung von mir, C.H.).



Metaethischer Antirealismus und moralische Bildung 521

Auffassung doch defizitir. Wegen des ausdriicklichen Verzichts auf einen
Begriff formal unbedingter Freiheit, die sich noch einmal in ein Verhiltnis zu
allen (erst- und zweit-)natiirlichen Determinanten setzen kann, verliert seine
Konzeption wesentliche Aspekte des Moralischen aus den Augen. Dies zeigt
sich unter anderem daran, dass sie iiberhaupt keinen Platz fiir das moralisch
Bése bereithilt. Bringen namlich Tugenderfordernisse alle anderen Griinde
vollig zum Schweigen und stellt die zweite Natur als Raum der Griinde bzw.
als Bezirk spontaner Verstandestitigkeit sui gemeris schon als solcher den
Bereich der Freiheit dar,47 dann kann man sich zu moralischen Griinden nicht
noch einmal frei verhalten und ihnen zuwiderhandeln. Entweder man ist im
Sinne McDowells frei, nimmt moralische Tatsachen wahr und geht gezwunge-
nermafSen auf ihre Forderungen ein, oder man lebt blof} in der ersten Natur
und entbehrt von vornherein jeglicher Freiheit. In beiden Fillen gibt es aber -
ebenso wie in dem als Ubergangsbereich zu denkenden Prozess moralischer
Bildung - keine wirkliche Freiheit zum Bosen.

Der Ausfall des Bosen ist ein Symptom fiir die grundlegende Schwiche, an
der McDowells Realismus leidet. Solange der Vollzug formal unbedingter
Freiheit nimlich nicht als genuiner Ort moralischer Affirmation erkannt
wird, kann es blof} eine relativ freie Verstandestitigkeit sein, welche die in der
ersten Natur vorfindbaren Sinnstrukturen (sekundire Qualititen) als mora-
lisch bedeutsam wahrnimmt und zwangslaufig affirmiert. Setzt man dagegen
eine formal unbedingte Freiheit voraus, so verlagert sich die Genese mora-
lischer Gehalte in die als Herstellung von Kohirenz zu begreifende Ver-
standestitigkeit, deren Resultate dann im Freiheitsvollzug affirmiert oder —
wie im Fall des Bosen - negiert werden.

Der in moralpidagogischer Hinsicht ausschlaggebende Unterschied zwi-
schen einer bedingten, als blofle Binnendifferenzierung im Bereich der Natur
verstandenen Freiheit einerseits und einer formal unbedingten Freiheit ande-
rerseits liegt in der Sinnperspektive, die jeweils eroffnet wird. Im ersten Fall
erweist sich der Sinn moralischen Handelns als Abwicklung naturaler Erfor-
dernisse (denen sich der moralisch Gebildete ohnehin nicht entziehen kann).
Im zweiten Fall geht es um die freie (d.h. auch unterbleiben kénnende), prak-
tische Affirmation kohirent begriindeter, verniinftiger Forderungen, in deren
Verlingerung ein unbedingter und letztgiiltiger Sinn aufscheint. Nun kann
und muss im Zuge moralischer Bildungsprozesse selbstverstindlich nichts {iber
die Realitit solchen Sinns gesagt werden, der Moral jedoch ihre Verwiesenbeit
auf ihn abzusprechen, kommt einer empfindlichen Depotenzierung der Moral
und damit des Menschen gleich.

47 Vgl. ebd., 29, wo es ausdriicklich heiflt: ,Der Raum der Griinde ist der Raum der Freiheit.



522 Christoph Hiibenthal

Abstract

The paper develops an anti-realistic approach to metaethics, covering the realm of
philosophy of mind as well as dealing with ontological, epistemological and
analytical issues. Its final purpose, however, is not to provide a coberent theory of
metaethics but to lay the foundations of a normative ethical system which can
serve as an appropriate ground for moral education. Every process of moral
education, it is argued, has to presuppose the idea of unconditional freedom.
Otherwise it will fail to highlight the quest for ultimate meaning as a generic
implication of categorical moral ought.



	Metaethischer Antirealismus und moralische Bildung

