
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 54 (2007)

Heft: 3

Artikel: Horizont und Faktum : phänomenologische Variationen über das
Verhältnis von Vernunft und Religion

Autor: Roesner, Martina

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760547

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760547
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Martina Roesner

Horizont und Faktum

Phänomenologische Variationen über das Verhältnis von
Vernunft und Religion

I. Das Problem der Faktizität der Religion vor dem Hintergrund
POSTMETAPHYSISCHEN DENKENS

Die Frage nach der auch für Nichtglaubende relevanten Bedeutung von
Religion ist spätestens seit dem vielbeachteten Gespräch zwischen dem

Philosophen Jürgen Habermas und dem damaligen Präfekten der
Glaubenskongregation, Joseph Kardinal Ratzinger, aus der öffentlichen Diskussion
nicht mehr wegzudenken.1 Gleichwohl ist die intellektuell wie menschlich

denkwürdige Begegnung dieser beiden so unterschiedlich anmutenden Geistesgrößen

nicht so sehr die Ursache als vielmehr der sichtbare Ausdruck einer
bereits seit geraumer Zeit verspürten Notwendigkeit, die bisherigen, zur
Genüge bekannten und durchgespielten Konstellationsmöglichkeiten im
Verhältnis zwischen Vernunft und Religion aufzubrechen und einer Neubestimmung

zuzuführen. Die Frage erscheint um so brennender, als das Spannungsverhältnis

zwischen diesen beiden Grundparadigmen gerade nicht mehr nur
die „westliche", europäisch geprägte Welt betrifft, die das kulturelle Spezifi-
kum einer polaren Gegenüberstellung von religiösem Glauben und säkularem
Wissen ursprünglich hervorgebracht hat. Mittlerweile ist die Menschheit
insgesamt von einem Konflikt gekennzeichnet, der von den extremsten
Ausdrucksformen dieser beiden Phänomene lebt und sie in einem verhängnisvollen

Wechselspiel immer weiter über sich hinaustreibt. Auf der einen Seite

beobachtet man in vielen Teilen der Welt ein ungeahntes Erstarken religiöser
Fundamentalismen, die sich für ihre terroristischen Aktionen wie
selbstverständlich ein Arsenal der Waffentechnik zunutze machen, das aus den

spezifischen Möglichkeiten der „westlichen" Wissenschaft und Forschung
erwachsen ist. Auf der anderen Seite sieht man bestimmte Vertreter der

westlichen Staatensphäre nicht nur mit den modernsten technischen Mitteln
zum Kampf gegen den Terrorismus ausziehen, sondern dieses Unternehmen
auch noch mit Argumenten untermauern, an deren unverhüllt religiösem

1 Vgl. HABERMAS, Jürgen / RATZINGER, Joseph: Dialektik der Säkularisierung. Über

Vernunft und Religion. Hg. u. eingel. v. Florian Schuller. Freiburg/Basel/Wien: Herder 2005.



484 Martina Roesner

Duktus ablesbar wird, daß es womöglich um mehr geht als um die

Verteidigung des westlichen Ideals von Vernunft und Rationalität mit den Mitteln
westlicher Vernunft und Rationalität.

Es wäre jedoch zu kurz gegriffen, wollte man die Tatsache, daß die
vermeintlichen Antagonisten - „westliche" Rationalität und „fundamentalistische"

Religiosität - von dem jeweils als Antithese empfundenen Gegenüber

in Vorgehensweise oder Haltung Anleihen machen, im Sinne einer
spiegelsymmetrischen Abhängigkeit deuten. Zwar vermag der von Fanatismus
entstellte religiöse Glaube dem kategorischen Anspruch auf die erschöpfende
Deutungshoheit seiner Weltsicht nur durch Rekurs auf außerreligiöse
Hilfsmittel (wie z.B. Sprengstoff) praktischen Nachdruck zu verleihen, doch bleibt
diese Verwiesenheit auf die technischen Errungenschaften der „westlichen"
Welt rein pragmatischer Natur, ohne bei den Betreffenden eine grundsätzliche
Revision des Verhältnisses von Glauben und säkularem Wissen zu erzwingen.
Das zur Durchsetzung des radikalreligiösen Paradigmas Notwendige wird
nicht als Hinweis auf einen schlechthin andersgearteten, vom Glauben selbst

prinzipiell nicht zu leistenden Zugang zur Wirklichkeit gedeutet, an dem

Religion ihre Grenze findet. Vielmehr wird die „westliche" Wissenschaft und
Technik zum Handlanger einer durch ihren religiösen Sinngehalt gesättigten
Lebensform reduziert, die die sachhaltigen Vorbedingungen der zu ihrer
faktischen Durchsetzung erforderlichen Mittel verleugnet und zu einem bloß
akzidentellen, ihre eigene Wesensbestimmung nicht berührenden existificans
herabstuft.

Wie sieht es demgegenüber mit dem in manchen Teilen der westlichen
Welt bisweilen geübten Versuch aus, ihr von Freiheit, Demokratie und
säkularer Vernunft geprägtes Lebensideal selbst zu einer quasi-religiösen
Größe zu stilisieren, die es mit allen Mitteln zu verteidigen gilt? Ganz
offensichtlich liegt der Fall hier insoweit anders, als die zur Selbstbehauptung
der eigenen Lebensauffassung verwendete Waffentechnik auf dem Boden des

europäischen Vernunft- und Wissenschaftsparadigmas erwachsen ist, so daß

zwischen dem Wesensgehalt des umzusetzenden Ideals und den gedanklichen
Voraussetzungen seiner empirischen Realisierung grundsätzliche Kontinuität
besteht. Das zur Verteidigung des westlichen Lebensmodells bisweilen
bemühte religiöse Pathos stellt jedoch kein neutral einsetzbares, technisches

Hilfsmittel dar, sondern kann nur dann seine praktische Wirksamkeit
entfalten, wenn es mit den konzeptuellen Inhalten des zu verteidigenden
weltanschaulichen Ideals in einen inneren Zusammenhang gebracht wird. Dies

geschieht allerdings um den Preis einer Auflösung der Unterschiede zwischen
dem genuin politischen und dem moralischen bzw. theologischen Begriffsregister

im Medium einer konkret verstandenen „Schicksalshaftigkeit" der
Geschichte. Dabei bleibt die Tatsache unberücksichtigt, daß die faktische
Wirksamkeit einer solchen unmittelbar religiösen Motivation zur Vertei-



Horizont und Faktum 485

digung der westlichen Lebensauffassung noch keineswegs die faktische
Legitimität dieser Verknüpfung vor dem Hintergrund des westlichen Vernunftdenkens

verbürgt, sondern sie auf eine rational unausgewiesene Weise voraussetzt.

An diesen beiden ethisch wie philosophisch gleichermaßen fragwürdigen
Extrempositionen wird ein Grundproblem ablesbar, das gerade da eine

zentrale Bedeutung gewinnt, wo man der Selbstverteidigung der westlichen
Staaten- und Kultursphäre bewußt keine religiöse Dimension zusprechen will.
Gemeint ist das Verhältnis von begrifflicher Universalität und kontingenter
Faktizität, das in dem Moment seine Selbstverständlichkeit einbüßt, wo sich
das europäische Vernunftparadigma von anderen Grundansätzen der

Weltdeutung in einer Weise in Frage gestellt sieht, die für den Gedanken eines

dauerhaft konkurrierenden Nebeneinanders möglicher Weltentwürfe keinen
Platz mehr läßt. Mit anderen Worten: Wollte man die europäische Denkhaltung

lediglich auf konzeptueller Ebene als Inbegriff bestimmter theoretischer
und praktischer Grundsätze definieren, wäre nicht unmittelbar ersichtlich,
warum dieses mögliche, aber eben auch „nur mögliche" Deutungssystem der
Wirklichkeit nicht ebensogut durch ein anderes verdrängt werden sollte. Ist
die europäische Kultursphäre aber nicht bereit, die Konsequenzen aus einer

derartigen Selbstrelativierung zu ziehen, so stellt sich umgekehrt die Frage,
wie sie ihren Anspruch auf Selbsterhaltung theoretisch stichhaltig begründen
will. Anders gefragt: Liegt im europäischen Vernunftideal etwas, was seiner
faktischen Umsetzung und aktiven Behauptung den Charakter des nicht nur
Indifferent-Möglichen, sondern von der Vernunft selbst her Geforderten
verleihen könnte?

Die Frage, ob und inwiefern eine rein vom Ideal säkularer Vernunft
genährte Kultur die Bedingungen ihrer Selbsterhaltung in ausreichendem Maße
selbst hervorbringen kann, hat durchaus nicht nur pragmatischen Charakter,
sondern rührt vielmehr an ein grundsätzliches Problem, das das Verhältnis
zwischen der thematisierten und der performativen Dimension jeder kulturellen

Identitätsbestimmung betrifft. So wäre etwa zu überlegen, ob nicht
gerade die beschwörende Versicherung der absoluten Gültigkeit, begründungslogischen

Suffizienz und Autarkie des säkularen, vernunftautonomen
Weltbildes insgeheim noch von historisch vermittelten theologischen
Grundbegriffen wie der Aseität und Unbedürftigkeit eines wesentlich als Geist und

Logos gedachten Gottes zehrt. Die Tendenz, bei der Definition des westlichen

Vernunftparadigmas möglichst jeden Bezug auf die kontingenten, geschichtlichen

Quellen der europäischen Geisteshaltung und namentlich auf das

Christentum ausschalten zu wollen, geht dabei von einer Voraussetzung aus,
die keineswegs so selbstverständlich ist, wie es auf den ersten Blick scheinen

mag. Gemeint ist die Uberzeugung, daß Faktizität als solche einer als wesentlich

transzendental bestimmten Vernunft im Grunde äußerlich ist bzw. daß



486 Martina Roesner

eine vom genetisch-geschichtlichen Standpunkt aus bedeutsame Quelle in dem

Moment aufhört, einen notwendigen Referenzpunkt für das Denken
darzustellen, wo ihr vernunftrelevanter Inhalt in das Medium kontingenzfreier
Begrifflichkeit überführt wurde.

Diese wie selbstverständlich postulierte Trennbarkeit des genetischen und
des essentiellen Aspektes in Bezug auf das europäische Vernunftparadigma ist
das Echo eines Grundmotivs, das sich in dieser Schärfe zum ersten Mal
keineswegs in abstrakt-begrifflicher Form innerhalb der Philosophie, sondern
im Rahmen des geschichtlichen Phänomens des Christentums und der christlichen

Theologie gestellt hat. Die Frage, ob sich die geschichtlich-faktisch
verankerten Glaubenswahrheiten nicht zumindest grundsätzlich in
Vernunftwahrheiten hinein aufheben lassen, hat die Geschichte des Christentums von
seinen Anfängen her begleitet.2 Angesichts der scheinbar unausweichlichen
Relativität historischer Ereignisse einerseits und des Wunsches, am absoluten

Wahrheitsanspruch des christlichen Glaubens festzuhalten andererseits, schien
die einzig gangbare Lösung darin zu bestehen, die dem Christentum anhaftenden

Elemente der Faktizität zu bloß kontingenten Einkleidungen absoluter
Sachverhalte oder Wahrheiten zu erklären, deren innere Struktur von den

Umständen ihrer geschichtlichen Manifestation durchaus unberührt bleibt.
Einer „Versöhnung" von Religion und Vernunft schien in dem Moment nichts
mehr im Wege zu stehen, wo die christliche Religion selbst als verkappte und

nur aus pädagogischen Gründen auf Elemente der Kontingenz rekurrierende
Form der Philosophie gedeutet wurde.3

Dieser Ansatz, der von einer einseitigen „Aufhebung" der Religion in
Philosophie ausgeht, verliert in dem Moment seine fraglose Gültigkeit, wo das

traditionelle Paradigma der Rationalität sich selbst in seinen transzendentalen

Absolutheitsansprüchen problematisch wird. Die Kritik, die im 19. und 20.

Jahrhundert von unterschiedlicher Seite an den Grundmotiven metaphysischen

Denkens geübt wurde, läßt auch die dem Christentum gegenüber
formulierten Assimilierungsansprüche in einem anderen Licht erscheinen. Der
Wunsch, die dem Christentum als historischem Phänomen entstammenden
Grundmotive der europäischen Denktradition zu „enttheologisieren" bzw.

2 Die antike Gnosis stellt den frühesten Versuch dar, die Historizität der heilsgeschichtlichen
Ereignisse und Grundwahrheiten durch eine zunächst mythologisch-symbolische und später
ontologisch-strukturelle Umdeutung zu unterlaufen, die letztlich auch jeden Unterschied
zwischen den beiden Ordnungen des Glaubens und des Wissens zum Verschwinden bringt (vgl.
JONAS, Hans: Gnosis und spätantiker Geist. Teil 2,1: Von der Mythologie zur mystischen
Philosophie. Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht 1954).

3 Vgl. LESSING, Gotthold Ephraim: Die Erziehung des Menschengeschlechts. In: Werke VI
(vollst. Ausgabe in 25 Teilen). Hg. v. Waldemar von Olshausen, Julius Petersen u. Fritz Budde.

Berlin/Leipzig/Wien/Stuttgart: Deutsches Verlagshaus Bong 1925, Nachdr. Hildesheim/New
York: Olms 1970, 61-83.



Horizont und Faktum 487

ihren Faktizitätscharakter in eine transzendentale Vernunftsphäre hinein
aufzuheben, läßt sich unter anderem als Ausdruck der für die klassische

Metaphysik typischen Tendenz deuten, das Phänomen eines echten

Ursprungspluralismus zu leugnen bzw. im Sinne eines Residualschemas
umzudeuten. In dem Moment, wo ein von seinem Anspruch her säkulares Denken
meint, die christlich-faktische Herkunft gewisser ihm eigener Grundbegriffe
leugnen oder als vermeintlichen „theologischen Rest" eliminieren zu müssen,
macht es sich paradoxerweise ein Ideal göttlicher Reinheit und
Kontingenzunabhängigkeit zu eigen, das sich mit dem finitistischen Anspruch seines

eigenen Ansatzes nur schwerlich in Einklang bringen läßt. Die Behauptung,
das geschichtliche Phänomen des Christentums sei ein für die europäische
Identität letztlich irrelevanter Faktor, den man vom Standpunkt der Vernunft
aus getrost wegkürzen könne, operiert insofern stillschweigend sub specie

aeternitatis, als sie die unendliche, faktisch nie völlig analysierbare
Komplexität historisch-kontingenter Zusammenhänge zum Gegenstand einer

apodiktischen Evidenzaussage macht, deren Legitimität, wenn überhaupt, nur
vom Standpunkt einer hypothetischen göttlichen, d.h. unendlichen Erkenntnis

aus in gültiger Weise eingelöst werden könnte. Eine Rationalität, die mit
ihrem Säkularitäts- und Endlichkeitsanspruch wirklich Ernst machen wollte,
müßte demgegenüber gerade die Tatsache anerkennen, daß das europäische
Vernunftideal sich mehreren faktisch verankerten, aufeinander irreduziblen
Quellen verdankt, unter denen das Christentum einen nicht wegzudenkenden
Platz einnimmt. Die ehedem klare „Frontlinie", die in scheinbarer
Selbstverständlichkeit der Vernunft den transzendentalen Universalitätscharakter
und der christlichen Religion den der potentiell irrationalen Faktizität und

Kontingenz zuwies, ist der Erkenntnis gewichen, daß in der Faktizität selbst

etwas liegt, was das Denken herausfordert, gerade insofern es sich von der
Sache her einer begrifflichen Aufsaugung widersetzt.

Es ist also nur folgerichtig, wenn das „nachmetaphysische" philosophische
Bewußtsein das Faktum der Religion nicht mehr als etwas Unverständliches,
bestenfalls provisorisch Geduldetes ansieht, sondern ihm auch vom Standpunkt

der säkularen Vernunft aus eine bleibende, positive Bedeutung
zubilligt.4 Weniger klar ist jedoch, wie diese neugewonnene Relevanz der

Religion für das philosophische Denken konkret aussehen soll.
In den meisten Debatten um die kulturelle und geschichtliche Identität

Europas wird oft auf den Einfluß hingewiesen, den die jüdisch-christliche
Tradition auf bestimmte Grundinhalte des europäischen Welt- und Menschenbildes

genommen hat. Die prinzipielle Gleichheit aller Menschen untereinander,

der absolute Wert, der der menschlichen Person zugemessen wird,

4 Vgl. HABERMAS, Jürgen: Glauben und Wissen. Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2001, 13f., 28f.
sowie DERS. / RATZINGER: Dialektik der Säkularisierung, 31-36.



488 Martina Roesner

sowie die mindestens grundsätzliche Einsicht in die gleiche Würde von Mann
und Frau sind nur einige Beispiele, die in diesem Zusammenhang oft angeführt
werden. So unbestritten richtig dies auch vom faktischen Standpunkt aus sein

mag, sowenig ist dadurch jedoch ausgemacht, ob dies auch in systematischer
Hinsicht zu rechtfertigen ist; fehlt es doch keineswegs an Politikern und
Intellektuellen, die beispielsweise die christlich motivierte Achtung vor der
menschlichen Person in allen Phasen ihrer Existenz keineswegs bedingungslos
teilen und sie im Gegenteil als Hemmschuh für den wissenschaftlichen
Fortschritt und die gesellschaftliche Entwicklung betrachten. Die bis heute
oder zumindest bis vor kurzem noch de facto bestehende Beeinflussung des

europäischen Menschenbildes durch christliche Grundgedanken kann also aus

eigener Kraft nicht ihren Anspruch auf eine auch fernerhin geltende
Beeinflussung de iure aufrechterhalten, wenn man nicht doch wieder zu der Lösung
greifen will, die Grundlehren des christlichen Glaubens zu versteckten
Vernunftwahrheiten zu erklären, deren universaler Inhalt von seiner spezifisch

geschichtlichen Einkleidung ohne Schaden losgelöst werden kann.
Eine zweite Möglichkeit, die Bedeutung des Christentums für eine säkulare

Ratio plausibel zu machen, zielt nicht so sehr auf einzelne Ideengehalte als

vielmehr auf den Beitrag, den eine christlich motivierte Lebenshaltung für die

Gesellschaft insgesamt zu leisten imstande ist. Im bereits zitierten Gespräch
zwischen Habermas und Ratzinger dominieren dabei zwei Aspekte: zum einen
die praktisch-ethische Relevanz des Christentums als möglichen vorpolitischen

Unterbaus einer rechtsstaatlichen politischen Ordnung,5 zum anderen
die auch aus Sicht des weltlichen Denkens einzuräumende kognitive Dimension

des Glaubens in seiner gesellschaftlichen Ausprägung.6 Die letztgenannte,
von Habermas vertretene Position ist der Einsicht verpflichtet, daß keine,
auch nicht die moderne naturwissenschaftliche Weltsicht, einen Anspruch auf

letztgültige oder auch nur primär gültige Deutungshoheit der Wirklichkeit
anmelden kann. Positiv gewendet, bedeutete dies, daß die Religionen dazu

aufgerufen sind, ihren Platz neben anderen nicht minder gültigen, aber

keineswegs exklusiven Modellen der Weltanschauung und des Weltverhaltens
einzunehmen und ihren Beitrag zum gesellschaftlichen Diskurs zu leisten, der
auf die bleibende Pluralität säkularer und nichtsäkularer Interpretationsparadigmen

angewiesen ist.
Ein solcher Ansatz kann sich wiederum sehr unterschiedlich darstellen, je

nachdem, wie man die Zuständigkeiten von Vernunft und Religion im ge-

5 Vgl. den Vortrag von Kardinal RATZINGER: Was die Welt zusammenhält. Vorpolitische
moralische Grundlagen eines freiheitlichen Staates. In: HABERMAS / Ders.: Dialektik der

Säkularisierung, 39-60.
6 Vgl. den letzten Abschnitt von HABERMAS' Vortrag in: DERS. / RATZINGER: Dialektik der

Säkularisierung, 34-36.



Horizont und Faktum 489

meinsamen Raum des Welthorizontes aufteilt. Da es aufgrund der vielfältigen
Ausprägungsformen des religiösen Lebens schwierig, wenn nicht unmöglich
ist, über „die" Religion im allgemeinen zu sprechen, soll im folgenden nur das

Verhältnis von säkularer Rationalität und Christentum betrachtet werden,

was auch insofern gerechtfertigt erscheint, als die christliche Religion vom
historischen Standpunkt aus mit der Entwicklung Europas und der
europäischen Geistestradition am engsten verbunden ist.7

II. Der ontologische Status des Christentums vor dem HinterGRUND

DES PHÄNOMENOLOGISCHEN WELTBEGRIFFS

In der gegenwärtigen Debatte über die mögliche außerreligiöse Relevanz des

Christentums kommen die diversen Interpretationsansätze darin überein, daß

sie die Religion wie selbstverständlich innerhalb des Spielraumes zwischen den

konkreten Einzelphänomenen einerseits und einem universalen Deutungshorizont

andererseits ansiedeln. Die Gewichtung mag dabei unterschiedlich
ausfallen, doch wird das Schema als solches nicht grundsätzlich in Frage
gestellt.

Die minimalistischste Art und Weise, dem Christentum vom kognitiven
Standpunkt aus einen Platz einzuräumen, besteht darin, ihm die Deutung von
Phänomenen zu übertragen, an denen das Ungenügen eines ausschließlich
säkularen Denkansatzes besonders deutlich erkennbar wird. So wären wohl
sicher die meisten Verfechter einer absoluten Vernunftautonomie bereit
zuzugestehen, daß im Hinblick auf gewisse Grundphänomene und
Grenzsituationen des Lebens, wie unverschuldetes Leid und Unglück, Krankheit
und Tod, das religiöse Paradigma des Christentums wenn nicht Lösungs-, so
doch Deutungsansätze bereitstellt, mit denen sich auch derjenige sinnvoll
auseinandersetzen kann, der den entsprechenden Glaubensakt aus welchen
Gründen auch immer nicht nachvollziehen will. Diesem Ansatz zufolge stellt
der rational faßbare Sachgehalt bestimmter christlicher Grundaussagen innerhalb

der Vielzahl möglicher Begriffs- und Interpretationsschemata eine

eidetische Variation unter anderen dar, die auf der rein gedanklichen Ebene
den gleichen modalen Status genießt wie alle übrigen von der Vorstellung
erzeugbaren Deutungsformen. In diesem Sinne wäre dem Christentum ein
beschränktes Zuständigkeitsgebiet zugewiesen, auf dem es in legitimer Weise
sein mit anderen Ansätzen konkurrierendes Interpretationsmodell zur

7 Bedenkenswerterweise nimmt selbst ein Philosoph wie Habermas auch dort, wo von
„Religion überhaupt" geredet werden soll, in unwillkürlicher Konkretion meistens doch auf die

Grundmuster und Hauptthemen des Christentums Bezug (zu diesem teils abstrakten, teils
konkreten Religionsbegriff bei Habermas vgl. MALY, Sebastian: Die Rolle der Religion in der

postsäkularen Gesellschaft. Zur Religionsphilosophie von Jürgen Habermas. In: Theologie und

Philosophie 80 [2005] 546-565, hier 547).



490 Martina Roesner

Anwendung bringen kann, ohne mit den Ansprüchen der säkularen Ratio in
grundsätzlicher Weise zu kollidieren.

Eine zweite, großzügigere Deutungsvariante bestünde darin, säkulares und

religiöses Denken sich in je eigener Weise auf die Wirklichkeit als ganze
beziehen zu lassen. Demnach hätten Vernunft und Glaube in koextensiver
Weise dasselbe Phänomengebiet zum Gegenstand, nur daß der Horizontsinn
und die sich daraus ergebenden intentionalen Grundschemata jeweils andere

sind. Ein friedliches Nebeneinander der beiden Paradigmen wäre dadurch

gewährleistet, daß beide sich darauf besinnen, unter jeweils anderen Gesichtspunkten

über dasselbe zu sprechen, wobei jedem dieser Gesichtspunkte
aufgrund seiner perspektivischen Beschränkung gleichzeitig auch eine absolute

Unersetzlichkeit zukäme. Dem Glauben würde somit das Bürgerrecht im
gesellschaftlichen Bereich unter der Bedingung zuerkannt, daß er - trotz
seiner grundsätzlich universalen Dimension - die Unterscheidung der

„geistlichen" und der „weltlichen" Wirklichkeitsdeutung als innerhalb des

Glaubens formulierbare und vom Glauben her zu bejahende anerkennt.
Gerade die Definition des Christentums als eines auf die Wirklichkeit als

ganze bezogenen Deutungsparadigmas sui generis hat oft dazu geführt, daß sein

Glaubensentwurf als Proklamation einer „Hinterwelt", also einer bestenfalls

sinnlosen und überflüssigen, schlimmstenfalls aber für das innerweltliche
Verhalten schädlichen Verdoppelung des Erfahrungshorizontes verstanden

wurde. Diese Kritik entspringt der grundsätzlich richtigen Einsicht, daß auch

die doktrinale Dimension des Christentums nie rein theoretischer Natur ist,
sondern immer auch praktische Konsequenzen für das Leben hier und jetzt
hat. Das durchaus nicht ausgewogene, sondern eindeutig zugunsten des

„Jenseits" und der „kommenden Welt" betonte Verhältnis der beiden
Sinnhorizonte hat oft im Ruf gestanden, die Gläubigen zur Weltflucht zu
verleiten, die darin besteht, sich im Namen einer phänomenal unausweisbaren,
„höheren" Wirklichkeit den Verpflichtungen der konkret gegebenen
Erscheinungswelt zu entziehen bzw. sie nur unter Vorbehalt im entwertenden Modus
des „Als ob" zu erfüllen. Die wohl schärfste Kritik der unheilvollen Folgen
einer solchen „Weltverdoppelung" erfolgt bekanntlich bei Nietzsche. In seinen

Augen führt die Annahme einer metaphysisch-religiösen „Hinterwelt" zu
einer Lähmung des Lebens, das den ursprünglich selbsttragenden, immanenten
Sinn seiner Dynamik plötzlich an den Kriterien transzendenter und nicht
mehr phänomenal ausgewiesener Ideale messen lassen muß. Dieser
Rechtfertigungszwang des eigentlich einer Rechtfertigung Unbedürftigen unterstellt
die unmittelbar wirksame Ursprunghaftigkeit des Lebendigen einem außer-



Horizont und Faktum 491

halb ihrer selbst liegenden Grund und zerreißt damit die Sinnhomogenität der
Welt.8

Indes ließe sich fragen, ob sich das Verhältnis von Vernunft und Christentum

noch anders bestimmen läßt als in einer Abgrenzung von phänomenalen
Zuständigkeitsbereichen oder einer Gegenüberstellung von wie immer
„unterschiedlich" gefaßten, aber doch in relativer Vergleichbarkeit nebeneinander
bestehenden bzw. miteinander in Konflikt geratenden Deutungsmodellen der
Wirklichkeit insgesamt. Allein die Tatsache, daß Nietzsche von „Welt" und
„Hinterwelt" spricht, weist auf eine Problematik hin, deren Bedeutung den

unmittelbaren Kontext einer polemischen Auseinandersetzung mit dem

Christentum weit übersteigt. Vielmehr geht es vom systematischen
Gesichtspunkt aus darum, ob der Weltbegriff überhaupt einen möglichen Plural
zuläßt und wie in diesem Falle die Beziehung der Teilwelten zum Ganzen
gedacht werden muß. Erst vor dem Hintergrund dieser Vorbetrachtung ist es

dann möglich, das Verhältnis von Christentum und „weltlicher" Vernunft neu
zu bestimmen.

Die Schwierigkeit dieser Fragestellung liegt in einer Doppelbödigkeit des

Weltbegriffes begründet, die sich bereits bei Kant abzeichnet. Der kosmo-
logischen Bedeutung von „Welt" als Inbegriff aller als Erscheinungen zugänglichen

Gegenstände der Erkenntnis steht ein anderer Weltbegriff gegenüber,
der sich auf die praktisch-lebenswirkliche Dimension des Denkens in seinem

gesamtmenschheitlichen Zweckhorizont bezieht.9 Der existentiell neutrale

Weltbegriff der theoretischen Vernunft ist auf diese Weise dem anthro-

pologisch-teleologischen Sinn von Welt untergeordnet und auf ihn hin bezogen.

Man hat es somit mit zwei verschiedenen Horizontarten zu tun, von
denen die eine auf die perzeptive Zugänglichkeit gegenständlicher Einzelphänomene,

die andere auf die ungegenständliche Sinnstruktur intersubjektiver
Existenz abzielt.

Dieses Verhältnis von theoretischem und praktischem Weltbegriff verlangt
in dem Moment nach einer Revision, wo das Verhältnis von Erscheinendem
und nicht Erscheinendem, von Transzendenz und Transzendentalität vor dem

Hintergrund des Bewußtseinsverständnisses der Husserlschen Phänomenologie

neu bestimmt wird. Die Kantische Definition der Welt als Inbegriff der

Gegenstände möglicher Anschauung erweist sich darin als Untermenge eines

viel weiter gespannten Weltbegriffes, der die Gesamtheit aller im weitesten
Sinne bewußtseinstranszendenten Gegenständlichkeit umfaßt. Dieser Welt-

8 Vgl. NIETZSCHE, Friedrich: Also sprach Zarathustra. In: Werke VI/1. Hg. von Giorgio Colli
u. Michele Montinari. Berlin: Walter de Gruyter 1968, 31-34 sowie DERS.: Der Antichrist. In:
Werke VI/3 (Colli / Montinari). Berlin: Walter de Gruyter 1969, 170-172, 179-183, 191, 204f.,
213-216.

9 Vgl. KANT, Immanuel: Kritik der reinen Vernunft, A 508-523, 838f. / B 536-551, 866f.



492 Martina Roesner

begriff ist weniger extensional als intensional zu verstehen, insofern er

Synonym eines bestimmten Sinnes von Phänomenalität ist. Der „Welt" als

Horizontbegriff aller dem Bewußtsein nicht reell immanenten Gegenständlichkeit

steht die Sphäre des transzendentalen Ego nicht als ein irgendwie
kommensurabler, quantitativ abgegrenzter Bereich gegenüber. Vielmehr wird
„Weltlichkeit" zum Synonym prinzipieller Relativität des Phänomenalen, das

sich nur in seiner Bekundung für das Bewußtsein konstituieren kann, während

umgekehrt das Bewußtsein von seinem Wesen her in keiner Weise auf eine

sich in akttranszendenter Gegenständlichkeit bekundende „Wirklichkeit"
angewiesen ist. Die Subjektivität erscheint somit als die aus der Welt
herausfallende und von Welt unbetroffene Bedingung von Weltlichkeit überhaupt.10

Vor diesem Hintergrund bezieht sich die auch von der Transzendental-

phänomenologie anerkannte teleologische Dimension innerweltlicher
Gegenstandserkenntnis zunächst nur auf die Konstitutionsstrukturen des

Einzelphänomens,11 nicht jedoch auf den intersubjektiv-normativen Zwecksinn

philosophischer Erkenntnis als solcher.

Vom transzendentalphänomenologischen Ansatz her kann die

Gottesproblematik, wenn überhaupt, nur im Zusammenhang mit einer
Grenzbetrachtung der Strukturen reiner Subjektivität angesprochen werden.12 Da

phänomenale Ding- und Welthaftigkeit ohne prinzipielle Bekundbarkeit für
ein Bewußtsein undenkbar ist, Gott aber ersichtlicherweise nicht im Modus

objektiver Phänomenalität zugänglich werden kann, ist die Vorstellung einer

„Hinterwe/r" absoluter, göttlicher Transzendenz grundsätzlich widersinnig.13
Allenfalls ist es möglich, die positiven Religionen, in denen sich das Verhältnis

von endlicher und absoluter Subjektivität in historischer Ausprägung innerhalb

konkreter phänomenaler Grenzen manifestiert, als natürliche
„Teilwelten" zu deuten, d.h. als faktisch realisierte Untermengen und Partialhori-
zonte innerhalb des einen universalen Welthorizontes, der das Korrelat der

transzendentalen Subjektivität ausmacht.14

10 Vgl. HUSSERL, Edmund: Ideen zu einer reinen Phänomenologie und phänomenologischen

Philosophie. Erstes Buch Husserliana [Hua] III/1). Den Haag: Nijhoff 1976, 103-106 (§ 49);
DERS.: Cartesianische Meditationen und Pariser Vorträge Hua I). 2. Auflage. Dordrecht/
Boston/London: Kluwer Academic Publishers 1991, 64f. (§ 11); DERS.: Die Krisis der europäischen

Wissenschaften und die transzendentale Phänomenologie Hua VI). 2. Auflage. Den Haag:

Nijhoff 1976, 151-155.
11 Vgl. HUSSERL, Edmund: Ideen zu einer reinen Phänomenologie und phänomenologischen

Philosophie. Drittes Buch Hua V). Den Haag: Nijhoff 1952, 129; DERS.: Phänomenologische

Psychologie Hua IX). Den Haag: Nijhoff 1966, 65-100.
12 Vgl. HUSSERL, Edmund: Formale und transzendentale Logik Hua XVII). Den Haag:

Nijhoff 1974, 258; DERS.: Zur Phänomenologie der Intersubjektivität. Erster Teil [1905-1920]
Hua XIII). Den Haag: Nijhoff 1973, 8f.

13 Vgl. Hua m/1, 109f., 124f., 175 Anm. 1 (§§ 51, 58, 79).
14 Vgl. Hua III/1, 122 (§ 56).



Horizont und Faktum 493

Auch beim späten Husserl, der die philosophische Gottesidee mit der

Vorstellung eines unendlichen teleologischen Fortschritts der Vernunftmenschheit
verknüpft, ist diese Teleologie eindeutig intersubjektiven und nicht
„weltlichen" Charakters.15 Die prinzipielle Unableitbarkeit und Absolutheit des

Faktischen, die Husserl zunächst dem transzendentalen Bewußtseinspol16 und

später der transzendentalen Vernunftgeschichte zubilligt,17 ist jedoch rein
formaler, nicht konkret-inhaltlicher Natur. Nicht dieses oder jenes Moment
der geschichtlichen Faktizität in seiner materiellen Einzigartigkeit besitzt
absolute Bedeutung, sondern nur, insofern sich an ihm die reine Form der aus

aller objektbezogenen Eidetik nicht abzuleitenden, konstitutiv-unendlichen
Universalteleologie des Bewußtseins ablesen läßt.18 Vor diesem Hintergrund
bleibt das unveräußerliche Spezifikum der christlichen Religion auf ihren
radikal neuen ethischen Ansatz eingeschränkt, der sich gleichwohl innerhalb
des einen Welthorizontes des gemeinschaftlichen, intersubjektiven Verhaltens
bewähren muß. Die absolute Eigenheit der christlichen Ethik erweist sich
insofern als „nicht von dieser Welt", als ihr universaler Normativitätsanspruch
sich nicht aus dem Kriterium biologischer Normalität bzw. dem statistisch
erhebbaren Allgemeinverhalten der Menschen in der damaligen geschichtlichen

Welt der Antike ableiten läßt.19 Dies eröffnet jedoch keineswegs die

Perspektive auf eine wie immer geartete „zweite" Wirklichkeitssphäre. Das

„Reich Gottes" bzw. „Gott selbst" sind nichts weiter als operative Namen für
das infinitesimal anzustrebende Ideal absoluter transzendentaler Vernunft,
deren Wesensstrukturen jedoch grundsätzlich immer schon im Modus der
Bewußtseinsimmanenz zugänglich und begreifbar sind.20

Obwohl Husserl den Gedanken einer religiös motivierten „Verdoppelung"
der Welt durch den transzendentalen Grundansatz seiner Phänomenologie
von vornherein unmöglich macht, gelingt es auch ihm nicht in befriedigender
Weise, der Bedeutung der Faktizität als solcher gerecht zu werden. Letztlich
klaffen die äußerlich sichtbare, historische „Schale" des Christentums und der

15 Die transzendentale Monadengemeinschaft, auf deren gesamtmenschheitliche Verwirklichung

die vermeintlich „rein theoretische" Tätigkeit der philosophischen Teilmenschheit letztlich

hingeordnet ist, dient wohl dem Zweck, eine objektive, intersubjektiv zugängliche Welt zu
konstituieren, doch gerade unter der Voraussetzung der grundsätzlich nicht mehr im Modus der
welthaften Dinglichkeit einlösbaren „Transzendenz" eines jeden alter ego (vgl. HUSSERL,
Edmund: Erste Philosophie. Zweiter Teil: Theorie der phänomenologischen Reduktion [= Hua VIII].
Den Haag: Nijhoff 1959, 505 sowie Hua I, 122-124 [§ 43]).

16 Vgl. HUSSERL, Edmund: Zur Phänomenologie der InterSubjektivität. Dritter Teil [1929-
1935] Hua XV). Den Haag: Nijhoff 1973, 385.

17 Vgl. Hua VIII, 506.
18 Vgl. Hua VI, 13f.
19 Vgl. HUSSERL, Edmund: Vorlesungen über Ethik und Wertlehre [1908-1914] Hua

XXVIII). Dordrecht/Boston/London: Kluwer Academic Publishers 1988, 388f.
20 Vgl. Hua XXVIII, 226 sowie Hua VI, 272-276.



494 Martina Roesner

ihm zugebilligte transzendentalphilosophische Kern doch wieder auseinander,
da sich der Wert des Glaubens nur daran bemißt, wie weit er dem von der

Philosophiegeschichte vorgezeichneten ethischen Paradigma eines Lebens aus

reiner Vernunft entspricht. Die Faktizität als solche, d.h. abgesehen von ihrer
möglichen Eigenschaft als historischer Durchbruchsort des transzendentalen

Vernunftideals, ist dagegen weder mit Blick auf die Philosophie noch mit
Blick auf den christlichen Glauben von wesentlicher theoretischer Bedeutung.
Sie markiert vielmehr eine Grenze und Grundschwierigkeit der Husserlschen

Phänomenologie, die im Rahmen dieses Ansatzes ungelöst bleiben mußte.21

Wie sieht es demgegenüber mit dem phänomenologischen Denken der zwei
bedeutendsten Husserl-Schüler, Heidegger und Fink, aus, die auf je eigene
Weise der vortranszendentalen Faktizität zu ihrer philosophischen Bedeutung
verhelfen wollen?

Bei Heidegger nimmt das Phänomen des christlichen Glaubens insofern
eine eigentümliche Stellung ein, als es zunächst dem Bereich radikaler Faktizität,

später jedoch dem genauen Gegenpol, nämlich der Sphäre eines
systematischen Weltentwurfs, zugerechnet wird. In scharfem Gegensatz zu den

zeitgenössischen Formen der „Religionsphilosophie" gehen die Bemühungen
des jungen Heidegger dahin, das rein biblisch und noch nicht philosophisch
fundierte Urchristentum als Höchstform eines Lebens in begrifflich ungemil-
derter Faktizität zu deuten, deren Theologie sich gerade nicht als doktrinales
System präsentiert, sondern nichts anderes besagt als die Verkündigung der

Naherwartung in ihrer inhaltsleeren Schärfe.22 Diese Interpretation hat
einerseits den Vorteil, der vorschnellen „Aufhebung" des christlichen Glaubens

in universale Begriffsgehalte den Anschein ihrer Selbstverständlichkeit zu
nehmen, doch führt sie andererseits zu einem völligen Auseinanderfallen der
Bereiche des Glaubens und der denkerischen Reflexion. Für den jungen
Heidegger ist der christliche Glaube nur in dem Maße glaubhaft, als er gerade der

Versuchung widersteht, seine wesentlichen Inhalte begrifflich vermitteln und
in das Medium einer rational nachvollziehbaren Terminologie übersetzen zu
wollen.23 Anstatt der sonst üblichen, einseitigen Aufsaugung des konkreten
Phänomens des Christentums durch ein universales Vernunftideal hat man es

mit einem unvermittelten Nebeneinander zweier schroff gegensätzlicher
Paradigmen zu tun, die einander nur unter der Voraussetzung völliger

21 Vgl. LANDGREBE, Ludwig: Faktizität und Individuation. Studien zu den Grundfragen der

Phänomenologie. Hamburg: Meiner 1982, 116.
22 Vgl. HEIDEGGER, Martin: Phänomenologie des religiösen Lehens Gesamtausgabe [GA]

60). Frankfurt a. M.: Klostermann 1995, 98-117.
23 Vgl. GA 60, 104 sowie HEIDEGGER, Martin: Phänomenologie der Anschauung und des

Ausdrucks GA 59). Frankfurt a.M.: Klostermann 1993, 91 und DERS.: Wegmarken GA 9).

Frankfurt a.M.: Klostermann 1976, 51-54.



Horizont und Faktum 495

existenzieller Unvereinbarkeit begegnen können.24 Die philosophische
Aufwertung des geschichtlichen Christentums setzt also paradoxerweise gerade die

Anerkennung seiner schlechthin und prinzipiell außerphilosophischen und
außerrationalen Natur voraus.

In dem Moment, wo Heidegger die Philosophie nicht mehr in erster Linie
von der phänomenologischen Analyse der Faktizität des Daseins her versteht,
sondern vor allem die Geschichte der Philosophie als philosophisches
Grundproblem wahrzunehmen beginnt, macht auch seine Deutung des Christentums
eine entsprechende Vergeschichtlichung durch. Sein Deutungsschema nähert
sich damit dem Eugen Finks an, so daß man beide Ansätze vom
phänomenologischen Standpunkt aus parallel abhandeln kann.

Sowohl der mittlere Heidegger als auch Fink gehen das Problem der

Beziehung der positiven, christlichen Religion zum philosophischen Denken
unter dem Vorzeichen eines gewandelten Weltbegriffes an, der nicht mehr als

Korrelat einer transzendentalen, tendenziell unendlichen Subjektivität aufgefaßt

wird. Der gemeinsame Grundzug ihrer Deutung des Christentums besteht

darin, daß der traditionelle, philosophisch-theologische Begriff der
„Transzendenz" Gottes auf jeweils andere Weise als falsch verstandene und falsch
lokalisierte Version eines radikaler zu verstehenden Unterschiedes verstanden

wird, der sich - als ontologische Differenz - zwischen der Gesamtheit des

Seienden als solchem und dem Sein selbst (Heidegger)25 oder - als kos-

mologische Differenz - zwischen der absolut nichtdinglichen Welt und der
Gesamtheit alles Innerweltlichen (Fink) entfaltet.26 Der alles mögliche
Erscheinen wie Nichterscheinen vorgängig umfassende Rahmen - heiße er nun
„Ereignis" (Heidegger) oder „Welt" (Fink) - ist ein absolutes singulare tantum,
das keine Verdoppelung zuläßt.27 Die Folgerung daraus ist, daß auch die

Sphäre des Göttlichen im weitesten Sinne sowie der religiöse Bezug des

Menschen zu ihm sich nur innerhalb dieser übergeordneten Struktur verwirklichen

können, die ihren nichtdinglichen Charakter gerade nicht aus einer wie
immer verstandenen „Transzendenz", sondern aus ihrer transversal
durchgängigen und gleichwohl endlichen Wirksamkeit in allen Bereichen dinglicher
Phänomenalität schöpft.28 Die christlich motivierte Vorstellung von einer
„anderen Welt", dem „Jenseits" oder wie immer gearteter, nicht unmittelbar

24 Vgl. HEIDEGGER, Martin: Einführung in die Metaphysik. 5. Auflage. Tübingen: Niemeyer
1987, 5f.; DERS.: Der Begriffder Zeit. Tübingen: Niemeyer 1989, 6.

25 Vgl. HEIDEGGER, Martin: Beiträge zur Philosophie [Vom Ereignis] GA 65). 2. Auflage.
Frankfurt a.M.: Klostermann 1994, 24f., 216-218, 250, 322, 405-417.

26 Vgl. FINK, Eugen: Welt und Endlichkeit. Würzburg: Königshausen & Neumann 1990, 19.

27 Vgl. GA 65, 20, 187, 314 sowie FINK, Eugen: Grundphänomene des menschlichen Daseins.

Freiburg/München: Karl Alber 1979, 184 und DERS.: Alles und Nichts. Ein Umweg zur
Philosophie. Den Haag: Nijhoff 1959, 196, 215f.

28 Vgl. GA 65, 24, 26f., 280.



496 Martina Roesner

zugänglicher Phänomensphären wird dementsprechend von beiden
Philosophen als innerweltlich-historisch beobachtbare Fehlinterpretation (bzw.
unphilosophische Interpretation) des Verhältnisses von Phänomen und Welt29

oder als eine historische Teilwelt innerhalb des Gesamthorizontes von Welt
überhaupt gedeutet.30 In beiden Fällen tritt also wiederum das kontingente
Moment am Christentum zugunsten seiner systematischen Dimension zurück
bzw. wird lediglich auf den historischen Durchbruch eines besonderen
Verständnisses von Horizonthaftigkeit bezogen, das in sich einen primär
begrifflich-universalen und nicht faktischen Charakter hat. Ist damit jedoch
schon das philosophisch auszumachende Spezifikum des Christentums
hinreichend bestimmt?

Bei den bisher geschilderten philosophischen Interpretationsversuchen des

Christentums fällt auf, daß die geschichtliche Seite dieses Phänomens nicht
eigentlich als konkretes Faktum, sondern im Zusammenhang mit der Frage
nach „Faktizität überhaupt" abgehandelt wird. Die scheinbare Univozität des

Faktizitätsbegriffs macht deutlich, daß es im Grunde nicht um die

Betrachtung eines geschichtlichen Phänomens in seiner realen Einzigartigkeit
geht, sondern lediglich um die formal-abstrakte Analyse möglicher
Einzigartigkeit überhaupt. Die Waagschale schlägt damit wieder zugunsten der
Dimension transzendental faßbarer Universalität aus und beraubt das Faktum als

solches seiner eigentlichen Relevanz. Will man dabei nicht stehenbleiben, gilt
es also, das begrifflich-homogene Abstraktum der Faktizität noch einmal auf
das konkrete Faktum des Christentums hin durchlässig zu machen und sich zu
fragen, inwiefern darin etwas liegt, was auch für eine säkulare Vernunft von
unersetzlicher rationaler und nicht nur historischer Bedeutung sein könnte.

III. Das INDIVIDUELLE BEWUßTSEIN ALS ORT VOLLZUGSHAFTER EINHEIT

von Faktizität und Universalität

Sosehr es wahr ist, daß das Christentum seinem ureigensten Wesen nach als

Anwalt einer Vernunft- und erkenntnisorientierten Weltsicht gelten darf,31

sowenig ist umgekehrt der Schluß erlaubt, sein Auftreten in der geschichtlichen

Welt habe nihil novi sub sole rationalitatis erbracht. Die eigentliche und
gerade auch für Nichtglaubende bedeutsame Neuheit besteht allerdings nicht
in diesem oder jenem materiellen Glaubensinhalt, der eine quantitative
Abspaltung innerhalb des Bereichs des Phänomenalen bzw. eine mehr oder

weniger grobe oder subtile Verdoppelung der Phänomensphäre zur Folge

29 Vgl. FINK, Eugen: Zur ontologischen Frühgeschichte von Raum - Zeit - Bewegung. Den
Haag: Nijhoff 1957, 68.

30 Vgl. HEIDEGGER, Martin: Holzwege. 7. Auflage. Frankfurt a.M.: Klostermann 1994, 64f.
31 Vgl. RATZINGER, Joseph: Vérité du Christianismef. In: MlCHON, Cyrille (Hg.): Christianisme:

héritages et destins. Paris: Librairie générale française 2002, 303-324.



Horizont und Faktum 497

hätte, sondern in einem durch die Idee der Menschwerdung motivierten,
radikal neu verstandenen Verhältnis von individuellem Faktum und universalem

Horizont als solchem, das sich nicht aus bloßen Modifikationen des

Verhältnisses von apriorischer Universalität bzw. spezifischer Allgemeinheit
und raumzeitlich individuierter Gegenständlichkeit ableiten läßt.32 Die allgemein

gehaltene Charakterisierung des Christentums durch Begriffe wie „Fakti-
zität", „Kontingenz", „Einzigartigkeit" usw. verschleiert die Tatsache, daß sich
die damit gemeinte Konkretheit wiederum auf ganz verschiedene Aspekte des

christlichen Glaubens als gesamtgeschichtlichen Phänomens beziehen kann.
So kann etwa der unaufhebbare historische Bezug mancher Kernaussagen des

christlichen Glaubensbekenntnisses (z.B. „Gelitten unter Pontius Pilatus") in
der Tat als etwas gelten, was sich aus keiner begrifflich zu fassenden
Universalwahrheit a priori herausspinnen läßt. Doch ist die Relevanz dieses
historischen Konkretums wiederum nur etwas, was bestenfalls für den Gläubigen
von selbstverständlicher Bedeutung ist. Von außen betrachtet, ist in der Tat
nicht zwingend plausibel zu machen, warum der Hinweis auf bestimmte
historische Persönlichkeiten der damaligen Zeit innerer Bestandteil einer auch

für Nichtglaubende relevanten oder mindestens interessanten Glaubensaussage
sein soll. Muß demnach der Versuch einer „Übersetzung" religiöser Inhalte in
ein für alle nachvollziehbares Begriffsregister33 nicht von vornherein jeden
Hinweis auf historische Kontingenz abstreifen, die sich de facto zwar so und
nicht anders abgespielt hat, sich de iure aber sehr wohl hätte anders abspielen
können?

Das Problem wird erst dann lösbar, wenn man die Debatte aus dem
Bereich einer abstrakt verstandenen „Individualität" und „Kontingenz" herausführt

und sie auf dasjenige konkrete Individuum bezieht, das den unhinter-
gehbaren Kern des christlichen Selbstverständnisses ausmacht, nämlich auf die

Person Jesu. Versucht man, das damit Gemeinte in einer rein philosophischen
Begrifflichkeit auszuformulieren, so zeigt sich, daß dies keineswegs eine illegitime

Überschreitung der Grenzen säkularer Vernunft impliziert, sondern im
Gegenteil am besten dazu angetan ist, deren Eigenständigkeit zu wahren. Als
das Hauptkriterium einer gewahrten Vernunftautonomie gilt ja, daß kein wie
immer gearteter „Inhalt" (sei er nun religiöser, wissenschaftlicher oder
ideologischer Natur) unmittelbar als solcher Anspruch auf rationale Anerkennung
erheben kann, ohne sich als möglicher innerer Vollzug der Vernunft selbst

bestätigt zu haben. Was am Christentum Anspruch auf universale Relevanz
erheben kann, ist demnach keine inhaltlich-statisch zu verstehende Lehre über
faktische Begebenheiten, sondern die Unauflöslichkeit einer ereignis- und voll-

32 Vgl. HUSSERL, Edmund: Logische Untersuchungen II/l Hua XIX/1). Den Haag/
Boston/Lancaster: Nijhoff 1984, 111-170 (§§ 1-23).

33 Vgl. HABERMAS: Glauben und Wissen, 20-22.



498 Martina Roesner

zugshaft zu verstehenden Relation, die das historische Faktum einer bestimmten

Person in ihrer transzendental unableitbaren Absolutheit zum Ort der

Verwirklichung aller transzendental formulierbaren Universalitätshorizonte
erklärt, ohne daß eines in das andere hinein aufgelöst oder aufgehoben würde.
Das Besondere an dieser Verwirklichung liegt darin, daß in ihr - im Gegensatz
zu gängigen philosophischen Individuationsschemata - das Einzelne einerseits
nicht „weniger" enthält als das Universale, sein „Mehr" andererseits aber auch

nicht im Sinne des nur-individuellen Überschusses eines schlechthin
außerrationalen ineffabile zu verstehen ist, sondern - wie der philosophisch
konnotierte Begriff des „Logos" schon andeutet - das Prinzip aller rationalen
Erkennbarkeit in sich schließt. Philosophisch gesprochen, bedeutet das mit
der Menschwerdung Christi Gemeinte nicht die individuierende Vereinzelung
einer begrifflich-horizonthaften Universalität im Medium historischer
Singularität, sondern den faktisch verwirklichten Durchbruch der Einsicht, daß

individuelle Faktizität als solche im Grenzfall mit der von allen
transzendentalen Horizonten verkörperten Form der Universalität koextensiv sein
kann.

Was diese Einsicht von den zuvor skizzierten philosophischen Deutungen
des Christentums unterscheidet, ist die Uberwindung des scheinbar ausweglosen

Dualismus zwischen Kontingenz und Universalität, der sich dann
einstellt, wenn man die für das Christentum konstitutive Faktizität in erster
Linie in seinen äußerlich sichtbaren, kulturell geprägten Strukturen oder
bestimmten Sachgehalten seiner Lehre lokalisiert, anstatt sie vor allem auf die

historische Person Jesu zu beziehen, in der Faktizität und Universale nicht
nachträglich begrifflich vermittelt, sondern im konkreten, individuellen
Bewußtseinsvollzug als immer schon zusammen verwirklicht gedacht werden.
Der Versuch, den Kerngehalt des Christentums zwischen den vermeintlichen
Antipoden einer irrationalen und folglich auszuklammernden Faktizität und
einem rationalen, doch dafür kontingenzfreien Universalhorizont aufzuteilen,
geht insofern an der Sache vorbei, als beide Aspekte nochmals auf das singu-
läre Faktum einer individuellen, historischen Existenz bezogen und in ihrem
vorbegrifflichen Vollzug verankert sind.

Es ist ein angestammter Grundbestandteil der christlichen, vor allem
katholischen Apologetik, die Lehre von der historischen Konkretion des

Absoluten in der Person Jesu Christi als das schlechthin Neue zu bezeichnen,

zu dem die antike Philosophie bzw. die menschliche Vernunft als solche von
alleine nicht hätte gelangen können.34 Läuft der bis hierhin skizzierte Versuch
einer Bestimmung des dem historischen Christentum absolut Eigenen und
Unersetzbaren also nicht zwangsläufig auf eine Engführung hinaus, die das

34 Vgl. JOHANNES Paulus II: Fides et ratio. In: Acta Apostolicae Sedis. Commentarium
officiale 91 (1999), n° 1, 5-87, hier 14 (§ 12).



Horizont und Faktum 499

philosophische Denken auf ein bestimmtes religiöses Paradigma in seiner

historischen Kontingenz einschwören will? Kann man von den gegenwärtigen
philosophischen Bemühungen um eine Identitätsbestimmung der europäischen
Geisteshaltung verlangen, nicht nur der „Religion überhaupt", sondern gerade
dem Christentum in seiner konkreten Faktizität eine unersetzliche Bedeutung
für die Philosophie als Philosophie zuzubilligen, ohne zugleich die säkulare

Identität des europäischen philosophischen Denkens aufzugeben?
Diese Frage ist zu bejahen, sofern man klar genug zwischen theoretischer

Anerkennung und bekennerischem Vollzugsverständnis unterscheidet. Was

am Christentum auch für einen Nichtglaubenden rationale Geltung besitzt, ist
nicht die heilsgeschichtliche Dimension der Person Jesu mitsamt den sich
daraus ergebenden existentiellen Konsequenzen, sondern die formale Unab-
leitbarkeit des damit Gemeinten. Niemand kann dazu verpflichtet werden,
sich die christlichen Wurzeln bestimmter in das europäische Denken

eingegangener Inhalte oder, wie man gerne sagt, „Werte" des christlichen Glaubens

in ihrer Christlichkeit zu eigen zu machen. Von einer solchen
bekennerischen Dimension völlig unabhängig ist indes die Tatsache, daß das

Christentum eine einzigartige Relation von Faktizität und Horizonthaftigkeit
inauguriert hat, die weder aus einer möglichen eidetischen Variation der
Universalhorizonte noch aus dem formalen Begriff der Faktizität selbst abgeleitet
werden kann. Es ist nicht nötig, vom inhaltlich-dogmatischen Standpunkt her

an Christus zu glauben, um das denkerisch Unersetzliche des Christentums in
systematischer Hinsicht anzuerkennen, nämlich daß die Lehre von der

Menschwerdung Christi die absolute Form der Ratio erstmals als untrennbare
Einheit von Faktum und Transzendentale im lebendigen, individuellen
Bewußtseinsvollzug proklamiert hat.

Was diese Einsicht dennoch von der Haltung der christlichen
Fundamentaltheologie trennt, ist die unterschiedliche Rolle, die der Anerkennung dieses

Faktums in Bezug auf das Denken als solches zugemessen wird. Während vom
Glauben her die einmalige Verwirklichung der Einheit von Individualität und
Absolutheit in der Person Christi als definitive Antwort auf das philosophische

Fragen der Menschheit in der Zeit der vorchristlichen, antiken
Philosophie verstanden wird,35 hat die Philosophie in dieser „definitiven und
höchsten Synthese"36 lediglich eine Fragestellung und ein Problem zu sehen,

vor das sie von nun an in definitiver Weise gestellt bleibt, ohne daß damit
jedoch eine wie immer geartete „Lösung" präjudiziert oder auch nur
angestrebt würde. Vom philosophischen Standpunkt aus führt die der christlichen
Lehre von der Menschwerdung entspringende Neufassung des Verhältnisses

von Faktizität und Universalität also ganz und gar nicht zu einer „Flur-

35 Vgl. Johannes Paulus II: Fides et ratio, 14,27 (§§ 12,27).
36 „perennis et postrema summa [...] compléta" (JOHANNES PAULUS II: Fides et ratio, 14 [§ 12]).



500 Martina Roesner

bereinigung", die die anderen, der Endlichkeit und Immanenz verpflichteten
Denkansätze etwa überflüssig machte; vielmehr bereichert sie das Feld der

philosophischen Arbeit um eine ebenso fruchtbare wie dornenreiche, von ihr
selbst so nicht absehbare und de facto so nicht formulierte Fragestellung.

Diese Yorgehensweise ist solange rational legitim, wie sie nicht von
spezifisch theologischen Begriffen Gebrauch macht, deren Bedeutung
phänomenologisch nicht ausgewiesen ist. So ist beispielsweise die eben erwähnte

apologetische Formel vom „Eingehen des Ewigen ins Zeitliche" bzw. des

„Absoluten ins Endliche" insofern philosophisch problematisch, als sie ein
bestimmtes Vorverständnis von Zeitlichkeit und Endlichkeit sowie deren

positive Aufhebung als bereits verwirklicht und gegeben voraussetzt. Eine
solche Aussage könnte demnach nicht Anspruch auf unmittelbare rationale
Anerkennung erheben. Demgegenüber beinhaltet das Reden vom
„faktischgeschichtlichen Durchbruch der Einsicht in die mögliche Konvergenz von
individueller Faktizität und transzendentaler Universalität" kein begriffliches
Element, das sich im Rahmen der säkularen Ratio nicht nachvollziehen ließe.

In diesem Falle ist die „Ubersetzung" also geglückt, und das damit Gemeinte
kann vom theoretischen Standpunkt aus Anspruch auf universale Vernunftrelevanz

erheben, ohne als solches in originärer Weise den Kategorien
philosophischer Begrifflichkeit zu entstammen.

Von hier aus läßt sich die Brücke schlagen zu der eingangs gestellten Frage
nach dem eigentümlichen Verhältnis von Faktizität, Wesensbestimmung,
Kontingenz und Notwendigkeit, auf das man im Zusammenhang mit der
Selbstbehauptung der westlichen, europäischen Kultursphäre stößt. Es ist von der
Sache her weder notwendig noch wünschenswert, dieses Anliegen als einen

Verteidigungsreflex des „christlichen Europa" gegenüber den von anderen

Religionen bestimmten Kultursphären und politischen Gebilden zu
interpretieren. Ganz unabhängig von derlei pragmatischen Erwägungen darf und
muß man der europäischen Geistestradition jedoch insofern eine

Einzigartigkeit und Unersetzlichkeit zusprechen, als sie durch das Christentum, aber
eben nicht nur für eine innerchristliche Weltsicht zur faktischen Trägerin
einer einzigartigen Form des Verhältnisses von universaler Rationalität und
konkreter Individualität geworden ist, die es ihr verbietet, die Existenz des

Einzelnen als außerwesentliches Moment zu betrachten, das bedenkenlos der
faktischen Verwirklichung eines politisch oder religiös verstandenen, universalen

Absoluten untergeordnet oder gar geopfert werden könnte. Gerade insofern

das Christentum die untrennbare Einheit von vernunftgemäßer Universalität

und faktischer Existenz in einer Einzelperson verwirklicht sieht, stellt
sich die Verteidigung des rationalen Vernunftideals nicht mehr als Reflex eines

begrenzten Kulturgebildes dar, sondern als Selbstbehauptung dessen, was in
jedem individuellen Bewußtseinsvollzug als der faktisch geschehenden Einheit
von Faktizität und Universalität immer schon liegt.



Horizont und Faktum 501

Damit zeichnet sich eine dritte Position ab, die sich von den beiden

eingangs skizzierten Antagonismen - einem sich in rein äußerlicher Weise der

„westlichen" Technik bedienenden religiösen Fanatismus einerseits und einer
direkt theologisch-religiös motivierten Verteidigung der westlichen Weltsicht
und Lebensauffassung andererseits - grundlegend unterscheidet. Beiden

Haltungen ist eigen, daß sie das Verhältnis von Horizontalität und Faktizität als

ein für allemal geklärt voraussetzen, insofern sie die zwei Aspekte entweder

unter essentialistischem Vorzeichen ohne innerliche Verbindung nebeneinander

bestehen lassen oder sie durch eine rein im Faktischen terminierende
Fusion ineinander aufheben. Was die im eigentlichen Sinne europäische
Denktradition in besonderer Weise kennzeichnet und vom philosophischen
Gesichtspunkt aus ihre Selbsterhaltung gegenüber anderen Weltauffassungen
rechtfertigt, ist dagegen das Wissen um die unaufhebbare Dualität und Einheit
dieser beiden Aspekte als Problem, da sie nicht auf begrifflicher Ebene,
sondern in der lebendigen Einheit des individuellen, faktischen Bewußtseins
verankert sind. Gerade insofern das Christentum die Identität Christi als des

Logos nicht als irrationales oder bestenfalls symbolisches Mythologem,
sondern bewußt im Sinne der konkret-historischen Verkörperung absoluter
Vernunft verstanden hat, ist für die abendländische Denktradition die Ratio nie

nur ein abstraktes Prinzip, das rein auf der Wesensebene und indifferent
gegenüber seiner möglichen Verwirklichung neben anderen Weltdeutungen
verharrte, sondern wird als ein „Seinsollendes" verstanden, d.h. als etwas, was
in sich untrennbar mit Faktizität verbunden ist und auf konkrete Umsetzung
hingravitiert. Dieser Anspruch ist insofern ethisch legitim, als es sich gerade

nicht um die Umsetzung einer abstrakt-begrifflichen „Weltsicht" auf Kosten
individueller Existenz handelt, sondern vielmehr um die Einsicht in die

primäre individuelle Verwurzelung aller rational faßbaren Universalitätsideale.
Somit ließe sich die These formulieren, daß die für das säkulare Denken

bestimmende Vorstellung einer universalen Ratio ihrer eigenen faktischen

Umsetzung und Selbsterhaltung womöglich deswegen - und mit Recht - nicht
indifferent gegenübersteht, weil der Menschwerdungsgedanke in exemplarischer

Weise die dem Begriff des Horizontes notwendigerweise anhaftende
Dimension der schwebenden Potentialität auf untrennbare, apodiktische Weise

mit der empirischen Realität des konkreten Faktums verknüpft hat. Die

kognitive Bedeutsamkeit der christlichen Religion für die weltliche Ratio liegt
also darin, daß letztere in der vom Christentum proklamierten, notwendigen
Implikation von universaler Vernunft und historischem Faktum eine mögliche

Erklärung für den motivationalen Ursprung ihres eigenen Anspruches auf
konkrete Verwirklichung findet. Die Anerkennung dieser Tatsache dient gerade

insofern dem Anliegen einer säkularen Vernunft, als sie jede noch so

universal gedachte Form von Horizonthaftigkeit in ihrer begrifflichen Homogenität

durchbricht durch die bleibende Rückbindung an das Faktum person-



502 Martina Roesner

licher Existenz, das von einem endlichen Denken aus dem Horizont selbst

prinzipiell nicht konstituiert werden kann. Die im historischen Phänomen des

Christentums urgestiftete Relation von Faktizität und Transzendentalität
stellt für die auf die Rechtfertigung ihres Verwirklichungsanspruchs bedachte

säkulare Vernunft das in ihr selbst antreffbare und von ihr als solches zu
interpretierende Andere ihrer selbst dar, das gleichwohl gerade aufgrund
seines nicht substantiellen, sondern relationalen Charakters das nichtreligiöse
Denken schon immer in die bleibende Differenz eines außerhalb seiner selbst

befindlichen und als solches respektierten Gegenübers entlassen hat.

Abstract
The classical ideal of rationality having gone through a crisis during the 20th

century, contemporary "western"philosophy tends to renounce its claim to universality

in favour of a comparatist pluralism of interpretational paradigms. In doing
so, however, it risks undermining the rational basis of its own self-defence against
religiously motivated violence. This article suggests that secular rationality's
legitimate claim ofself-preservation may find its motivational basis in the

extra-philosophical, Christian notion of the Incarnation, i.e. the concretization of the
universal Logos in the sphere of individual facticity.


	Horizont und Faktum : phänomenologische Variationen über das Verhältnis von Vernunft und Religion

