Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 54 (2007)

Heft: 3

Artikel: Horizont und Faktum : phdnomenologische Variationen tber das
Verhaltnis von Vernunft und Religion

Autor: Roesner, Martina

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760547

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-760547
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

MARTINA ROESNER

Horizont und Faktum

Phinomenologische Variationen iiber das Verhiltnis von
Vernunft und Religion

[. DAS PROBLEM DER FAKTIZITAT DER RELIGION VOR DEM HINTERGRUND
POSTMETAPHYSISCHEN DENKENS

Die Frage nach der auch fiir Nichtglaubende relevanten Bedeutung von
Religion ist spitestens seit dem vielbeachteten Gesprich zwischen dem
Philosophen Jiirgen Habermas und dem damaligen Prifekten der Glaubens-
kongregation, Joseph Kardinal Ratzinger, aus der offentlichen Diskussion
nicht mehr wegzudenken.! Gleichwohl ist die intellektuell wie menschlich
denkwiirdige Begegnung dieser beiden so unterschiedlich anmutenden Geistes-
grofien nicht so sehr die Ursache als vielmehr der sichtbare Ausdruck einer
bereits seit geraumer Zeit verspiirten Notwendigkeit, die bisherigen, zur
Gentige bekannten und durchgespielten Konstellationsméglichkeiten im Ver-
hiltnis zwischen Vernunft und Religion aufzubrechen und einer Neubestim-
mung zuzufithren. Die Frage erscheint um so brennender, als das Spannungs-
verhiltnis zwischen diesen beiden Grundparadigmen gerade nicht mehr nur
die ,westliche“, europiisch geprigte Welt betrifft, die das kulturelle Spezifi-
kum einer polaren Gegeniiberstellung von religiosem Glauben und sikularem
Wissen urspriinglich hervorgebracht hat. Mittlerweile ist die Menschheit
insgesamt von einem Konflikt gekennzeichnet, der von den extremsten Aus-
drucksformen dieser beiden Phinomene lebt und sie in einem verhingnis-
vollen Wechselspiel immer weiter iiber sich hinaustreibt. Auf der einen Seite
beobachtet man in vielen Teilen der Welt ein ungeahntes Erstarken religioser
Fundamentalismen, die sich fiir ihre terroristischen Aktionen wie selbst-
verstindlich ein Arsenal der Waffentechnik zunutze machen, das aus den
spezifischen Moglichkeiten der ,westlichen® Wissenschaft und Forschung
erwachsen ist. Auf der anderen Seite sieht man bestimmte Vertreter der
westlichen Staatensphire nicht nur mit den modernsten technischen Mitteln
zum Kampf gegen den Terrorismus ausziehen, sondern dieses Unternehmen
auch noch mit Argumenten untermauern, an deren unverhiillt religiésem

1 Vgl. HABERMAS, ]ﬁrgen / RATZINGER, Joseph: Dialektik der Sikularisierung. Uber Ver-
nunft und Religion. Hg. u. eingel. v. Florian Schuller. Freiburg/Basel/Wien: Herder 2005.



484 Martina Roesner

Duktus ablesbar wird, dafl es woméglich um mehr geht als um die Ver-
teidigung des westlichen Ideals von Vernunft und Rationalitit mit den Mitteln
westlicher Vernunft und Rationalitit.

Es wire jedoch zu kurz gegriffen, wollte man die Tatsache, dafl die
vermeintlichen Antagonisten - ,westliche® Rationalitit und ,fundamen-
talistische“ Religiositit — von dem jeweils als Antithese empfundenen Gegen-
iiber in Vorgehensweise oder Haltung Anleihen machen, im Sinne einer
spiegelsymmetrischen Abhingigkeit deuten. Zwar vermag der von Fanatismus
entstellte religiose Glaube dem kategorischen Anspruch auf die erschépfende
Deutungshoheit seiner Weltsicht nur durch Rekurs auf auflerreligiose Hilfs-
mittel (wie z.B. Sprengstoff) praktischen Nachdruck zu verleihen, doch bleibt
diese Verwiesenheit auf die technischen Errungenschaften der ,westlichen®
Welt rein pragmatischer Natur, ohne bei den Betreffenden eine grundsitzliche
Revision des Verhiltnisses von Glauben und sikularem Wissen zu erzwingen.
Das zur Durchsetzung des radikalreligiosen Paradigmas Notwendige wird
nicht als Hinweis auf einen schlechthin andersgearteten, vom Glauben selbst
prinzipiell nicht zu leistenden Zugang zur Wirklichkeit gedeutet, an dem
Religion ihre Grenze findet. Vielmehr wird die ,westliche® Wissenschaft und
Technik zum Handlanger einer durch ihren religiésen Sinngehalt gesittigten
Lebensform reduziert, die die sachhaltigen Vorbedingungen der zu ihrer
faktischen Durchsetzung erforderlichen Mittel verleugnet und zu einem blof}
akzidentellen, ihre eigene Wesensbestimmung nicht berithrenden existificans
herabstuft.

Wie sieht es demgegeniiber mit dem in manchen Teilen der westlichen
Welt bisweilen geiibten Versuch aus, ihr von Freiheit, Demokratie und
sikularer Vernunft geprigtes Lebensideal selbst zu einer quasi-religitsen
Grofle zu stilisieren, die es mit allen Mitteln zu verteidigen gilt? Ganz
offensichtlich liegt der Fall hier insoweit anders, als die zur Selbstbehauptung
der eigenen Lebensauffassung verwendete Waffentechnik auf dem Boden des
europdischen Vernunft- und Wissenschaftsparadigmas erwachsen ist, so daf§
zwischen dem Wesensgehalt des umzusetzenden Ideals und den gedanklichen
Voraussetzungen seiner empirischen Realisierung grundsitzliche Kontinuitit
besteht. Das zur Verteidigung des westlichen Lebensmodells bisweilen be-
mithte religiose Pathos stellt jedoch kein neutral einsetzbares, technisches
Hilfsmittel dar, sondern kann nur dann seine praktische Wirksamkeit ent-
falten, wenn es mit den konzeptuellen Inhalten des zu verteidigenden welt-
anschaulichen Ideals in einen inneren Zusammenhang gebracht wird. Dies
geschieht allerdings um den Preis einer Auflésung der Unterschiede zwischen
dem genuin politischen und dem moralischen bzw. theologischen Begriffs-
register im Medium einer konkret verstandenen ,Schicksalshaftigkeit® der
Geschichte. Dabei bleibt die Tatsache unberticksichtigt, dafl die faktische
Wirksamkeit einer solchen unmittelbar religidsen Motivation zur Vertei-



Horizont und Faktum 485

digung der westlichen Lebensauffassung noch keineswegs die faktische Legi-
timitdt dieser Verkniipfung vor dem Hintergrund des westlichen Vernunft-
denkens verbiirgt, sondern sie auf eine rational unausgewiesene Weise voraus-
setzt.

An diesen beiden ethisch wie philosophisch gleichermaflen fragwiirdigen
Extrempositionen wird ein Grundproblem ablesbar, das gerade da eine
zentrale Bedeutung gewinnt, wo man der Selbstverteidigung der westlichen
Staaten- und Kultursphire bewufit keine religiose Dimension zusprechen will.
Gemeint ist das Verhiltnis von begrifflicher Universalitit und kontingenter
Faktizitit, das in dem Moment seine Selbstverstindlichkeit einbiifit, wo sich
das europdische Vernunftparadigma von anderen Grundansitzen der Welt-
deutung in einer Weise in Frage gestellt sieht, die fiir den Gedanken eines
dauerhaft konkurrierenden Nebeneinanders moglicher Weltentwiirfe keinen
Platz mehr lifft. Mit anderen Worten: Wollte man die europidische Denkhal-
tung lediglich auf konzeptueller Ebene als Inbegriff bestimmter theoretischer
und praktischer Grundsitze definieren, wire nicht unmittelbar ersichtlich,
warum dieses mogliche, aber eben auch ,nur mogliche Deutungssystem der
Wirklichkeit nicht ebensogut durch ein anderes verdringt werden sollte. Ist
die europiische Kultursphire aber nicht bereit, die Konsequenzen aus einer
derartigen Selbstrelativierung zu ziehen, so stellt sich umgekehrt die Frage,
wie sie ihren Anspruch auf Selbsterhaltung theoretisch stichhaltig begriinden
will. Anders gefragt: Liegt im europiischen Vernunftideal etwas, was seiner
faktischen Umsetzung und aktiven Behauptung den Charakter des nicht nur
Indifferent-Moglichen, sondern von der Vernunft selbst her Geforderten
verlethen konnte?

Die Frage, ob und inwiefern eine rein vom Ideal sikularer Vernunft ge-
nihrte Kultur die Bedingungen ihrer Selbsterhaltung in ausreichendem Mafle
selbst hervorbringen kann, hat durchaus nicht nur pragmatischen Charakter,
sondern rithrt vielmehr an ein grundsitzliches Problem, das das Verhiltnis
zwischen der thematisierten und der performativen Dimension jeder kultu-
rellen Identitdtsbestimmung betrifft. So wire etwa zu iiberlegen, ob nicht
gerade die beschworende Versicherung der absoluten Giiltigkeit, begriindungs-
logischen Suffizienz und Autarkie des sikularen, vernunftautonomen Welt-
bildes insgeheim noch von historisch vermittelten theologischen Grund-
begriffen wie der Aseitit und Unbediirftigkeit eines wesentlich als Geist und
Logos gedachten Gottes zehrt. Die Tendenz, bei der Definition des westlichen
Vernunftparadigmas moglichst jeden Bezug auf die kontingenten, geschicht-
lichen Quellen der europiischen Geisteshaltung und namentlich auf das
Christentum ausschalten zu wollen, geht dabei von einer Voraussetzung aus,
die keineswegs so selbstverstindlich ist, wie es auf den ersten Blick scheinen
mag. Gemeint ist die Uberzeugung, dafl Faktizitit als solche einer als wesent-
lich transzendental bestimmten Vernunft im Grunde duflerlich ist bzw. daf§



486 Martina Roesner

eine vom genetisch-geschichtlichen Standpunkt aus bedeutsame Quelle in dem
Moment aufhort, einen notwendigen Referenzpunkt fiir das Denken dar-
zustellen, wo ihr vernunftrelevanter Inhalt in das Medium kontingenzfreier
Begrifflichkeit tiberfiihrt wurde.

Diese wie selbstverstindlich postulierte Trennbarkeit des genetischen und
des essentiellen Aspektes in Bezug auf das europiische Vernunftparadigma ist
das Echo eines Grundmotivs, das sich in dieser Schirfe zum ersten Mal
keineswegs in abstrakt-begrifflicher Form innerhalb der Philosophie, sondern
im Rahmen des geschichtlichen Phinomens des Christentums und der christ-
lichen Theologie gestellt hat. Die Frage, ob sich die geschichtlich-faktisch ver-
ankerten Glaubenswahrheiten nicht zumindest grundsitzlich in Vernunft-
wahrheiten hinein aufheben lassen, hat die Geschichte des Christentums von
seinen Anfingen her begleitet.2 Angesichts der scheinbar unausweichlichen
Relativitdt historischer Ereignisse einerseits und des Wunsches, am absoluten
Wahrheitsanspruch des christlichen Glaubens festzuhalten andererseits, schien
die einzig gangbare L3sung darin zu bestehen, die dem Christentum anhaften-
den Elemente der Faktizitit zu blof} kontingenten Einkleidungen absoluter
Sachverhalte oder Wahrheiten zu erkliren, deren innere Struktur von den
Umstinden ihrer geschichtlichen Manifestation durchaus unberiihrt bleibt.
Einer ,Verséhnung® von Religion und Vernunft schien in dem Moment nichts
mehr im Wege zu stehen, wo die christliche Religion selbst als verkappte und
nur aus pidagogischen Griinden auf Elemente der Kontingenz rekurrierende
Form der Philosophie gedeutet wurde.3

Dieser Ansatz, der von einer einseitigen ,Aufhebung® der Religion in
Philosophie ausgeht, verliert in dem Moment seine fraglose Giiltigkeit, wo das
traditionelle Paradigma der Rationalitit sich selbst in seinen transzendentalen
Absolutheitsanspriichen problematisch wird. Die Kritik, die im 19. und 20.
Jahrhundert von unterschiedlicher Seite an den Grundmotiven metaphy-
sischen Denkens getibt wurde, 1ifit auch die dem Christentum gegeniiber
formulierten Assimilierungsanspriiche in einem anderen Licht erscheinen. Der
Wunsch, die dem Christentum als historischem Phinomen entstammenden
Grundmotive der europdischen Denktradition zu ,enttheologisieren® bzw.

2 Die antike Gnosis stellt den friithesten Versuch dar, die Historizitit der heilsgeschichtlichen
Ereignisse und Grundwahrheiten durch eine zunichst mythologisch-symbolische und spiter
ontologisch-strukturelle Umdeutung zu unterlaufen, die letztlich auch jeden Unterschied
zwischen den beiden Ordnungen des Glaubens und des Wissens zum Verschwinden bringt (vgl.
JONAS, Hans: Gnosis und spatantiker Geist. Teil 2,1: Von der Mythologie zur mystischen Philo-
sophie. Gottingen: Vandenhoeck & Ruprecht 1954).

3 Vgl. LESSING, Gotthold Ephraim: Die Erziehung des Menschengeschlechts. In: Werke VI
(vollst. Ausgabe in 25 Teilen). Hg. v. Waldemar von Olshausen, Julius Petersen u. Fritz Budde.
Berlin/Leipzig/Wien/Stuttgart: Deutsches Verlagshaus Bong 1925, Nachdr. Hildesheim/New
York: Olms 1970, 61-83.



Horizont und Faktum 487

thren Faktizititscharakter in eine transzendentale Vernunftsphire hinein
aufzuheben, liflt sich unter anderem als Ausdruck der fiir die klassische
Metaphysik typischen Tendenz deuten, das Phinomen eines echten Ut-
sprungspluralismus zu leugnen bzw. im Sinne eines Residualschemas umzu-
deuten. In dem Moment, wo ein von seinem Anspruch her sikulares Denken
meint, die christlich-faktische Herkunft gewisser ihm eigener Grundbegriffe
leugnen oder als vermeintlichen ,theologischen Rest“ eliminieren zu miissen,
macht es sich paradoxerweise ein Ideal gottlicher Reinheit und Kontin-
genzunabhingigkeit zu eigen, das sich mit dem finitistischen Anspruch seines
eigenen Ansatzes nur schwerlich in Einklang bringen lifit. Die Behauptung,
das geschichtliche Phinomen des Christentums sei ein fiir die europiische
Identitit letztlich irrelevanter Faktor, den man vom Standpunkt der Vernunft
aus getrost wegkiirzen konne, operiert insofern stillschweigend sub specie
aeternitatis, als sie die unendliche, faktisch nie vollig analysierbare Kom-
plexitit historisch-kontingenter Zusammenhinge zum Gegenstand einer
apodiktischen Evidenzaussage macht, deren Legitimitit, wenn iiberhaupt, nur
vom Standpunkt einer hypothetischen géttlichen, d.h. unendlichen Erkennt-
nis aus in giiltiger Weise eingeldst werden kdnnte. Eine Rationalitit, die mit
threm Sikularitits- und Endlichkeitsanspruch wirklich Ernst machen wollte,
miifite demgegeniiber gerade die Tatsache anerkennen, dafl das europiische
Vernunftideal sich mehreren faktisch verankerten, aufeinander irreduziblen
Quellen verdankt, unter denen das Christentum einen nicht wegzudenkenden
Platz einnimmt. Die ehedem klare ,Frontlinie“, die in scheinbarer Selbst-
verstindlichkeit der Vernunft den transzendentalen Universalititscharakter
und der christlichen Religion den der potentiell irrationalen Faktizitit und
Kontingenz zuwies, ist der Erkenntnis gewichen, dafl in der Faktizitit selbst
etwas liegt, was das Denken herausfordert, gerade insofern es sich von der
Sache her einer begrifflichen Aufsaugung widersetzt.

Es ist also nur folgerichtig, wenn das ,nachmetaphysische“ philosophische
Bewufltsein das Faktum der Religion nicht mehr als etwas Unverstindliches,
bestenfalls provisorisch Geduldetes ansieht, sondern ithm auch vom Stand-
punkt der sikularen Vernunft aus eine bleibende, positive Bedeutung zu-
billigt.# Weniger klar ist jedoch, wie diese neugewonnene Relevanz der
Religion fiir das philosophische Denken konkret aussehen soll.

In den meisten Debatten um die kulturelle und geschichtliche Identitit
Europas wird oft auf den Einflufl hingewiesen, den die judisch-christliche
Tradition auf bestimmte Grundinhalte des europiischen Welt- und Menschen-
bildes genommen hat. Die prinzipielle Gleichheit aller Menschen unterei-
nander, der absolute Wert, der der menschlichen Person zugemessen wird,

4 Vgl. HABERMAS, Jiirgen: Glauben und Wissen. Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2001, 13f., 28f.
sowie DERS. / RATZINGER: Dialektik der Sikularisierung, 31-36.



488 Martina Roesner

sowie die mindestens grundsitzliche Einsicht in die gleiche Wiirde von Mann
und Frau sind nur einige Beispiele, die in diesem Zusammenhang oft angefiihrt
werden. So unbestritten richtig dies auch vom faktischen Standpunkt aus sein
mag, sowenig ist dadurch jedoch ausgemacht, ob dies auch in systematischer
Hinsicht zu rechtfertigen ist; fehlt es doch keineswegs an Politikern und
Intellektuellen, die beispielsweise die christlich motivierte Achtung vor der
menschlichen Person in allen Phasen ihrer Existenz keineswegs bedingungslos
teilen und sie im Gegenteil als Hemmschuh fiir den wissenschaftlichen
Fortschritt und die gesellschaftliche Entwicklung betrachten. Die bis heute
oder zumindest bis vor kurzem noch de facto bestehende Beeinflussung des
europiischen Menschenbildes durch christliche Grundgedanken kann also aus
eigener Kraft nicht ihren Anspruch auf eine auch fernerhin geltende Beein-
flussung de iure aufrechterhalten, wenn man nicht doch wieder zu der Losung
greifen will, die Grundlehren des christlichen Glaubens zu versteckten
Vernunftwahrheiten zu erkliren, deren universaler Inhalt von seiner spezi-
fisch geschichtlichen Einkleidung ohne Schaden losgel6st werden kann.

Eine zweite Moglichkeit, die Bedeutung des Christentums fiir eine sikulare
Ratio plausibel zu machen, zielt nicht so sehr auf einzelne Ideengehalte als
vielmehr auf den Beitrag, den eine christlich motivierte Lebenshaltung fiir die
Gesellschaft insgesamt zu leisten imstande ist. Im bereits zitierten Gesprach
zwischen Habermas und Ratzinger dominieren dabei zwei Aspekte: zum einen
die praktisch-ethische Relevanz des Christentums als moglichen vorpoli-
tischen Unterbaus einer rechtsstaatlichen politischen Ordnung,5 zum anderen
die auch aus Sicht des weltlichen Denkens einzuriumende kognitive Dimen-
sion des Glaubens in seiner gesellschaftlichen Ausprigung.6 Die letztgenannte,
von Habermas vertretene Position ist der Einsicht verpflichtet, daf} keine,
auch nicht die moderne naturwissenschaftliche Weltsicht, einen Anspruch auf
letztgiiltige oder auch nur primir giiltige Deutungshoheit der Wirklichkeit
anmelden kann. Positiv gewendet, bedeutete dies, dafy die Religionen dazu
aufgerufen sind, ihren Platz neben anderen nicht minder giiltigen, aber
keineswegs exklusiven Modellen der Weltanschauung und des Weltverhaltens
einzunehmen und ihren Beitrag zum gesellschaftlichen Diskurs zu leisten, der
auf die bleibende Pluralitit sikularer und nichtsikularer Interpretations-
paradigmen angewiesen ist.

Ein solcher Ansatz kann sich wiederum sehr unterschiedlich darstellen, je
nachdem, wie man die Zustindigkeiten von Vernunft und Religion im ge-

5 Vgl. den Vortrag von Kardinal RATZINGER: Was die Welt zusammenbilt. Vorpolitische
moralische Grundlagen eines freibeitlichen Staates. In: HABERMAS / DERS.: Dialektik der Siku-
larisierung, 39-60.

6 Vgl. den letzten Abschnitt von HABERMAS’ Vortrag in: DERS. / RATZINGER: Dialektik der
Sakularisierung, 34-36.



Horizont und Faktum 489

meinsamen Raum des Welthorizontes aufteilt. Da es aufgrund der vielfiltigen
Ausprigungsformen des religidsen Lebens schwierig, wenn nicht unmdglich
ist, iiber ,die“ Religion im allgemeinen zu sprechen, soll im folgenden nur das
Verhiltnis von sikularer Rationalitit und Christentum betrachtet werden,
was auch insofern gerechtfertigt erscheint, als die christliche Religion vom
historischen Standpunkt aus mit der Entwicklung Europas und der euro-
piischen Geistestradition am engsten verbunden ist.”

II. DER ONTOLOGISCHE STATUS DES CHRISTENTUMS VOR DEM HINTER-
GRUND DES PHANOMENOLOGISCHEN WELTBEGRIFFS

In der gegenwirtigen Debatte iiber die mogliche auflerreligiose Relevanz des
Christentums kommen die diversen Interpretationsansitze darin tiberein, daf}
sie die Religion wie selbstverstindlich innerhalb des Spielraumes zwischen den
konkreten Einzelphinomenen einerseits und einem universalen Deutungs-
horizont andererseits ansiedeln. Die Gewichtung mag dabei unterschiedlich
ausfallen, doch wird das Schema als solches nicht grundsitzlich in Frage
gestellt.

Die minimalistischste Art und Weise, dem Christentum vom kognitiven
Standpunkt aus einen Platz einzurdumen, besteht darin, ihm die Deutung von
Phinomenen zu iibertragen, an denen das Ungeniigen eines ausschlieflich
sikularen Denkansatzes besonders deutlich erkennbar wird. So wiren wohl
sicher die meisten Verfechter einer absoluten Vernunftautonomie bereit
zuzugestehen, dafl im Hinblick auf gewisse Grundphinomene und Grenz-
situationen des Lebens, wie unverschuldetes Leid und Ungliick, Krankheit
und Tod, das religiése Paradigma des Christentums wenn nicht Lésungs-, so
doch Deutungsansitze bereitstellt, mit denen sich auch derjenige sinnvoll
auseinandersetzen kann, der den entsprechenden Glaubensakt aus welchen
Griinden auch immer nicht nachvollziehen will. Diesem Ansatz zufolge stellt
der rational fafibare Sachgehalt bestimmter christlicher Grundaussagen inner-
halb der Vielzahl méglicher Begriffs- und Interpretationsschemata eine
eidetische Variation unter anderen dar, die auf der rein gedanklichen Ebene
den gleichen modalen Status geniefit wie alle iibrigen von der Vorstellung
erzeugbaren Deutungsformen. In diesem Sinne wire dem Christentum ein
beschrinktes Zustindigkeitsgebiet zugewiesen, auf dem es in legitimer Weise
sein mit anderen Ansitzen konkurrierendes Interpretationsmodell zur

7 Bedenkenswerterweise nimmt selbst ein Philosoph wie Habermas auch dort, wo von
»Religion tiberhaupt® geredet werden soll, in unwillkiirlicher Konkretion meistens doch auf die
Grundmuster und Hauptthemen des Christentums Bezug (zu diesem teils abstrakten, teils
konkreten Religionsbegriff bei Habermas vgl. MALY, Sebastian: Die Rolle der Religion in der
postsikularen Gesellschaft. Zur Religionsphilosophie von Jirgen Habermas. In: Theologie und
Philosophie 80 [2005] 546-565, hier 547).



490 Martina Roesner

Anwendung bringen kann, ohne mit den Anspriichen der sikularen Ratio in
grundsitzlicher Weise zu kollidieren.

Eine zweite, grofiziigigere Deutungsvariante bestiinde darin, sikulares und
religioses Denken sich in je eigener Weise auf die Wirklichkeit als ganze
beziehen zu lassen. Demnach hitten Vernunft und Glaube in koextensiver
Weise dasselbe Phinomengebiet zum Gegenstand, nur dafy der Horizontsinn
und die sich daraus ergebenden intentionalen Grundschemata jeweils andere
sind. Ein friedliches Nebeneinander der beiden Paradigmen wire dadurch
gewihrleistet, daf} beide sich darauf besinnen, unter jeweils anderen Gesichts-
punkten iiber dasselbe zu sprechen, wobei jedem dieser Gesichtspunkte auf-
grund seiner perspektivischen Beschrinkung gleichzeitig auch eine absolute
Unersetzlichkeit zukime. Dem Glauben wiirde somit das Biirgerrecht im
gesellschaftlichen Bereich unter der Bedingung zuerkannt, daf} er - trotz
seiner grundsitzlich universalen Dimension - die Unterscheidung der
sgeistlichen und der ,weltlichen® Wirklichkeitsdeutung als innerhalb des
Glaubens formulierbare und vom Glauben her zu bejahende anerkennt.

Gerade die Definition des Christentums als eines auf die Wirklichkeit als
ganze bezogenen Deutungsparadigmas sui generis hat oft dazu gefithrt, dafl sein
Glaubensentwurf als Proklamation einer ,Hinterwelt®, also einer bestenfalls
sinnlosen und iiberfliissigen, schlimmstenfalls aber fiir das innerweltliche
Verhalten schidlichen Verdoppelung des Erfahrungshorizontes verstanden
wurde. Diese Kritik entspringt der grundsitzlich richtigen Einsicht, daf auch
die doktrinale Dimension des Christentums nie rein theoretischer Natur ist,
sondern immer auch praktische Konsequenzen fiir das Leben hier und jetzt
hat. Das durchaus nicht ausgewogene, sondern eindeutig zugunsten des
JJenseits“ und der ,kommenden Welt“ betonte Verhiltnis der beiden Sinn-
horizonte hat oft im Ruf gestanden, die Gliubigen zur Weltflucht zu ver-
leiten, die darin besteht, sich im Namen einer phinomenal unausweisbaren,
»hoheren Wirklichkeit den Verpflichtungen der konkret gegebenen Erschei-
nungswelt zu entziehen bzw. sie nur unter Vorbehalt im entwertenden Modus
des ,Als ob“ zu erfiillen. Die wohl schirfste Kritik der unheilvollen Folgen
einer solchen ,Weltverdoppelung® erfolgt bekanntlich bei Nietzsche. In seinen
Augen fithrt die Annahme einer metaphysisch-religiésen ,Hinterwelt* zu
einer Lihmung des Lebens, das den urspriinglich selbsttragenden, immanenten
Sinn seiner Dynamik plétzlich an den Kriterien transzendenter und nicht
mehr phinomenal ausgewiesener Ideale messen lassen mufl. Dieser Recht-
fertigungszwang des eigentlich einer Rechtfertigung Unbediirftigen unterstellt
die unmittelbar wirksame Ursprunghaftigkeit des Lebendigen einem aufler-



Horizont und Faktum 491

halb ihrer selbst liegenden Grund und zerreifit damit die Sinnhomogenitit der
Welt.8 '

Indes liefRe sich fragen, ob sich das Verhiltnis von Vernunft und Christen-
tum noch anders bestimmen liflt als in einer Abgrenzung von phinomenalen
Zustandigkeitsbereichen oder einer Gegeniiberstellung von wie immer ,unter-
schiedlich® gefaften, aber doch in relativer Vergleichbarkeit nebeneinander
bestehenden bzw. miteinander in Konflikt geratenden Deutungsmodellen der
Wirklichkeit insgesamt. Allein die Tatsache, dafl Nietzsche von ,Welt“ und
»2Hinterwelt“ spricht, weist auf eine Problematik hin, deren Bedeutung den
unmittelbaren Kontext einer polemischen Auseinandersetzung mit dem
Christentum weit iibersteigt. Vielmehr geht es vom systematischen Ge-
sichtspunkt aus darum, ob der Weltbegriff {iberhaupt einen méglichen Plural
zulifit und wie in diesem Falle die Beziehung der Teilwelten zum Ganzen ge-
dacht werden muf}. Erst vor dem Hintergrund dieser Vorbetrachtung ist es
dann moglich, das Verhiltnis von Christentum und ,weltlicher” Vernunft neu
zu bestimmen.

Die Schwierigkeit dieser Fragestellung liegt in einer Doppelbddigkeit des
Weltbegriffes begriindet, die sich bereits bei Kant abzeichnet. Der kosmo-
logischen Bedeutung von ,Welt“ als Inbegriff aller als Erscheinungen zuging-
lichen Gegenstinde der Erkenntnis steht ein anderer Weltbegriff gegeniiber,
der sich auf die praktisch-lebenswirkliche Dimension des Denkens in seinem
gesamtmenschheitlichen Zweckhorizont bezieht.9 Der existentiell neutrale
Weltbegriff der theoretischen Vernunft ist auf diese Weise dem anthro-
pologisch-teleologischen Sinn von Welt untergeordnet und auf ihn hin bezo-
gen. Man hat es somit mit zwei verschiedenen Horizontarten zu tun, von
denen die eine auf die perzeptive Zuginglichkeit gegenstindlicher Einzelphi-
nomene, die andere auf die ungegenstindliche Sinnstruktur intersubjektiver
Existenz abzielt.

Dieses Verhiltnis von theoretischem und praktischem Weltbegriff verlangt
in dem Moment nach einer Revision, wo das Verhiltnis von Erscheinendem
und nicht Erscheinendem, von Transzendenz und Transzendentalitit vor dem
Hintergrund des Bewufitseinsverstindnisses der Husserlschen Phinomeno-
logie neu bestimmt wird. Die Kantische Definition der Welt als Inbegriff der
Gegenstinde moglicher Anschauung erweist sich darin als Untermenge eines
viel weiter gespannten Weltbegriffes, der die Gesamtheit aller im weitesten
Sinne bewufltseinstranszendenten Gegenstindlichkeit umfafit. Dieser Welt-

8 Vgl. NIETZSCHE, Friedrich: Also sprach Zarathustra. In: Werke V1/1. Hg. von Giorgio Colli
u. Michele Montinari. Berlin: Walter de Gruyter 1968, 31-34 sowie DERS.: Der Antichrist. In:
Werke V1/3 (Colli / Montinari). Berlin: Walter de Gruyter 1969, 170-172, 179-183, 191, 204f.,
213-216.

9 Vgl. KANT, Immanuel: Kritik der reinen Vernunfi, A 508-523, 838f. / B 536-551, 866f.



492 Martina Roesner

begriff ist weniger extensional als intensional zu verstehen, insofern er
Synonym eines bestimmten Sinnes von Phinomenalitdt ist. Der ,Welt“ als
Horizontbegriff aller dem Bewufitsein nicht reell immanenten Gegenstind-
lichkeit steht die Sphire des transzendentalen Ego nicht als ein irgendwie
kommensurabler, quantitativ abgegrenzter Bereich gegeniiber. Vielmehr wird
»Weltlichkeit“ zum Synonym prinzipieller Relativitit des Phinomenalen, das
sich nur in seiner Bekundung fiir das Bewuf3tsein konstituieren kann, wihrend
umgekehrt das Bewufitsein von seinem Wesen her in keiner Weise auf eine
sich in akttranszendenter Gegenstindlichkeit bekundende ,Wirklichkeit®
angewiesen ist. Die Subjektivitit erscheint somit als die aus der Welt heraus-
fallende und von Welt unbetroffene Bedingung von Weltlichkeit {iberhaupt.10
Vor diesem Hintergrund bezieht sich die auch von der Transzendental-
phinomenologie anerkannte teleologische Dimension innerweltlicher Gegen-
standserkenntnis zunichst nur auf die Konstitutionsstrukturen des Einzel-
phinomens,!1 nicht jedoch auf den intersubjektiv-normativen Zwecksinn
philosophischer Erkenntnis als solcher.

Vom transzendentalphinomenologischen Ansatz her kann die Gottes-
problematik, wenn iiberhaupt, nur im Zusammenhang mit einer Grenz-
betrachtung der Strukturen reiner Subjektivitit angesprochen werden.12 Da
phinomenale Ding- und Welthaftigkeit ohne prinzipielle Bekundbarkeit fiir
ein Bewufltsein undenkbar ist, Gott aber ersichtlicherweise nicht im Modus
objektiver Phinomenalitit zuginglich werden kann, ist die Vorstellung einer
»Hinterwelt“ absoluter, gottlicher Transzendenz grundsitzlich widersinnig.13
Allenfalls ist es moglich, die positiven Religionen, in denen sich das Verhiltnis
von endlicher und absoluter Subjektivitit in historischer Ausprigung inner-
halb konkreter phinomenaler Grenzen manifestiert, als natiirliche ,Teil-
welten“ zu deuten, d.h. als faktisch realisierte Untermengen und Partialhori-
zonte innerhalb des einen universalen Welthorizontes, der das Korrelat der
transzendentalen Subjektivitdt ausmacht.14

10 Vgl. HUSSERL, Edmund: Ideen zu einer reinen Phinomenologie und phinomenologischen
Philosophie. Erstes Buch (= Husserliana [Hua] III/1). Den Haag: Nijhoff 1976, 103-106 (§ 49);
DERS.: Cartesianische Meditationen und Pariser Vortrige (= Hua I). 2. Auflage. Dordrecht/
Boston/London: Kluwer Academic Publishers 1991, 64{. (§ 11); DERS.: Die Krisis der europdischen
Wissenschaften und die transzendentale Phinomenologie (= Hua VI). 2. Auflage. Den Haag:
Nijhoff 1976, 151-155.

11 Vgl. HUSSERL, Edmund: Ideen zu einer reinen Phinomenologie und phinomenologischen
Philosophie. Drittes Buch (= Hua V). Den Haag: Nijhoff 1952, 129; DERS.: Phinomenologische
Psychologie (= Hua IX). Den Haag: Nijhoff 1966, 65-100.

12 ygl. HUSSERL, Edmund: Formale und transzendentale Logik (= Hua XVII). Den Haag:
Nijhoff 1974, 258; DERS.: Zur Phinomenologie der Intersubjektivitit. Erster Teil [1905-1920] (=
Hua XTII). Den Haag: Nijhoff 1973, 8f.

13 Vgl. Hua I11/1, 1091, 124f., 175 Anm. 1 (§§ 51, 58, 79).

14 Vgl. Hua II/1, 122 (§ 56).



Horizont und Faktum 493

Auch beim spiten Husserl, der die philosophische Gottesidee mit der Vor-
stellung eines unendlichen teleologischen Fortschritts der Vernunftmenschheit
verkniipft, ist diese Teleologie eindeutig intersubjektiven und nicht ,welt-
lichen® Charakters.’5> Die prinzipielle Unableitbarkeit und Absolutheit des
Faktischen, die Husser]l zunichst dem transzendentalen Bewuf3tseinspoll¢ und
spater der transzendentalen Vernunftgeschichte zubilligt,’7 ist jedoch rein
formaler, nicht konkret-inhaltlicher Natur. Nicht dieses oder jenes Moment
der geschichtlichen Faktizitit in seiner materiellen Einzigartigkeit besitzt
absolute Bedeutung, sondern nur, insofern sich an ithm die reine Form der aus
aller objektbezogenen Eidetik nicht abzuleitenden, konstitutiv-unendlichen
Universalteleologie des Bewuftseins ablesen lif3t.18 Vor diesem Hintergrund
bleibt das unverduflerliche Spezifikum der christlichen Religion auf ihren
radikal neuen ethischen Ansatz eingeschrinkt, der sich gleichwohl innerhalb
des einen Welthorizontes des gemeinschaftlichen, intersubjektiven Verhaltens
bewihren mufl. Die absolute Eigenheit der christlichen Ethik erweist sich
insofern als ,nicht von dieser Welt*, als ihr universaler Normativititsanspruch
sich nicht aus dem Kriterium biologischer Normalitit bzw. dem statistisch
erhebbaren Allgemeinverhalten der Menschen in der damaligen geschicht-
lichen Welt der Antike ableiten 14f3t.19 Dies eroffnet jedoch keineswegs die
Perspektive auf eine wie immer geartete ,zweite® Wirklichkeitssphire. Das
»-Reich Gottes“ bzw. ,,Gott selbst” sind nichts weiter als operative Namen fiir
das infinitesimal anzustrebende Ideal absoluter transzendentaler Vernunft,
deren Wesensstrukturen jedoch grundsitzlich immer schon im Modus der
Bewufltseinsimmanenz zuginglich und begreifbar sind.20

Obwohl Husserl den Gedanken einer religiés motivierten , Verdoppelung®
der Welt durch den transzendentalen Grundansatz seiner Phinomenologie
von vornherein unmdéglich macht, gelingt es auch ihm nicht in befriedigender
Weise, der Bedeutung der Faktizitit als solcher gerecht zu werden. Letztlich
klaffen die duflerlich sichtbare, historische ,Schale“ des Christentums und der

15 Die transzendentale Monadengemeinschaft, auf deren gesamtmenschheitliche Verwirkli-
chung die vermeintlich ,rein theoretische“ Titigkeit der philosophischen Teilmenschheit letzt-
lich hingeordnet ist, dient wohl dem Zweck, eine objektive, intersubjektiv zugingliche Welt zu
konstituieren, doch gerade unter der Voraussetzung der grundsitzlich nicht mehr im Modus der
welthaften Dinglichkeit einlésbaren ,Transzendenz® eines jeden alter ego (vgl. HUSSERL,
Edmund: Erste Philosophie. Zweiter Teil: Theorie der phinomenologischen Reduktion [= Hua VIII].
Den Haag: Nijhoff 1959, 505 sowie Hua I, 122-124 [§ 43]).

16 Vgl. HUSSERL, Edmund: Zur Phinomenologie der Intersubjektivitit. Dritter Teil [1929-
1935] (= Hua XV). Den Haag: Nijhoff 1973, 385.

17 Vgl. Hua VIII, 506.

18 Vel. Hua VI, 13f.

19 Vgl. HUSSERL, Edmund: Vorlesungen iiber Ethik und Wertlehre [1908-1914] (= Hua
XXVIII). Dordrecht/Boston/London: Kluwer Academic Publishers 1988, 388f.

20 Vgl. Hua XX VIII, 226 sowie Hua VI, 272-276.



494 Martina Roesner

thm zugebilligte transzendentalphilosophische Kern doch wieder auseinander,
da sich der Wert des Glaubens nur daran bemifit, wie weit er dem von der
Philosophiegeschichte vorgezeichneten ethischen Paradigma eines Lebens aus
reiner Vernunft entspricht. Die Faktizitit als solche, d.h. abgesehen von ihrer
moglichen Eigenschaft als historischer Durchbruchsort des transzendentalen
Vernunftideals, ist dagegen weder mit Blick auf die Philosophie noch mit
Blick auf den christlichen Glauben von wesentlicher theoretischer Bedeutung.
Sie markiert vielmehr eine Grenze und Grundschwierigkeit der Husserlschen
Phinomenologie, die im Rahmen dieses Ansatzes ungeldst bleiben mufite.2!
Wie sieht es demgegeniiber mit dem phinomenologischen Denken der zwei
bedeutendsten Husserl-Schiiler, Heidegger und Fink, aus, die auf je eigene
Weise der vortranszendentalen Faktizitit zu ihrer philosophischen Bedeutung
verhelfen wollen?

Bei Heidegger nimmt das Phinomen des christlichen Glaubens insofern
eine eigentiimliche Stellung ein, als es zunichst dem Bereich radikaler Fakti-
zitdt, spiter jedoch dem genauen Gegenpol, nimlich der Sphire eines syste-
matischen Weltentwurfs, zugerechnet wird. In scharfem Gegensatz zu den
zeitgenossischen Formen der ,Religionsphilosophie“ gehen die Bemithungen
des jungen Heidegger dahin, das rein biblisch und noch nicht philosophisch
fundierte Urchristentum als Hochstform eines Lebens in begrifflich ungemil-
derter Faktizitit zu deuten, deren Theologie sich gerade nicht als doktrinales
System prisentiert, sondern nichts anderes besagt als die Verkiindigung der
Naherwartung in ihrer inhaltsleeren Schirfe.22 Diese Interpretation hat
einerseits den Vorteil, der vorschnellen ,Aufhebung® des christlichen Glau-
bens in universale Begriffsgehalte den Anschein ihrer Selbstverstindlichkeit zu
nehmen, doch fiihrt sie andererseits zu einem volligen Auseinanderfallen der
Bereiche des Glaubens und der denkerischen Reflexion. Fiir den jungen Hei-
degger ist der christliche Glaube nur in dem Mafie glaubhaft, als er gerade der
Versuchung widersteht, seine wesentlichen Inhalte begrifflich vermitteln und
in das Medium einer rational nachvollziehbaren Terminologie tibersetzen zu
wollen.23 Anstatt der sonst iiblichen, einseitigen Aufsaugung des konkreten
Phinomens des Christentums durch ein universales Vernunftideal hat man es
mit einem unvermittelten Nebeneinander zweier schroff gegensitzlicher
Paradigmen zu tun, die einander nur unter der Voraussetzung volliger

21 Vgl. LANDGREBE, Ludwig: Faktizitit und Individuation. Studien zu den Grundfragen der
Phéinomenologie. Hamburg: Meiner 1982, 116.

22 Vgl. HEIDEGGER, Martin: Phinomenologie des religisen Lebens (= Gesamtausgabe [GA]
60). Frankfurt a. M.: Klostermann 1995, 98-117.

23 Vgl. GA 60, 104 sowie HEIDEGGER, Martin: Phinomenologie der Anschauung und des
Ausdrucks (= GA 59). Frankfurt a.M.: Klostermann 1993, 91 und DERS.: Wegmarken (= GA 9).
Frankfurt a.M.: Klostermann 1976, 51-54.



Horizont und Faktum 495

existenzieller Unvereinbarkeit begegnen kénnen.24 Die philosophische Auf-
wertung des geschichtlichen Christentums setzt also paradoxerweise gerade die
Anerkennung seiner schlechthin und prinzipiell aulerphilosophischen und
auflerrationalen Natur voraus.

In dem Moment, wo Heidegger die Philosophie nicht mehr in erster Linie
von der phinomenologischen Analyse der Faktizitit des Daseins her versteht,
sondern vor allem die Geschichte der Philosophie als philosophisches Grund-
problem wahrzunehmen beginnt, macht auch seine Deutung des Christentums
eine entsprechende Vergeschichtlichung durch. Sein Deutungsschema nihert
sich damit dem Eugen Finks an, so dafl man beide Ansitze vom phino-
menologischen Standpunkt aus parallel abhandeln kann.

Sowohl der mittlere Heidegger als auch Fink gehen das Problem der Be-
ziehung der positiven, christlichen Religion zum philosophischen Denken
unter dem Vorzeichen eines gewandelten Weltbegriffes an, der nicht mehr als
Korrelat einer transzendentalen, tendenziell unendlichen Subjektivitit aufge-
faflt wird. Der gemeinsame Grundzug ihrer Deutung des Christentums besteht
darin, daf} der traditionelle, philosophisch-theologische Begriff der ,Trans-
zendenz® Gottes auf jeweils andere Weise als falsch verstandene und falsch
lokalisierte Version eines radikaler zu verstehenden Unterschiedes verstanden
wird, der sich - als ontologische Differenz - zwischen der Gesamtheit des
Seienden als solchem und dem Sein selbst (Heidegger)?> oder - als kos-
mologische Differenz - zwischen der absolut nichtdinglichen Welt und der
Gesamtheit alles Innerweltlichen (Fink) entfaltet.26 Der alles mdgliche Er-
scheinen wie Nichterscheinen vorgingig umfassende Rahmen - heifle er nun
~Ereignis“ (Heidegger) oder ,Welt“ (Fink) - ist ein absolutes singulare tantum,
das keine Verdoppelung zulifit.?? Die Folgerung daraus ist, dafl auch die
Sphire des Gottlichen im weitesten Sinne sowie der religiose Bezug des Men-
schen zu ihm sich nur innerhalb dieser iibergeordneten Struktur verwirk-
lichen konnen, die ihren nichtdinglichen Charakter gerade nicht aus einer wie
immer verstandenen ,Transzendenz“, sondern aus ihrer transversal durch-
gingigen und gleichwohl endlichen Wirksamkeit iz allen Bereichen dinglicher
Phinomenalitdt schopft.28 Die christlich motivierte Vorstellung von einer
»anderen Welt“, dem ,Jenseits“ oder wie immer gearteter, nicht unmittelbar

24 Vgl. HEIDEGGER, Martin: Einfiibrung in die Metaphysik. 5. Auflage. Tiibingen: Niemeyer
1987, 5f.; DERS.: Der Begriff der Zeit. Tiibingen: Niemeyer 1989, 6.

25 Vgl. HEIDEGGER, Martin: Beitrige zur Philosophie [Vom Ereignis] (= GA 65). 2. Auflage.
Frankfurt a.M.: Klostermann 1994, 24f., 216-218, 250, 322, 405-417.

26 Vgl. FINK, Eugen: Welt und Endlichkeit. Wiirzburg: Kénigshausen & Neumann 1990, 19.

27 Vgl. GA 65, 20, 187, 314 sowie FINK, Eugen: Grundphinomene des menschlichen Daseins.
Freiburg/Miinchen: Karl Alber 1979, 184 und DERS.: Alles und Nichts. Ein Umweg zur Philo-
sophie. Den Haag: Nijhoff 1959, 196, 215f.

28 Vgl. GA 65, 24, 26f., 280.



496 Martina Roesner

zuginglicher Phinomensphiren wird dementsprechend von beiden Philo-
sophen als innerweltlich-historisch beobachtbare Fehlinterpretation (bzw.
unphilosophische Interpretation) des Verhiltnisses von Phinomen und Welt2
oder als eine historische Teilwelt innerhalb des Gesamthorizontes von Welt
tiberhaupt gedeutet.?0 In beiden Fillen tritt also wiederum das kontingente
Moment am Christentum zugunsten seiner systematischen Dimension zuriick
bzw. wird lediglich auf den historischen Durchbruch eines besonderen
Verstindnisses von Horizonthaftigkeit bezogen, das in sich einen primir
begrifflich-universalen und nicht faktischen Charakter hat. Ist damit jedoch
schon das philosophisch auszumachende Spezifikum des Christentums hin-
reichend bestimmt?

Bei den bisher geschilderten philosophischen Interpretationsversuchen des
Christentums fillt auf, dafl die geschichtliche Seite dieses Phinomens nicht
eigentlich als konkretes Faktum, sondern im Zusammenhang mit der Frage
nach ,Faktizitit iiberhaupt® abgehandelt wird. Die scheinbare Univozitit des
Faktizititsbegriffs macht deutlich, dafl es im Grunde nicht um die Be-
trachtung eines geschichtlichen Phinomens in seiner realen Einzigartigkeit
geht, sondern lediglich um die formal-abstrakte Analyse mdoglicher Einzig-
artigkeit iiberhaupt. Die Waagschale schligt damit wieder zugunsten der Di-
mension transzendental falbarer Universalitdt aus und beraubt das Faktum als
solches seiner eigentlichen Relevanz. Will man dabei nicht stehenbleiben, gilt
es also, das begrifflich-homogene Abstraktum der Faktizitit noch einmal auf
das konkrete Faktum des Christentums hin durchlissig zu machen und sich zu
fragen, inwiefern darin etwas liegt, was auch fiir eine sikulare Vernunft von
unersetzlicher rationaler und nicht nur historischer Bedeutung sein kénnte.

ITII. DAS INDIVIDUELLE BEWURTSEIN ALS ORT VOLLZUGSHAFTER EINHEIT
VON FAKTIZITAT UND UNIVERSALITAT

Sosehr es wahr ist, dafl das Christentum seinem ureigensten Wesen nach als
Anwalt einer vernunft- und erkenntnisorientierten Weltsicht gelten darf,3!
sowenig ist umgekehrt der Schlufl erlaubt, sein Auftreten in der geschicht-
lichen Welt habe 7ihil novi sub sole rationalitatis erbracht. Die eigentliche und
gerade auch fiir Nichtglaubende bedeutsame Neuheit besteht allerdings nicht
in diesem oder jenem materiellen Glaubensinhalt, der eine quantitative Ab-
spaltung innerhalb des Bereichs des Phinomenalen bzw. eine mehr oder
weniger grobe oder subtile Verdoppelung der Phinomensphire zur Folge

29 Vgl. FINK, Eugen: Zur ontologischen Friibgeschichte von Raum - Zeit — Bewegung. Den
Haag: Nijhoff 1957, 68.

30 Vgl. HEIDEGGER, Martin: Holzwege. 7. Auflage. Frankfurt a.M.: Klostermann 1994, 64f£.

31 Vgl. RATZINGER, Joseph: Vérité du Christianisme?. In: MICHON, Cyrille (Hg.): Christia-
nisme: héritages et destins. Paris: Librairie générale francaise 2002, 303-324.



Horizont und Faktum 497

hitte, sondern in einem durch die Idee der Menschwerdung motivierten,
radikal neu verstandenen Verhiltnis von individuellem Faktum und univer-
salem Horizont als solchem, das sich nicht aus bloflen Modifikationen des
Verhiltnisses von apriorischer Universalitit bzw. spezifischer Allgemeinheit
und raumzeitlich individuierter Gegenstindlichkeit ableiten 1if3t.32 Die allge-
mein gehaltene Charakterisierung des Christentums durch Begriffe wie ,Fakti-
zitit“, ,Kontingenz“, ,Einzigartigkeit® usw. verschleiert die Tatsache, daf} sich
die damit gemeinte Konkretheit wiederum auf ganz verschiedene Aspekte des
christlichen Glaubens als gesamtgeschichtlichen Phinomens beziehen kann.
So kann etwa der unaufhebbare historische Bezug mancher Kernaussagen des
christlichen Glaubensbekenntnisses (z.B. ,Gelitten unter Pontius Pilatus®) in
der Tat als etwas gelten, was sich aus keiner begrifflich zu fassenden Univer-
salwahrheit a priori herausspinnen liffit. Doch ist die Relevanz dieses histo-
rischen Konkretums wiederum nur etwas, was bestenfalls fiir den Glaubigen
von selbstverstindlicher Bedeutung ist. Von auflen betrachtet, ist in der Tat
nicht zwingend plausibel zu machen, warum der Hinweis auf bestimmte
historische Personlichkeiten der damaligen Zeit innerer Bestandteil einer auch
fiir Nichtglaubende relevanten oder mindestens interessanten Glaubensaussage
sein soll. Muf} demnach der Versuch einer ,Ubersetzung® religiéser Inhalte in
ein fir alle nachvollziehbares Begriffsregister33 nicht von vornherein jeden
Hinweis auf historische Kontingenz abstreifen, die sich de facto zwar so und
nicht anders abgespielt hat, sich de iure aber sehr wohl hitte anders abspielen
kénnen?

Das Problem wird erst dann lésbar, wenn man die Debatte aus dem
Bereich einer abstrakt verstandenen ,Individualitit® und ,Kontingenz* heraus-
fiihrt und sie auf dasjenige konkrete Individuum bezieht, das den unhinter-
gehbaren Kern des christlichen Selbstverstindnisses ausmacht, namlich auf die
Person Jesu. Versucht man, das damit Gemeinte in einer rein philosophischen
Begrifflichkeit auszuformulieren, so zeigt sich, daf} dies keineswegs eine illegi-
time Uberschreitung der Grenzen sikularer Vernunft impliziert, sondern im
Gegenteil am besten dazu angetan ist, deren Eigenstindigkeit zu wahren. Als
das Hauptkriterium einer gewahrten Vernunftautonomie gilt ja, dafl kein wie
immer gearteter ,Inhalt“ (sei er nun religidser, wissenschaftlicher oder ideo-
logischer Natur) unmittelbar als solcher Anspruch auf rationale Anerkennung
erheben kann, ohne sich als moglicher innerer Vollzug der Vernunft selbst
bestitigt zu haben. Was am Christentum Anspruch auf universale Relevanz
erheben kann, ist demnach keine inhaltlich-statisch zu verstehende Lehre zber
faktische Begebenheiten, sondern die Unaufloslichkeit einer ereignis- und voll-

32 Vgl. HUSSERL, Edmund: Logische Untersuchungen II/1 (= Hua XIX/1). Den Haag/
Boston/Lancaster: Nijhoff 1984, 111-170 (§§ 1-23).

33 Vgl. HABERMAS: Glauben und Wissen, 20-22.



498 Martina Roesner

zugshaft zu verstehenden Relation, die das historische Faktum einer bestimm-
ten Person in ihrer transzendental unableitbaren Absolutheit zum Ort der
Verwirklichung aller transzendental formulierbaren Universalititshorizonte
erklart, ohne daf} eines in das andere hinein aufgel6st oder aufgehoben wiirde.
Das Besondere an dieser Verwirklichung liegt darin, daf} in ihr - im Gegensatz
zu gingigen philosophischen Individuationsschemata - das Einzelne einerseits
nicht ,weniger“ enthilt als das Universale, sein ,Mehr“ andererseits aber auch
nicht im Sinne des nur-individuellen Uberschusses eines schlechthin aufier-
rationalen ineffabile zu verstehen ist, sondern - wie der philosophisch kon-
notierte Begriff des ,Logos“ schon andeutet - das Prinzip aller rationalen
Erkennbarkeit in sich schliefit. Philosophisch gesprochen, bedeutet das mit
der Menschwerdung Christi Gemeinte nicht die individuierende Vereinzelung
einer begrifflich-horizonthaften Universalitit im Medium historischer Singu-
laritit, sondern den faktisch verwirklichten Durchbruch der Einsicht, daf§
individuelle Faktizitit als solche im Grenzfall mit der von allen trans-
zendentalen Horizonten verkdrperten Form der Universalitit koextensiv sein
kann.

Was diese Einsicht von den zuvor skizzierten philosophischen Deutungen
des Christentums unterscheidet, ist die Uberwindung des scheinbar ausweg-
losen Dualismus zwischen Kontingenz und Universalitit, der sich dann ein-
stellt, wenn man die fiir das Christentum konstitutive Faktizitit in erster
Linie in seinen auflerlich sichtbaren, kulturell geprigten Strukturen oder
bestimmten Sachgehalten seiner Lehre lokalisiert, anstatt sie vor allem auf die
historische Person Jesu zu beziehen, in der Faktizitit und Universale nicht
nachtriglich begrifflich vermittelt, sondern im konkreten, individuellen Be-
wufltseinsvollzug als immer schon zusammen verwirklicht gedacht werden.
Der Versuch, den Kerngehalt des Christentums zwischen den vermeintlichen
Antipoden einer irrationalen und folglich auszuklammernden Faktizitit und
einem rationalen, doch dafiir kontingenzfreien Universalhorizont aufzuteilen,
geht insofern an der Sache vorbei, als beide Aspekte nochmals auf das singu-
lire Faktum einer individuellen, historischen Existenz bezogen und in ihrem
vorbegrifflichen Vollzug verankert sind.

Es ist ein angestammter Grundbestandteil der christlichen, vor allem
katholischen Apologetik, die Lehre von der historischen Konkretion des
Absoluten in der Person Jesu Christi als das schlechthin Neue zu bezeichnen,
zu dem die antike Philosophie bzw. die menschliche Vernunft als solche von
alleine nicht hitte gelangen konnen.34 Liuft der bis hierhin skizzierte Versuch
einer Bestimmung des dem historischen Christentum absolut Eigenen und
Unersetzbaren also nicht zwangslaufig auf eine Engfithrung hinaus, die das

34 Vgl. JOHANNES PAULUS II: Fides et ratio.In: Acta Apostolicae Sedis. Commentarium
officiale 91 (1999), n° 1, 5-87, hier 14 (§ 12).



Horizont und Faktum 499

philosophische Denken auf ein bestimmtes religidses Paradigma in seiner
historischen Kontingenz einschwoéren will? Kann man von den gegenwirtigen
philosophischen Bemiithungen um eine Identititsbestimmung der europdischen
Geisteshaltung verlangen, nicht nur der ,Religion iberhaupt®, sondern gerade
dem Christentum in seiner konkreten Faktizitdt eine unersetzliche Bedeutung
fir die Philosophie als Philosophie zuzubilligen, ohne zugleich die sikulare
Identitit des europiischen philosophischen Denkens aufzugeben?

Diese Frage ist zu bejahen, sofern man klar genug zwischen theoretischer
Anerkennung und bekennerischem Vollzugsverstindnis unterscheidet. Was
am Christentum auch fiir einen Nichtglaubenden rationale Geltung besitzt, ist
nicht die heilsgeschichtliche Dimension der Person Jesu mitsamt den sich
daraus ergebenden existentiellen Konsequenzen, sondern die formale Unab-
leitbarkeit des damit Gemeinten. Niemand kann dazu verpflichtet werden,
sich die christlichen Wurzeln bestimmter in das europidische Denken ein-
gegangener Inhalte oder, wie man gerne sagt, ,Werte“ des christlichen Glau-
bens in ihrer Christlichkeit zu eigen zu machen. Von einer solchen beken-
nerischen Dimension vollig unabhingig ist indes die Tatsache, dafl das
Christentum eine einzigartige Relation von Faktizitit und Horizonthaftigkeit
inauguriert hat, die weder aus einer moglichen eidetischen Variation der Uni-
versalhorizonte noch aus dem formalen Begriff der Faktizitit selbst abgeleitet
werden kann. Es ist nicht ndtig, vom inhaltlich-dogmatischen Standpunkt her
an Christus zu glauben, um das denkerisch Unersetzliche des Christentums in
systematischer Hinsicht anzuerkennen, nimlich dafl die Lehre von der
Menschwerdung Christi die absolute Form der Ratio erstmals /s untrennbare
Einheit von Faktum und Transzendentale im lebendigen, individuellen Be-
wufltseinsvollzug proklamiert hat.

Was diese Einsicht dennoch von der Haltung der christlichen Fundamen-
taltheologie trennt, ist die unterschiedliche Rolle, die der Anerkennung dieses
Faktums in Bezug auf das Denken als solches zugemessen wird. Wihrend vom
Glauben her die einmalige Verwirklichung der Einheit von Individualitit und
Absolutheit in der Person Christi als definitive Antwort auf das philoso-
phische Fragen der Menschheit in der Zeit der vorchristlichen, antiken
Philosophie verstanden wird,35 hat die Philosophie in dieser ,definitiven und
héchsten Synthese“36 lediglich eine Fragestellung und ein Problem zu sehen,
vor das sie von nun an in definitiver Weise gestellt bleibt, ohne daff damit
jedoch eine wie immer geartete ,L3sung“ prijudiziert oder auch nur ange-
strebt wiirde. Vom philosophischen Standpunkt aus fithrt die der christlichen
Lehre von der Menschwerdung entspringende Neufassung des Verhiltnisses
von Faktizitit und Universalitit also ganz und gar nicht zu einer ,Flur-

35 Vgl. JOHANNES PAULUS II: Fides et ratio, 14, 27 (§§ 12, 27).
36 perennis et postrema summa [...] completa® (JOHANNES PAULUS II: Fides et ratio, 14 [§ 12]).



500 Martina Roesner

bereinigung®, die die anderen, der Endlichkeit und Immanenz verpflichteten
Denkansitze etwa tberfliissig machte; vielmehr bereichert sie das Feld der
philosophischen Arbeit um eine ebenso fruchtbare wie dornenreiche, von ihr
selbst so nicht absehbare und de facto so nicht formulierte Fragestellung.

Diese Vorgehensweise ist solange rational legitim, wie sie nicht von
spezifisch theologischen Begriffen Gebrauch macht, deren Bedeutung phino-
menologisch nicht ausgewiesen ist. So ist beispielsweise die eben erwihnte
apologetische Formel vom ,Eingehen des Ewigen ins Zeitliche® bzw. des
»~Absoluten ins Endliche“ insofern philosophisch problematisch, als sie ein
bestimmtes Vorverstindnis von Zeitlichkeit und Endlichkeit sowie deren
positive Aufhebung als bereits verwirklicht und gegeben voraussetzt. Eine
solche Aussage konnte demnach nicht Anspruch auf unmittelbare rationale
Anerkennung erheben. Demgegeniiber beinhaltet das Reden vom ,faktisch-
geschichtlichen Durchbruch der Einsicht in die mogliche Konvergenz von
individueller Faktizitit und transzendentaler Universalitit“ kein begriffliches
Element, das sich im Rahmen der sikularen Ratio nicht nachvollziehen liefle.
In diesem Falle ist die ,Ubersetzung® also gegliickt, und das damit Gemeinte
kann vom theoretischen Standpunkt aus Anspruch auf universale Vernunft-
relevanz erheben, ohne als solches in originirer Weise den Kategorien philo-
sophischer Begrifflichkeit zu entstammen.

Von hier aus lifit sich die Briicke schlagen zu der eingangs gestellten Frage
nach dem eigentiimlichen Verhiltnis von Faktizitit, Wesensbestimmung, Kon-
tingenz und Notwendigkeit, auf das man im Zusammenhang mit der Selbst-
behauptung der westlichen, europiischen Kultursphire stofit. Es ist von der
Sache her weder notwendig noch wiinschenswert, dieses Anliegen als einen
Verteidigungsreflex des ,christlichen Europa“ gegeniiber den von anderen
Religionen bestimmten Kultursphiren und politischen Gebilden zu inter-
pretieren. Ganz unabhingig von derlei pragmatischen Erwigungen darf und
mufl man der europdischen Geistestradition jedoch insofern eine Einzig-
artigkeit und Unersetzlichkeit zusprechen, als sie durch das Christentum, aber
eben nicht nur fiir eine innerchristliche Weltsicht zur faktischen Trigerin
einer einzigartigen Form des Verhiltnisses von universaler Rationalitdt und
konkreter Individualitit geworden ist, die es ithr verbietet, die Existenz des
Einzelnen als auflerwesentliches Moment zu betrachten, das bedenkenlos der
faktischen Verwirklichung eines politisch oder religios verstandenen, univer-
salen Absoluten untergeordnet oder gar geopfert werden kénnte. Gerade inso-
fern das Christentum die untrennbare Einheit von vernunftgemifler Univer-
salitit und faktischer Existenz in einer Einzelperson verwirklicht sieht, stellt
sich die Verteidigung des rationalen Vernunftideals nicht mehr als Reflex eines
begrenzten Kulturgebildes dar, sondern als Selbstbehauptung dessen, was in je-
dem individuellen Bewufltseinsvollzug als der faktisch geschehenden Einheit
von Faktizitdt und Universalitit immer schon liegt.



Horizont und Faktum 501

Damit zeichnet sich eine dritte Position ab, die sich von den beiden ein-
gangs skizzierten Antagonismen - einem sich in rein duflerlicher Weise der
ywestlichen® Technik bedienenden religiésen Fanatismus einerseits und einer
direkt theologisch-religios motivierten Verteidigung der westlichen Weltsicht
und Lebensauffassung andererseits — grundlegend unterscheidet. Beiden Hal-
tungen ist eigen, daf} sie das Verhaltnis von Horizontalitdt und Faktizitit als
ein fir allemal geklirt voraussetzen, insofern sie die zwei Aspekte entweder
unter essentialistischem Vorzeichen ohne innerliche Verbindung nebeneinan-
der bestehen lassen oder sie durch eine rein im Faktischen terminierende
Fusion ineinander aufheben. Was die im eigentlichen Sinne europiische Denk-
tradition in besonderer Weise kennzeichnet und vom philosophischen Ge-
sichtspunkt aus ihre Selbsterhaltung gegeniiber anderen Weltauffassungen
rechtfertigt, ist dagegen das Wissen um die unauthebbare Dualitdt und Einheit
dieser beiden Aspekte als Problem, da sie nicht auf begrifflicher Ebene, son-
dern in der lebendigen Einheit des individuellen, faktischen Bewufitseins ver-
ankert sind. Gerade insofern das Christentum die Identitdt Christi als des
Logos nicht als irrationales oder bestenfalls symbolisches Mythologem, son-
dern bewufit im Sinne der konkret-historischen Verkérperung absoluter Ver-
nunft verstanden hat, ist fiir die abendlindische Denktradition die Ratio nie
nur ein abstraktes Prinzip, das rein auf der Wesensebene und indifferent
gegeniiber seiner mdglichen Verwirklichung neben anderen Weltdeutungen
verharrte, sondern wird als ein ,Seinsollendes“ verstanden, d.h. als etwas, was
in sich untrennbar mit Faktizitit verbunden ist und auf konkrete Umsetzung
hingravitiert. Dieser Anspruch ist insofern ethisch legitim, als es sich gerade
nicht um die Umsetzung einer abstrakt-begrifflichen ,Weltsicht* auf Kosten
individueller Existenz handelt, sondern vielmehr um die Einsicht in die pri-
mire individuelle Verwurzelung aller rational faflbaren Universalititsideale.

Somit liefle sich die These formulieren, daf} die fiir das sikulare Denken
bestimmende Vorstellung einer universalen Ratio ihrer eigenen faktischen
Umsetzung und Selbsterhaltung womdglich deswegen — und mit Recht - nicht
indifferent gegeniibersteht, weil der Menschwerdungsgedanke in exemplari-
scher Weise die dem Begriff des Horizontes notwendigerweise anhaftende Di-
mension der schwebenden Potentialitit auf untrennbare, apodiktische Weise
mit der empirischen Realitit des konkreten Faktums verkniipft hat. Die
kognitive Bedeutsamkeit der christlichen Religion fiir die weltliche Ratio liegt
also darin, daf letztere in der vom Christentum proklamierten, notwendigen
Implikation von universaler Vernunft und historischem Faktum eine mégli-
che Erklirung fiir den motivationalen Ursprung ihres eigenen Anspruches auf
konkrete Verwirklichung findet. Die Anerkennung dieser Tatsache dient gera-
de insofern dem Anliegen einer sikularen Vernunft, als sie jede noch so
universal gedachte Form von Horizonthaftigkeit in ihrer begrifflichen Homo-
genitdt durchbricht durch die bleibende Riickbindung an das Faktum person-



502 Martina Roesner

licher Existenz, das von einem endlichen Denken aus dem Horizont selbst
prinzipiell nicht konstituiert werden kann. Die im historischen Phinomen des
Christentums urgestiftete Relation von Faktizitit und Transzendentalitdt
stellt fiir die auf die Rechtfertigung ihres Verwirklichungsanspruchs bedachte
sikulare Vernunft das in ihr selbst antreffbare und von ihr als solches zu
interpretierende Andere ihrer selbst dar, das gleichwohl gerade aufgrund sei-
nes nicht substantiellen, sondern relationalen Charakters das nichtreligidse
Denken schon immer in die bleibende Differenz eines auflerhalb seiner selbst
befindlichen und als solches respektierten Gegeniibers entlassen hat.

Abstract

The classical ideal of rationality having gone through a crisis during the 20th cen-
tury, contemporary “western” philosophy tends to renounce its claim to universal-
ity in favour of a comparatist pluralism of interpretational paradigms. In doing
so, howeuver, it risks undermining the rational basis of its own self-defence against
religiously motivated violence. This article suggests that secular rationality’s le-
gitimate claim of self-preservation may find its motivational basis in the extra-phi-
losophical, Christian notion of the Incarnation, i.e. the concretization of the uni-
versal Logos in the sphere of individual facticity.



	Horizont und Faktum : phänomenologische Variationen über das Verhältnis von Vernunft und Religion

