
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 54 (2007)

Heft: 3

Artikel: Témoignage sur le beau comme propriété de l'être : Jean Gerson et
Denys le Chartreux

Autor: Calma, Monica

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760546

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 26.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760546
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Monica Calma

Témoignage sur le beau comme propriété de

l'être : Jean Gerson et Denys le Chartreux

Dans son livre Art et beauté dans l'esthétique médiévale, Umberto Eco1 suit de

près la « chronologie esthétique »2 établie par Edgard de Bruyne3 et W. Tatar-
kiewicz.4 En ce qui concerne la notion de beau au XIVe et XVe siècle, U. Eco

ne fait aucune découverte majeure par rapport à ses prédécesseurs et tente de

montrer que le passage du XIIIe siècle à la Renaissance est rendu possible par
l'activité des artistes. Il déplore encore « que le Moyen Age des derniers
mystiques n'a rien à nous déclarer à propos de la beauté »5. Cependent, il faudrait
réconcilier cette affirmation avec la réalité historique : durant cette période,
caractérisée selon U. Eco6 par un primat de la pratique des artisans sur la théorie,

on trouve deux ouvrages qui traitent le concept de beau d'une manière

particulièrement intéressante. Il s'agit du troisième traité du Collectorium super
Magnificat7 de Jean Gerson et de l'opuscule De venustate mundi et pulchritu-
dine Dei de Denys le Chartreux. La lecture parallèle de ces deux textes rend

possible une nouvelle compréhension sur le problème du beau comme trans-
cendantal. L'hypothèse selon laquelle le beau est une propriété de l'être constitue

un point de départ pour saisir, avec Gerson et Denys, la façon dont le dis-

1 ECO, Umberto : Art et Beauté dans l'esthétique médiévale. Paris : Grasset 1997, 296.
2 J'appelle ici chronologie esthétique la tradition médiévale sur la beauté en utilisant les termes

d'Edgar de Bruyne ; pour le reste de ma démarche j'éviterai de nommer le discours médiéval sur
le beau une esthétique, même si cette formule est plus commode, étant donné l'anachronisme du

terme par rapport à la pensée scolastique. Ce concept, auquel ne corresponde aucune réalité au

Moyen Age, reste une forme sans fondement dans ce débat. Voir sur cet aspect BOULNOIS,
Olivier : La beauté d'avant l'art : D'Umberto Eco a saint Thomas d'Aquin et retour. In : Le souci du

passage : Mélanges offerts à Jean Greisch. Paris : Cerf 2004, 414-442.
3 De BRUYNE, Edgard : Etudes d'esthétique médiévale. I, II, III. Brugge : De Temple 1946,

passim.
4 TaTARKIEWICZ, W. : Storia dell'estetica, vol. II. Trad, di M. T. Marcialis. Torino : Piccola

Biblioteca Einaudi 1979, 420.
3 ECO : Art et Beauté, 173.
6 ECO : Art et Beauté, 173 : « Durant cette période de transition entre les esthétiques du XIIIe

siècle et la Renaissance proprement dite, il n'y aura que les artistes [...] qui auront la capacité

d'apporter quelque chose à l'histoire de la sensibilité et de théorie esthétique ».
7 Je cite toujours d'après Jean GERSON : Collectorium super Magnificat Œuvres Complètes,

Introduction, texte et notes par GLORIEUX, t. VIII, L'œuvre spirituelle et pastorale [399-422]). Paris :

Desclée & Cie 1971, 196-217. Pour le texte de DENYS LE CHARTREUX je cite d'après De venustate
mundi etpulchritudineDei (=Opera Omnia, t. XXXIV). Montreuil-Tournai 1907, 227-254.



Témoignage sur le beau comme propriété de l'être 465

cours médiéval sur le beau s'enrichit de sens nouveaux. Pour soutenir cette
thèse, je commencerai mon analyse par un bref rappel des repères historiques
de ce concept. Une telle démarche permettra en premier lieu de présenter le

texte de Jean Gerson comme un écho du passé à propos de la convertibilité du
beau et de l'être. En second lieu, je tenterai de montrer pourquoi Denys le

Chartreux prend position par rapport à la définition du beau comme propriété
de l'être présente chez certains auteurs médiévaux.

1. Considéré par A. J. Aertsen8 comme la plus importante autorité touchant la

doctrine médiévale du beau, le IVe chapitre Des noms divins de Denys
l'Aréopagite est le point de départ de tous les traités médiévaux qui posent la
beauté comme attribut de Dieu. Dans ce chapitre IV, 7 il est démontré que le

Bien se manifeste comme Beau, Beauté, Amour, Aimable;9 cette propriété se

conjugue avec une autre, selon laquelle le Beau se confond avec le Bien. Ces

deux idées permettent de concevoir un premier rapport entre le Bien et le

Beau et A. J. Aertsen soutient qu'il ne s'agit pas d'une « relation proche entre
bien et beau mais d'une identité. »10 Cette identité, puisée dans Denys par les

auteurs du XIIIe siècle, joue un rôle décisif dans la perception récente de la

doctrine du beau, car à plusieurs reprises, les historiens contemporains11
considèrent que c'est l'argument qui rend possible une théorie du beau comme
transcendantal.

Philipe le Chancelier, auteur du premier traité sur les transcendan-

taux publié sous le nom de la Summa de Bonof2 donne une telle importance au
bien qu'une discussion sur le beau ne trouve pas de place dans son discours.13

Sa position est clairement énoncée au début du Prologue lorsqu'il affirme que
« les termes les plus généraux sont : l'étant, l'un, le vrai, le bien. »14

8 AERTSEN, Jan A.: Medieval Philosophy and the Transcendentals. The Case ofThomas Aquinas.
Leiden/New-York/Koln : E. J. Brill 1996, 339.

9 La distinction entre le Beau et la Beauté est décrite comme suit par le texte de Denys : le beau

est « ce qui a part à la beauté » et la beauté est « tout ce qui est beau » (Les Noms divins, IV, 7, trad.,
préface, notes et index par DE GANDILLAC, M., nouvelle édition. Paris : Aubier 1998, 100).

1(1 AERTSEN: Medieval Philosophy, 341.
11 Voir les exemples cités dans les notes 23 et 24.
11 Cf. POUILLON, H. : Le premier traité des propriétés transcendantales : la Summa de bono du

Chancelier Philippe. In : Revue néoscolastique de philosophie (42) 1939, 41-77.
13 En effet, dans tout le traité, il n'y a qu'une occurrence du mot pulchritudo, elle apparaît

lorsqu'il s'agit d'une glossa de Pierre Lombard ; les autres termes pulchrum, formositas et species

ne sont jamais mentionnés dans le corpus de cette Summa.
14 PHILIPPI Cancellarii PARISIENSIS : Summa de Bono ad fidem codicum primum édita

studio et cura Nicolai WlCKI Corpus Philosophorum Medii Aevi, Opera Philosophica Mediae

Aetatis Selecta, volume II). Editiones Francke Berne, 1985, Prologus, 4. La même affirmation est

soutenue plusieurs fois tout au long de l'ouvrage, par exemple dans la Q. VII, 26 : Dicendum est

quod sunt très conditiones concomitantes esse : unitas, Veritas et bonitas. Unitas autem est prima



466 Monica Calma

Un autre texte qui se réclame de la même problématique est le De summo
Bono d'Ulrich de Strasbourg. Dans le quatrième chapitre du troisième traité,
intitulé De Pulchro, Ulrich développe une conception qui s'appuie sur la

différence entre une beauté supérieure, parfaite, absolue propre à la divinité et une
beauté accidentelle, imparfaite, corrompue par la laideur propre aux choses de

ce monde. Dans ce texte, on trouve une formule isolée qui signale que « le

beau et le bien se convertissent avec l'être. »15 Mais cette idée n'est pas
développée par la suite, Ulrich y revenant une seule fois pour préciser qu'entre
le bien et le beau il y a une différence car « la bonté de la chose est sa perfection,

mais la beauté de la chose est la convenance da sa forme. »16 Cette
distinction peut être considérée comme un argument contre l'idée d'une identité

absolue entre les deux attributs : si le beau et le bien ne sont pas identiques,

ils n'ont pas non plus la même relation avec l'être. Comme Ulrich
n'ajoute rien d'autre sur ce problème, il nous est difficile de trancher à propos
de l'aspect transcendantal du beau dans son cas.

Les deux textes majeurs qui permettent une réflexion sur le caractère

métaphysique du beau, dont on peut identifier des échos au XIVe siècle, sont : la

Summa fratris Alexandri d'Alexandre d'Halès et la Summa Theologica de Thomas

d'Aquin.
Au début de la Summa fratris Alexandri, on trouve la triade classique : l'un,

le vrai et le bien.17 En effet, le beau n'est nulle part nommé dans cette Summa

comme une propriété de l'être car : « l'être est ce qu'on comprend en premier,
les premières déterminations de l'être sont l'un, le vrai et le bien ».18 Le beau

manque également dans la description des relations19 qui s'établissent entre les

transcendantaux ; comme le dit L. J. Elders : « l'unité, la vérité et la bonté

s'entourent, s'interpénétrent l'une l'autre : l'unité et la vérité sont désirées car
elles sont bonnes, l'unité et la bonté sont désirées car elles sont vraies. »20 A. J.

Aertsen confirme cette interprétation en soulignant également que le beau

illarum, secunda Veritas, tertia bonitas ; in idem enim possunt concidere efficiens, formalis et finalis,
sed materialis non.

15 ULRICH VON STRASSBURG : De Pulchro. In : De Summo Bono, II, 1-4 ; DE LIBERA, Alain
(Hgg.), Hambourg 1987, 57. Je signale l'existence d'une traduction française faite selon le texte
anglais et non latin du traité De Pulchro : COOMARASWAMY, A. K. : La théorie médiévale de la
beauté. Archè Edidit 1997, 104.

16 ULRICH VON STRASSBURG : De Pulchro, 59 : quia honitas rei est perfectio ipsius, sed

pulchritudo rei est decentia suae formalitatis.
T7 ALEXANDRE de HalÈS : Summa Fratris Alexandri, Pars I, in. q. 1, tr. 1.

18 ALEXANDRE DE HalÈS : Summa Fratris Alexandri, Pars I, n. 73 R, 114b : ens est primum
intelligihile ; primae autem entis determinationes sunt unum, verum et bonum.

H FUCHS, J. : Die Proprietäten des Seins hei Alexander von Hales. Beitrag zur Geschichte der
scholastischen Seinslehre. München 1930, 189.

20 ELDERS, L.J. : Alexandre de Haies. In : La métaphysique de Saint Thomas dans une perspective

historique. Trad, de l'anglais par Bernier Constance. Paris : Vrin 1994, 70.



Témoignage sur le beau comme propriété de l'être 467

n'exprime pas dans la Summa fratris Alexandri un mode universel de l'être.21

Lorsque Alexandre de Halès décrit le beau il le fait pour insister encore plus
sur la nature de ce qui est bien et non pour définir le beau en tant que tel.

La question qui porte sur la manière dont Thomas valorise le beau en tant
que propriété de l'être, divise les commentateurs modernes en deux groupes :22

il y a d'une part ceux qui considèrent que pour Thomas le beau est un trans-
cendantal23 et d'autre part ceux qui soutiennent le contraire.24 Thomas donne

21 AERTSEN : Medieval Philosophy, 350.
22 F.J. KOVACH parle de trois groupes : « In the last 100 years it has diveded the Thomist

into three groupes : the trancendentalistes, the anti-transcendentalists, and the undecided ».

KOVACH, F.J. : The Transcendentality of Beauty in Thomas Aquinas. In : Miscellanea Mediaevalia,
Die Metaphysik im Mittelalter, B. 2. Berlin : Walter de Gruyter&Co 1963, 386-393. Cette
catégorie d'indécis n'est cependant pas tout à fait indépendante de celle qui affirme le caractère

métaphysique de la beauté. Il s'agit des chercheurs qui pensent avec Jacques MARITAIN (Art et

scolastique. Paris 1927, 47-52 et 224-226) que le beau est l'accomplissement d'autres transcen-
dantaux. Influencés fortement par J. Maritain, ils ne reconnaissent pas dans le beau un quatrième
transcendantal, mais proposent comme alternative le fait qu'il est un transcendantal plus important

que les autres ; c'est le cas de PHELAN, G.B. : The Concept of Beauty in St. Thomas Aquinas.
In Selected Papers. Toronto 1967 surtout 156-180 ; mais aussi de Mark D. JORDAN qui n'est pas
très précis sur sa position dans l'article The Grammar of Esse : Re-reading Thomas on the Trans-
cendentals. In : The Thomist 1980, 1-26; il clarifie sa position dans The Evidence of the

Transcendentals and the Place of Beauty in Thomas Aquinas. In : International Philosophical
Quarterly 29 (4) 1989, 393-409.

23 De BRUYNE, Edgar : Les propriétés transcendantales. In : Saint Thomas d'Aquin. Paris :

Beauchenel928, 138 ; H. POUILLON dans son article La beauté, propriété transcendantale chez les

Scolastiques (1220-1270). In : AHDLMA 13 (1946) 263-314 ; WÉBERT, J. : Essai de Métaphysique
thomiste. Paris 1927 ; De RAEYMAEKER, L. : Métaphysique générale, t. I et Doctrinae expositio,
Louvain 1935 ; GlLSON, E. : Introduction aux arts du beau. Paris 1963, 44-46 ; F.J. KOVACH se

veut un défenseur parfois très inventif en ce qui concerne ses arguments, en effet il vise à soutenir
la transcendantalité du beau et cela se vérifie en consultant ses diverses contributions à cette
tradition exégétique, notamment dans K.OVACH : Die Aesthtik des Thomas von Aquin. Berlin
1961; ID. : The Question of the Authorship of the Opusculum de Pulchro. In : Archiv für Geschichte
der Philosophie 44 (1962) 271 ; ID. : The Transcendentality of Beauty in Thomas Aquinas. In :

Miscellanea Mediaevalia 1963, 386-393 ; Id. : Beauty as a Transcendental. In : New Catholic
Encyclopedia. New-York : MacGraw-Hill 1967, II, 207ab ; ID. : The Transcendantaly of Beauty.
In : Philosophy of Beauty, Norman : University of Oklahoma Press 1974, 236-250 ; ID. : Der
Einfluss der Schrift des Pseudo-Dionysius De divinis nominibus auf die Schönheitsphilosophie des

Thomas von Aquin. In : Archiv für Geschichte der Philosophie 63 (1981), 151-166 ; CZAPIEWSKI,
W. : Das Schöne bei Thomas von Aquin. Freiburg 1964 ; POLTNER, G. : Schönheit. Eine
Untersuchung zum Ursprung des Denkens bei Thomas von Aquin. Vienna 1978 ; VON BALTHASAR,
H.U. : Le domaine de la métaphysique. In : La gloire et la croix. Les aspects esthétiques de la révélation.

Paris : Edition Aubier-Montaigne 1982, 71-87 ; MAURER, A.A. : About Beauty, A Thomistic

Interpretation. Huston 1983 ; ECO : Il Bello come Transcendentale. In : Il problema estetico in
Tommaso d'Aquino. Milano : Bompiani 1970, 66 ; ELDERS, L.J. : Saint Thomas d'Aquin et la
beauté de l'étant. In : La métaphysique de Saint Thomas dans une perspective historique. Paris : Vrin
1994, 159-168. On trouve aussi une synthèse plus récente dans DASSELEER : L'être et la beauté
selon Saint Thomas d'Aquin. In : FOLLON / McEVOY (éds.) : Actualité de la pensée médiévale.
Louvain-la-Neuve 1994, 268-286.



468 Monica Calma

plusieurs définitions du concept de beau : juste proportion,25 harmonie de

parties,26 intégrité d'une chose,27 éclat et clarté28 ou identité avec le bien.29 Ces

définitions découpées de leur contexte peuvent amener à diverses conclusions
inédites. Ainsi en vertu de l'identité du beau avec le bien ou en raison du degré
de perfection qui définit l'intégrité, la consonance et la clarté, le beau peut être
considéré comme un transcendantal ou une propriété de l'être car il est associé

au vrai et au bien.30 Cependant, dans l'opuscule De veritate, considéré soit
comme un traité sur les transcendantaux soit comme introduction à la question

de la vérité, le beau n'est pas mis en relation avec la triade : un, vrai,
bien.31 En ce qui concerne le problème de la relation entre le beau et le bien, il
faut souligner que cette question ne porte pas selon Thomas sur l'aspect d'une

identité, mais plutôt sur le contenu de leur distinction. Leur union est

corrompue par la différence qui s'ajoute entre l'appétit et la connaissance, étant
donné que le bien appartient à la sphère de l'appétit tandis que le beau appartient

à celle de la connaissance.

Le seul texte connu du XIIIe siècle qui définit explicitement le beau en tant
que quatrième transcendantal est un texte attribué à Bonaventure. Il a été
publié en 1959 par D. Halcour,32 sous le nom de Tra.cta.tus de transcendantalibus

24 DE MUNYNCK, M.O. : L'esthétique de St. Thomas. In : S. Tommaso d'Aquino. Milano : Vita
e Pensiero 1923 ; GREDT, J. : Elementa philosophiae aristotelico-thomisticae. Friburgen Brisgau, II
1929, 28 ; MERCIER, D.F.F.C. : General Metaphysics. A Manual of Modem Scholastic Philosophy.
Parker 1932, 472 ; De WULF, M. : Art et Beauté. Louvain 1943, 217 ; AERTSEN, AJ. : Beauty : a

Forgotten Transcendental. In : Medieval Philosophy and the Transcendentals. The case of Thomas

Aquinas. Leiden/New-York/Koln : Brill 1996, 339 et ID. : Das Schöne. In : RITTER / GRÜNDER

(Hgg.) : Historisches Wörterbuch der Philosophie, Band 8 R-Sc. Basel : Schwabe&Co. 1992, 1351-
1356 ; ID. : The Medieval Doctrine of the Transcendentals the Current State of the Research. In :

Bulletin de la Société internationale pour l'étude de la philosophie médiévale 33 (1991) 130-147;
ID. : The Medieval Doctrine of the Transcendentals : New Literature. In : Bulletin de la Société

internationale pour l'étude de la philosophie médiévale 41 (1999) 107-123 ; GERMINARIO, M. :

La transcendentalita del Bello ; Maritain et Lötz. In : Aquinas. Revista Internazionale di Filosofia
39 (1996) Rome, 209-224. ; BOULNOIS : La beauté d'avant l'art, 418.

25 Thomas D'AQUIN : S.71 lia, II, 180, 2 ad. 3.

26 THOMAS D'AQUIN : In De divinis nominibus, ch. 4, lec. 8.

27 Thomas D'Aquin : S.T. 1,39,8.
28 Thomas D'Aquin : S. T. 180, 2 ad. 3.
29 Thomas D'Aquin : S.T. 5,4 ad. l.
30 ELDERS : Saint Thomas d'Aquin et la beauté, 166.
31 BOULNOIS : La beauté d'avant l'art : « l'identification du beau avec un transcendantal est

clairement une décision des commentateurs : dans toutes les listes des transcendantaux, jamais
Thomas d'Aquin ne mentionne le beau », 425.

32 L'édition de ce texte est publiée par D. HALCOUR dans la revue Franziskanische Studien
41/1959. L'opuscule est simplement signalé par D.H. Pouillon dans son article sur les

transcendantaux (voir supra note 24). Edgar de Bruyne lui consacre deux pages dans Etudes

d'esthétique médiévale, vol. III, 190-191. Le titre est caractérisé par A.J. Aertsen d'anachronique
étant donné le fait que le nom transcendentalis est inconnu au milieu du XIIIe siècle Cf.
AERTSEN : Medieval Phylosophy, 350 note 52. Sur cet aspect voir aussi l'article du même auteur :



Témoignage sur le beau comme propriété de l'être 469

entis conditionibus d'après un manuscrit trouvé par F.-M. Henquinet. Après
Edgar de Bruyne33 et D.H. Pouillon34 qui parlent très peu de ce traité, E.J.M.
Spargo35 la première qui, sans mettre en doute son authenticité voit une
parfaite harmonie et continuation entre la théorie de ce Tractatus et les autres
définitions du beau présentes dans les textes de Bonaventure. U. Eco reprend
cette idée et ne doute aucunement de la paternité de l'opuscule.36 En revanche

A.J. Aertsen37 et O. Boulnois38 supposent qu'il est fort possible que l'auteur
du traité soit l'un des auteurs de la Summa Fratris Alexandri.

Transcendens-Transcendentalis. The Genealogy of a Philosophical Term. In : HAMESSE / STEEL

(éds.) : L'élaboration du vocabulaire philosophique au Moyen Age, Actes du Colloque international de

Louvain-la-Neuve et Leuven 12-14 septembre 1998 organisé par la Société Internationale pour l'Étude
de la Philosophie Médiévale. Brepols 2000, 241-255. F.-M. Henquinet a trouvé dans la

Bibliothèque Communale d'Assise le codex 186, de petit format (239 mm/170 mm) datant du
XIIIe siècle et contenant « non seulement un important groupe de questions ayant Bonaventure

pour auteur, mais l'un des cahiers mêmes où ce dernier transcrivit, définitivement rédigées ou à

peine ébauchées, des questions appartenant à tous les livres de son Commentaire sur le Sentences ».

L'attribution de ce texte à Bonaventure s'appuie sur divers aspects paléographiques : il ne s'agit
pas d'une écriture de scribe car la correction ne vise pas l'orthographe ou la grammaire mais
seulement le contenu et, en plus, le texte n'est pas l'œuvre d'un disciple car « quel disciple eut
transcrit stupidement la matière des trois premières pages du IVe livre des Sentences ».

Finalement, F.-M. HENQUINET démontre qu'il ne s'agit pas non plus d'une copie car « on
transcrit fort rarement un brouillon avec ses corrections et ses passages biffés ou marqués du
vacat ». Cf. HENQUINET, F.-M. : Un brouillon autographe de S. Bonaventure sur le Commentaire
des Sentences. In : Etudes Franciscaines 44 (1932) 633-655 et 45 (1933) 59-82 ; ID. : De causalitate

sacramentorum iuxta codicem autographum S. Bonaventurae. In : Antonianum (1933) 377-424.
33 DE BRUYNE : Etudes d'esthétique médiévale, vol. II, 192.
34 POUILLON : La beauté, propriété transcendantale, 281.
35 SPARGO, Emma Jane Marie : The Category of the Aesthetic in the Philosophy of Saint

Bonaventure. New York : The Franciscan Institute St. Bonaventure 1953. A l'exception de cette
étude, l'opuscule n'est pas mentionné dans les articles dédiés au sujet du beau chez Bonaventure :

ASSUNTO, R. : La concezione estetica di Bonaventura de Bagnoregio. In : Docteur Seraphicus :

Bolletino d'informazione del Centro di strudii bonaventuriani. Bognoregio 9 (1962) 56-58 ;

BENNET O. : The Concept of Beauty in the Doctrine of St. Bonaventure. In : The Franciscan
Educational Conference 32 (1951) 15-30 ; MONTANO : L'estetica nel pensiero cristiano, Grande

Antologia Filosofica, V, 1954, 151-310 ; NINO S. : Visione totale unitaria ed estetica medievale. In :

Giornale critico della filosophia italiana 7 (1954) 1-19 ; PREZIOSO, F. : Le idee estetiche di S.

Bonaventure. In : Rassegna di scienze filosofice. Rome 3 (1965) 1-18 ; MORETTI-COSRANZI : Il
tono estetico del pensiero di S. Bonaventure. In : Filosofia e cultura in umbria tra Medievo et
Rinascimento-Atti del IV Convegno di Studi Umtri-Gublio-22-26 Maggio, 1966, 217-231 ;

VICENTE, m. : La contemplaciôn estetica en San Bonaventure Naturaleza y Gracia. In: Salamanca

14 (1967) 184-204 ; FUMAGALLI BEONI BROCCHIERI, M.T. : L'Estetica medievale, Bologna : Il
Mulino 2002, 35, 89, 97, 98, 105.

36 ECO : II problema estetico in Thomaso d'Aquino, 64 : « E anche vero che in alto maggio
coraggio era pur semper possibile e lo compie Bonaventure in suo texto quasi sconosciuto dove,

pur riferendosi con una certa fedelta alia Summa di Alessandro de Hales compie un notevelo

passo in avanti »

37 AERTSEN : Beauty : a Forgotten Transcendental, 350.
38 BOULNOIS : La beauté d'avant l'art, 428.



470 Monica Calma

Ce petit traité, d'environ 40 pages, a une structure tripartite. Le premier
article intitulé De bono et de pulchroi9 est suivi par De unoAQ et par De vero.41 Le
début du premier article énumère clairement les transcendantaux et précise
quel est leur nombre : « on établit d'une manière générale quatre conditions de

l'être : l'un, le vrai, le bien et le beau ».42 Cette assertion limpide a une importance

capitale dans l'évolution de la doctrine des transcendantaux, parce
qu'elle est la première affirmation indubitable qui signale que le beau est une

propriété de l'étant au même titre que les trois autres transcendantaux : l'un,
le vrai, le bien. Ce qui caractérise tous ces attributs de l'être consiste dans le

fait que « ces conditions se fondent sur l'être ».43 D'un point de vue

terminologique, on remarquera que l'auteur nomme les propriétés de l'être
conditiones, selon le terme qui apparait pour la première fois chez Philipe le

Chancelier et qui est le signe d'une influence avicenienne.44 L'idée du beau

comme transcendantal est essentielle, mais il faut toutefois préciser qu'elle
n'est point développée dans le traité, on n'y retrouve en effet que les quelques

remarques au début du texte.
Le problème de la différence causale entre les conditions de l'être est résolu

dans cet opuscule de telle sorte qu'elle réclame une nouvelle hiérarchie des

transcendantaux. La distribution est la suivante : la cause finale correspond au

bien, la cause efficiente correspond au vrai et la cause formelle ou exemplaire
correspond à l'un ;45 il reste le beau qui a, dans la conception de notre
Anonyme, un statut particulier : le beau embrasse toutes les causes (pulchrum
circuit omnem causam et est commune ad istas46), tout en gardant son identité avec
les autres propriétés de l'être. De toute évidence ces quelques considérations

anonymes donnent un autre éclairage du problème des transcendantaux, dans

la mesure où le beau est nommé la quatrième condition de l'être.
Il nous reste maintenant à retracer les influences de ce traité sur des textes

postérieures.

39 Halcour, D. (éd.) : Tractatus de transcendantalibus entis conditionibus. In : Franziskanische

Studien 1959, 64-81.
40 Tractatus de transcendantalibus, 81-91.
41 Tractatus de transcendantalibus, 91-106.
42 Tractatus de transcendantalibus, 64 : « Cum assignentur quattuor conditiones entis commu-

niter, scilicet unum, verum, bonum et pulchrum ».

43 Tractatus de transcendantalibus : 65 : « istae conditiones fundantur supra ens ».

44 POUILLON : Le premier Traité, 54 : « Directe ou indirecte, l'influence d'Avicenne sur le

Chancelier est indéniable, en particulier pour la question VII. C'est chez Avicenne qu'il a trouvé
les expressions conditiones concomitantes, conditiones que concomitantur ».

43 Tractatus de transcendantalibus, 65 : « Unde unum respicit causam efficientem, verum
formalem, bonum autem finalem secundum appropiationem ».

43 Tractatus de transcendantalibus, 65.



Témoignage sur le beau comme propriété de l'être 471

2. Le Collectorium super Magnificat de Jean Gerson représente un recueil de

textes écrits à la fin de sa vie, vers 1426.47 Avant de commencer l'analyse sur le

rapport entre le beau et l'étant, je donnerai une courte présentation du
troisième traité intitulé selon la nouvelle édition Quia respexit humilitatem ancillae

suae, car il s'agit d'un texte qui cache des points extrêmement intéressants, qui
n'ont pas encore été étudiés. Cet opuscule donne l'impression d'être un court
commentaire sur le Cantique des cantiques ; il constitue en réalité une analyse

qui porte sur la beauté à titre général et dépasse le cadre d'une méditation
purement théologique. Ecrit sous la forme d'un dialogue, le traité trahit la préférence

de Jean Gerson pour une nouvelle formule discursive,48 qui, par la
souplesse de l'argumentation, lui confère une forme pédagogique. Dans le Prologue

du Collectorium, Jean Gerson avoue que son modèle est celui du dialogue
socratique,49 mais il ne fait preuve d'aucune volonté de développer une
maïeutique philosophique et abandonne toute intention de ressusciter l'esprit
de la notion antique de philosophie.50 Le but confessé par Gerson est de mettre

en place une technique d'enseignement qui serait perfectionnée par
l'exercice du dialogue. Cette forme discursive représente une clef de lecture
dans la mesure où l'on peut considérer ce traité comme un manuel permettant
l'initiation à la connaissance de la beauté.

47 A. Combes attire l'attention sur le fait que Gerson lui-même donne un détail
chronologique très précis concernant le troisième opuscule. Il a été conçu pendant l'été 1426, l'indice
étant l'affirmation suivante : devotus Bernardus cujus dies agitur (Collectorium, 213), on sait qu'il
s'agit du jour de Saint Bernard c'est-à-dire le 20 août. Cf. COMBES, A. : Essai sur la Critique de

Ruysbroeck par Gerson, 1.1, Introduction critique et dossier documentaire. Paris : Vrin 1945, 335.
48 Cette préférence indique aussi le contexte culturel dans lequel le Collectorium a été conçu,

à la charnière de deux époques, entre la scolastique tardive et la naissance de l'humanisme ; Jean
Gerson abandonne le standard des anciennes formules scolastiques : commentarium, disputatio ou
quaestio pour aborder une nouvelle manière d'écrire. Son exemple sera suivi par Denys le

Chartreux et Nicolas de Cues. Sur l'usage du dialogue chez Denys le Chartreux voir EMERY, K.,
jr. : Dionysii Cartusiensis Opera Selecta I (Prolegomena) Bibliotheca manuscripta 1A-AB : Studii
bibliographica (=Corpus Christianorum continuatio medievalis 121). Turnhout : Brepols 1991,
25. Pour Nicolas de Cues voir MILLER, C.L. : Reading Cusanus. Métaphore and Dialectic in a

Conjectural Universe. Washington D.C. : Catholic University of America Press 2003, 111.
49 JEAN Gerson : Collectorium, 164-165 : « Canticum Mariae tractaturus [...] descrevi

procedere per dialogum more didascalico, qualem Socrates, qualem Plato Socratem introducens
tenuit ».

50 DOMANSKI, J. : La philosophie, théorie ou manière de vivre Les controverses de l'Antiquité à

la Renaissance. Paris : Cerf 1996, 85 : « Mais en prenant comme modèle la littérature didactique
platonicienne, Gerson est toutefois loin d'imiter la manière platonicienne de donner aux
interlocuteurs des dialogues leurs caractères ; il ne s'efforce même pas de donner à ceux-ci des

noms. A la manière plutôt scolastique que platonicienne, il introduit dans son propre dialogue
deux frères qui ne diffèrent, l'un de l'autre, que par leur âge. Si donc le besoin de réfléchir sur la

tradition philosophique antique, afin d'y mettre en évidence ce qui lui est propre et qui
éventuellement peut être imité est, par son esprit, humaniste, on ne voit cependant, dans le texte
de Gerson aucun exemplarisme éthique et aucune « personnalité philosophique » dans le sens

que nous avons donné à ces deux concepts ».



472 Monica Calma

Le point de départ de son discours est la beauté de nature théologique,
appartenant à la fois à la divinité reflétée dans la perfection de la Trinité51 et à

l'homme comme beauté animée par l'humilité de la Vierge Marie.52 L'exemple
le plus révélateur de la coïncidence entre la beauté humaine et divine se

trouve, selon Gerson, dans le texte du Cantique des Cantiques, où l'amour entre

l'épouse et l'époux devient une métaphore de cette communion. En parallèle

avec ce discours purement théologique, Jean Gerson fait surgir une pensée

plus philosophique sur ce qui est beau. Il dépend sur ce point d'Augustin et de

Bonaventure, l'influence de ce dernier étant, sous plusieurs aspects, incontestable

chez Gerson.53 Quant au problème qui nous intéresse à présent, on
reconnaît, comme inspirée de Bonaventure, l'idée que la beauté est un signe de

la forme54 ou qu'elle se manifeste comme vestige de son prototype.55 Ces

définitions s'entrelacent avec celles marquées du sceau de la pensée augusti-
nienne. Pour cette raison la beauté tient, selon Gerson, d'une équivalence nu-

51 JEAN Gerson : Collectorium, 202-203 : « Pulchritudo prima nobis per fidem relucet in
beatissima Trinitate. [...] Ostendit hic nobis fides summam et consummatam in tota Trinitate
pulchritudinem amabilem et dilectionem pulcherrimam, quoniam hic est aequalitas numerosa
quae reddit pulchritudinem et pulchritudo succedit ad amorem, ut sit pulchritudo dilecta et
dilectio pulcherima, mutuo se respicientes ».

52 Parmi les exemples abondants qui louent la beauté de la Vierge Marie, on peut indiquer
dans le Collectorium 204 : « Sed omissa multiplicatione quaestionum, convertatur protinus sermo
tuus ad describendum beatae Mariae pulchritudinem quae tarn grata, tam incredibili formositate
refulgens inventa est ut concupisceret rex speciem ancillae suae et de sublimi solio deitatis
descenderet ad infima nostrae mortalitatis, accipiens servi formam. Quanta qualisque pulchritudo
putanda est totius quando in uno oculorum suorum dicit se speciosus forma prae filiis hominum
corde vulneratum : vulnerasti, ait, cor meum in uno oculorum tuorum ; et quod minus videretur,
in uno crine colli tui, etc. Denique primum nomen quo Maria legitur in Canticis nominata per
sponsum fuit : o pulcherrima mulierum ».

53 L'influence de Bonaventure sur Gerson ne se limite pas au traité du Collectorium. Voir sur
cet aspect GLORIEUX, P. : Gerson et Bonaventure. In : Bonaventura IV, 777 : « Incontestablement
Gerson a étudié de près l'œuvre théologique de saint Bonaventure. Tout au long de sa propre
carrière, il a gardé le contact avec elle ; il s'en inspire un peu en tous domaines, et saint
Bonaventure est pour lui une autorité dans le sens technique que le terme revêt alors ».

54 On retrouve chez Gerson l'idée de Bonaventure que : « Omne quod est ens, habet aliquam
formam ; omne autem quod habet aliquam formam, habet pulchritudinem ». Cf. BONAVENTURE

: II, Sent., d. 34, a. 2, q. 3, ad. 6. JEAN GERSON : Collectorium, 199 : « Exemplum in
imagine, cujus possemus primo liniamenta considerare quod numerosa sint sub aequali
proportione formata, et formositas inde résultat ».

55 II est affirmé dans le Collectorium, 199 que : « pulchritudo maxime refertur ad exemplar si

per omnia conformis est imago vel exemplatum suo exemplari». La thèse est reprise de

Bonaventure: I, Sent., d. 31, a. 1, q. 3, ad. 2: «sed pulchritudo imaginis refertur ad

prototypum ». Et Bonaventure développe cette idée dans le même endroit en précisant que : « Ad illud
ergo quod objicitur, quod pulchritudi imaginis refertur ad prototypum, dicendum quod verum
est ; sed tarnen aliter refertur honor, aliter pulchritudo : quia honor imaginis, sive picturae, ita
refertur ad prototypum, quod in ipsa non est secundum se honor, sicut patet si honoretur ad

prototypum, quod nihilominus est in imagine pulchritudo, non solum in eo cujus est imago ».

Voir J.-M. BISSEN : L'exemplarisme divin selon Saint Bonaventure. Paris : Vrin 1929.



Témoignage sur le beau comme propriété de l'être 473

mérique,56 décrite aussi dans les termes de l'harmonie et de l'unité des parties
avec l'ensemble ;57 à cette idée est adjointe une autre selon laquelle la beauté

est la présence d'une forme parachevée par l'ajout des couleurs.58

Jean Gerson développe, à partir de l'idée que les couleurs confèrent la
beauté à une forme, une conception inédite qui démontre que les qualités
humaines confèrent la beauté aux facultés de l'intellect ou de la sensibilité. Les

qualités morales et intellectuelles ont une fonction analogue à celle des

couleurs, elles décorent l'homme et mettent en valeur ses facultés. Une possible
origine pour cette idée se trouve chez Guillaume d'Auvergne, qui affirme que
nos actes nous approchent de la Beauté suprême parce qu'ils nous décorent.59

Gerson confère une nouvelle articulation à cette optique en ajoutant une division

de la beauté :60 naturelle et artificielle. La beauté naturelle61 est formée

56 JEAN Gerson : Collectorium, 198 : « Pulchritudo, secundum Augustinum, est aequalitas

numerosa ».

57 JEAN Gerson : Collectorium, 200 : « Et quia turpis est pars quae suo toti non congruit,
pulchritudoque totius ex universa partium pulchritudine consurgit ».

58 Définition prise aussi d'Augustin : De civitate Dei, XXII, 19, 2 chez JEAN GERSON :

Collectorium, 199 : « Nihiliminus pulchritudo ultra formositatem dicere videtur quamdam
coloris suavitatem cujus defectus non tollit forma ».

59 Selon Guillaume d'Auvergne : Operationes animae propriae sunt ei via ad decorum suum
ultimum. Edgar de Bruyne synthétise la conception de Guillaume d'Auvergne sur le beau :

« L'esthétique de Guillaume est donc explicitement basée sur un concept moral, sa morale
d'autre part est développée en fonction de la beauté. Si nous ne nous trompons, aucun auteur
médiéval ne prend la même attitude avec d'autant de détermination. Ce qui vaut pour la beauté

morale s'étend à la beauté physique ». Esthétique médiévale III, 83. En tous cas, même si l'on
trouve chez Guillaume d'Auvergne une conception semblable, il faut constater que Gerson la

dépasse et l'innove par cette définition appliquée non seulement aux facultés morales mais aussi

aux qualités intellectuelles.
615 Une division comparable peut se lire dans le De Pulchro, d'Ulrich de Strasbourg, 56 :

« Cum autem sint formae substantiales et accidentales, praeter increatam pulchritudinem est

duplex pulchritudo, scilicet essentialis et accidentalis. Et harum pulchritudinum utraque est

duplex. Nam essentialis est spiritualis, ut anima est pulchritudo animalis, vel intellectualis, ut est

pulchritudo angeli, vel est corporalis, ut natura sive forma naturalis est pulchritudo materiae.
Similiter forma accidentalis vel est spiritualis, ut scientia et gratia et virtutes sunt pulchritudo
animae et ignorantia vel peccata sunt eius deformitates, vel est corporalis, quam describit
Augustinus XII De civitate Dei Dicens : Pulchritudo est partium congruentia cum quandam
suavitate coloris ». Jean Gerson garde l'idée d'une division de la beauté, mais il confère une autre
structure qu'Ulrich dans le sens que : « Pulchritudo quae est aequalitas numerosa, dividitur prima
sui divisione quod quaedam est naturalis, quaedam artificialis. Naturalis multiplex est : quaedam
intellectualis, altera rationalis, dehinc animalis. Rursus aliqua est solum vitalis, altera solum
substantialis, altera accidentalis. Artificialis vero quaedam est per se, quaedam per accidens per
rationis industriam superinducta pulchritudine naturali», 205. Voir aussi KOVACH, F.J. : Division
ofBeauty. In : Philosophy of Beauty. Norman : University of Oklahoma Press 1974, 217-235.

61 La beauté naturelle résulte du rapport qui s'établit entre le beau et les autres propriétés de

l'être, voir la suite de mon analyse.



474 Monica Calma

par la beauté intellectuelle,62 rationnelle63 et animale64 et la beauté artificielle65

est double étant la beauté par soi-même et la beauté par accident.

Le fait que le problème du beau, traité dans le Collectorium, reste totalement

ignoré par les auteurs des ouvrages d'esthétique médiévale,66 et qu'il ne

fait pas l'objet des analyses sur les transcendantaux, ne signifie pas qu'il manque

d'originalité. Il suffit de suivre le parcours de son argumentation : d'abord

on identifie une première signification de ce qui est beau dans la beauté naturelle

« comme l'équivalence numérique qui surgit et qui résulte de l'unité, de la

vérité et de la bonté, soit de la mesure, du nombre et du poids ».67 La nature de

la beauté ne peut être expliquée qu'à partir du contenu des éléments qui la

composent. Or, quelles sont ces parties qui donnent consistance au beau? Elles

forment une liste plus large des transcendantaux, parce que Gerson affirme

que « les propriétés de l'être sont l'un, le vrai et le bien, de même que l'être et
le vrai, l'être et le bien se convertissent »,68 Ce qui unit le bien, le vrai et l'un
ce n'est pas seulement le fait que ces propriétés sont convertibles avec l'être,
mais aussi le fait qu'elles peuvent coïncider dans une même chose réelle qui
subit plusieurs déterminations à la fois. Gerson reprend ici une idée déjà énoncée

par Thomas d'Aquin, selon laquelle les propriétés de l'être non re distin-

62 JEAN Gerson : Collectorium, 207 : « Intellectuals pulchritudo tune augeri et quodam-
modo supercolori et pingi dicitur per infusionem habituum diversi generis, tam intellectualium

quam affectualium, tam in via quam in patria, secundum multiplicem differentiam ; in via qui-
dem per infusionem virtutum theologicarum, fidei, spei et caritatis aut aliquarum superioris
perfectionis, sub aenigmate tarnen ».

63 JEAN Gerson : Collectorium, 210 : « Rationalis itaque pulchritudo pingitur et collocatur
in tabella rationis inferioris, quam distinguere fas est proportionabiliter ad distinctiones traditas
de pulchritudine portionis superioris quoad naturam, quoad habitus, et quoad operationem suo
modo ».

64 JEAN Gerson : Collectorium, 211 : « Animalis haec portio multiplici pulchritudine deco-

ratur ultra naturalem quae generalis est, consignatas habens instar totidem linearum quinque
vires sensuum exteriorum et quinque vel sex interiorum sicut alibi didicisti et dicetur quantum
repetendum esse volueris ». Mais aussi 212 : « Ceterum animalis pulchritudo quae non est con-

juncta rationi, qualis est generaliter in quolibet animali praeter hominem, quot obsecro depicta
est ornataque formis, instinctibus et industriis usque adeo quod in nonnullis relucet quaedam

participatio rationis ».
65 JEAN Gerson : Collectorium, 212 : « ars prima dédit et indedit tarn hominibus quam

ceteris animantibus artes innumeras unde prodeunt artificiales pulchritudines. Sicut in nidis
animalium sibi fabricandis, in victu quaerendo per insidias mirabiles ut in vulpis et araneis, in

provisione circa vel contra futuros eventus ut in apibus et formicis ».
66 E. de Bruyne, W. Tatarkiewicz et U. Eco ne mentionnent jamais, dans leurs études sur 1'

esthétique, ce texte de Gerson.
67 JEAN Gerson : Collectorium, 205 : « pulchritudo autem naturalis describi potest quod est

aequalitas numerosa consurgens et resultans ex unitate, veritate, et bonitate ; vel ex mensura,
numéro et pondéré, vel ex modo, species et ordine ».

68 JEAN Gerson : Collectorium, 105 : « proprietates entis sunt unum et verum et bonum,
sic quod ens et verum, ens et bonum convertuntur ».



Témoignage sur le beau comme propriété de l'être 475

guuntur mais seulement significandi rationed L'attribut de la convertibilité
avec l'être, celui de l'identité dans une chose et celui de la distinction sémantique

est encore mis en évidence lorsque Gerson affirme que

« il n'est pas possible que l'être soit quelque chose sans que ces trois lui conviennent,

qui ne se distinguent pas de la chose, mais seulement par la raison de ce

qu'on doit signifier ; de même sur le mode, sur la forme et sur l'ordre ; de même

sur la mesure, sur le nombre et sur le poids. »70

Au début de cet énoncé,71 on retrouve une explication limpide, selon laquelle
le beau résulte de toutes ces propriétés de l'être. A cette idée il ajoute une
autre, à savoir que le beau soit des réalités plus génériques que celles des autres
transcendantaux, car il peut engendrer toutes les autres propriétés de l'être.

Gerson conclut que « le beau se convertit avec l'être comme propriété
résultant de la triade précédente » et il ajoute à cela que « Tétant a autant de

beauté naturelle que d'entité et de bonté ».72 II évite, dans ce passage, de donner

une formule précise sur le beau comme transcendantal et préfère une
affirmation qui laisse entendre que si le bien, le vrai et l'un sont convertibles

avec l'être, de la même façon, la propriété de la convertibilité s'applique au
beau qui, ainsi, peut être inclus sur la liste des propriétés de l'être. C'est une
idée d'une grande portée qui annonce que le concept de beau gagne, dans ses

significations, une valeur considérable étant donné qu'il n'est pas rattaché à la

réalité matérielle sous la forme d'une beauté sensible. En revanche, le beau en

tant que propriété de l'être, appelé par Gerson la beauté naturelle, « n'a pas un
certain être positif contraire qui est une laideur naturelle positive »,73 elle se

distingue essentiellement de la beauté sensible ; car celle-ci est reconnaissable
aussi par le fait que s'oppose à elle la laideur. Dans son rapport de compatibilité

avec les propriétés les plus générales de l'être, le beau est aussi pourvu
d'une puissance universelle qui lui assure la perfection.

L'argumentation mise en valeur par ces exemples vise à la rendre simplement

plus limpide ; c'est pour cela qu'il montre que la beauté d'une figure
géométrique formée de trois côtés est celle du triangle, étant donné le fait que
celui-ci est la forme la plus parfaite et première parmi les figures des lignes

69 Thomas D'AQUIN : ST, I, q. 5, a. 4, ad. 1.

7(1 JEAN Gerson : Collectorium, 205 : « nec est possibile quod ens aliquod sit quin haec tria
sibi conveniant, quae non re distinguuntur sed sola significandi ratione. Sic de modo, species et
ordine ; sic de mensura, numéro et pondéré ».

71 Voir supra note 70.
72 JEAN Gerson : Collectorium, 206 : « ens tantum habet de pulchritudine naturali quantum

habet de entitate et bonitate ». Et encore 205 : « pulchrum similiter cum ente convertitur
tamquam proprietas resultans ex tribus prioribus ».

73 JEAN Gerson : Collectorium, 205 : « Pulchritudo igitur naturalis non habet aliquod ens

positive contrarium quod sit positive turpitudo naturalis ».



476 Monica Calma

droites.74 L'image utilisée dans cet exemple montre que l'abstraction géométrique,

par sa réalité intellectuelle ultime, se prête à une sorte d'équivalence pour
ce qui doit être compris comme un degré premier d'existence. Généralement,
l'exemple du triangle est conforme à la triade classique (l'un, le vrai et le bien),
mais il n'accorde aucune place au quatrième élément, la beauté. Pour cette

raison, Gerson souligne que le triangle est le plus parfait parmi les figures
formées des lignes droites, mais non parmi les figures géométriques dominées par
la beauté du cercle75 qui dépasse ainsi le statut du triangle. Les deux exemples,
celui du triangle et celui du cercle sont présentes dans l'argumentation de Gerson

grâce au fait qu'ils symbolisent deux types de perfection mathématique ;

pourtant Gerson ne considère ni l'un ni l'autre comme un modèle qui peut
traduire le rapport qu'il entrevoit entre les transcendantaux. La figure du

triangle est restrictive car elle peut mettre en évidence une triade conceptuelle
mais pas l'accord entre quatre éléments. Le cercle ne pose pas ce problème du
nombre des composants, mais sa perfection s'entend seulement sur les corps
circulaires. Pour trouver un correspondant parfait parmi les figures géométriques

Gerson fait appelle à une solution plus ingénieuse qui dépasse les lois

géométriques : il affirme que la beauté se déduit de l'idée du cercle en raison de

sa perfection ultime parmi tous les corps définis par des lignes courbes, et que
cette même beauté s'ajoute à l'harmonie des trois côtés du triangle, en résultant

un cercle-triangle et un triangle-cercle.76
L'exemple de ce type de figure (le cercle- triangle) qui inscrit un triangle est

suggestif aussi pour le rapport causal qui s'établit entre les transcendantaux,

car on peut y reconnaître comme dans le texte attribué à Bonaventure, l'idée

que le beau contient à la fois les trois causes. Pulchrum, dit Gerson, relève de la

cause efficiente (car il « reçoit le trait du modus et de l'unité, ou de la mesure,
de la puissance efficiente >>77) ; de la cause exemplaire (car il reçoit le « trait de

la forme, de la vérité ou du nombre de la sagesse exemplaire >>78), et de la cause

finale (car il reçoit le caractère « de bien, d'ordre ou de poids inclinant par la

bonté divine »).79 Le rapport qui s'établit entre les trois causes dépeint
parfaitement l'idée du triangle-cercle; si la perfection de cette figure réside

74 JEAN Gerson : Collectorium, 205 : « tamquam sit haec pulchritudo ex triplici lineamento

figurali, instar trianguli quae est prima et perfecta forma linearum rectarum».
75 JEAN Gerson : Collectorium, 203 : « Et autem circulus pulcherrima figurarum ».

76 JEAN Gerson : Collectorium, 205 : « pulchritudo naturalis in circulum deducitur, qui est

perfectissima figurarum, non rectilinearum sed curvarum, ita quod praeter legem geometricalem
sit hic circulus triangulus et traingulus circulatus ».

77 JEAN Gerson : Collectorium, 205 : « Pulchritudo naturalis accipit lineamentum modi et

unitatis vel mensurae, a potentia efficiente ; lineamentum speciei seu veri vel numeri a sapientia
exemptante ; lineamentum boni vel ordinis vel ponderis inclinantis a bonitate divina uniente ».

78 JEAN Gerson : Collectorium, 205.
79 JEAN Gerson : Collectorium, 205.



Témoignage sur le beau comme propriété de l'être 477

dans l'unité de trois côtés, alors on peut conclure que la perfection du beau est

symbolisée par la coexistence de trois causes qu'il embrasse, comme un cercle

qui circonscrit un triangle.
Le vocabulaire utilisé par Gerson afin de décrire la relation entre le beau et

l'être est propre aux théories médiévales sur les transcendantaux. On remarque
ainsi : pulchrum cum ente convertitur et ens et bonum convertuntur. Le terme
de convertibilité, qui est difficile à traduire en langage moderne, à cause de sa

signification qui implique l'idée d'une transformation ou d'un changement, est

utilisé pour désigner le rapport qui s'établit entre les propriétés de l'être.80 Il
faut ensuite noter que Gerson n'emploie pas le terme conditiones ou commu-
nissima mais proprietates entis, ce qui souligne une fois de plus que, selon lui, le
beau est une propriété de l'être. Enfin, en ce qui concerne la triade l'un, le vrai
et le bien il faut également remarquer qu'elle est jointe à la triade augusti-
nienne81 du mode, de la forme et de l'ordre et à celle biblique82 de la mesure,
du nombre et du poids, car Gerson met ensemble les trois triades en
s'inscrivant ainsi, afin de définit la beauté naturelle,83 dans une tradition
discursive initiée par Philipe le Chancelier84 qui se sert souvent de cette
alliance pour présenter les transcendantaux.

Une conclusion se détache de tous ces détails : au niveau du langage et au
niveau conceptuel on retrouve une cohérence parfaite entre le texte de Gerson

et la manière médiévale d'envisager le problème des transcendantaux. Le Col-

lectorium est d'une grande portée doctrinale dans la mesure où il fournit un
témoignage important sur la place du beau parmi les autres attributs de l'être.
Le traité de Gerson s'inscrit dans la descendance doctrinale du texte du Ps-Bo-

naventure, mais nous ne pouvons rien dire sur le rapport existant entre l'un et
l'autre car pour l'instant nous ne connaissons rien sur la circulation des

manuscrits du Tractatus de transcendentalibus entis conditionibus attribué à Bona-

venture ou sur l'existence d'un texte intermédiaire entre Ps-Bonaventure et
Gerson. Même si l'influence de Bonaventure sur Gerson est incontestable, elle

ne nous permet pas de poser l'hypothèse de la dépendance réelle entre le Col-

lectorium et le Tractatus de transcendentalibus.

80 AERTSEN, A.J. : The Beginnings of the Doctrine of the Transcendentals, 31 : «The term
convertible derives from the predicatio theory articulated in Aristotle's Topics (I, 8 103 b 7-17). It
means that subject and prédicat are so related that they are interchangeable in a proposition. In
Metaphysics XI, c 3 (1061 a 15-17), Aristotle introduces the notion of convertibility with respect
to being and one, claiming that < that which is one is also somehow being, and that which is

being is somehow one >. Another source is Boethius, who also empoyes the term convertitur to
characterize the relation between being and one. Philip the Chancellor applies the notion of
convertibility to good and being in order to express their real identity ».

83 AUGUSTIN : De natura boni, 405, 8s, 18, 23, 30 etc.
82 Sag. XI, 20.
83 Voir note 69.
84 Philippe Le Chancelier : Summa de Bono, Q. II, 318-323.



478 Monica Calma

3. Un autre écho de la doctrine métaphysique du beau se retrouve chez Denys
le Chartreux. Dans la tradition cartusienne, l'intérêt pour l'art et plus
particulièrement pour la beauté représente une pratique commune, assimilée l'une et
l'autre à l'exercice spirituel de purification de l'âme. Denys le Chartreux,
précurseur de cette doctrine, propose une réflexion richement articulée sur la

beauté, qui a attirée rarement l'attention des commentateurs.85 On constate

une certaine étroitesse dans l'intérêt suscité par ce texte parce que les recherches

se bornent à identifier seulement ses sources et négligent les aspects
originaux. Si on regarde rapidement ces analyses on remarque qu'elles ne font,
généralement, que souligner la même chose. Ainsi, Johan Huinzinga, dans son
histoire du Moyen Age, mentionne le texte de Denys le Chartreux ; en quelques

lignes, il exprime un jugement intransigeant sur le manque d'originalité
de Denys et considère que son discours sur le beau « a échoué misérablement

» ;86 selon lui, Denys n'a rien inventé,

« il s'appuie sur saint Augustin et le Pseudo-Aréopagite, sur Hugues de Saint Victor

et Alexandre de Halès. Mais, s'il essaie d'analyser la beauté, le voilà dans

l'embarras. Même les exemples de beauté terrestre, il les emprunte à ses devanciers,

surtout à ces deux admirables esprits du XIIe siècle, Hugues et Richard de

Saint-Victor ».87

Edgard de Bruyne cite Denys une seule fois. Wladyslaw Tatarkiewicz est le

premier qui intègre De venustate mundi et pulchritudine Dei dans les pages
d'une histoire de l'esthétique.88 Mais, comme Huinzinga, Tatarkiewicz estime

que la pensée de Denys ne contient rien qui n'ait déjà été affirmé par ses de-

85 Par rapport au texte sur la beauté de Jean Gerson, l'opuscule de Denys le Chartreux est

cité, mais seulement à titre de simple notice bibliographique comme chez E. de BRUYNE, (Vol.
III, 262) ; HUINZINGA, Johan : L'automne du Moyen Age. Trad, du hollandais par J. Basin. Paris :

Payot 1975, 331-333 ; KOVACH, F.J. : Philosophy ofBeauty, 5, 14, 17, 28, 148, 207, 235, 238, 239 ;

TATARKIEWICZ, Wladyslaw : L'estetica médiévale, 307-309. La seule étude, plus articulée, est
celle de EMERY, Kent, jr. : Fondements théoriques de la réception de la beauté sensible dans les écrits
de Denys le Chartreux (1402-1471). In : Les Chartreux et l'art XIV-XVIII" siècles - Actes du

Colloque de Villeneuve-lès-Avignon. Paris : Cerf 1989, 307-325. J.A. AERTSEN cite souvent l'opuscule

de Denys le Chartreux, mais il le fait, sans analyse, pour l'inscrire dans une chronologie
concernant le problème du beau comme transcendantal. Cf. AERTSEN, J.A. : Die Frage nach der

Transzendentalität der Schönheit im Mittelalter. In : MOJISISCH/ PLUTA (Hgg.) : Historia Philo-
sophiae Medii Aevii. Studien zur Geschichte der Philosophie des Mittelalters. (Festschrift Kurt Flasch).

Amsterdam 1991, 1-22.
8(,J HUINZINGA : L'automne, 332 : « Denis le Chartreux cherche à appliquer ces normes, mais

échoue misérablement : l'esthétique appliquée est chose dangereuse. Avec une conception si

intellectualiste de la beauté, rien d'étonnant que l'esprit ne puisse s'en tenir à la beauté

terrestre ».
87 HUINZINGA : L'automne, 331.
88 TATARKIEWICZ : L'estetica medievale, 307-309.



Témoignage sur le beau comme propriété de l'être 479

vanciers.89 La seule étude qui, à notre connaissance, prend une position
remarquable est celui de Kent Emery Jr.90 Sa démarche consiste en une analyse

historiographique des sources de Denys, mais se détache de la tradition exégé-

tique en attirant l'attention sur un point très original, l'analyse de la beauté

sensible. Le travail sur les sources91 de Denys le Chartreux est sans doute utile
et clarifie beaucoup de choses, mais une telle analyse étant déjà accomplie par
d'autres, je tenterai une nouvelle lecture.

Dans son traité De venustate mundi et pulchritudine Dei, le Chartreux traite
de la beauté de Dieu et de ce qui est beau dans le monde.92 Son discours ne
tient ni de l'esthétique ni de la théorie de l'art car sa vision sur la beauté de

toute chose porte sur l'origine et la nature du monde et représente une véritable

cosmogonie esthétique. Je voudrais à présent insister sur un détail qui se

trouve au début du traité, lorsque Denys se borne à analyser les particularités
de la signification du beau. En insistant sur le contenu de ce concept, le Chartreux

renvoie au quatrième chapitre des Noms Divins où il est affirmé « que le

bien et le beau sont identiques, que tout le monde désire le bien et le beau, et

que rien n'existe sans participer au bien et au beau ».93 Cette identité, reprise

par la plus grande partie des auteurs médiévaux, constitue un lieu commun
dans le contexte du débat sur les transcendantaux ; Denys le Chartreux, digne
héritier de cette tradition, développe cependant une théorie selon laquelle le

beau est une propriété de l'être étant donné le fait qu'il possède la même capacité

de se convertir avec l'être dans la même mesure que le bien, le vrai et l'un.
Il indique, d'une manière encore plus explicite que Gerson, que le beau est une

89 TATARKIEWICZ : L'estetica medievale, 308 : « Anche quest'opere non conteneva niente che

non fosse stato detto dagli scolastici piu antichi : essa ripete la dottrina per cui il hello consiste
nella chiarezza e nell'armonia delle parti ; la bellezza délia natura consiste principalmente nella

sua appropriatezza a un fine e la bellezza dell'arte nella tecnica refinata ; la sola vera bellezza è

quella divina, e Dio solo è bello (pulcher) mentre il mondo è venustus, cioè leggiadro o piacevole ;

se la belleza spinge un uomo alla pietà e alla contemplazione è degna di Iode, ma è pericolosa se

lo spinge anche all'orgoglio e al pervertimento morale. Non solo nell'opera di questo tardo
scolastico non c'è niente che non sia stato detto dai suoi predecessori, ma c'è di fatto molto meno
che in loro ».

9(1 EMERY : Fondements théoriques, 307-325.
91 Récemment A. Palazzo a montré à quel point l'identification des passages De summo bono

d'Ulrich de Strasbourg dans les écrits de Denys nous permet de mieux comprendre de quelle
façon s'articulent les positions philosophiques de Denys le Chartreux. Cf. PALAZZO, A. : Ulrich
ofStrasbourg and Denys the Carthusian : Textual Analysis and Doctrinal Comments. In : Bulletin de

Philosophie Médiévale 46 (2004) 61-113.
92 HuiNZINGA : L'automne, 331 : «La différence des deux mots : venustas et pulchritudo

marque déjà son point de vue. La vraie beauté n'appartient qu'à Dieu, le monde ne peut être que
joli ».

93 DENYS Le CHARTREUX : De venustate mundi, Art. I, A, 227 : « Dionysii documentis : qui
capitulo de Divinis nominibus quarto, Bonum (inquit) et pulchrum idem sunt, et omnia appetunt
bonum et pulchrum, neque est exsistentium aliquod quod non participet bono et pulchro ».



480 Monica Calma

propriété de l'être ; cela suscite cependant plusieurs interrogations. En effet, ce

qu'affirme Denys le Chartreux est que « selon les commentateurs du bienheureux

Denys, de même que le bon, le vrai et l'un se convertissent avec l'être, de

même le beau, de telle sorte que tout être est beau, de la même manière que
tout être est nommé bon, vrai et unique ».94

Les problèmes posés par ce court passage consistent dans l'identification
des commentateurs de Denys l'Aréopagite dont parle le Chartreux. Il ne
dévoile pas leurs noms, mais il donne quelques indices dans le développement de

son analyse. Ainsi, Denys le Chartreux ne défend pas la thèse des commentateurs

des Noms divins qui évoquent le caractère métaphysique du beau, mais

semble, bien au contraire, la combattre. Selon Kent Emery, Denys le Chartreux

n'affirme jamais dans ses écrits que le beau est un transcendantal.95 De

plus, dans le traité De natura aeterni et veri Dei, qui précède le De venustate, il
accepte la liste classique des principaux transcendantaux, formée par l'un, le

vrai et le bien.96 Dans le De venustate, le Chartreux développe la même

conception, mais il évoque en parallèle l'existence de certains auteurs qui
acceptent le beau comme quatrième transcendantal.

Sa position est claire : Denys le Chartreux s'oppose en effet à cette conception

partagée par certains commentateurs de Denys l'Aréopagite, selon le

contre-argument que le beau n'est pas un transcendantal parce qu'il n'est
parfaitement identique ni avec le bien ni avec les autres conditions de l'être. Il se

justifie en alléguant deux autorités, à savoir Thomas d'Aquin et Alexandre de

Halès. Avec Thomas il affirme que le beau se distingue du bien parce que
celui-ci relève d'une puissance appétitive et le beau d'une puissance cognitive ;97

l'argument est évoqué au moins deux fois dans son traité De natura aeterni

toujours afin de souligner la distinction qu'il y a entre le bien et le beau.98

94 DENYS Le Chartreux : De venustate mundi, Art. I, B, 227 : « secundum B. Dionysii
commentatores, quemadmodum bonum et verum ac unum convertuntur cum ente, ita et

pulchrum : ita quod omne ens est pulchrum, sicut omne ens dicitur bonum et verum ac unum ».

95 EMERY, Kent jr. : Denys the Cartusian on the Cognition of Divine Attributes and the

Principal Name of God : A propos the Unity ofa Philosophical Experience. In : PlCKAVÉ (Hg.) : Die
Logik des Transzendentalen. Festschrift für Jan A. Aertsen zum 65. Gehurstag Miscellanea

Medievalia). Berlin/New York : W. de Gruyter 2003, 454-83.
96 DENYS Le Chartreux : De natura aeterni et vei Dei Opera Omnia, t. XXXIV) Art.

XIX, C' 36, 13-97 : « Proinde, quum esse divinum sit maxime illimitatum seu incontractum

atque perfectum, idcirco nomina communissima, qualia sunt ens et convertibilia secum, nomina

quoque quae perfectionem simpliciter dictam includunt, videlicet sapiens, felix, sublimis, omni-

potens, Deo praesertim conveniunt. Quum ergo bonum et verum ac unum convertantur cum

ente, Deo maxime competunt ».
97 DENYS Le Chartreux : De venustate mundi, Art. I, B', 227 : « bonum dicitur in ordine

seu per comparationem ad potentiam appetitivam, pulchrum vero per comparationem ad

cognititvam potentiam »; pour THOMAS D'AQUIN : ST, 1, q.5, a.4, ad.l.
98 DENYS Le Chartreux : De natura aeterni et veri Dei Opera Omnia, t. XXXIV), Art.

XIX, D' 36 et Art. LVII, C' 91.



Témoignage sur le beau comme propriété de l'être 481

Avec Alexandre de Halès il contredit l'identité entre le beau et l'être ; Denys
reprend de cet argument l'exemple de la distinction causale selon laquelle « le

bien est la disposition par rapport à la cause finale et le beau la disposition par
rapport à la cause formelle »". Au début du IIIe et du IVe article du De venustate

mundi,100 Denys énonce encore une fois l'idée que le beau est de la même

nature que l'un, le vrai et le bien ; cela est mis à l'épreuve et la conclusion est

toujours la même, pulchrum a vero distinguitur ; cette distinction est aussi
valable dans le rapport du beau avec le bien et l'un.

De ce bref rappel des arguments de Denys on peut déduire deux conclusions.

D'abord, il ne développe pas la théorie du beau comme transcendan-
tal101 mais indique seulement que ce problème a été posé par ses prédécesseurs

; or, selon ce que semble suggérer Denys, l'origine de cette hypothèse
n'est pas à chercher chez Alexandre de Halès ou chez Thomas d'Aquin, mais
chez des commentateurs que, malheureusement, le Chartreux ne nomme pas.
Deuxièmement les deux textes connus jusqu'à présent qui posent le beau

comme attribut de l'être sont le Tractatus de transcendentalibus de Ps.-Bona-

venture et le troisième traité du Collectorium de Jean Gerson. Je l'ai déjà souligné

: il est très difficile, sinon impossible, d'identifier des éléments concernant
la circulation de l'opuscule de Ps.-Bonaventure, mais en ce qui concerne le

rapport entre Denys et Gerson, il y a quelques détails qui l'attestent.
Dans son oeuvre, Denys le Chartreux se réfère à plusieurs reprises à Gerson,

en le nommant même amicus fidelis et zelator praecipuus Ordinis Chartu-
siensis.102 On sait aussi que Denys avait connaissance du Collectorium de

Gerson103 et que, malgré son admiration, il a critiqué Gerson à plusieurs reprises,
notamment au sujet de la nature purement affective de l'union mystique dans

le cadre de la théologie mystique.104 Il est donc légitime de supposer que Denys

se réfère à Gerson lorsqu'il articule sa critique contre certains commenta-

99 DENYS Le Chartreux : De venustate, Art. I, A, 228 : « bonum dicit dispositionem
respectu causae finalis, pulchrum vero respectu causae formalis ».

100 DENYS Le Chartreux : De venustate mundi, Art. Ill, A, 229 : « Convertibilia entis,
videlicet bonum, verum, pulchrum, reale nihil addunt enti, sed solum aliquam rationis
considerationem ac proprietatem » ; et Art. IV, D', 229 : « Quemadmodum ens et converibilia
ejus, videlicet bonum et verum multipliciter dividuntur, ita et pulchrum ».

101 Cet aspect est de nouveau confirmé par J.A. Aertsen. Cf. AERTSEN, J.A : The Triad
« True-Googd-Beautiful ». The Placée ofBeauty in the Middke Ages. In : Intellect et Imagination dans

la Philosophie Médéivale I. Brepols 2006, 415-437.
102 Denys Le Chartreux : Opera Omnia, t. XXXVIII, B, 432.
103 je tiens à remercier Kent Emery, jr. qui m'avait confirmee après la lecture de ce texte que

Denys le Chartreux avait lu le Collectorium de Jean Gerson.
104 EMERY, Kent, jr. : Denys the Carthusian and the Doxography of Scholastic Theology. In :

JORDAN / Emery (éds.) : Ad Litteram. Authoritative Texts and Their Medieval Readers. London :

University of Notre Dame Press 1992, 334.



482 Monica Calma

teurs des Noms divins, d'autant plus que, on le sait, le Chancelier commente
largement les textes de Denys l'Aréopage.105

Quant au rapport que l'on peut établir entre ces trois auteurs, il faut souligner

que bien qu'il s'agisse d'auteurs appartenant à des périodes différentes,
leur conception est encore tributaire du XIIIe siècle car elle ne semble pas subir
le nouveau courant concernant les transcendantaux initié par Duns Scot et

propagé par Antoine Andrea et François Mayronnes au XIVe siècle. Si en
parallèle avec la beauté sensible, le beau est parfois décrit comme transcendant,
c'est parce que il y a quelques auteurs médiévaux qui sont convaincus que tout
ce qui existe est synonyme avec tout ce qui est beau.106

Abstract

Testimony about the beautiful as a property of being: Jean Gerson and the

Dionysius the Carthusian.

Through a parallel reading of two texts (the third treatise ofJean Gerson's

Collectorium super Magnificat and the De venustate mundi et pulchritudine Dei
by Dionysius the Carthusian) the present essay explores how they constitute a new
stage in the debate concerning beauty as a transcendental. The purpose is to show
the extent to which Gerson's text is an echo of past theories about beauty as

convertible with being; we try to explore the links between these two texts (and
others on the same topic), in order to analyse Dionysius's contribution to the

circulation of this theory among medieval authors.

105 COMBES, A.: La Théologie Mystique de Gerson. Profil de son évolution. I. Roma/Paris :

Deselée et socii Editores Pontificii 1963, passim.
106 je remercie M. William. J. Courtenay qui m'a invité à présenter ce texte à l'Université de

Madison (Wisconsin) en octobre 2005; qu'il trouve ici l'expression de ma gratitude.


	Témoignage sur le beau comme propriété de l'être : Jean Gerson et Denys le Chartreux

