
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 54 (2007)

Heft: 3

Artikel: Meister Eckharts erste Quaestio Parisiensis oder : wie kann Gottes
Vernehmen das fundamentum seines Seins sein?

Autor: Mayer, Rupert J.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760545

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 26.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760545
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


RUPERT J. MAYER

Meister Eckharts erste Quaestio Parisiensis

oder:

Wie kann Gottes Vernehmen das fundamentum
seines Seins sein?

Meister Eckhart frägt in der ersten Quaestio Parisiensis nach der Selbigkeit von
Vernehmen und Sein in Gott. Aus diesem Fragen erhebt sich einer der
geheimnisvollsten und umstrittensten1 Sätze der Philosophie und Theologie:
„deus est intellectus et intelligere et est ipsum intelligere fundamentum ipsius
esse."2 Wenn wir das Wort fundamentum als Grund oder „gruntveste" (so

Eckhart) übersetzen, scheint die Selbigkeit von Vernehmen und Sein in Gott
zu zerbrechen: Das Vernehmen begründet das Sein und geht ihm als Grund
voran. Aber Eckhart läßt die Identität von Vernehmen und Sein in Gott nicht
auseinanderfallen. Denn die vorweggenommene Antwort auf die Frage lautet:
Dicendum quod sunt idem re, et forsan re et rationed Anders gesagt: Vernehmen
und Sein sind ein und dieselbe Sache in Gott, obwohl uns der eine Gott durch

1 Gemäß dieser Strittigkeit findet ein Ausleger in der Quaestio eine wesentliche, in der

Sachproblematik wurzelnde Mehrdeutigkeit, die eine Festlegung der Bedeutung des Textes nicht
erlaubt. Die Quaestio stünde demnach von sich her in einer Unentschiedenheit, da Eckhart
etwas auszudrücken versucht, was jedweden Begriff übersteigt (so GROTZ, S.: Meister Eckharts

Pariser Quaestio I: Sein oder Nicht-Sein - ist das hier die Frage? In: FZPhTh 49 (2002) 370-398, hier
372f.). Ob der Text Eckharts nicht doch eindeutig spricht, soll der Leser der folgenden Zeilen
selbst beurteilen.

2 LW V, Qu. Parisiensis I, n. 4, 40,6-7 (die Werke Eckharts werden zitiert nach: KOCH, J. /
QUINT J. et al. (Hgg.): MEISTER ECKHART: Die deutschen und lateinischen Werke. Herausgegeben
im Auftrage der Deutschen Forschungsgemeinschaft. Stuttgart: Kohlhammer 1936ff.). Vgl. eine

ähnliche Stelle in den deutschen Predigten: „Bekantnisse ist ein gruntveste und ein fundament
alles wesennes" (DW III, Predigt 71, 229,14). Eckhart scheint also intelligere mit erkennen zu
übersetzen, nicht mit dem hier gewählten vernehmen. Dennoch verwendet er zumeist den

Ausdruck Vernunft für intellectus und die lateinische Übersetzung der deutschen Predigt 52 liest

cognoscere, wenn der deutsche Text von erkennen spricht. Die Parallelität von intellectus /
intelligere kann also mit Vernunft / vernehmen wiedergegeben werden. Philosophisch spricht
dafür, daß in dem Wort vernehmen ein aufnehmendes Erkennen (accipere) gemeint ist, wie
Eckhart es im intelligere als intus legere gegeben sieht: „accipit intellectus iuxta nomen suum intus
in principiis essentialibus et causalibus ipsam rem" (LW I, In Gen. II, n. 80, 542,9-10).

2 LW V, Qu. Parisiensis /, n. 1, 37,4.



Meister Eckharts erste Quaestio Parisiensis 431

diese rationes verschiedene Anblicke von sich gewährt.4 Doch Meister Eckhart
möchte nicht bei dieser Antwort der Tradition stehenbleiben.5 Es soll nicht
nur versucht werden, das göttliche Sein auch noch als Vernehmen oder durch
den Anblick {ratio) des Vernehmens zu zeigen, sondern das Sein ist zu sehen,

insoweit es der ratio nach in Gott mit dem Vernehmen übereinstimmt. Das

forsan re et ratione Meister Eckharts ist ein gewagtes Unternehmen: Als
rationes sind Vernehmen und Sein in unserem Denken unterschieden.6 Wenn
Eckhart klärt, in Gott wären Denken und Sein auch der ratio nach identisch,
heißt das: Insofern die ratio des Seins in unserem Denken umfangreicher ist als

die des Vernehmens („seiend" nennen wir nicht nur das Vernehmen, sondern
auch alles andere, was ist), ist sie in solcher Einschränkung zu verstehen, daß

sie mit der ratio des Vernehmens selbig ist.
Die vorweggenommene Antwort, d.h. das sunt idem re, et forsan re et

ratione, kündigt also den Denkweg der gesamten Quaestio an: Eckhart
versucht, das esse in seiner ratio so zu denken, daß es mit der ratio des intelligere
übereinstimmt. Denn wenn in Gott Vernehmen und Sein selbig sind, dann

kann ihm das Sein nur nach Weise des Denkens zukommen,7 nicht aber nach

der Weise eines Steins oder irgendeines Geschöpfs.8 Die ratio des Seins in Gott
wird neu durchdacht unter Zurücklassung aller Seinsweisen, die dem
Vernehmen nicht zukommen.

4 „Ratio ad intellectum pertinet, cuius est accipere unum sub alia et alia ratione, et

distinguere ea, quae unum sunt in natura et in esse, et ordinem accipere quomodolibet, sive quo
unum est prius altero, sive quo unus ab alio" (LW III, n. 34, 27,8-11).

5 Vgl. THOMAS Von AQUIN: STh I q26 a2: „In Deo autem non est aliud esse et intelligere
secundum rem, sed tantum secundum intelligentiae rationem" (die Werke des Thomas werden
zitiert nach; Sancti Thomae Aquinatis doctoris angelici Opera omnia iussu Leonis XIII. P.M. édita,

cura et studio fratrum praedicatorum. Rom 1882ff. (Ed. Leonina); falls diese Ausgabe den

zitierten Text nicht enthält, wird zurückgegriffen auf: Sancti Thomae Aquinatis Opera omnia,
curante R. BUSA. Stuttgart-Bad Cannstatt: Frommann-Holzboog 1980) oder auf: Editio Marietti,
Turin 1948ff.

6 „huiusmodi nomina non sunt Synonyma, eo quod diversas rationes sive conceptiones
intellectus nostri significant" (LW II, In Exod., n. 61, 66,12-13).

7 „Dico nihilominus quod, si in deo est aliquid, quod velis vocare esse, sibi competit per
intelligere" (LW V, Qu. Parisiensis /, n. 8, 45,4-5). Vgl. GROTZ, S.: Meister Eckharts Pariser

Quaestio I, 395.
8 „Et ideo cum deus sit principium vel scilicet ipsius esse vel entis, deus non est ens vel esse

creaturae; nihil quod est in creatura, est in deo nisi sicut in causa, et non est ibi formaliter. Et
ideo cum esse conveniat creaturis, non est in deo nisi sicut in causa, et ideo in deo non est esse,
sed puritas essendi" (LW V, Qu. Parisiensis I, n. 9, 45,7-11). Vgl. den Lateinischen Sermo XXIX:
„Patet ergo manifeste quod deus est proprie solus et quod ipse est intellectus sive intelligere et

quod solum intelligere praeter esse aliud simpliciter. Ideo solus deus per intellectum producit res

in esse, quia in ipso solo esse est intelligere. Iterum etiam quod nihil praeter ipsum potest esse

purum intelligere, sed habet aliquod esse differens ab intelligere" (LW IV, n. 301, 268,4-9, vgl.
LW I, In Gen. I, n. 11 und n. 168).



432 Rupert J. Mayer

I. Zur Auslegungsgeschichte des intelligere fundamentum ipsius esse

Da die Auslegungshypothesen der historischen Forschung zur ersten Quaestio
Parisiensis gut belegt sind, können wir uns auf eine kurze Zusammenfassung
beschränken.9 Die Ausleger spalten sich primär in zwei Gruppen, die Eckharts
Text entweder auf dem Hintergrund eines (neu-)platonischen oder eines

thomasischen Denkens entschlüsseln möchten:

1. Auslegung im Ausgang von Piaton

a) Meister Eckhart und Meister Dietrich

Manche sehen Eckhart innerhalb einer auf Albert den Großen
zurückgehenden deutschen Dominikanerschule, d.h. in der Nähe zu Dietrich von
Freiberg, der im Sinne des neuplatonischen Denkens eine Theorie des intellec-

tus agens entwirft.10 Dieser Intellekt geht aus Gott wie ein Bild der ganzen
Gottheit oder als Gotteserkenntnis hervor11, und konstituiert sich als

Substanz oder in seinem Selbstsein durch die Selbsterkenntnis, d.h. er ist
gewissermaßen eine causa sui.12 Dennoch soll der intellectus agens als Substanz

9 Vgl. LARGIER, N.: Stellenkommentar zu Quaestio Parisiensis I. In: DERS. (Hg.): Meister
Eckhart. Werke II. Texte und Übersetzungen Bibiliothek des Mittelalters 21). Frankfurt am
Main: Deutscher Klassiker Verlag 1993, 868-885; Ruh, K.: Geschichte der abendländischen Mystik.
Band III. Die Mystik des deutschen Predigerordens und ihre Grundlegung durch die Hochscholastik.

München: Beck 1996, 267-279; KRIEGER, G.: Mystik und Scholastik. Zur Diskussion um Meister
Eckhart im Blick auf seine „Quaestiones parisienses". In: Trierer Theolog. Zeitschrift 107 (1998)

123-147; QUERO SANCHEZ, A.: Sein als Freiheit: Die idealistische Metaphysik Meister Eckharts und
Johann Gottlieb Fichtes Symposion 121). München: Alber 2004, 38-52; KAMPMANN, I.: Ihr
sollt der Sohn selber sein: Eine fundamentaltheologische Studie zur Soteriologie Meister Eckharts

Europäische Hochschulschriften: Reihe 23; Theologie; 579). Frankfurt am Main: Lang 1996, 39-
47; vgl. auch GROTZ, S.: Meister Eckharts Pariser Quaestio I.

10 Daß der Begriff „deutsche Dominikanerschule" und die Auslegung des eckhartischen

Seelengrundes gemäß Dietrichs intellectus agens eine Engführung sein könnte, wurde angemerkt
von LARGIER N.: Die ,deutsche Dominikanerschule'. Zur Problematik eines historiographischen

Konzepts. In: AERTSEN, J.A. / SPEER, A. (Hgg.): Geistesleben im 13. Jahrhundert Miscellanea

Mediaevalia 27). Berlin: Walter de Gruyter 2000, 202-213.
11 „procedit in esse a Deo ut imago eius, cuius ratio consistit in cognoscendo ipsum eo modo

cognitionis, quo est proxima et immediata unio sui ad Deum" (De intellectu et intelligibili II 32

[3]; die Werke Dietrichs werden zitiert nach: DIETRICH VON FREIBERG: Opera omnia.
Veröffentlicht unter Leitung von K. FLASCH CPTMA 11,1-4). Hamburg: Meiner 1977-1985).

12 „intellectualitas modo sibi proprio, id est intellectualiter, habet rationem et habitudinem

principii formalis respectu essentiae intellectus, et hoc non est nisi ipsum intellectum in se ipsum
intellectualiter tendere et per hoc constitui substantiam eius et se ipsum intelligere per
essentiam" (De visione beatifica 1.1.3. [2]); „intellectualiter fluit a suo principio intelligendo
ipsum et per consequens sua intellectione, qua intelligit suum principium et se ipsum, formaliter
figitur in sua essentia" (ibid., 3.2.9.2. [4]). Anders gesagt: Durch die Gottes- und Selbsterkenntnis
konstituiert der intellectus agens sein Sein, d.h. er wird durch sein Erkennen als Substanz, die in
sich steht, konstituiert (vgl. ibid., 1.3.3. [8]).



Meister Eckharts erste Quaestio Parisiensis 433

nicht von seinem Wirken unterschieden sein: Sein Erkennen ist sein Wesen

und seine Substanz, die entweder aktiv durch ihr Erkennen anderes begründet
oder passiv - von sich selbst - erkannt und so in ihrem Sein begründet wird.13

Nur der intellectus agens ist intellectus per essentiam semper in actu oder
intellectus ut intellectus.

Die Parallele zu Meister Eckhart scheint offensichtlich: Das Denken des

intellectus agens begründet sein Sein, d.h. das fundamentum wäre als Grund
auszulegen. Eine reale Verschiedenheit zwischen dem begründenden Denken
und dem begründeten Sein gäbe es nicht (wenn wir Dietrichs Theorie
zugrundelegen), da sie zwei Aspekte des einen und ungeteilten Intellekts sind.
Doch der Vorrang des Denkens gegenüber dem Sein wäre so gesichert.14 In
diesem Sinn sollen Meister Eckhart und Meister Dietrich als Vorläufer des

Deutschen Idealismus und neuzeitlicher Subjektivität gelten, obwohl Eckhart
im Gegensatz zu Dietrich keine konstitutive „Funktion" des Denkens

gegenüber einem „realem" Objekt in seinem esse quiditativum kennt.15

13 „Sed cum sit quid separatum et immixtum carens partibus et quaecumque extranea natura,
quod operatur, operatur per suam essentiam, et eius operatio ex parte sui est essentia sua. Sive

igitur operetur tendens in aliquid quasi principiative, operatur intellectualiter ex parte sui, sive

etiam operetur quasi passive, videlicet in capiendo essentiam suam et fixione eius in esse, totum
hoc fit intellectualiter ex parte sui intelligendo se ipsum" {De visione beatifica 1.1.3. [3]).

14 Meister Eckhart erläutert, daß das Vernehmen höher als das Sein steht: „intelligere est

altius quam esse" (LW V, Qu. Parisiensis I, n. 5, 42,7).Vgl. zu obiger Auslegung FLASCH, K.:
Converti ut imago - Rückkehr als Bild. Eine Studie zur Theorie des Intellekts bei Dietrich von
Freiberg und Meister Eckhart. In: FZPhTh 45 (1998) 130-150; DERS.: Procedere ut imago. Das

Hervorgehen des Intellekts aus seinem göttlichen Grund bei Meister Dietrich, Meister Eckhart und
Berthold von Moosburg. In: RUH, K. (Hg.): Abendländische Mystik im Mittelalter. Symposion Kloster
Engelberg 1984 Germanistische Symposien 7). Stuttgart: Metzler 1986, 125-134; MOJSISCH, B.:

„Dynamik der Vernunft" bei Dietrich von Freiberg und Meister Eckhart. In: IBID., 135-144; DERS.:

Meister Eckhart. Analogie, Univozität und Einheit. Hamburg: Meiner 1983, 21-41; DERS.: Die
Theorie des Intellekts bei Dietrich von Freiberg {= Beiheft 1 zu CPTMA II). Hamburg: Meiner
1977, 46-92; QUERO SÀNCHEZ, A.: Sein als Freiheit, 38-52; WINKLER, N.: Meister Eckhart zur
Einführung. Berlin: Junius 1997, 35-50; mit Abstrichen ALTMEYER, C.: Grund und Erkennen in
deutschen Predigten von Meister Eckhart. Würzburg: Königshausen & Neumann 2005, 201f., die
der Konzeption von B. Mojsisch zustimmt: Gott sei nicht nur durch die Identität von Denken
und Sein gekennzeichnet, sondern lasse deren Differenz in sich zu.

15 Vgl. DIETRICH Von FREIBERG: De origine rerum praedicamentalium 5 (47), sowie FLASCH,
K.: Das philosophische Denken im Mittelalter. Von Augustin zu Macchiavelli. Stuttgart: Reclam
22001, 464-469; DERS.: Kennt die mittelalterliche Philosophie die konstitutive Funktion des menschlichen

Denkens? Eine Untersuchung zu Dietrich von Freiberg. In: Kant-Studien 63 (1972) 182-206;
MOJSISCH B.: <Dieses Ich>: Meister Eckharts Ich-Konzeption. In: FLASCH, K. / JECK, U.R. (Hgg.):
Das Licht der Vernunft: Die Anfänge der Aufklärung im Mittelalter. München: Beck 1997, 100-109,
QUERO SÂNCHEZ, A.: Sein als Freiheit, 263-328, WINKLER, N.: Meister Eckhart zur Einführung,
81-120. Diesen vom Deutschen Idealismus geprägten Auslegungen hält N. LARGIER, obwohl er
eine Abhängigkeit Eckharts von Dietrich zu erkennen meint, ein anderes Verständnis von
Subjektivität entgegen: Intellekttheorie, Hermeneutik und Allegorie: Subjekt und Subjektivität bei

Meister Eckhart. In: FETZ, R. L. et al. (Hgg.): Geschichte und Vorgeschichte der modernen Suh-



434 Rupert J. Mayer

b) „Sein " heißt neuplatonisch: Erschaffensein

Es ist auffällig, daß die erste Quaestio Parisiensis den Ausdruck esse gemäß dem

neuplatonischen Liber de causis an einigen Stellen nur auf Geschöpfe bezogen
sehen möchte: „Unde dicit auctor De causis: ,prima rerum creatarum est esse'.

Unde statim cum venimus ad esse, venimus ad creaturam. Esse ergo habet

primo rationem creabilis."16

Einige Ausleger verstehen deshalb das intelligere fundamentum ipsius esse

bezüglich des geschöpflichen Seins, d.h.: Die Ideen Gottes sind der Grund der

geschöpflichen Wesenheiten. Das Denken ist die Grundlegung des Seins,

insofern Gottes Vernunft die Ursache alles geschaffenen Seins ist.17 Diese

Auslegung kann jedoch nicht erhellen, warum das Vernehmen Gottes die

Grundlegung seines unerschaffenen Seins ist. Sie verdeutlicht nur, daß alles

Geschaffensein von Gott zu verneinen ist. Entgegen der Hypothese, daß dieser

Gedanke der Quaestiones Parisienses von dem späteren Opus tripartitum und
dem Axiom „Esse est deus" widerrufen worden sei, ist an folgendes Wort
Meister Eckharts zu erinnern:

„in deo, principio omnium, est considerare duo, ut sic dicamus, puta quod ipse

est esse verum, reale, primordiale. Adhuc autem est ipsum considerare sub

ratione qua intellectus est. Et huius rationis proprietas altior apparet ex hoc,
quod omne ens reale in natura ,procedit ad certos fines' et ,per media deter-

minata' tamquam rememoratum per causam altiorem, ut ait Themistius."18

Anders gesagt: Auch im Opus tripartitum „erscheint" die Vernunft als höher

gegenüber dem esse reale, d.h. dem Wirklichsein der Dinge in der Welt. Denn
letzteres ist immer begrenzt, während die Vernunft in gewisser Weise

unbegrenzt ist, weil ihr ohiectum, das Seiende, sich auf alles bezieht, was

jektivität. Band 1 European Cultures. Studies in Literature and the Arts 11.1). Berlin/New
York: Walter de Gruyter 1998, 460-486.

16 LW V, Qu. Parisiensis /, n. 4, 41,6-8.
I-7 Vgl. IMBACH, R.: Deus est intelligere. Das Verhältnis von Sein und Denken in seiner Bedeutung

für das Gottesverständnis bei Thomas von Aquin und in den Pariser Quaestionen Meister
Eckharts Studia Friburgensia 53). Freiburg/CH: Universitätsverlag Freiburg Schweiz 1976,

172-194; WlLKE, A.: Ein Sein - ein Erkennen: Meister Eckharts Christologie und Samkaras Lehre

vom Atman. Zur (Un-)Vergleichbarkeit zweier Einheitslehren Studia religiosa Helvetica; Series

altera; 2). Bern: Lang 1995, 76-82; ALBERT, K.: Der Grundgedanke der Philosophie Meister
Eckharts. In: BÖHME, W. (Hg.): Meister Eckhart heute. Karlsruhe: Tron 1980, 11-20; VlANU, S.:

L'intellect divin et l'intellect humain selon Maître Eckhart. In: Revue de Théol. et Phil. 132 (2000)

223-237; LOSSKY, V.: Theologie négative et connaissance de Dieu chez Maître Eckhart. Paris: Vrin
1973, 207-220. Auch W. BEIERWALTES versucht, die Quaestiones Parisienses im Kontext des

neuplatonischen Denkens zu verstehen: Piatonismus und Idealismus. Frankfurt am Main:
Klostermann 1972, 50-54.

18 LW I, In Gen. II, n. 214, 690,3-8.



Meister Eckharts erste Quaestio Parisiensis 435

irgendwie ist: Das Seiende im Vernehmen schließt keine Seinsweise aus, dieses

Seiende in der Welt schließt alle anderen Weisen des Seins aus sich aus.19

2. Auslegung in der Nähe zu Thomas von Aquin

Eine Auslegung, die sich an Thomas von Aquin orientiert, nimmt den Text
Eckharts ernst: Die sechs ersten Argumente, die er zur Verteidigung der

Selbigkeit von Vernehmen und Sein in Gott darlegt, stammen alle aus dem

Werk des Thomas.20 An keiner Stelle des Textes werden diese Argumente
zurückgenommen. Dennoch scheint Meister Eckhart in der Einleitung zu dem

Argument, daß das Sein im Vernehmen gründe, einen Gegensatz zu seinem
früheren Denken aufzubauen: „Tertio ostendo quod non ita videtur mihi
modo, ut quia sit, ideo intelligat, sed quia intelligit, ideo est, ita quod deus est

intellectus et intelligere et est ipsum intelligere fundamentum ipsius esse."21

Die maßgebliche Ubersetzung dieser Zeilen in den Lateinischen Werken
lautete: „daß ich nicht mehr der Meinung bin, daß Gott erkennt, weil er ist,
sondern, weil er erkennt, deshalb ist er." Doch wurde zu Recht eingewandt,
daß die Wortfolge „non modo, sed" nicht zeitlich, sondern modal zu
übersetzen sei: „daß mir nicht nur scheint, daß er vernimmt, weil er ist,
sondern vielmehr daß er ist, weil er vernimmt."22 Entsprechend dieser

Ubersetzung besteht keine Notwendigkeit mehr, einen Meinungswechsel im
Denken Eckharts und eine Abkehr von Thomas von Aquin anzunehmen.
Eckharts Denken kippt an dieser Stelle nicht zeitlich um, sondern stellt das

gewöhnliche Vorstellen des Menschen auf den Kopf.
Dieser Kopfstand wird von seinem direkten Gegenüber in der disputatio

herausgefordert. Denn Eckhart trifft während seines ersten Pariser Magiste-
riums auf Duns Scotus,23 d.h. auf ein Vorstellen, das den Begriff des

„Seienden" nicht nur als Möglichkeit eines „subiectum", ein Wesen (Wassein)

zu haben, auslegt, sondern ihn auch univok, d.h. im selben Sinn von Gott und
den Geschöpfen aussagt: Gott gehört dementsprechend zu all den „Dingen",
die ein Wesen haben, d.h. er wird von diesem Vorstellen zu einem Geschöpf
erniedrigt.24 Entsprechend diesen historischen Vorgaben soll der Text

19 Vgl. LW V, Qu. Parisiensis II, n. 1, sowie THOMAS VON AQUIN: STh I q54 a2, Ver q21 al.
20 Vgl. LW V, Qu. Parisiensis I, nn. 1-3.
21 Ibid, n. 4, 40,5-7.
22 Vgl. STURLESE, L.: Meister Eckhart. Ein Porträt Eichstätter Hochschulreden 90).

Regensburg: Pustet 1993, 23; sowie QUERO SÄNCHEZ, A.: Sein als Freiheit, 45f.
23 Duns Scotus war um 1302 Baccalaureus in Paris und muß als solcher bei den disputationes

zwischen Meister Eckhart und Gonsalvus mitgewirkt haben (vgl. BERUßE, C.: Le dialogue de

Duns Scot et d'Eckhart à Paris en 1302. In: CollFr 55 [1985] 323-350).
24 Vgl. zu diesem Themenkreis Emilie ZUM BRUNN et al. (Hgg.): Maître Eckhart à Paris. Une

critique médiévale de l'ontothéologie. Les Questions parisiennes n° 1 et n° 2 d'Eckhart Bibliothèque

de l'Ecole des Hautes Etudes; Sciences Religieuses; 86). Paris: Presses Univ. de France



436 Rupert J. Mayer

Eckharts im Ausgang von der Tradition, d.h. von Albert dem Großen und
Thomas von Aquin her, erhellt werden.25

Die Gegnerschaft zu Duns Scotus wirft ein neues Licht auf die

Fragestellung: Sind in Gott Sein und Vernehmen, d.h. zwei Attribute Gottes,
selbig? Duns Scotus führt die distinctio formalis ein.26 Demnach ist eine

begriffliche Unterscheidung auch in die Realität zu verlegen. Haben wir z.B.

einen Begriff von Tierheit und Vernünftigkeit, dann sind dies auch formelle
Bausteine des menschlichen Wesens, d.h. des animal rationale. Die Philosophie
vor Duns Scotus legt Gattung (Tierheit) und spezifische Differenz
(Vernünftigkeit) dagegen als Aussageweisen aus, nicht als realitates. D.h.: Der
Mensch ist durch seine Seele wahrhaft vernünftig, obwohl sich keine

Vernünftigkeit als ontologischer Baustein oder realitas im Sinn einer weiteren
Form neben der Seele in ihm findet. In Aussagen von Gott besagt die distinctio

formalis: Die Gott bezeichnenden Vollkommenheiten sind in Gott wahrhaft
unterschieden, d.h. die göttliche Einheit und Ununterschiedenheit wird
zerbrochen. Es gibt keine identitas formalis in Gott, nur eine identitas realis.

Deshalb erklärt Eckhart die Frage nach der distinctio formalis zur nodosa

quaestio.27

1984, mit den folgenden Beiträgen: WEBER, E.-H.: Eckhart et l'ontothéologisme: histoire et

conditions d'une rupture, 13-83, ZUM BRUNN E.: Dieu n'est pas être, 84-108 ; LIBERA, A. de: „Les
Raisons d'Eckhart", 109-140 ; VlGNAUX, P.: Pour situer dans l'école une question d'Eckhart.

Interrogations et suggestions sur être, connaître, et vouloir en Dieu, 141-156, sowie ZUM BRUNN, E.:

Les premières „Questions Parisiennes" de Maître Eckhart. In: FLASCH, K. (Hg.): Von Meister
Dietrich zu Meister Eckhart. Hamburg: Meiner 1984, 128-137. P. Vignaux, ibid., 153, weist einen

Text aus den Reportata Parisiensa nach, in dem sich Duns Scotus auf die Position Eckharts zu
beziehen scheint: „intelligere non est primum in Deo, nec primum dans esse, sed primum dans

esse divinum est ipsum esse; tum quia operatio non potest esse prima ratio essendi; tum quia
intelligere praesupponit rationem objecti et potentiae; haec autem praesupponunt rationem entis;
ideo intelligere non est primum dans esse divinum" (Rep. par. I d8 ql, zitiert nach: IOANNIS

DUNS SCOTUS: Opera Omnia. Tom. XXII. Ed. Vives (L. Wadding), Paris 1891-1895, 153 a-b). A.
de Libera und E. zum Brunn erkennen eine gewisse Nähe Eckharts zu Thomas von Aquin an,
sehen jedoch ebenso die Verwandtschaft mit Dietrich von Freiberg.

25 Vgl. WEBER, E.-H.: L'argumentation philosphique personelle du théologien Eckhart a Paris en

1302/1303. In: JACOBI, K. (Hg.): Meister Eckhart: Lebensstationen - Redesituationen Quellen
und Forschungen zur Geschichte des Dominikanerordens 7). Berlin: Akademie Verlag 1997, 95-
114.

26 Vgl. z.B. WOLTER A.: The Transcendentals and Their Function in the Metaphysics ofDuns
Scotus. St. Bonaventure: Franciscan Institute Publications 1946, 14-30.

27 „Ex his patet evidenter Veritas nodosae quaestionis illius et famosae, utrum distinctio
attributorum sit in deo vel in sola apprehensione intellectus nostri. Constat enim quod distinctio
attributorum divinorum, potentiae scilicet, sapientiae, bonitatis et huiusmodi, totaliter est ex

parte intellectus accipientis et colligentis cognitionem talium ex creaturis" (LW II, In Exod., n.

58, 63,14-64,3). Vgl. WEBER, E.-H.: Continuités et ruptures de l'enseignement de Maître Eckhart

avec les recherches et discussions dans l'université de Paris. In: FLASCH, K. (Hg.): Von Meister

Dietrich zu Meister Eckhart, 163-176, hier: 172. Auch in diesem Sinn folgt Meister Eckhart seinem

Ordensbruder Thomas (vgl. I Sent d2 ql a3, sowie die gegenteilige Meinung von J. Koch in den



Meister Eckharts erste Quaestio Parisiensis 437

Ebenso setzt Eckhart dem in Teile zerfallenden Gott des Duns Scotus die

gänzliche Ununterschiedenheit des göttlichen Wesens entgegen, die nicht
einmal durch die Verschiedenheit der Personen zerbrochen wird.28 Die
Zuspitzung und Radikalität dieser Aussagen liegt dabei auch am Gegenüber
zum Denken des Duns Scotus, dessen Vorstellen Gott wie ein Geschöpf, das

ist, darstellt: Gott ist und deshalb kann er auch noch wirken, denken,
wollen.29

So richtig diese Bemerkungen über den historischen Kontext Meister
Eckharts sein mögen, so wenig vermögen sie die Bedeutung des intelligere
fundamentum ipsius esse zu klären. Die Feststellungen, daß Eckhart das

Denken höher einstuft als das Sein, daß er die Vollzugsidentität von
erkennender Vernunft und erkannter Sache verteidigt, daß er keinen nur
natürlichen Hervorgang des göttlichen Wortes (wie Duns Scotus) denkt, sondern
einen geistigen aus der göttlichen Vernunft,30 gewähren keinen Einblick in
den Zusammenhang von Vernehmen und Sein, wie er durch das Wort
fundamentum bezeichnet wird.

IL Die Wahrheit des Seins und das Sein des Vernehmens

Unsere Frage lautet: Was heißt Vernehmen, was heißt Sein, was bedeutet die

Selbigkeit von Vernehmen und Sein im Denken Meister Eckharts? Sosehr eine

Auslegung im Ausgang von Thomas von Aquin dem Text zu entsprechen
scheint, sowenig ratsam ist diese Vorgehensweise.31 Eine Auslegungshypothese
verstellt immer den ursprünglichen Text, den es von ihm selbst her zum
Sprechen zu bringen gilt, ohne ihn vorschnell einer bestimmten Tradition

Anmerkungen zu LW II, SS. 64 und 66). Denn beide halten, daß trotz der reinen
Ununterschiedenheit Gottes in sich selbst unsere Verständnisse (conceptiones) von Gott nicht leer

sind, sondern daß ihnen das eine und unteilbare Sein Gottes entspricht: „distinctio omnis
infinito répugnât. Deus autem infinitus est. Nec tarnen propter hoc vanae sunt aut falsae

huiusmodi attributiones distinctae, eo quod ipsis aliquid vere et reale in deo respondet. Et tarnen
in deo est res una et ,unissima', quae verissima potentia est, sapientia est, bonitas est et similia.
Patet etiam quod huiusmodi nomina non sunt Synonyma, eo quod diversas rationes sive

conceptiones intellectus nostri significant" (LW II, In Exod., n. 61, 66,7-13).
28 Vgl. z.B. die deutsche Predigt 21 in DW I.
29 Vgl. Rep. par. I d8 ql.
30 Vgl. WEBER, E.-H.: Continuités et ruptures de l'enseignement de Maître Eckhart avec les

recherches et discussions dans l'université de Paris, ibid., DERS.: L'argumentation philosphique
personelle du théologien Eckhart a Paris en 1302/1303, ibid., DERS.: Eckhart et l'ontothéologisme,
ibid., VlGNAUX, P.: Pour situer dans l'école une question d'Eckhart, ibid.

31 Die meisten Ausleger des Thomas sehen große Unterschiede zum Denken Meister
Eckharts. Vgl. z.B. AERTSEN, J.A.: Meister Eckhart: Eine außerordentliche Metaphysik. In: Recherches
de théol. et phil. médiévales 66 (1999) 1-20.



438 Rupert J. Mayer

zuzuordnen.32 Der Text Eckharts ist aber nicht genug.33 Er muß aus den

Prinzipien vernommen werden, aus denen Eckhart ihn vernimmt, wenn er zu
uns eckhartisch sprechen soll, d.h. wenn er den Anblick der Sache, die

Eckharts Denken bewegt, vor Augen haben und den Gedankengang Eckharts

mitgehen soll.34

Die Prinzipien Eckharts sind die Transzendentalien, z.B. das Seiende und
das Wahre, wie aus seinem „Thesenwerk" hervorgeht.35 Entsprechend führt er
alles Denken auf ein naturaliter oder per se notum zurück, das nicht gesetzt
oder erschlossen werden kann, da es von sich selbst her leuchtet und der
Vernunft immer sichtig und gegenwärtig ist, ohne jemals vorgestellt werden

zu müssen, obwohl es zumeist von all den anderen Gedanken verdeckt wird
und sich deshalb der menschlichen Aufmerksamkeit entzieht. Dieses Fünklein
der Vernunft erreicht der Mensch nur, indem er die anderen Gedanken und
Bilder aus sich hinauswirft, um so die von ihnen selbst her gegebenen

Prinzipien und alles andere im Licht der Prinzipien zu vernehmen.36 Denn

32 Vgl. z.B. die Auslegung von M. von PERGER: Disputatio in Eckharts frühen Pariser

Quaestionen und als Predigtmotiv. In: JACOBI, K. (Hg.): Meister Eckhart, 115-148, der den Text
keiner der oben genannten Schulen zuordnet, aber die Nähe zu Thomas anerkennt.

33 Intertextualität als praktischer, historischer Zugang kann kein Verständnis von Eckharts
Denken gemäß seinen Prinzipien erreichen (vgl. dagegen LARGIER, N.: Die ,deutsche
Dominikanerschule', 203).

34 „Et hoc est proprium hominis et rationis cognoscere res in suis principiis. Unum-
quodque enim lux est et lucet in suis principiis. Omnis enim cognitio rerum est per sua principia
et in suis principiis; et quousque resolvatur in sua principia, semper obscura, tenebrosa et opaca
est, quia cum formidine partis alterius. Demonstratio autem, id est Syllogismus, faciens scire sine

formidine et opinione, est ex propriis principiis. Et homo accipit cognitionem suam a

posterioribus, procedens ad principia ratiocinando. Non sic creatura altior intellectualis. Ideo
lux in tenebris est cognitio a posteriori, cognitio in phantasmate et per phantasma"
(LW III, n. 18, 16,3-4 und n. 20, 17,2-18,2). Anders gesagt: Die suchende Vernunft muß durch
die Worte des Textes und durch das von ihnen unmittelbar Bezeichnete den Weg zurück in die

Prinzipien gehen, in deren Licht der Text geschrieben wurde.
35 Vgl. GORIS, W.: Einheit als Prinzip und Ziel. Versuch über die Einheitsmetaphysik des Opus

tripartitum Meister Eckharts Studien und Texte zur Geistesgeschichte des Mittelalters 59).
Leiden: Brill 1997, 15-32, 52-75, sowie AERTSEN, J.A.: Der,Systematiker' Eckhart. In: SPEER, A.
/ WEGENER, L. (Hgg.): Meister Eckhart in Erfurt Miscellanea Mediaevalia 32). Berlin: Walter
de Gruyter 2005, 189-230.

36 „Semen autem scientiarum habitus est principiorum, quae naturaliter nota sunt omnibus,

per quae habet et potest iudicare homo de veritate et de falsitate, quantum ad intellectum
speculativum, et inter bonum et malum, quantum ad intellectum practicum. Lumen ergo rationis
in nobis, quod est participatio divini et supremi luminis, semen est tarn virtutum quam
scientiarum Hoc lumen semper manet et eius auctor est deus. Hoc ,semen est verbum dei',
Luc. 8. De hoc enim semine loh. 1 dicitur: ,erat lux vera, quae illuminât omnem hominem'" (LW
I, In Gen. II, n. 200, 672,9-673,7, siehe n. 217, vgl. hierzu die Paralleltexte von Thomas von
Aquin in Ver qll al und a3). Die Entzogenheit dieses Grundverständnisses oder des Fünkleins
der Vernunft beschreibt Eckhart wie folgt: „deus, imago dei nobis impressa, ,lumen vultus dei

super nos signatum', nobis ostendens bona semper in nobis est, sed non apparet. Obducitur
autem, obumbratur et occultatur, vel per imagines rerum creatarum superinductas Revelatur



Meister Eckharts erste Quaestio Parisiensis 439

ohne Rückführung auf die Prinzipien muß unser Denken und Auslegen
dunkel bleiben.

1. Was ist ein fundamentum?

Keine der genannten Auslegungsrichtungen berücksichtigt die Eingebunden-
heit des Wortes fundamentum in die Sprache der scholastischen Metaphysik,
in die sich die Autoren hineingeben, jedoch nicht ohne den Worten eine je

eigene Bedeutung zu geben. In den meisten Fällen bedeutet fundamentum oder

fundari die Grundlegung einer Beziehung innerhalb der Unterscheidung von
subiectum relationis (dem Bezogenen), terminus relationis (dem Woraufhin der

Beziehung als ad aliquid) und fundamentum relationis (dem Beziehungsgrund).37

Was mit Beziehungsgrund gemeint ist, sagt Eckhart wie folgt:

„Sciendum igitur quod ,in relatione sunt duo: respectus scilicet relationis quo
refertur ad alterum, et in hoc consistit praedicamentalis ratio ipsius relationis'.
Est etiam in relatione considerare ,ipsum esse relations' .secundum quod funda-

tur in aliquo rei', puta qualitate, .quantitate aut huiusmodi'. Relatio igitur secundum

genus suum et secundum id, quod est relatio, non ponit aliquid prorsus in
subiecto nec dicit aliquod esse nec inesse, sed id quod est ex altero et ad alterum
est. ut sie nihil positive est in subiecto."38

Wie jedes Akzidenz39 kann die Beziehung also zweifach betrachtet werden:
Gemäß ihrem In-Sein in einem subiectum und in ihrer ratio praedicamentalis,
d.h. insoweit sie die Kategorie oder das genus „Beziehung" ist und nicht ein In-
sein in einer Substanz hat. Der Beziehungsgrund hat zunächst nichts mit der

Beziehung als Beziehung zu tun. Denn die Beziehung als Beziehung ist

respectus: Sie ist das Ausgerichtetsein eines subiectum auf einen terminus und
besagt somit das „auf ein anderes hin sein", nicht aber das akzidentelle Sein in
einem subiectum. Genauer gesagt: Die Beziehung als Beziehung bezeichnet

autem haec imago, ut appareat, per eiectionem imaginarum superinduetarum" (LW I, In Gen. I,
n. 301, 437,4-439,1).

37 Vgl. z.B. Thomas Von AQUIN: I Sent d26 q2 al, IOANNIS DUNS SCOTUS: Ord. I d36 ql
(zitiert nach IOANNIS DUNS SCOTUS: Opera Omnia. Ed. Vaticana (Commissio Scotistica). Rom
1950ff.), DIETRICH Von FREIBERG: De origine rerum praedicamentalium 5 (57). Die folgenden
Ausführungen zur Beziehung sind eine Ergänzung zu MAYER, R.J.: De veritate: Quid est? Vom
Wesen der Wahrheit. Ein Gespräch mit Thomas von Aquin Studia Friburgensia 92).

Freiburg/CH: Universitätsverlag Freiburg Schweiz 2002, 271-279.
38 LW II, In Exod., n. 64, 68,4-12, vgl. zur relatio bei Eckhart z.B. GROTZ, S., Meister

Eckharts Pariser Quaestio 1, 391f.
39 „omne accidens subiecto et in subiecto habet unum esse cum subiecto et ipsum esse

subiecti, etiam si mille essent accidentia. Ipsorum enim esse est inesse, subiecto scilicet. omnia
praedicamenta accidentalia in deo transeunt in substantiam secundum genus suum et modum
praedicandi, quem sortiuntur a subiecto et ex habitudine ad subiectum. Relatio autem sola non
sortitur genus suum praedicamentale a subiecto nec per ordinem ad subiectum, sed potius ad

illius oppositum" (LW II, In Exod., n. 65, 69,9-70,2).



440 Rupert J. Mayer

kein Sein oder In-Sein. Sie setzt nichts {non ponit) im subiectum. Der respectus
als solcher ist ein Nichts an Sein in den Dingen. Dennoch ist die Beziehung
nicht nichts, sondern die Bezogenheit eines Dinges auf ein anderes: In einer

kategorialen oder wirklichen Beziehung40 gründet das Sein oder In-sein der

Beziehung in ihrem subiectum gemäß einem fundamentum. Dieses Gegründetwerden

meint z.B.: Ein Ding bezieht sich auf ein anderes als „doppelt so

groß", weil sich in beiden dieselbe Einheit der Größe findet, durch die sie

wirklich aufeinander bezogen sind. Die Einheit der Größe, die sich in beiden

Dingen findet, ist in diesem Fall der Beziehungsgrund im subiectum.41 Durch
diese Einheit der Größe ist die Beziehung als wirkliche gegeben, d.h. sie hat
ein wirkliches In-Sein, obwohl sie als Beziehung ganz dem terminus und nicht
dem Fundament entspringt.42 In diesem Sinn heißt sie - trotz der Seins-

losigkeit des respectus als solchen - minime ens, am wenigsten seiend unter
allen Kategorien.43

Meister Eckhart spricht die Sprache, die den Beziehungsgrund ein
fundamentum relationis nennt. Aber hat fundamentum diese Bedeutung in der ersten

Quaestio Parisiensis? Die Worte, die sich unmittelbar an das intelligere
fundamentum ipsius esse anschließen, lauten:

„Quia dicitur loh. 1: ,In principio erat verbum, et verbum erat apud deum, et
deus erat verbum'. Non autem dixit evangelista: ,In principio erat ens et deus

erat ens'. Verbum autem se toto est ad intellectum et est ibi dicens vel dictum et

non esse vel ens commixtum. Item dicit salvator loh. 14: ,ego sum Veritas'. Veritas

autem ad intellectum pertinet importans vel includens relationem. Relatio
autem totum suum esse habet ab anima et ut sie est praedicamentum reale, sicut

quamvis tempus suum esse habet ab anima, nihilominus est species quantitatis
realis praedicamenti. ,Ego' ergo ,sum Veritas'. [...] Unde patet veritatem ad

intellectum pertinere sicut et verbum."44

Es mag befremden, daß Eckhart zunächst die Offenbarung zitiert. Doch geht

er auf die Autorität der prima oder ipsa Veritas zurück, weil er Glaubender
ist.45 Dennoch wird das Evangelium philosophisch erläutert: Das göttliche
Wort hat ein esse ad intellectum, d.h. es ist auf die Vernunft hin, ist auf sie

bezogen. Ebenso gehört die Wahrheit, die das Wort ist, zur Vernunft und

40 „plures autem personae et relationes reales" (ibid., n. 72, 75,2).
43 Vgl. Eckharts Text (Anm. 38): „Est etiam in relatione considerare ,ipsum esse relationis'

.secundum quod fundatur in aliquo rei', puta qualitate, ,quantitate aut huiusmodi'".
42 „Relatio vero non sic, sed potius oritur et prineipium sui est non in subiecto, sed in

opposito" (ibid., n. 66, 71,1-2).

43Vgl. ibid., n. 54, 59,13.
44 LW V, Qu. Parisiensis I, n. 4, 40,7-41,3.
45 Vgl. LW I, In Gen. I, n. 275, 412,1-5.



Meister Eckharts erste Quaestio Parisiensis 441

schließt eine Beziehung ein, die ihr fundamentum im Sein hat.46 Diese

Beziehung wird nun ähnlich beschrieben wie im Exoduskommentar: Beziehung
als solche, das Woraufhin, hat kein Sein in den Dingen, sondern nur in der
Seele ist es ein Seiendes. Dennoch ist sie wahrhaft Kategorie, d.h. sie

beschreibt ein Sein in den Dingen, weil sie ein fundamentum in ihnen hat, gemäß
dem die Vernunft das Bezogensein vernimmt oder es durch ihr Vergleichen
gemäß dem Fundament „hervorbringt". Dasselbe gilt von der Zeit: Die Zeit
als eine Erstreckung oder gezählte und aufsummierte Zahl ist nicht in den

Dingen, sondern in der Seele. Denn nur die Seele kann viele Teile zugleich
und wie ein Eines vernehmen und das Viele in einem Einen verbinden. Das

ändert nichts daran, daß die „Größe" einer Bewegung, die in einem
Nacheinander abläuft und gezählt wird, wirklich ist, auch wenn das Vergangene
nicht mehr ist und das Zukünftige noch nicht ist.47 Dasselbe gilt von der

Beziehung als solcher: Sie verbindet das „Viele" und wird so als respectus des

einen auf das andere hin wahrgenommen. Die Dinge sind wirklich aufeinander

bezogen, wenn die Beziehung das subiectum gemäß dem fundamentum auf den

terminus ausrichtet und so ein In-Sein im subiectum hat.

Wie von selbst beginnt Eckhart also nach dem intelligere fundamentum
ipsius esse vom Bezogensein zu sprechen und weist so das fundamentum als

fundamentum relationis aus. Dies ist verständlich, da die Selbigkeit von
Vernehmen und Sein, nach der Eckhart frägt, eine Beziehung ist. Was
bedeutet demnach: intelligere fundamentum ipsius esse? Zunächst folgendes: Das

Sein wird auf das Vernehmen bezogen oder dem Vernehmen verglichen, insoweit

es Vernehmen ist. Denn das Vernehmen ist der Beziehungsgrund und der

Bezugspunkt der beiden Verglichenen. Die Selbigkeit von Vernehmen und
Sein wird unter dem Aspekt des Vernehmens betrachtet. Verdeutlichen wir
das an einem Beispiel: Zwei Dinge können der Größe nach verglichen werden,

wenn wir dieselbe Einheit der Größe in ihnen finden. Sie sind gleich groß,
wenn sich diese Einheit gleich oft in ihnen zeigt. Ebenso kann das Vernehmen

nur dann in einer gänzlichen Identität mit dem Sein stehen, wenn alles, was
nicht Vernehmen ist, aus dem Sein ausgeschieden wird, so daß das Sein dem

Vernehmen identisch ist. Denn die „Einheit" des Vernehmens im Sein und im
Vernehmen erlaubt uns, das Sein mit dem Vernehmen in einen Bezug zu

46 „verum et ens convertantur. Praeterea verum, scibile et universaliter comprehensibile
fundantur omnia in esse et ipsum includunt" (LW II, In Exod., n. 29, 35,7-9).

47 „tempus non est extra in rerum natura. Tempus enim formaliter numerus est

tempus et numerus in anima est, et in ipsa tantum proprie et formaliter. Ratio est, quia proprium
et formale est animae solius accipere multa simul et ut unum et multa copulare ut unum et in
uno, sicut apparet in formando propositiones affirmativas aut relativas. Tempus igitur, utpote
numerus, naturaliter in anima est et ab anima est Rursus etiam anima ex sui proprietate
format propositiones de non ente, puta de praeterito et de futuro, et has veras" (LW II, In
Sap., nn. 296-297, 631,8-632,2).



442 Rupert J. Mayer

setzen, der Selbigkeit heißt. Damit wirft uns das intelligere fundamentum ipsius
esse an den Anfang zurück: Vernehmen und Sein sind so zu denken, daß sie

idem re, et forsan re et ratione sind. Dennoch sagt das intelligere fundamentum
ipsius esse auch mehr: Das Sein ist in Gottes ununterschiedener Einheit
unmittelbar auf das Vernehmen bezogen und das Vernehmen auf das Sein, so
daß keines von beiden einen Vorrang gegenüber dem anderen hat, obwohl
gilt: weil er, Gott, vernimmt, ist er. Dies ist nach einem Zwischenschritt
weiter zu klären.

a) Denkt Eckhart die Beziehung in der Nähe zu Thomas oder zu Dietrich?

Insofern Eckhart die Beziehung in ihrem akzidentellen (In-)Sein und in ihrer
ratio praedicamentalis betrachtet, sind diese beiden Punkte auch bei Thomas
und Dietrich in den Blick zu nehmen. Eckhart legt das Sein des Akzidens
folgendermaßen aus:

„aliter loquendum est et sentiendum de entibus sive de rebus et ipsarum esse,

aliter de praedicamentis rerum et ipsarum praedicatione. Hoc enim quidam
non considérantes difficultates in pluribus patiuntur. Decern enim praedicamenta
non sunt decern entia nec sunt decern res nec sunt decern prima entia nec decern

primae res, sed sunt decern prima rerum sive entium genera. Nequaquam prima
decern entia, sed unum ens, substantia scilicet; reliqua vero non sunt entia, sed

entis proprie - ex VII Metaphysicae - entia solum analogice ad unum ens

absolute, quod est substantia. Sic urina dicitur sana non sanitate formaliter
inhaerente, sed sola analogia et respectu ad ipsam sanitatem extra, quae proprie
formaliter est in ipso animali, quomodo et vinum est in circulo significante
vinum esse in.taberna et in vase. Hinc est quod omnia huiusmodi novem
praedicamenta non sunt entia in recto, sed in obliquo, puta entis. Ratio est, quia sola

forma substantialis dat esse, accidens universaliter non dat esse, sed tale aut
tantum, et his similia. Non autem sunt genera analogice, sed sunt genera uni-

voce, alias non essent decern prima genera. Primum enim ut sic non pendet ab

alio nec dependet nec analogatur ad aliud."48

Diese Worte richten sich in den quidam gegen mehrere Grundprinzipien des

Duns Scotus: Die oben bereits angesprochene Identifizierung von logischer
Aussageweise, d.h. von den Kategorien, mit dem Seienden oder Ding (realitas
als ontologischer Baustein);49 die univoke Verwendung des Wortes „seiend",
hier für Substanz und Akzidenz, die sich in der Vorstellung fortsetzt, daß das

48 LW II, In Exod., n. 54, 58,3-59,12.
49 Man vergleiche folgenden Text des Duns Scotus: „Praedicamenta dupliciter possunt

considerari. Uno modo in quantum sunt entia. Alio modo in quantum considerantur a ratione
Primo modo de eis considérât Metaphysicus. Subjectum enim eius est ens in quantum ens.
Secundo modo [sc. apud Logicum] de eis consideratur" (Super Praedicamenta q2 n2, zitiert nach:
ANDREWS R. et al. (Hgg.): Ioannis Duns Scotus. Opera Philosophien. St. Bonaventure: Franciscan
Institute Publications 1997ff.).



Meister Eckharts erste Quaestio Parisiensis 443

Sein eines Dinges nicht nur durch die forma substantialis gegeben ist, so daß

jedem Akzidenz seine eigene Existenz zukommt und das eine Ding letztlich in
viele seiende Dinge zerfällt, die den Namen Akzidenz tragen, weil Inhärenz in
einer Substanz und eigene Existenz nicht mehr als Gegensatz gesehen

werden;50 die Vermischung von univoker und analoger Aussageweise, die z.B.
die höchsten Gattungen oder Kategorien nur analog Gattungen sein läßt (als

seiende), da Duns Scotus die aristotelische Einsicht, daß die Akzidenzen
bezüglich der Substanz als seiend zu verstehen sind, mit seiner logischen
Univokation des Seinsbegriffs vermengt und so die Bedeutung des Wortes
„analog" verändert: Die Gattungen der Akzidenzen sind Gattungen in Analogie

zur Gattung der Substanz.51

Die Argumente Eckharts verteidigen dagegen die Lehre des Thomas vom
Akzidenz als ens in alio, von der Form, die dem ganzen Ding das Sein gibt und
deshalb vom Sein real verschieden ist (wie auch das Wesen52), und besonders

von der Analogie, deren spezifischen Charakter er in der ersten Quaestio
Parisiensis stärker herausarbeitet:

„quod est in uno analogatorum, formaliter non est in alio, ut sanitas solum est in
animali formaliter, in diaeta aut in urina non est plus de sanitate quam in
lapide."55

Diese Bemerkung findet sich ursprünglich bei Thomas von Aquin:

„Sed quando aliquid dicitur analogice de multis, illud invenitur secundum

propriam rationem in uno eorum tantum, a quo alia denominantur. Et quam-
vis sanitas [sc. proprie sive formaliter] non sit in medicina neque in urina, tarnen

50 Vgl. z.B. Ord. IV dl2 ql n3, QQ. in Met. VII 1, nl9.
51 Vgl. Ord. I d3 pl q3 nl63, sowie HONNEFELDER, L.: Ens inquantum ens. Der Begriff des

Seienden als solchen als Gegenstand der Metaphysik nach der Lehre des Johannes Duns Scotus

BGPhThMA 16). Münster: Aschendorff 21989, 349f. Eckharts Analogiebeispiel von einem Kranz
(wohl aus Weinlaub gewunden), der anzeigt, daß Wein in der Taverne ist, findet sich ebenso bei
Scotus: QQ. in Met. VI 3, n46 und n66. Eckhart erwähnt in der Quaestio Parisiensis I die

Begründung seines Gegenüber für die univocatio entis in Substanz und Akzidenz: Das Akzidenz
würde secundum quid entstehen und deshalb auch secundum quid sein (LW V, n. 11, 47,6-13).
Auch dies scheint ein Argument des Scotus zu sein. Denn die Existenz ist nach Scotus das Ziel
jedweden Entstehens, das nicht nur Substanzen, sondern auch Akzidenzen betrifft (vgl. QQ. in
Met. IV 2, nl24).

52 „per caelum intelligatur id quo res est sive esse rei, per terram vero intelligatur parabolice
id quod res est sive essentia et quiditas. Haec enim duo différant in omni creato" (LW I, In Gen.

II, n. 34, 501,15-502,2, vgl. LW II, In Exod., n. 18). Da Eckhart die Unterschiedenheit von Sein

und Wesen als Bedingung der Möglichkeit des Erschaffbarseins auslegt, sollte selbst eine

„idealistische" Interpretation den Text nicht gegen seinen Sinn verkehren und die Identität von
Sein und Wesen in den Dingen einfordern (so QUERO SÂNCHEZ, A.: Sein als Freiheit, 85ff.).

55 LW V, n. 11,46,7-9.



444 Rupert J. Mayer

in utroque est aliquid per quod hoc quidem facit, illud autem significat sani-

tatem."54

Eckharts Schlußfolgerung an derselben Stelle ist deshalb thomasisch:55 Das

Akzidenz ist kein Seiendes, wenn wir seiend im eigentlichen Sinn des

Substanzseins verstehen, d.h. im Sinne dessen, das das Sein hat. Das Akzidenz
hat kein Sein, sondern ein In-Sein, und ist deshalb analog seiend. Dasselbe gilt
von Gott: Gemäß dem Sein, das sich proprie et formaliter in Geschöpfen
findet, ist er als nicht-seiend anzusprechen.

Dietrich von Freiberg beschreibt das Akzidenz auf andere Weise, da er
nicht zwischen Sein und Wesen unterscheidet. Nur die communiter loquentes

würden das Akzidenz ein ens in alio nennen, obwohl es besser ein ens per aliud
heißt.56 Obwohl man dies so verstehen kann, daß die Substanz die Akzidenzen

trägt, ist dies nicht ihr Unterschied im „Sein", das Dietrich als Wesen versteht.

Denn gemäß dem Sein hat die Substanz das Wesen durch sich selbst, d.h. eine

quiditas intranea, das Akzidenz hat sein Wesen durch ein anderes (quiditas

extranea).i7 Insoweit Sein das distare a nihilo eines Wesens ist, finden sich in
Akzidenz und Substanz folglich verschiedene Grade der Ferne zum Nichts,
d.h. Wesensgrade.58 Dietrich möchte so ausschließen, daß dem Akzidenz
unabhängig von der Substanz ein eigenes Wesen zukommt, das durch die

Inhärenz, d.h. durch etwas für das Wesen des Akzidenz Zufälliges, der

Substanz verglichen wird. So gilt: Akzidenzen sind seiend, weil sie dem wahrhaft
Seienden oder Wesen gehören. Das Gehören ist kein In-Sein, sondern liegt am
„das Wesen durch ein anderes haben".59

Falls dies eine Thomaskritik sein sollte, träfe sie nicht zu, da Thomas (wie

Eckhart) das Wesen des Akzidenz in der Inhärenz sieht, sosehr jedes Akzidenz
seine eigene ratio praedicamentalis hat. So ist für dieses Wesen die Inhärenz
kein Zufall (wie Dietrich schreibt), sondern das Wesen konstitutierend.60
Daraus erhellt, daß Dietrich ein anderes Verständnis des Akzidenz hat als

Eckhart.61

54 STh I ql6 a6. Zur Analogie bei Thomas vgl. MAYER, R.J.: De veritate, 222-237.
55 Vgl. dagegen FLASCH, K.: Einleitung. In: IMBACH R. et al. (Hgg.): DIETRICH VON

FREIBERG: Opera omnia. Tomus II. Schriften zur Metaphysik und Theologie. Hamburg: Meiner
1980, XXIIIf.

56 Vgl. De accidentibus 9 (2).
57 Vgl. De accidentibus 9 (3), (6), sowie IMBACH, R.: Pourquoi Thierry de Freiberg a-t-il critiqué

Thomas d'Aquin? Remarques sur le De accidentibus. In: FZPhTh 45 (1998) 116-129.
58 Vgl. De accidentibus 9 (7).
59 Vgl. De accidentibus 10 (3).
60 Vgl. STh I q28 a2.
61 Vgl. dagegen FLASCH, K.: Die Intention Meister Eckharts. In: RÖTTGES H. (Hg.): Sprache

und Begriff. Festschrift für B. Liebrucks. Meisenheim: Hain 1974, 292-318, hier 311 und 316,

IMBACH R.: Deus est intelligere, 169f.



Meister Eckharts erste Quaestio Parisiensis 445

Dieser Unterschied zeigt sich auch darin, wie diese Denker folgenden Satz
des Aristoteles auslegen: „album solam qualitatem significat". Eckhart hält den

Wortlaut des Thomas, überträgt ihn aber gleichzeitig auf die relatio:

„Relatio autem quamvis sit accidens, non tarnen significat per modum accidentis,
quia non <per> modum inhaerentis, sicut hoc nomen ,albus solam quidem
qualitatem significat', sicut albedo et subiectum consignificat sive connotat, et

propter hoc significat ipsam per modum accidentis et inhaerentis."62

Der Name „Beziehung", d.h. die abstrakte Bezeichnung, und der Name
„Bezogenes", d.h. die konkrete Bezeichnung, unterscheiden sich wie „der Weiße"
und das „Weißsein": „Der Weiße" bezeichnet das „Weißsein", doch auf die

Weise der Inhärenz in einem subiectum, so daß letzteres mitbezeichnet ist. Das

„Weißsein" selbst abstrahiert gewissermaßen von der Inhärenz, obwohl es

etwas bezeichnet, das nur als Akzidenz in einem subiectum ist. Letzteres gilt
auch für „Beziehung": Sie benennt etwas, das in einem anderen ist, abstrahiert

jedoch von dieser Inhärenz.
Dietrich unterscheidet an dieser Stelle63 nicht zwischen den Bezeichnungsweisen

von „der Weiße" und das „Weißsein". Beide bezeichnen nur die

Qualität als ratio praedicamentalisM Dies ist so zu verstehen, daß das Wort
„der Weiße" zuerst das Weißsein selbst, also das Wesen der Weiße, dann aber

auch ihr subiectum meint.65 Anders gesagt: Die Inhärenzbeziehung wird nicht
betrachtet, d.h. das Bezeichnen per modum inhaerentis, da Dietrich nur auf das

abstrakte Wesen blickt, das dennoch in Abhängigkeit von der quiditas des

subiectum gedacht wird. Wie schlägt sich dies in der Betrachtung der relatio als

Akzidenz nieder?

62 LW II, In Exod., n. 63, 67,9-68,1, vgl. THOMAS VON AQUIN: In Met. VII 1, nn. 1254-
1255: „Licet autem modus essendi accidentium non sit ut per se sint, sed solum ut insint,
intellectus tarnen potest ea per se intelligere, cum sit natus dividere ea quae secundum naturam
coniuncta sunt. Et ideo nomina abstracta accidentium significant entia quae quidem inhaerent,
licet non significent ea per modum inhaerentium. Essent autem significata per huiusmodi
nomina non entia, si non inessent in re. Et quia ista in abstracto significata videntur non entia,
magis videntur entia nomina accidentium concreta. Magis autem videtur aliquid entium esse

vadens et sedens et sanans quia determinatur eis aliquod subiectum per ipsam nominis
significationem, inquantum significant in concretione ad subiectum. Hoc autem subiectum est
substantia. Et ideo unumquodque talium nominum, quae significantur accidens in concreto,
apparet in tali categoria, idest videtur importare praedicamentum substantiae; non ita quod
praedicamentum substantiae sit pars significationis talium nominum (album enim, ut in
praedicamentis dicitur, solam qualitatem significat); sed inquantum huiusmodi nomina
significant accidentia ut inhaerentia substantiae. Bonum autem aut sedens non dicitur sine hoc,
idest sine substantia. Significat enim accidens concretum substantiae."

63 Zur Unterscheidung von in abstracto und in concreto vgl. Dietrichs De ente et essentia, I 2.
64 Vgl. De accidentibus 13 (5).
65 „Cum autem per se sumitur albus, significat ipsam dispositionem, quae est albedo, in

recto, subiectum autem in obliquo, inquantum in intellectu suo ipsum importât" {De accidentibus
13 [7]).



446 Rupert J. Mayer

Zunächst zu Thomas: Die Herausgeber der Lateinischen Werke Eckharts
zitieren in den Fußnoten viele Thomasstellen, die mit Eckharts Beschreibung
der relatio dem Wortlaut nach übereinstimmen.66 Stellvertretend sei folgender
Text genannt:

„in relatione, sicut in omnibus accidentibus, est duo considerare: scilicet esse

suum, secundum quod ponit aliquid in ipso [sc. de quo dicitur], prout est
accidens; et rationem suam, secundum quam ad aliud refertur, ex qua in genere
determinato collocatur; et ex hac ratione non habet quod ponat aliquid in eo de

quo dicitur; sicut omnes formae absolutae ex ipsa sua ratione habent quod
aliquid in eo de quo dicuntur ponant. Et ideo inveniuntur quaedam relationes
nihil ponentes in eo de quo dicuntur; et hoc attendentes quidam philosophi
dixerunt quod relatio non est aliquod unum genus entium, nec est aliquid in
rerum natura; sed est tantum quidam respectus respersus in omnibus entibus, et

quod relationes sunt de intentionibus secundis quae non habent esse nisi in
anima. Sed hoc falsum est: quia nihil quod est ens tantum in anima, in genere
determinato collocatur. Unde distinguendum est inter relationes. Quaedam enim
sunt quae habent aliquid in re, supra quod esse eorum fundatur, sicut aequalitas
fundatur supra quantitatem; et huiusmodi relationes aliquid realiter in re sunt.
Quaedam vero sunt quae non habent fundamentum in re de qua dicuntur, sicut
dextrum et sinistrum in illis in quibus non sunt determinatae istae positiones
secundum naturam et ideo dicuntur relationes rationis."67

Wie Eckhart beschreibt Thomas die relatio in ihrem (In-)Sein und in ihrer
ratio praedicamentalis, dem Woraufhin. Beide erklären, daß die relatio als

solche oder in ihrer ratio praedicamentalis nichts in den Dingen setzt, in denen
sie als Akzidenz ist. Thomas fährt fort: Deshalb gibt es die (nur) gedachten
Beziehungen (relationes rationis), die kein fundamentum in re haben. Anders

gesagt: Der respectus als solcher, der nichts in den Dingen setzt, ist nur ein ens

in anima oder ein ens rationis, ein Gedachtes. Sonst wären die gedachten
Beziehungen wirklich. Heißt dies, daß die Beziehung als solche von der
Vernunft hervorgebracht ist, wie Eckhart hält? Thomas schreibt:

„eorum quae significantur nominibus, invenitur triplex diversitas. Quaedam
enim sunt quae secundum esse totum completum sunt extra animam; et huiusmodi

sunt entia compléta, sicut homo et lapis. Quaedam autem sunt quae nihil
habent extra animam, sicut somnia et imaginatio chimerae. Quaedam autem sunt

quae habent fundamentum in re extra animam, sed complementum rationis
eorum quantum ad id quod est formale, est per operationem animae, ut patet in
universali. Humanitas enim est aliquid in re, non tarnen ibi habet rationem
universalis, cum non sit extra animam aliqua humanitas multis communis; sed

secundum quod accipitur in intellectu, adiungitur ei per operationem intellectus
intentio, secundum quam dicitur species: et similiter est de tempore, quod habet

66 Vgl. LW II, SS. 67-75.
67 I Sent d26 q2 al.



Meister Eckharts erste Quaestio Parisiensis 447

fundamentum in motu, scilicet prius et posterius ipsius motus; sed quantum ad id
quod est formale in tempore, scilicet numeratio, completur per operationem
intellectus numerantis. Similiter dico de veritate, quod habet fundamentum in re,
sed ratio eius completur [sc. formaliter] per actionem intellectus, quando scilicet

apprehenditur eo modo quo est. Cum autem in re sit quidditas eius et suum
esse, Veritas fundatur in esse rei magis quam in quidditate, sicut et nomen entis
ab esse imponitur; et in ipsa operatione intellectus accipientis esse rei sicut est

per quamdam similationem ad ipsum, completur relatio adaequationis, in qua
consistit ratio veritatis. Unde dico, quod ipsum esse est causa veritatis, secundum

quod est in cognitione intellectus."68

Unsere Verständnisse, die wir mit Namen bezeichnen, verhalten sich dreifach

zu den Dingen: Manchmal findet sich das ganze vernommene Sein in den

Dingen, wie in dem Verständnis „Mensch", wenn wir es auf einen bestimmten
Menschen beziehen. Anderen Verständnissen, wie dem rotgeflügelten
Drachen, entspricht nichts in den Dingen. Andere Verständnisse haben ein
fundamentum in re, werden jedoch in dem, was ihnen formaliter zukommt, durch
die Seele hervorgebracht. Die genannten Beispiele betrachten die relatio

adaequationis der Wahrheit, die Zeit, die das Früher und Später in der

Bewegung zählt oder verbindet und so eine Maßbeziehung zur Einheit der
Zeit herstellt,69 das Allgemeine, das sich als eines auf vieles bezieht. Damit
wird deutlich: Auch Thomas versteht den respectus als solchen als ein ens in
anima, das auf das Vergleichen der Vernunft zurückgeht. Obwohl Eckhart
und Thomas alles Verstehen im Ausgang von der Sinneswahrnehmung
gegeben sehen,70 sind Verständnisse wie Wahrheit oder Zeit nicht einfach

Abstraktionsbegriffe.71 Sie sind vielmehr durch die Natur der Seele selbst

gegeben, so daß sie z.B. fähig ist, die Dinge, die ihr begegnen, auf zeitliche
Weise wahrzunehmen. Das fundamentum in re verhält sich dabei materialiter
gegenüber der Beziehung, die formaliter durch das Vergleichen der Seele

68 I Sent dl9 q5 al.
69 „numerus est multitudo mensurata per unum" (STh I q7 a4). Zur Zeit als Maß vgl. ibid.,

qlO a4, In Met. V 9, n. 892.
70 „omnis cognitio nostra ortum habet a sensibus" (LW II, In Exod., n. 57, 62,6).
71 Abstraktion setzt voraus, daß ein entsprechendes Sein in den Dingen erfahrbar ist, nicht

aber durch die Seele hervorgebracht wird. Insofern Duns Scotus meint, die relatio abstrahieren

zu können, muß er sie als eine realitas in den Dingen annehmen, d.h. gemäß der Inhärenz in
einem subiectum : „relatio realis, licet sit modus sui fundamenti tarnen in se est res aliqua, quia
quod in se nihil est, nullius est modus realis; non enim est aliquod nomen generalius quam ens
vel res et ideo cui non convenit esse ens vel res, ei non convenit aliquod esse reale" (Ord. II dl
q4-5 n215, vgl. zur Abstraktion Lect. I d23 ql nil). Deshalb hängt das Sein der Beziehung am
subiectum, nicht aber am terminus: „Relatio dependet ab illo in quo est et non e converso" (QQ.
in Met. V qll n49). Erneut zeigt sich Eckharts Lehre als Betonung der Besonderheit von
Thomas' Ansicht gegenüber der Meinung des Scotus.



448 Rupert J. Mayer

hervorgebracht wird.72 Wenn Thomas das fundamentum als causa anspricht,73
meint das demnach eine causa materialis: Im Fundament besitzt ein Ding
etwas, demgemäß es bezogen werden kann.74 Doch formaliter ist die relatio
eine oppositio, so daß ihr Sein, d.h. ihre ratio praedicamentalis, ganz durch den

Vergleich mit dem terminus gegeben ist.75 Das Fundament ist folglich nicht als

causa efficiens oder die relatio formal in ihrem Wesen konstituierend zu
betrachten.76

Teilt Dietrich dieses Verständnis der relatio mit Eckhart, wie manche
annehmen?77 Dietrich schreibt:

„est respectivum uno modo, quod non est nisi respectus per suam essentiam, puta
similitudo vel aequalitas, paternitas vel filiatio et cetera. Et talia nullam rem
naturae seu aliquam naturalitatem important secundum se in sua essentia inquantum

respectus, sed sunt de genere relationis quoad praedicamentum relationis,
quod constituitur per actum rationis. Tertio ordine dicitur quid respectivum
aliqua realis dispositio quasi qualitativa seu quantitativa vel motus, super quae
fundatur aliquis duorum respectuum."78

An dieser Stelle ist man versucht, von einer Dominikanerschule zu sprechen.
Dietrich gibt dieselben Merkmale an, die sich auch bei Eckhart und Thomas
finden: Der Bezug als Bezug, insoweit er die Gattung relatio meint, setzt keine

res naturae. Die Gattung relatio wird von der Vernunft konstituiert, hat aber

ein fundamentum in re. Dennoch versteht Dietrich die Beziehung nicht wie
Eckhart oder Thomas: Auf Grund seines Verständnisses des Akzidenz und der
fehlenden Unterscheidung von Sein und Wesen muß Dietrich das Sein der
relatio gemäß dem Fundament anders denken. Wo bei Thomas oder Eckhart
das In-Sein zum Wesen des Akzidenz dazugehört, so daß die kategoriale

72 Eckhart scheint dasselbe zu halten: „Tempus enim formaliter numerus est" (LW II, In
Sap., n. 296, 631,8).

73 „realis unitas relationis pensanda est ex ipso relationis fundamento uel causa" (Quodl. IX
q2 a3).

74 So gilt von der Beziehung der Wahrheit, die ihr Fundament im Sein hat: „Veritas enim de

lapide dicta claudit in sui ratione lapidis entitatem et superaddit habitudinem ad intellectum,

quae causatur etiam ex parte rei cum habeat aliquid secundum quam referri possit" (Ver ql a8).
75 „propria ratio eius quod ad aliquid dicitur, non accipitur per comparationem ad illud cui

inest relatio, sed per respectum ad alteram" (STh I q28 al adl).
76 Capreolus mißversteht das fundamentum als causa effectiva relationis, die die Beziehung

selbst hervorbringen kann (vgl. hierzu PANGALLO, M.: La dimensione metafisica dell'alterità: la
relazione nell'ontologia e nella teologia filosofica di S. Tommaso. In: Divus Thomas (Bologna) 21

[Anno 101] (1998) 36-54).
77 Vgl. IMBACH, R.: Deus est intelligere, 181, LARGIER, N.: Stellenkommentar zu Quaestio

Parisiensis I, 879, FLASCH, K.: Einleitung. In: MOJSISCH, B. (Hg.): DIETRICH VON FREIBERG:

Opera omnia. Tomus I. Schriften zur Intellekttheorie. Hamburg: Meiner 1977, XXIIf.
78 De habitihus 2 (2) und (4). Dietrich fügt hinzu, daß die Substanzen wegen der fundamenta

auf anderes bezogen sind (ibid., 2 [5]).



Meister Eckharts erste Quaestio Parisiensis 449

Beziehung wirklich gemäß dem Fundament in einem Ding ist, sieht Dietrich
eine realis dispositio oder natura im respectivum als Fundament mitgegeben.
D.h.: Das Fundament gehört gemäß seiner natura zum Wesen der relatio und
gemäß dieser natura ist die relatio ein ens naturae, d.h. ein Wesen, das distat a

nihilo79 Es ist auffällig, daß Dietrich nur vom subiectum, dem fundamentum
und dem respectus selbst spricht, der die Sache durch eine bestimmte Natur,
d.h. das Fundament, bezieht. Wo ist der terminus, auf den bezogen wird,
besser gefragt: Warum spricht Dietrich kaum von ihm?

Das Akzidenz und damit auch die Beziehung hat nach Dietrich sein

Wesenskonstitutiv in der quiditas der Substanz. Doch ist die Konstitution der

Beziehung durch das fundamentum gegeben, das in diesem Sinn auch subiectum
der relatio genannt wird. Die Beziehung wird so zur proprietas (ähnlich einem
accidens proprium) oder per se passio des fundamentum und geht deshalb

wesenhaft auf die inneren Prinzipien eines Dings zurück, nicht aber auf den

terminus, auf den sie bezieht.80 Der Gegensatz zu Eckhart und Thomas könnte
kaum größer sein: Das Wesen der relatio hängt so am subiectum - wie bei den
anderen Akzidenzen -, nicht aber am terminus.

Dietrich entwickelt daraus folgenden Schluß: Relationes reales sind durch
die „absoluten" fundamenta und Wesen allein nicht gegeben.81 Um zu
vermeiden, daß die Beziehungen wirklicher Abhängigkeit, wie z.B. der

79 „relativa habitudo constituitur ex sibi propriis principiis determinatis a ratione, quamvis
et ipsa relatio pertineat ad ens naturae ratione sui fundamenti, quod in intellectu suo importât
circa substantiam" {De origine rerum praedicamentalium 5 [57], vgl. 2 [34], 5 [59], wo Dietrich der
relatio eine Mittelstellung zwischen ens naturae und ens rationis zuordnet, sowie FLASCH, K.:
Einleitung. In: CAVIGIOLI, J.-D. et al. [Hgg.]: DIETRICH VON FREIBERG: Opera omnia. Tomus
III. Schriften zur Naturphilosophie und Metaphysik. Hamburg: Meiner 1983, LXIV).

80 „quantum ad ipsos respectus, qui respectu sui fundamenti habent rationem per se

passionum, ut pater, filius et similia, nulla vi naturae potest fieri, ut talia sint suis subiectis, ex

quorum principiis talia eliciuntur et constituuntur in esse [sc. in sua quiditate]" {De accidentibus 5

[2], vgl. 5 [5], sowie 3 [4]—[5]); „ratione essentiae et quiditatis fundamenti insunt tales respectus"
(ibid., 16 [4]). „Tertium enim genus entium [sc. relationis] est, quod suam entitatem formaliter ex
alio [sc. ex fundamento] habet et secundum rationem subiecti, et hoc completive, sed originaliter
ex alio [sc. ex fundamento], quod attenditur in eodem subiecto. Et huiusmodi entia sunt ea, quae

secundum proprias rationes nullam naturam importent circa substantiam quantum ad id,
quod formaliter et primo significatur per nomen, habent tarnen de intellectu suo aliquam
naturam, quam oportet attendere in eodem subiecto" {De origine rerum praedicamentalium 2

[34]).
81 „Nec potest dici, quod iste respectus dependentiae sit solum per essentiam ratione

essentiae inquantum huiusmodi, quia essentia cuiuslibet entis inquantum essentia in rebus creatis
habet secundum se absolutum respectum ad se ipsam, ut ita loquar, ad se ipsam quidificandum et
figendum in esse, qui est oppositus ei respectui qui est ad extra se. Et ita non potest intelligi,
quod iste realis respectus dependentiae, quae attenditur in causis, insit entibus solum per
essentiam vel per naturam entis vel cuiuscumque alterius communis analogi unius dicentis
essentiam rei inquantum essentia" {De cognitione entium separatorum 79 [2]). Zur substantia als

fundamentum vgl. De origine rerum praedicamentalium 5 (59).



450 Rupert J. Mayer

Kausalität, sich in nichts auflösen, muß Gott deshalb als sein Abbild eine

intentio quaedam erschaffen, die als unitas aller Zusammenhänge der Welt, d.h.
als Weltordo, das All erfüllt und alle Beziehungen enthält.82 Ohne diesen ordo
würde kein Ding auf ein anderes einwirken, da es nicht auf einen bestimmten
terminus ausgerichtet wäre.

Das Verständnis Dietrichs ist also nicht nur dadurch von dem Eckharts
unterschieden, daß ersterer jedwedes erkannte Wesen vom Intellekt konstituiert

sein läßt, letzterer nur dergleichen wie relationes. Dietrich konstituiert
das Wesen der Beziehungen vom subiectum relationis aus, Eckhart vom
terminus. Dies geht auf ein anderes Verständnis der Vernunft und des

Vernehmens von etwas zurück:

2. Intellectus ut intellectus und species ut species

In einem weiteren Schritt versucht Eckhart, in den ersten Quaestiones
Parisienses die Verschiedenheit des Seins der Dinge von dem der Vernunft als

solcher aufzuweisen. Die Sprache vom intellectus inquantum intellectus findet
sich auch bei Dietrich und meint den Intellekt in seiner intellectualitas, durch
die er die Ähnlichkeit mit dem Seienden im Ganzen ist.83 Somit stellt sich die

Frage, ob Eckhart mit diesen Worten dasselbe sagt. Gemeint sind Worte wie:

„Ens ergo in anima, ut in anima, non habet rationem entis et ut sie vadet ad

oppositum ipsius esse. Sicut etiam imago in quantum huiusmodi est non ens,
quia quanto magis considéras entitatem suam, tanto magis abducit a cognitione
rei cuius est imago."84

„Cum igitur finis speciei sit repraesentare rem intellectui, debet esse secundum

quod melius repraesentat rem. Melius autem repraesentat, si sit non-ens, quam si

esset ens. Immo si esset ens, abduceret a repraesentatione. Quare non est ens, nisi
dicas quod sit ens in anima."85

„Item: intellectus nec est hie nec nunc nec hoc, in quantum intellectus. Sed omne
ens vel esse est determinatum ad genus et speciem. Ergo intellectus, in quantum
huiusmodi, non est aliquod ens nec habet aliquod esse. Cum dices: si intellec-

82 Vgl. ibid., 79 (1),(3), 74 (l)-(5). Entsprechend gilt von der Kausalität, die die Dinge
voneinander abhängen läßt: „sicut in causis essentialibus est una intentio seu proprietas [sc.
intentio ordinis universi] sine qua impossibile esset causam huiusmodi efficere causatum
suum taie, sic etiam in accidentalibus agentibus et actioni suae subiectis passivis oportet esse

aliquid commune, sine quo impossibile esset hoc quidem influere, hoc autem talem influentiam
reeipere etiam modo accidentali" (ibid., 75 [2], vgl. 77 [4]). Dieses commune ist „illa unitas qua
res a rebus dependent sic, ut sint unius ordinis" (ibid., 76 [5]).

83 Vgl. De intellectu et intelligibili II 1 (1).
84 LW V, Qu. Parisiensis I, n. 7, 44,13-45,2.
85 LW V, Qu. Parisiensis II, n. 6, 52,8-11.



Meister Eckharts erste Quaestio Parisiensis 451

tus est <nec> hie nec nunc nec hoc, ergo penitus nihil est, dico quod intellectus
est potentia naturalis animae. Sic est aliquid, quia anima est verum ens."86

„Item: operatio et potentia, ut potentia, habet suum esse ab obiecto Ergo et
obiectum dabit esse ei cuius est obiectum, scilicet potentiae et operationi.
Ergo intelligere quod est ab obiecto, et similiter potentia, in quantum huius-
modi, non sunt aliquod esse nec habent aliquod esse."87

Schon das erste Argument der zweiten Quaestio Parisiensis sagt mit Thomas:
Das Vernehmen ist unbegrenzt, da es sich auf das Seiende im Ganzen
bezieht.88 Im Vernehmen liegt also das Bild des Ganzen. Doch scheint der
Ausdruck intellectus in quantum intellectus anderes zu bezeichnen: Das Nicht-
seiend-Sein der Vernunft und des Vernehmens, eines Bildes als solchen, der

species als solcher, des ens in anima als solchen. Unweigerlich werden wir zur
relatio zurückgeführt: Der Bezug als solcher ist ein Nichts und hat das, was er
ist, ganz vom terminus, genauso wie die Vernunft und das Vernehmen ihr Sein

ganz vom Gegenstand nehmen.89 Die identische Beschreibung von relatio und
species ut sie in ihrem Sein rührt daher, daß das Wesen eines Bildes oder einer
species ihre Ähnlichkeit, d.h. ihr Ähnlichkeitsbezug zum Abgebildeten oder

Gegenstand ist.90

Die Vernunft kann also zweifach betrachtet werden: Einerseits ist sie

(akzidentell in der Seele) „seiend", andererseits ist sie ein Nichts als Bezug zum
Gegenstand. Ahnliches gilt von einem Bild, das auf eine Leinwand gemalt ist.

Schwieriger scheint sich die Frage bei der species zu gestalten: Eckhart negiert,
daß sie ein Akzidenz ist. Doch wird das, was „Akzidenz" sein soll, auf

folgende Weise beschrieben: Das Akzidenz hat ein subiectum, von dem es das

Sein hat, während die species ihr Sein vom obiectum nimmt. Entscheidend ist,
daß Eckhart von der species als solcher spricht, wenn sie ihr Sein durch das

obiectum hat. Dies kann an einem Beispiel verdeutlicht werden:

„Man stellt die Frage, wo das Sein des Bildes am eigentlichsten sei: im Spiegel
oder in dem, wovon es ausgeht? Es ist eigentlicher in dem, wovon es ausgeht.
Das Bild ist in mir, von mir, zu mir. Solange der Spiegel genau meinem Antlitz
gegenübersteht, ist mein Bild darin; fiele der Spiegel hin, so verginge das Bild."91

86 LW V, Qu. Parisiensis II, n. 7, 52,16-53,7, vgl. LW II, In Eccl., n. 10, In Sap., n. 94.
87 LW V, Qu. Parisiensis II, n. 3, 50,6-11.
88 Vgl. LW V, Qu. Parisiensis II, n. 1, sowie THOMAS VON AQUIN: STh I q54 a2. Das

„Seiende", nicht dieses oder jenes Seiende, sondern das Seiende im Ganzen, ist das obiectum
intellectus (Qu. Parisiensis III, n. 6).

89 Vgl. LW II, In Exod., n. 64, 68,4-12.
90 „Li quasi relationem similitudinis significat. Relationi autem suum esse est non suum esse;

sibi esse est non sibi, sed alterius, ad alterum et alteri esse" (LW II, In Eccl., n. 4, 233,1-3, vgl.
LW IV, Sermo XLDC.2, n. 509, LW III, n. 194).

91 „Man vrâget, wâ daz wesen des bildes aller eigenlîchest si: in dem Spiegel oder in dem, von
dem ez ûzgât? Ez ist eigenlîcher in dem, von dem ez ûzgât. Daz bilde ist in mir, von mir, zuo



452 Rupert J. Mayer

Die Frage klärt: Es geht um das eigentlichste Sein des Bildes, nicht darum, daß

dem Bild im Spiegel kein Sein zukommt. Das Bild ist im Spiegel, doch hat es

darin kein Sein, das ihm durch das subiectum zukommt, wie die blaue Farbe an
der Wand ein In-Sein hat. Geht der Abgebildete vom Spiegel weg,
verschwindet auch das Bild im Spiegel. Das zeigt: Nur relativ zum Abgebildeten
hat das Bild ein In-Sein im Spiegel. Wenn man dies berücksichtigt, kann man

sagen: Das Bild ist ein Akzidenz oder auch die species in der Seele. Die blaue
Farbe dagegen bleibt an der Wand, weil sie ihr Sein von der Wand hat und
nicht relativ zu einem anderen blauen Gegenstand, der sich an der Wand
abbildet. Doch damit ist noch nicht das Sein der species als species geklärt,
sondern nur ihr relatives Sein oder In-Sein in einem subiectum.

Die species kann Eckhart auch als species intentionalis oder intentio
ansprechen,92 die ein esse intellectuelle oder spirituale hat, kein esse naturale-. Das

Auge, das den roten Apfel sieht, wird nicht selbst rot, weil es die Farbe im esse

spirituale aufnimmt und relativ zum Apfel, nicht aber in sich.93 Das esse

intellectuale oder spirituale ist das Sein der species als species, insoweit sie etwas
anderes als sich selbst für die Vernunft gegenwärtig werden läßt. Dieses Sein

ist reiner Bezug: Obwohl der Gegenstand in sich ein absolutes Sein hat, wird
er durch die species in der Seele gegenwärtig und hat ein relatives In-Sein in
ihr. Die species ist nicht die Verdoppelung des Gegenstands, sondern dessen

relatives In-Sein in der Vernunft. Somit hat das esse intellectuale den Status des

Nichts: Es ist Bezug als Bezug. Das Nichts der Vernunft ist also nicht nur
bloße Offenheit, wie die Ausleger Eckharts betonen,94 sondern streng
metaphysisch ein Nichts, so daß es für die Metaphysik kein Gegenstand mehr ist.

Die Frage ist: In welcher Philosophie wird dieses zweifache Sein der
Vernunft oder der species auf diese Weise berücksichtigt? Thomas schreibt:

„Sciendum est autem, quod quamvis scientia secundum nomen videatur referri ad

scientem et ad seibile, dicitur enim scientia scientis, et scientia scibilis, et
intellectus ad intelligentem et intelligibile, tarnen intellectus secundum quod ad

aliquid dicitur, non ad hoc cuius est sicut subiecti dicitur: sequeretur enim quod
idem relativum bis diceretur. Constat enim quoniam intellectus dicitur ad

intelligibile, sicut ad obiectum. Si autem diceretur ad intelligentem, bis diceretur
ad aliquid; et cum esse relativi sit ad aliud quodammodo se habere, sequeretur
quod idem haberet duplex esse. Et similiter de visu patet quod non dicitur ad

mir. Die wile der Spiegel glich stât gegen mînem antlite, sô ist min bilde dar inne; viele der

Spiegel, sô vergienge daz bilde" (DW I, Predigt 9, 154,1-5, vgl. zum Spiegelgleichnis bei Eckhart:
WILDE, M.: Das neue Bild vom Gottesbild. Bild und Theologie bei Meister Eckhart Dokimion
24). Freiburg/CH: Universitätsverlag Freiburg Schweiz 2000, 51-64).

92 Vgl. LW II, In Exod., nn. 124-125.
93 Vgl. LW II, In Sap., n. 21, LW I, In Gen. I, n. 25, In Gen. II, nn. 202-203, 206.
94 Vgl. LW III, n. 396, sowie IMBACH, R.: Deus est intelligere, 173-178, CAPUTO, J.D.: The

Nothingness ofthe Intellect in Meister Eckhart's Parisian Questions. In: Thomist 39 (1975) 85-115.



Meister Eckharts erste Quaestio Parisiensis 453

videntem, sed ad obiectum quod est color Quamvis et hoc recte posset dici,
scilicet quod visus sit videntis. Refertur autem visus ad videntem, non inquantum
est visus, sed inquantum est accidens, vel potentia videntis. Relatio enim respicit
aliquid extra, non autem subiectum nisi inquantum est accidens. Et sie patet,
quod isti sunt modi, quibus aliqua dicuntur secundum se ad aliquid." 95

Der Schluß verdeutlicht: Man kann ein Vermögen als Akzidenz des

Vermögenden sehen, doch ebenso das Vermögen bezüglich seines Gegenstands,
d.h. als Vermögen betrachten: visus inquantum visus, intellectus inquantum
intellectus. Eckhart selbst zitiert diese Lehre des Aristoteles bezüglich des Wissens

als relatio zum Gewußten innerhalb der Vollzugsidentität von Vernommenem

und Vernunft:

„,idem est intellectus et quod intelligitur', ,sed et sensus et sensibile actu unum
sunt et idem', ut ait p h i 1 o s o p h u s De anima. Et in V Metaphysicae dicit,
quod scientia, ut relatio, non est scientis, sed scibilis."96

So wird deutlich: Die Betrachtung des intellectus ut intellectus, wie sie sich bei
Eckhart findet, ist durch Thomas angeregt. Entsprechend schreibt letzterer in
Ubereinstimmung mit Eckhart: Die species hat nur ein relatives In-Sein in der
Seele, weil sie ihr Sein vom obiectum empfängt, nicht vom subiectum.97 Als
species ist ihr Sein das esse intelligibile oder intentionale, das ein relatives Sein
ist.98 Letzteres verleiht der species das Wesen eines Wodurch, durch das die
Sache selbst für die Vernunft erscheint und nicht ihr Bild.99 Denn, wie
Thomas mit Eckhart hält, falls die species eine similitudo in esse naturae wäre

(wie die rote Farbe an der Wand), würde sie das Wahrnehmen eher verhindern

9^ In Met. V 17, nn. 1028-1029, vgl. CG III 42: „Forma intellectus, inquantum est intellectus,
est intelligibile, sicut forma sensus est sensibile: non enim reeipit aliquid intellectus, per se

loquendo, nisi intelligibiliter, sicut sensus sensibiliter."
9& LW I, In Gen. I, n. 199, 346,4-7, vgl. LW II, In Exod., n. 65, 70,4-6.
9^ Vgl.: „anima nostra comparatur etiam ad obiectum suum, a quo reeipit esse secundum

perfectionem secundam, quod est esse accidentale" (I Sent dl5 q5 a3), sowie: „intelligere reeipit
speciem ab obiecto" (STh I q54 a2 - dieser Artikel wird von Eckhart am Anfang der zweiten
Quaestio Parisiensis zitiert).

98 „Quandoque vero relatio in uno extremorum est res naturae, et in altero est res rationis
tantum. Et hoc contingit quandocumque duo extrema non sunt unius ordinis. Sicut sensus et
scientia referuntur ad sensibile et seibile, quae quidem, inquantum sunt res quaedam in esse

naturali existentes, sunt extra ordinem esse sensibilis et intelligibilis, et ideo in scientia quidem et

sensu est relatio realis, secundum quod ordinantur ad sciendum vel sentiendum res; sed res ipsae

in se consideratae, sunt extra ordinem huiusmodi. Unde in eis non est aliqua relatio realiter ad

scientiam et sensum; sed secundum rationem tantum, inquantum intellectus apprehendit ea ut
terminos" (STh I ql3 a7, vgl. Pot q7 alO). D.h.: Die Dinge in ihrem esse naturae sind nicht
offenbar für die Vernunft, da letzteres Sein kein Bezug ist. Erst durch das esse intelligibile der
species werden die Dinge auf die Vernunft bezogen.

99 Vgl. STh I q56 a2 ad3, q85 a2, CG I 55, Comp. Theol. I 41, sowie IMBACH, R.: Deus est

intelligere, 179.



454 Rupert J. Mayer

als bewirken.100 Um es mit Eckhart zu sagen: Das Sichtbare wirft sich dem
Gesichtssinn in der Vollzugsidentität (visibile actu et visus actu unum sunt)
durch die species entgegen.101

Gegenüber diesem Verständnis des Nichts der Vernunft oder der species

hebt sich die Intellekttheorie Dietrichs stark ab. Der intellectus possibilis ist bei

Dietrich ein Nichts, jedoch nicht weil er Bezug zum Gegenstand ist, sondern
weil es ihn als potentia animae nicht gibt. D.h.: In der Umkehrung von
Eckharts Verständnis ist der intellectus possibilis nach Dietrich ein absolutes

und kein relatives Nichts. Der Mensch wird der Möglichkeit nach verstehend

genannt, weil er in seiner Einbildungskraft die species intelligibilis, die mit dem

intellectus possibilis zu identifizieren ist, aufnehmen kann (sie wird vom
intellectus agens produziert). Dem esse naturae nach ist diese species wahrhaft
ein Akzidenz und hat nicht nur ein relatives In-Sein.102

Doch in seinem eigentlichen Sein ist der Intellekt ens conceptionale und als

solches eine Substanz. Deren eigenstes Wesen ist es, ein Seiendes zu sein, das

außer sich selbst noch ein anderes Seiendes in sich begreift.103 Damit zeigt sich
Dietrichs Vorstellung von einem Bild oder einer species: Letztere ist ein

Akzidenz, ersteres im Vollsinn eine Substanz, die einen Ahnlichkeitsbezug zu
einem anderen hat.104 Das Bild wird nicht auf sein Wesen als Beziehung
reduziert, sondern als Ding und Seiendes betrachtet, das ein anderes in sich

begreift. Dieses Verständnis kündigte sich schon in der Beschreibung der

Beziehung, deren Wesen sich auf ihr Fundament und nicht auf den terminus

100 „cum cognitio sit per assimilationem, similitudo in esse naturae non facit cognitionem
sed magis impedit; ratione cuius oportet Organa sensuum a speciebus sensibilium esse denudata ut
possint eas recipere secundum esse spirituale quod cognitionem causât" (Ver q22 al ad2).

101 „visibile actu, in quantum obiectum, se totum, in quantum obiectum, obicit visui" (LW
III, n. 505, 436,8-9).

102 Vgl# £)e intellectu. et intelligibili III 1-8, besonders III 7 (5) und 8 (4), sowie MOJSISCH, B.:

Die Theorie des Intellekts bei Dietrich von Freiberg, 74 ff.
103 „Conceptionale autem proprie dicitur, cum aliquod ens existens aliquid in se praeter

conceptum suum cognoscibiliter aliquid in se capit" {De visione beatifica 3.2.9.8. [2], vgl.
MOJSISCH, B.: Sein als Bewußt-Sein. Die Bedeutung des ens conceptionale bei Dietrich von Freiberg.
In: FLASCH, K. [Hg.]: Von Meister Dietrich zu Meister Eckhart, 95-105, KOBUSCH, T.: Die Modi
des Seienden nach Dietrich von Freiberg. In: ibid., 46-67). Während Eckhart das Sein des Bildes in
das Nichts des Bezuges legt, verdinglicht Dietrich das ens conceptionale und erklärt es zu einem
Seienden. Dies hängt an der Vorstellung, daß die zuerst verstandene ratio entis sich analog in ens

reale und ens in anima findet: „Considerandum igitur, quod ea, quae sunt entis inquantum ens, id
est secundum sui communem seu generalem considerationem, scilicet antequam in suas partes
dividatur, descendunt in omnes partes entis, sicut et ipsa ratio entis descendit in omnes partes
eius. Dividitur autem ens uno modo in ens reale repertum apud naturam et in ens in anima

seu conceptionale" {De visione beatifica 3.2.9.1. [1] und [6]).
104 „huiusmodi conformitas, quae est specierum sensibilium existentium in sensu ad rem

sensatam, attenditur in rebus accidentalibus, cuiusmodi sunt ipsae species sensibiles. Imago autem

quaecumque alicuius substantiae, si propriissime loquamur, attenditur in substantialibus" {De

visione beatifica 1.2.1.1.6. [4]).



Meister Eckharts erste Quaestio Parisiensis 455

gründet, an: Das Bild ist aus sich Bild, nicht allein durch den anderen, der sich

in ihm zeigt. Denn das Bild ist nach Dietrich ein Seiendes, ist das andere, das

das Selbst des Abgebildeten in einem anderen Selbst und Sein enthält und
wiederholt.105 Bild ist in dieser Fassung nicht nur das Aufscheinen des

Abgebildeten in und durch einen anderen, der dem Abgebildeten ähnlich
ist,106 obwohl auch bei Dietrich gilt: Das Abgebildete drückt sich im Bild aus.

Dieses Aus-sich-Beziehung-sein tritt erst im Intellekt ganz ans Licht. Der
intellectus possibilis produziert als causa durch sein Unterscheiden die quiditas
rei in genus und differentia specifica und umgreift so nicht nur sich selbst

sondern auch das andere.107 Die Dinge werden demnach nicht aus der
intentionalen Vollzugsidentität (intelligibile in actu est intellectum in actu)

vernommen, sondern vom Intellekt in ihrer ratio hervorgebracht. Es geht
nicht um ein Erscheinen der Dinge von sich her in ihrer Veritas rei,m d.h.

relativ zum Intellekt, sondern um ein Bestimmen der quiditas vom intellectus

aus. Der Bezug der Veritas rei, d.h. das Sich-der-Vernunft-entgegen-werfen der

Dinge,109 kehrt sich um in einen Bezug des Herstellens der Wahrheit der

Dinge: Der intellectus possibilis ist exemplar,110 Idee, herabgestiegen aus der

105 „item [sc. imaginatum] in exprimendo a se suam imaginem sit expressivum sui ipsius in
altero, immo sit in se aliquid per suam propriam essentiam et id ipsum sit in sua imagine,
secundum aliud tarnen esse ita, quod esse in sua imagine sit esse in se ipso altero, item, ut haec,

quae dicta sunt, inveniantur in substantiis et quantum ad imaginem et quantum ad imaginatum"
(De visione beatifica 1.2.1.1.6. (6)).

10fl Eckhart schreibt deshalb: „similitudo est enim unum in duobus" (LW III, n. 194, 163,4-
5). Das Bild ist folglich verschieden von und doch eins mit dem Abgebildeten. Eckharts Einsicht
in das Wesen des Bildes unterscheidet sich also von der Dietrichs (vgl. dagegen WILDE M.: Das

neue Bild vom Gottesbild, 90-123).
107 „Alio modo habet intellectus possibilis modum substantiae ratione operationis, quia,

sicut substantia constituit rem ex suis principiis secundum esse naturae, sic intellectus intelligit
rem in suis principiis et sie conceptionaliter ipsam constituit determinando sibi sua prineipia, ex

quibus talis res constat non solum naturaliter, sed etiam conceptionaliter, et hoc potissime
intelligendo proprium obiectum suum, quod est quiditas" (De intellectu et intelligibili III 8 (7),

vgl. De visione beatifica 3.2.9.7. (3), 3.2.9.8. (5)). Während De origine verum praedicamentalium
nur vom intellektuell konstituierten esse quiditativum spricht, sind in den änderen Werken genus
und differentia specifica im ens conceptionale gegeben, d.h. in einer gegenüber dem esse naturale
anderen Seinsweise: ens in anima (De visione beatifica 1.2.1.1.6. [4], vgl. die
subjektivitätsphilosophischen Auslegungsversuche, die den Intellekt stärker in die Dingkonstitution
einbeziehen: MOJSISCH, B.: Die Theorie des Intellekts bei Dietrich von Freiberg, 17 f., und FLASCH, K.:
Einleitung. In: CAVIGIOLI, J.-D. et al. [Hgg.]: DIETRICH VON FREIBERG: Opera omnia. Tomus

III, LX-LXXXIII, DERS.: Bemerkungen zu Dietrich von Freiberg, De origine verum
praedicamentalium, in: FLASCH, K. [Hg.]: Von Meister Dietrich zu Meister Eckhart, 34-45).

1Q8 Vgl. LW III, nn. 439-440, 619.
109 „Obiecta enim non habent rationem causae respectu intellectus in actu, quia ad ipsum

non pervenit motio obiecti" (De origine verum praedicamentalium 5 [26]). Nach Dietrich wäre
also auch das Sich-entgegen-werfen des Gegenstands eine causalitas.

110 „Intelligendo autem essentiam suam intelligit [sc. intellectus possibilis] tertio res extra,

quarum est exemplar" (De intellectu et intelligibili III 37 [1]). Dabei besteht ein ähnlicher



456 Rupert J. Mayer

erschaffenden prima Veritas,111 nach der die Dinge in ihrem Wesen zu
beurteilen sind.

Entsprechend eignet dem intellectus ut intellectus oder in seiner essentia der

Bezug zum intelligibile (ähnlich wie bei Thomas und Eckhart), doch ist dieser

Bezug die causalitas, nicht die Offenheit für die Wahrheit des Seins.112 Die

Dinge werfen sich durch das esse conceptionale nicht dem Intellekt entgegen,
sondern werden von ihm als entia conceptionalia durch sein Unterscheiden
bewirkt.113 So wird deutlich, warum Dietrich hält, daß das Seiende als

obiectum primum intellectus nur durch das distare a nihilo gekennzeichnet
ist:114 Der Intellekt konstituiert sein obiectum durch das Unterscheiden, d.h.
durch das Setzen im Urteil, und erklärt so das Seiende aus dem Unterschied

zum Nichts. In diesem Sinn ist der Intellekt fähig, seinen Gedanken das esse

conceptionale aus dem Nichts zu verleihen.115

3. „Das Vernehmen als solches subsistiert"n(>

Nach der bisherigen Diskussion könnte der Satz Meister Eckharts, daß das

Vernehmen als solches subsistiert, überraschen. Denn Eckhart beschreibt in
den Quaestiones Parisienses ein Vernehmen, das Bezug zum Sein ist, und ein

Sein, das Bezug zum Vernehmen ist, d.h. Wahrheit des Seins. Das Relative -
außer in den göttlichen Personen - ist jedoch keine Subsistenz, die den Dingen
nur in ihrem absoluten, d.h. nicht-bezüglichen, Selbstsein zukommt. Doch
meint Eckhart damit: Gott allein ist reines Vernehmen.117 Alles andere außer

ihm ist etwas, das vernimmt, und somit sind Sein und Vernehmen in den

Geschöpfen immer unterschieden.118 Sosehr in Gott das Sein nach der Weise

Erkenntnisordo wie beim intellectus agens: Zuerst erkennt der intellectus possibilis das Prinzip,
aus dem er hervorgeht, den intellectus agens, unter der ratio der erkannten Sache. Dann erkennt

er sich selbst, d.h. die species als actus et essentia intellectus possibilis. Zuletzt erkennt er die in sich

selbst als species oder ens conceptionale vorgebildete res extra (ibid., 37 [3]—[5]).
111 Vgl. ibid., III 35.
112 Vgl. De origine rerum praedicamentalium 5 (18)—(20), (28)-(30).
113 Vgl.: „Sunt igitur huiusmodi [sc. essentialia principia] ab intellectu distinguente et per

hoc efficiente ea: Idem enim est in huiusmodi distinguere et efficere" {De origine rerum
praedicamentalium 5 [31]).

114 Vgl. AERTSEN, J.A.: Die Transzendentalienlehre bei Dietrich von Freiberg. In: KANDLER,
K.-H. et al. (Hgg.): Dietrich von Freiberg. Neue Perspektiven seiner Philosophie, Theologie und

Naturwissenschaft {= Bochumer Studien zur Philosophie 28). Amsterdam: Grüner 1999, 23-47.
115 „cum autem ens simpliciter, quod est obiectum primum intellectus, sit ens secundum

actum, alioquin non haberet rationem obiecti, igitur huiusmodi ens habet entitatem ex opera-
tione intellectus" {De origine rerum praedicamentalium 5 [33]).

116 „Item: intelligere in quantum huiusmodi est subsistens" (LW V, Qu. Parisiensis III, n. 10).
117 „nihil praeter ipsum [sc. deum] potest esse purum intelligere, sed habet aliquod esse

differens ab intelligere" (LW IV, Sermo XXIX, n. 301, 268,7-8).
118 Vgl. ibid., nn. 300-301.



Meister Eckharts erste Quaestio Parisiensis 457

des Vernehmens oder des Offenbarseins für ein Vernehmen ist, sosehr sind sie

doch identisch. Das Vernehmen bezieht sich auf nichts außerhalb seinerselbst,
das Sein bezieht sich auf nichts außerhalb seinerselbst, so daß der Subsistenz
des Vernehmens in sich selbst nichts entgegensteht. Deshalb gilt auch: Weil
Gott vernimmt, ist er, d.h. „ist" er und subsistiert er im strengen Sinn des „ist"
als Bezug zum Vernehmen. Denn das Vernehmen ist fundamentum dieses

Bezugs, der das Sein in Gott prägt. Diesen Gedanken vertieft Eckhart wie
folgt: Das „Eine" oder das Einssein ist die proprietas, das Wesenseigene, der
Vernunft allein. Denn in allen Geschöpfen unterscheiden sich Sein und Wesen
oder Sein und Vernehmen, während sie in Gott allein selbig sind. Deshalb
findet sich das Einssein oder Ununterschiedensein nur in der Vernunft als

solcher.119 Gerade durch dieses gänzliche Einssein kommt aber Gott das Sein

und damit die Subsistenz zu: Er ist durch dieses Einssein von allem

unterschieden, ruht in sich selbst, ist kein Vernehmen oder Sein, das in einem
anderen ist oder aufgenommen ist, sondern „ist" in sich selbst.120 So gilt: deus

nunquam et nusquam est ut deus nisi in intellectu.121 Gott kann als Gott nur in
der Region der Vernunft sein, die das Fundament seines Seins ist. Die
Subsistenz des Vernehmens ändert jedoch nichts daran, daß in Gott das Sein

wegen seiner Identität mit dem Vernehmen - und nicht als Gegenüber zum
Vernehmen - Bezug zum Vernehmen sein muß. Auch hier folgt Eckhart
seinem Vorgänger Thomas:

„Omne quod est in aliquo per modum intelligibilem, intelligitur ab eo. Essentia

autem divina est in deo per modum intelligibilem: nam esse naturale dei et esse

intelligibile unum et idem est, cum esse suum sit suum intelligere."122

Mit der Auslegung des göttlichen Seins als Offenbarsein oder vernünftigem
Sein wird zum ersten Mal in der Geschichte des Denkens Gott nicht mehr als

Substanz gedacht. Das Vernehmen des Vernehmens bei Aristoteles ist ein
Wesen genauso wie Gott oder der intellectus agens bei Dietrich von Freiberg.
Diese Wesen sind zwar ihr Denken, das bei Dietrich auch als ens conceptionale
bedacht wird. Doch ihr Sein ist nicht als bloßer Bezug auf das Denken

vernommen und in diesem Sinn verdinglicht: Trotz der aristotelischen

119 Vgl. ibid., n. 300.
120 „Nam hoc ipso quod unus, ipsi competit esse, id est quod sit suum esse" (ibid., n. 301,

267,7-8). Vgl. Eckharts Beschreibung der infinitas dei, die in nichts anderem aufgenommen ist

(LW II, In Sap., n. 131, sowie THOMAS VON AQUIN: STh I q7 al c und ad3). Generell kann
Eckhart deshalb sagen: „esse fundatur et figitur in uno et per unum" (LW I, Prol. in opus prop.,
n. 9, 171,5, vgl. LW II, In Sap., n. 296).

121 LW IV, Sermo XXIX, n. 304, 270,2-3.
122 CG I 47. Da fünf von Eckharts Begründungen für die Identität von Vernehmen und Sein

in Gott aus CG I 45 stammen, wäre es überraschend, wenn er nicht zwei Kapitel weitergelesen
hätte.



458 Rupert J. Mayer

Bemerkung, daß das Wahrseiende das Sein im eigentlichsten Sinn ist,123 ist das

Sein nach dem Vorbild des dinglichen Seins auf das Denken projiziert.
Thomas von Aquin und Meister Eckhart haben die philosophische Tradition
an dieser Stelle nicht nur weitergedacht, sondern sind als erste in den

Seinsbereich des Denkens vorgestoßen - unbemerkt von ihren Nachfolgern,
die diesen entscheidenden Schritt vergaßen. Auch dem Denken der Subjektivität

blieb dieser Bereich verschlossen, trotz oder gerade wegen aller Reflexion
auf das Selbstbewußtsein und die Gegenstände, die im Selbstbewußtsein sind,
wie die Akzidenzen im Subjekt.

III. Subjektivität im Mittelalter?

Ob Dietrich für Meister Eckhart die Quelle der Inspiration gewesen sein

kann, mag der Leser dieser Zeilen selbst beurteilen.124 Eine andere Frage ist

wichtiger: Wie zeigt sich die Geschichte des Denkens gegenüber der Wahrheit
des Seins im Mittelalter? Wir schauten auf zwei sich widerstreitende
Positionen: Denken wird beschrieben als Offenheit für den Empfang der
Wahrheit des Seins, die zum ersten Mal in ihrer Relativität vernommen wird,
oder als kausale Herstellung der Wahrheit des Seins durch einen
quasigöttlichen Intellekt. Anders gesagt: Im Mittelalter beginnt eine Darstellung des

Denkens, die das Erschaffen Gottes durch das Wort als Vorbild für das

menschliche Denken nimmt. Eine Folge ist z.B., daß alle Wahrheit des Seins,

d.h. die cognoscibilitas oder intelligibilitas des Wesens, als gleich wahr
angesehen wird, obwohl es verschiedene Grade des distare a nihilo gibt: Das

setzend Produzierte und Hergestellte ist sich gleich in seiner Hergestelltheit,
von der es kein mehr oder weniger gibt. Denn intelligibile bedeutet: Kausal

vom Intellekt bestimmt oder gemacht. Der intellectus agens „macht" in diesem

123 Vgl. Met IX 10.

124 Manche würden sagen: Aber Eckhart widerspricht Thomas, wenn er das Vernehmen
schlechthin höher einstuft als das Sein und nicht nur secundum quid, d.h. in dem, der am Denken
teilhat (vgl. das „Ego autem credo totum contrarium" in LW V, Qu.. Parisiensis /, n. 6). Dem ist

zu antworten: Ohne seine Meinung zu ändern, hält Eckhart selbst die kritisierte Position im
Johanneskommentar (vgl. LW III, n. 63, sowie LW I, In Gen. II, n. 214). Zum andern sei an

folgendes Wort des Thomas erinnert: „simpliciter anima est melior caritate, et quodlibet
subiectum suo accidente; sed secundum quid est e converso. Cuius ratio est, quia esse, secundum

Dionysium est nobilius omnibus aliis quae consequuntur esse: unde esse simpliciter est nobilius

quam intelligere, si posset intelligi intelligere sine esse" (I Sent dl7 ql a2 ad3). Zwar hält Thomas
fest: Die Vollkommenheit des Denkens steht nur secundum quid höher als das Sein des

Denkenden, weil es eine zum substantialen Sein hinzukommende Vollendung ist. Aber schon

simpliciter gilt, daß das Sein nur höher steht als das Vernehmen, wenn wir ein Vernehmen ohne

Sein denken, was unmöglich ist. Letzteres ist die Sichtweise Eckharts, weil er das esse ut
intelligere betrachtet und den intellectus ut intellectus, nicht aber als ein Akzidens der Seele.



Meister Eckharts erste Quaestio Parisiensis 459

Sinn das Erkennbare.125 Demgegenüber gilt bei Thomas (und bei Eckhart,
insofern er das ens et verum convertuntur vertritt): Etwas ist erkennbar,
insoweit es am Sein teilhat.126 D.h.: Je mehr Sein sich in einer Sache findet, um
so mehr Wahrheit des Seins, umso größere Offenbarkeit für ein Vernehmen

liegt in ihr. Sein ist bei diesen Denkern nicht die Leere des Allgemeinsten,
sondern die Fülle des Alls, die sie als ipsa actualitas omnium, etiam formarum
beschreiben, weil sie einem jeden als actualitas und perfectio verglichen wird.127

Entsprechend ist das Seinsvernehmen nicht in die Langeweile des

Hergestellten eingebunden, sondern wird überrascht von der Vielfalt des Seins, die
sich immer neu und in je tieferer oder weniger tiefer Wahrheit des Seins

kundtut.
Wenn die Wahrheit des Seins nicht hergestellt wird, widerspricht dies

nicht unserer Erfahrung? Kann der Mensch nicht beliebig diesen oder jenen
Gedanken gleichwie aus dem Nichts hervorbringen, wie es Dietrich
beschreibt? Es scheint so. Schreibt doch selbst Meister Eckhart:

„Eine andere Kraft ist in der Seele, mit der sie denkt. Diese Kraft erbildet in sich
die Dinge, die nicht gegenwärtig sind, so daß ich diese Dinge ebenso gut erkenne,
als ob ich sie mit den Augen sähe, ja, noch besser - ich denke an eine Rose sehr

wohl <auch> im Winter -, und mit dieser Kraft wirkt die Seele im Nichtsein
und folgt darin Gott, der im Nichtsein wirkt."128

Die Vernunft hat also die Kraft im Nichtsein zu wirken, d.h. dieses oder jenes

Ding, das nicht unmittelbar gegenwärtig ist, durch das Andenken in die

Gegenwart zu rufen und zu erbilden.129 Aber bedeutet dies: Die Seele vermag
das Seiende selbst, außerhalb dessen nur nichts ist, durch ihr Andenken in sich

zu erbilden, d.h. nicht dieses oder jenes Gegenwärtige, sondern die Gegenwart
des Ganzen? Eckhart verneint dies, wenn er bedenkt, wie das Seiende zuerst in
der Vernunft „fällt":

125 „Nulla enim species entis se habet sic, quod ipsa sit cognoscibilis et non alia vel ipsa sit

potius cognoscibilis quam alia, eo, quod cognitivum seu conceptivum per se respicit cognosci-
bilia, inquantum sunt entia et partes entis in eo, quod ens, prout etiam specialiter quoad intellec-
tivum nostrum exprimit Philosophus in III De anima, scilicet quod intellectus agens est, in quo
est omnia facere, intellectus possibilis, in quo est omnia fieri" (De visione beatifica 3.2.9.6. [3]).

126 Vgl. STh I ql6 a3, sowie bei Eckhart: „verum et ens convertantur. Praeterea verum,
seibile et universaliter comprehensibile fundantur omnia in esse et ipsum includunt" (LW II, In
Exod., n. 29, 35,7-9).

127 „Ipsum enim esse comparatur ad omnia sicut actus et perfectio et est ipsa actualitas

omnium, etiam formarum" (LW I, Prologus generalis, n. 8, 153,7-8, vgl. bei Thomas Pot q7 a2

ad9, Expositio Libri Peryermenias I 5, STh I q3 a4, q4 al ad3, q5 al).
128 DW I, Predigt 9, 151,8-12.
129 Vgl. FLASCH, K.: Einleitung. In: MOJSISCH, B. (Hg.): DIETRICH VON FREIBERG: Opera

omnia. Tomus I, XXIII.



460 Rupert J. Mayer

„Adhuc autem ,primum quod cadit in intellectu', secundum Avicennam, et
universaliter in apprehensione, ,est ens'. Propter quod etiam primus philosophus
tractans de primis entibus et primis rerum principiis praesupponit ens. Et ipsum
ob hoc est et dicitur eius subiectum, eo quod subicitur et supponitur omni, etiam

primae cognitioni et apprehensioni. Nomen autem sive verbum omne nota est et

signum praecedentis apprehensionis. Unde sensus est, quod ,omne ,impossibile
apud deum', id est impossibile esse, ,non erit' ,verbum' nec est verbum."130

Der Metaphysiker, aber auch jeder Mensch, setzt voraus, daß er das Seiende

erkennt, nicht dieses oder jenes Seiende, das ens hoc, sondern das Seiende im
Ganzen als terminus generalis,131 Das Verständnis des Seienden im Ganzen

unterliegt und ist vorausgesetzt im ersten Wahr- oder Vernehmen von etwas.
Denn bevor der Mensch irgendetwas auf bestimmte Weise vernimmt, ist ihm
schon immer das Seiende im Ganzen als obiectum intellectus gegenwärtig: Es

fällt zuerst in der Vernunft, nicht nur hier und jetzt, sondern immer und
universaliter. Es ist daran zu erinnern, daß Eckhart hierin ein wesenhaftes

Vernehmen sieht, das der Seele eignet und ihre von Gott gegebene Natur ist.
Sie ist von Gott mit den prima principia, d.h. den unbegründeten Prinzipien,
die alles andere begründen, besiegelt. Deshalb ist das „Seiende", d.h. der

conceptus entis, der durch diesen Namen bezeichnet ist, in allem Vernehmen

vorausgesetzt.132 Jedwede Wahrnehmung von etwas erfolgt schon immer im
Licht dieses Prinzips und nimmt notwendig etwas als seiend wahr, sei dies ein

ens in anima oder in rerum natura.
Das bedeutet: Es sieht nur so aus, als ob die Seele einen Gedanken aus dem

Nichts in sich erstehen läßt. In Wahrheit bewegt sich alles Denken schon
immer im Gegenüber zum Seienden im Ganzen als der Wahrheit des Seins, die
nicht wie ein bestimmter Gegenstand auf uns zukommt, sondern alles in
seinem je eigenen Sein erscheinen läßt, d.h. als seiend. Von daher kommt dem
Menschen die Kraft zu, im Nichtsein zu wirken, indem er Abwesendes in die

Gegenwart ruft und in seiner Vernunft erbildet.
Dergleichen klingt mystisch, hat aber die Grundlage, daß jeder Mensch

alles, was er bedenkt, als seiend bedenken muß. Was Eckhart hier sagt, ist
keine Hypothese wie etwa der Satz, daß Eckhart in seinem Denken von
Dietrich von Freiberg abhänge und die moderne Subjektivität begründe. Die
Wahrheit des Seins west von sich her. Man braucht sie nicht zu setzen. Doch

ermöglicht sie uns, Gedanken zu setzen, d.h. etwas als verstanden anwesen zu

130 LW II, In Exod., n. 169, 147,10-148,2.
131 „aliter loquendum est et sentiendum de terminis generalibus, puta de esse, unitate,

veritate, bonitate aliter autem de aliis quae citra ista sunt et contracta ad aliquod genus,
speciem aut naturam entis" (LW I, Tabula prologorum, n. 1, 129,5-8). Dies gilt ebenso für das esse

in der konkreten Bezeichnungsweise ens\ „aliter loquendum est et iudicandum de ente et aliter de

ente hoc" (ibid., n. 3, 131,4-5, sowie Prologus in opus prop., n. 3, 166,12-167,2).
132 Vgl. LW I, In Gen. II, nn. 200, 217.



Meister Eckharts erste Quaestio Parisiensis 461

lassen. Denn Gedanken wesen nicht im Nichts, sondern in der Wahrheit des

Seins. Sonst wären sie uns verschlossen und nicht offenbar.
Die Frage ist nur: Ist unser Setzen eine Antwort auf das, was sich uns

entgegenwirft, oder setzt es sich über diesen Gegenwurf hinweg,133 indem es

z.B. historische Vergleiche setzt und so das Eine durch das Andere, oft
Fremde, auslegt? Die Frage: Gibt es eine Subjektivität im Mittelalter?, ist mit
Nein zu beantworten. Nicht einmal Dietrich von Freiberg denkt eine

Subjektivität. Sein Denken geht nicht vom Ich als Selbstbewußtsein aus, auch

nicht vom „Ich denke" als der Form allen Denkens, sondern vom intellectus

agens und dieser letztlich von Gott. Der Intellekt ist ens conceptionale, d.h. ein
Seiendes, das anderes Seiendes in sich begreift, nicht aber Selbstbewußtsein

von etwas134 und folglich keine Reflexion auf gedankliche Setzungen, die im
seienden Ich als dem letzten Subjekt aller Vorstellungen gründen: Nicht der
Mensch in seinem Ich, sondern das ens conceptionale erkennt sich zunächst
und der Mensch erkennt durch es. Als ens naturae gehört der Intellekt in das

All der entia naturae und ist nicht als das eine Subjekt gekennzeichnet, das

alles andere zu einem Objekt erklärt. Der Mensch bleibt damit in die

Kausalität Gottes oder den Ausfluß des Denkens von Gott her eingebunden,
obwohl die Abhängigkeit des Denkens von Naturdingen verneint wird.
Dietrich wiederholt in diesem Sinn nur die arabische These vom für sich
existierenden intellectus agens, mit dem Unterschied, daß er ihn als causa

essentialis in den Menschen verlegt.
Im Mittelalter kann es also kein Subjekt geben, das gegenüber einem

Objekt steht, weil der Mensch sich nicht zum Ich macht, das alles andere als

einen Gegenstand auf sich als Selbstbewußtsein bezieht und so eine ganz
andere Art von Objektivität heraufführt. Der Intellekt erkennt, nicht nur das

Ich, weil das Wesen des Denkens gefragt und nicht apriori als Vorstellen
gegenüber einem auf sich selbst reflektierenden Subjekt und der Begrenztheit
seines Bewußtseins hier und jetzt angesetzt ist. Dennoch zeigt sich im
Herstellen der Wahrheit bei Dietrich schon eine Vorstufe zur Subjektivität,
die ebenso die Wahrheit des Seins aus sich zu begründen versucht.

133 Während Aristoteles das Vernehmen nur rezeptiv sah, erkannten die mittelalterlichen
Philosophen, daß der Aufnahme einer species das Bilden eines verbum oder conceptus entspricht.
Deshalb gilt bei Autoren wie Thomas von Aquin oder Meister Eckhart, daß der bedachte

Gegenstand durch eine species gegenwärtig ist, aber ebenso daß diese Gegenwart in einem
Verständnis (conceptus) ausgedrückt wird. In diesem Sinn ist das Vernehmen nicht nur rezeptiv,
sondern bringt auch ein Verständnis hervor. Die species unterscheidet sich vom verbum, da

erstere das principium quo des Vernehmens ist, durch das die Sache erkannt wird, letzteres der
terminus des Vernehmens als einer zeitlosen Hervorbringung des vernommenen Wesens (vgl.
z.B. LW III, nn. 6-8, LW V, Qu. Parisiensis I, n. 7, Qu. Parisiensis II, nn. 4-5, und CG I 53 bei
Thomas von Aquin).

134 Es ist daran zu erinnern: Der intellectus agens ist nach Dietrich primär Gotteserkenntnis,
auch wenn er sich sekundär selbst erkennt und sich so als Substanz konstituiert.



462 Rupert J. Mayer

Insofern Eckhart das Denken an der Wahrheit des Seins hängen läßt und
nicht die Wahrheit des Seins am Denken, stellt er jedwedes herstellende

Denken,135 auch das der Subjektivität, auf den Kopf, oder besser: zurück auf
den Boden, auf dem das Denken durch sein Wesen steht. Dieser Boden ist das

Rettende für ein Denken, das sich in die Produktion der Wahrheit verloren
hat. Von ihm aus können wir einem Denker die Ehre erweisen, seine
Gedanken aus ihrem Grund mitzudenken.136 Es wäre eine schöne Geste, Eckhart
diese Ehre zukommen zu lassen. Vielleicht ist es in diesem Sinn zunächst

notwendig, sein Denken aus dem mystischen Strom zu retten: Die
Gedankenschärfe Eckharts darf nicht in einem mystischen Dunkel verschwinden,
ohne in der ihr eigenen philosophischen Tiefe ausgelotet worden zu sein.

Doch diese Rettungsaktion darf nicht an dem stillen Grund von Eckharts
Denken vorbeigehen. Sonst steht sie in Gefahr, den Text zu verstehen, prout
verba sonant,137 D.h. auch: Die genaue Bedeutung der Worte Eckharts ist aus

seinem Text zu ermitteln, nicht aber durch Auslegungshypothesen zu

135 Auch die Position des Scotus, gegenüber der sich Eckhart absetzt, ist in mehrfacher
Hinsicht eine Herstellung der Wahrheit des Seins: Die species wird zunächst durch den intellectus

agens als Teilursache entitativ, d.h. als forma accidentalis mit absolutem In-Sein, produziert. Erst
dann wird die eigentliche Erkenntnis durch den intellectus possibilis und die species als

Teilursachen hervorgebracht (vgl. HONNEFELDER, L.: Ens inquantum ens, 175-190). D.h.: Die
species ist nicht als bloßer Bezug gedacht, auch das esse intelligibile nicht. Doch entscheidend ist
das Verständnis des Seienden als des nur bestimmbaren Begriffs (vgl. ibid., 151-160): Das Denken
ist so als bestimmend gegenüber dem Sein gedacht und nicht als von ihm das Maß empfangend.

136 „Will man einen Philosophen ehren, so muß man ihn da auffassen, wo er noch nicht zu
den Folgen fortgegangen ist, in seinem Grundgedanken; (in dem Gedanken,) von dem er
ausgeht" (SCHELLING, F.W.J.: Philosophische Untersuchungen über das Wesen der menschlichen

Freyheit und die damit zusammenhängenden Gegenstände, zitiert nach HEIDEGGER, M.: Schellings

Abhandlung Uber das Wesen der menschlichen Freiheit (1809). Tübingen: Niemeyer 21995, 10).
137 Im Mittelalter sprechen alle Philosophen nahezu dieselbe Sprache. Doch bezeichnen

dieselben Worte oft verschiedene Dinge. Daß das ens conceptionale sive cognitivum Dietrichs
nicht gleichzusetzen ist mit dem ens cognitivum oder ens in anima bei Eckhart, sollte aus dem
oben Gesagten offenbar sein. Aber auch die Worte esse und esse naturae haben einen anderen

Sinn: Eckhart sieht im Sein das Wirklichsein aller Formen, Dietrich nur die Unterschiedenheit

vom Nichts der essentia. Esse naturae bedeutet bei Eckhart: Das Sein, wodurch etwas wirklich ist
und extra animam ist, in rerum natura. Dieses Sein kommt einem Geschöpf unmittelbar von
Gott zu als der causa entis inquantum ens est (obwohl Gott selbst esse naturae ist, d.h. die Identität
von esse naturae und esse intellectuale). Dietrich meint zwar ebenso, daß das ens naturae extra
animam sei. Doch definiert er es als das Seiende, insofern es aus Ursachen der generatio
hervorgeht. Dasselbe Seiende kann aber auch angeblickt werden inquantum ens (und nicht
inquantum ens naturae). Dann sehen wir in ihm die quiditas und Gott als causa entis inquantum
ens est. Esse und esse naturae haben bei Dietrich also einen Sinn, den es bei Eckhart auf dieselbe

Art nicht gibt (vgl. zu diesem Themenkreis: LW III, nn. 514-518, De origine rerum
praedicamentalium 5 (36)-(37), AERTSEN, J.A.: Die Transzendentalienlehre bei Dietrich von
Freiberg, 38 f., sowie zur Gleichsetzung der verschiedenen Seinssinne bei Dietrich und Eckhart:
FLASCH, K.: Einleitung. In: MOJSISCH, B. (Hg.): DIETRICH VON FREIBERG: Opera omnia. Tomus
I, XXIf., zu Proklos als angeblich alleiniger Quelle Eckharts für diese Unterscheidung: LOSSKY

V.: Théologie négative et connaissance de Dieu chez Maître Eckhart, 220-232).



Meister Eckharts erste Quaestio Parisiensis 463

verdecken. Denn bei Eckharts Worten und damit bei seiner Sprache ist zu
berücksichtigen: Einiges von ihm Gesagte gibt sich absichtlich den Anschein
des Ungeheuerlichen und Falschen.138 Wie sollte auch das Vernehmen, das

außerhalb der Identität mit dem Sein nicht ist, das Sein begründen, durch das

alles ist?

Abstract
We may distinguish two schools of interpretation of Meister Eckhart's first
Parisian Question and its famous statement: deus est intellectus et intelligere et est

ipsum intelligere fundamentum ipsius esse. The first school looks at Eckhart as a

disciple of Dietrich von Freiberg who holds the principle: The agent intellect
constitutes its own substance by knowing itself This means: Seen through the eyes

ofDietrich, Meister Eckhart seems to say that the divine understanding somehow

constitutes or causes the divine act to be. The second school finds many quotations
from Aquinas' works in Eckhart's text and concludes to a certain discipleship.
However, this school is unable to explain how understanding can be the

foundation of the divine act ofbeing.

Trying to understand Eckhart's thinking from his own principles we may say:
The term fundamentum designates the foundation of a relation (as distinct from
its subject and its term). Consequently, the statement: ipsum intelligere est

fundamentum ipsius esse says: In the identity of divine understanding and act of
being the latter is related (or compared) to understanding under the aspect (or
foundation) of understanding. We look at the act of being in as much as it is

identical with understanding. Every other mode of being, such as the being of
stones or angels, is excluded from God. In God we do not find the natural being of
things, but only the being of understanding, sometimes called intelligible or
intellectual or intentional being. Usually these terms signify the truth or
manifestness ofbeing for the mind (intelligibility), i.e. a relative existence which is

found in the mind alone. Obviously, this is also Aquinas' teaching. Both Aquinas
and Eckhart were thinkers who inquired into the being of understanding. They
discovered it as a manifestness relative to understanding, thus escaping from the

metaphysical tradition ofPlato and Aristotle who thought of God as a substance

and not as manifestness. The later tradition forgot to think about the truth of
being, especially in the so called philosophy of subjectivity or self consciousness

where human thinking produces intelligibility instead ofbeing receptive to it.

138 „Advertendum est autem quod nonnulla ex sequentibus propositionibus, quaestionibus,
expositionibus primo aspectu monstruosa, dubia aut falsa apparebunt, secus autem si sollerter et
studiosius pertractentur. Luculenter enim invenietur dictis attestari Veritas et auctoritas ipsius
sacri canonis seu alicuius sanctorum aut doctorum famosorum" (LW I, Prologus generalis, n. 7,

152,3-7).


	Meister Eckharts erste Quaestio Parisiensis oder : wie kann Gottes Vernehmen das fundamentum seines Seins sein?

