Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue

philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica

di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 54 (2007)

Heft: 3

Artikel: Meister Eckharts erste Quaestio Parisiensis oder : wie kann Gottes
Vernehmen das fundamentum seines Seins sein?

Autor: Mayer, Rupert J.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-760545

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 26.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-760545
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

RUPERT J. MAYER

Meister Eckharts erste Quaestio Parisiensis
oder:
Wie kann Gottes Vernehmen das fundamentum
seines Seins sein?

Meister Eckhart frigt in der ersten Quaestio Parisiensis nach der Selbigkeit von
Vernehmen und Sein in Gott. Aus diesem Fragen erhebt sich einer der ge-
heimnisvollsten und umstrittensten! Sitze der Philosophie und Theologie:
»deus est intellectus et intelligere et est ipsum intelligere fundamentum ipsius
esse.“2 Wenn wir das Wort fundamentum als Grund oder ,gruntveste“ (so
Eckhart) iibersetzen, scheint die Selbigkeit von Vernehmen und Sein in Gott
zu zerbrechen: Das Vernehmen begriindet das Sein und geht ihm als Grund
voran. Aber Eckhart 1if3t die Identitit von Vernehmen und Sein in Gott nicht
auseinanderfallen. Denn die vorweggenommene Antwort auf die Frage lautet:
Dicendum quod sunt idem re, et forsan re et ratione.> Anders gesagt: Vernehmen
und Sein sind ein und dieselbe Sache in Gott, obwohl uns der eine Gott durch

1 Gemifl dieser Strittigkeit findet ein Ausleger in der Quaestio eine wesentliche, in der
Sachproblematik wurzelnde Mehrdeutigkeit, die eine Festlegung der Bedeutung des Textes nicht
erlaubt. Die Quaestio stiinde demnach von sich her in einer Unentschiedenheit, da Eckhart
etwas auszudriicken versucht, was jedweden Begriff iibersteigt (so GROTZ, S.: Meister Eckharts
Pariser Quaestio I: Sein oder Nicht-Sein - ist das hier die Frage? In: FZPhTh 49 (2002) 370-398, hier
372f.). Ob der Text Eckharts nicht doch eindeutig spricht, soll der Leser der folgenden Zeilen
selbst beurteilen.

2 LW V, Qu. Parisiensis I, n. 4, 40,6-7 (die Werke Eckharts werden zitiert nach: KOCH, J. /
QUINT J. et al. (Hgg.): MEISTER ECKHART: Die deutschen und lateinischen Werke. Herausgegeben
im Auftrage der Deutschen Forschungsgemeinschaft. Stuttgart: Kohlhammer 1936ff.). Vgl. eine
ihnliche Stelle in den deutschen Predigten: ,Bekantnisse ist ein gruntveste und ein fundament
alles wesennes“ (DW III, Predigt 71, 229,14). Eckhart scheint also intelligere mit erkennen zu
ibersetzen, nicht mit dem hier gewihlten wvernehmen. Dennoch verwendet er zumeist den
Ausdruck Vernunft fiir intellectus und die lateinische Ubersetzung der deutschen Predigt 52 liest
cognoscere, wenn der deutsche Text von erkennen spricht. Die Parallelitit von intellectus /
intelligere kann also mit Vernunft / vernehmen wiedergegeben werden. Philosophisch spricht
dafiir, dafl in dem Wort vernebmen ein aufnehmendes Erkennen (accipere) gemeint ist, wie
Eckhart es im intelligere als intus legere gegeben sieht: ,accipit intellectus iuxta nomen suum intus
in principiis essentialibus et causalibus ipsam rem® (LW I, In Gen. II, n. 80, 542,9-10).

3LWV, Qu. Parisiensis I, n. 1, 37 4.



Meister Eckharts erste Quaestio Parisiensis 431

diese rationes verschiedene Anblicke von sich gewihrt.# Doch Meister Eckhart
méchte nicht bei dieser Antwort der Tradition stehenbleiben.5 Es soll nicht
nur versucht werden, das gottliche Sein auch noch als Vernehmen oder durch
den Anblick (ratio) des Vernehmens zu zeigen, sondern das Sein ist zu sehen,
insoweit es der ratio nach in Gott mit dem Vernehmen iibereinstimmt. Das
forsan re et ratione Meister Eckharts ist ein gewagtes Unternehmen: Als
rationes sind Vernehmen und Sein in unserem Denken unterschieden.6 Wenn
Eckhart klirt, in Gott wiren Denken und Sein auch der ratio nach identisch,
heiflt das: Insofern die ratio des Seins in unserem Denken umfangreicher ist als
die des Vernehmens (,seiend“ nennen wir nicht nur das Vernehmen, sondern
auch alles andere, was ist), ist sie in solcher Einschrinkung zu verstehen, daf}
sie mit der 7atio des Vernehmens selbig ist.

Die vorweggenommene Antwort, d.h. das sunt idem re, et forsan re et
ratione, kiindigt also den Denkweg der gesamten Quaestio an: Eckhart ver-
sucht, das esse in seiner 7atio so zu denken, dafl es mit der ratio des intelligere
ibereinstimmt. Denn wenn in Gott Vernehmen und Sein selbig sind, dann
kann ithm das Sein nur nach Weise des Denkens zukommen,” nicht aber nach
der Weise eines Steins oder irgendeines Geschopfs.8 Die 7atio des Seins in Gott
wird neu durchdacht unter Zuriicklassung aller Seinsweisen, die dem
Vernehmen nicht zukommen.

4 _Ratio ad intellectum pertinet, cuius est accipere unum sub alia et alia ratione, et
distinguere ea, quae unum sunt in natura et in esse, et ordinem accipere quomodolibet, sive quo
unum est prius altero, sive quo unus ab alio“ (LW IIL, n. 34, 27,8-11).

> Vgl. THOMAS VON AQUIN: STh I q26 a2: ,In Deo autem non est aliud esse et intelligere
secundum rem, sed tantum secundum intelligentiae rationem® (die Werke des Thomas werden
zitiert nach: Sancti Thomae Aquinatis doctoris angelici Opera omnia iussu Leonis XIII. P.M. edita,
cura et studio fratrum praedicatorum. Rom 1882ff. (Ed. Leonina); falls diese Ausgabe den
zitierten Text nicht enthilt, wird zuriickgegriffen auf: Sancti Thomae Aquinatis Opera omnia,
curante R. BUSA. Stuttgart-Bad Cannstatt: Frommann-Holzboog 1980) oder auf: Editio Marietti,
Turin 1948ff.

6 ,huiusmodi nomina non sunt synonyma, eo quod diversas rationes sive conceptiones
intellectus nostri significant® (LW II, In Exod., n. 61, 66,12-13).

7 ,Dico nihilominus quod, si in deo est aliquid, quod velis vocare esse, sibi competit per
intelligere“ (LW V, Qu. Parisiensis I, n. 8, 45,4-5). Vgl. GROTZ, S.: Meister Eckharts Pariser
Quaestio I, 395.

8 Et ideo cum deus sit principium vel scilicet ipsius esse vel entis, deus non est ens vel esse
creaturae; nihil quod est in creatura, est in deo nisi sicut in causa, et non est ibi formaliter. Et
ideo cum esse conveniat creaturis, non est in deo nisi sicut in causa, et ideo in deo non est esse,
sed puritas essendi“ (LW V, Qu. Parisiensis I, n. 9, 45,7-11). Vgl. den Lateinischen Sermo XXIX:
»Patet ergo manifeste quod deus est proprie solus et quod ipse est intellectus sive intelligere et
quod solum intelligere praeter esse aliud simpliciter. Ideo solus deus per intellectum producit res
in esse, quia in ipso solo esse est intelligere. Iterum etiam quod nihil praeter ipsum potest esse
purum intelligere, sed habet aliquod esse differens ab intelligere* (LW IV, n. 301, 268,4-9, vgl.
LW I, In Gen. I, n. 11 und n. 168).



432 Rupert J. Mayer

I. ZUR AUSLEGUNGSGESCHICHTE DES INTELLIGERE FUNDAMENTUM IPSIUS ESSE

Da die Auslegungshypothesen der historischen Forschung zur ersten Quaestio
Parisiensis gut belegt sind, konnen wir uns auf eine kurze Zusammenfassung
beschrinken.? Die Ausleger spalten sich primir in zwei Gruppen, die Eckharts
Text entweder auf dem Hintergrund eines (neu-)platonischen oder eines tho-
masischen Denkens entschliisseln mdchten:

1. Auslegung im Ausgang von Platon

a) Meister Eckbart und Meister Dietrich

Manche sehen Eckhart innerhalb einer auf Albert den Groflen zuriick-
gehenden deutschen Dominikanerschule, d.h. in der Nihe zu Dietrich von
Freiberg, der im Sinne des neuplatonischen Denkens eine Theorie des intellec-
tus agens entwirft.10 Dieser Intellekt geht aus Gott wie ein Bild der ganzen
Gottheit oder als Gotteserkenntnis hervorll, und konstituiert sich als Sub-
stanz oder in seinem Selbstsein durch die Selbsterkenntnis, d.h. er ist
gewissermaflen eine causa sui.12 Dennoch soll der intellectus agens als Substanz

? Vgl. LARGIER, N.: Stellenkommentar zu Quaestio Parisiensis I. In: DERS. (Hg.): Meister
Eckbart. Werke II. Texte und Ubersetzungen (= Bibiliothek des Mittelalters 21). Frankfurt am
Main: Deutscher Klassiker Verlag 1993, 868-885; RUH, K.: Geschichte der abendlindischen Mystik.
Band III. Die Mystik des deutschen Predigerordens und ihre Grundlegung durch die Hochscholastik.
Miinchen: Beck 1996, 267-279; KRIEGER, G.: Mystik und Scholastik. Zur Diskussion um Meister
Eckbart im Blick auf seine ,Quaestiones parisienses®. In: Trierer Theolog. Zeitschrift 107 (1998)
123-147; QUERO SANCHEZ, A.: Sein als Freibeit: Die idealistische Metaphysik Meister Eckbarts und
Johann Gottlieb Fichtes (= Symposion 121). Miinchen: Alber 2004, 38-52; KAMPMANN, L: Ihr
sollt der Sobn selber sein: Eine fundamentaltheologische Studie zur Soteriologie Meister Eckbarts (=
Europidische Hochschulschriften: Reihe 23; Theologie; 579). Frankfurt am Main: Lang 1996, 39-
47; vgl. auch GROTZ, S.: Meister Eckbarts Pariser Quaestio I.

10 Dafl der Begriff ,deutsche Dominikanerschule* und die Auslegung des eckhartischen
Seelengrundes gemifl Dietrichs intellectus agens eine Engfithrung sein kdnnte, wurde angemerkt
von LARGIER N.: Die ,deutsche Dominikanerschule’. Zur Problematik eines historiographischen
Konzepts. In: AERTSEN, J.A. / SPEER, A. (Hgg.): Geistesleben im 13. Jabrbundert (= Miscellanea
Mediaevalia 27). Berlin: Walter de Gruyter 2000, 202-213.

11 procedit in esse a Deo ut imago eius, cuius ratio consistit in cognoscendo ipsum eo modo
cognitionis, quo est proxima et immediata unio sui ad Deum® (De intellectu et intelligibili 11 32
[3; die Werke Dietrichs werden zitiert nach: DIETRICH VON FREIBERG: Opera omnia.
Verdffentlicht unter Leitung von K. FLASCH (= CPTMA 1II,1-4). Hamburg: Meiner 1977-1985).

12 intellectualitas modo sibi proprio, id est intellectualiter, habet rationem et habitudinem
principii formalis respectu essentiae intellectus, et hoc non est nisi ipsum intellectum in se ipsum
intellectualiter tendere et per hoc constitui substantiam eius et se ipsum intelligere per
essentiam® (De wisione beatifica 1.1.3. [2]); »intellectualiter fluit a suo principio intelligendo
ipsum et per consequens sua intellectione, qua intelligit suum principium et se ipsum, formaliter
figitur in sua essentia® (ibid., 3.2.9.2. [4]). Anders gesagt: Durch die Gottes- und Selbsterkenntnis
konstituiert der intellectus agens sein Sein, d.h. er wird durch sein Erkennen als Substanz, die in
sich steht, konstituiert (vgl. ibid., 1.3.3. [8]).



Meister Eckharts erste Quaestio Parisiensis 433

nicht von seinem Wirken unterschieden sein: Sein Erkennen ist sein Wesen
und seine Substanz, die entweder aktiv durch ihr Erkennen anderes begriindet
oder passiv — von sich selbst - erkannt und so in ithrem Sein begriindet wird.13
Nur der intellectus agens ist intellectus per essentiam semper in actu oder
intellectus ut intellectus.

Die Parallele zu Meister Eckhart scheint offensichtlich: Das Denken des
intellectus agens begriindet sein Sein, d.h. das fundamentum wire als Grund
auszulegen. Eine reale Verschiedenheit zwischen dem begriindenden Denken
und dem begriindeten Sein gibe es nicht (wenn wir Dietrichs Theorie zu-
grundelegen), da sie zwei Aspekte des einen und ungeteilten Intellekts sind.
Doch der Vorrang des Denkens gegeniiber dem Sein wire so gesichert.14 In
diesem Sinn sollen Meister Eckhart und Meister Dietrich als Vorliufer des
Deutschen Idealismus und neuzeitlicher Subjektivitit gelten, obwohl Eckhart
im Gegensatz zu Dietrich keine konstitutive ,Funktion“ des Denkens
gegeniiber einem ,realem® Objekt in seinem esse guiditativum kennt.15

13 Sed cum sit quid separatum et immixtum carens partibus et quaecumque extranea natura,
quod operatur, operatur per suam essentiam, et eius operatio ex parte sul est essentia sua. Sive
igitur operetur tendens in aliquid quasi principiative, operatur intellectualiter ex parte sui, sive
etiam operetur quasi passive, videlicet in capiendo essentiam suam et fixione eius in esse, totum
hoc fit intellectualiter ex parte sui intelligendo se ipsum® (De visione beatifica 1.1.3. [3]).

14 Meister Eckhart erliutert, dafl das Vernehmen hoher als das Sein steht: ,intelligere est
altius quam esse“ (LW V, Qu. Parisiensis I, n. 5, 42,7).Vgl. zu obiger Auslegung FLASCH, K.:
Conwverti ut imago - Riickkebr als Bild. Eine Studie zur Theorie des Intellekts bei Dietrich von
Freiberg und Meister Eckbart. In: FZPhTh 45 (1998) 130-150; DERS.: Procedere ut imago. Das
Hervorgehen des Intellekts aus seinem géttlichen Grund bei Meister Dietrich, Meister Eckbhart und
Berthold von Moosburg. In: RUH, K. (Hg.): Abendlindische Mystik im Mittelalter. Symposion Kloster
Engelberg 1984 (= Germanistische Symposien 7). Stuttgart: Metzler 1986, 125-134; MOJSISCH, B.:
»Dynamik der Vernunft“ bei Dietrich von Freiberg und Meister Eckbart. In: IBID., 135-144; DERS.:
Meister Eckhart. Analogie, Univozitit und Einbeit. Hamburg: Meiner 1983, 21-41; DERS.: Die
Theorie des Intellekts bei Dietrich von Freiberg (= Beiheft 1 zu CPTMA II). Hamburg: Meiner
1977, 46-92; QUERO SANCHEZ, A.: Sein als Freibeit, 38-52; WINKLER, N.: Meister Eckbart zur
Einfiibrung. Berlin: Junius 1997, 35-50; mit Abstrichen ALTMEYER, C.: Grund und Erkennen in
deutschen Predigten von Meister Eckhart. Wiirzburg: Kénigshausen & Neumann 2005, 201f., die
der Konzeption von B. Mojsisch zustimmt: Gott sei nicht nur durch die Identitit von Denken
und Sein gekennzeichnet, sondern lasse deren Differenz in sich zu.

15 Vgl. DIETRICH VON FREIBERG: De origine rerum praedicamentalium 5 (47), sowie FLASCH,
K.: Das philosophische Denken im Mittelalter. Von Augustin zu Macchiavelli. Stuttgart: Reclam
22001, 464-469; DERS.: Kennt die mittelalterliche Philosophie die konstitutive Funktion des mensch-
lichen Denkens? Eine Untersuchung zu Dietrich von Freiberg. In: Kant-Studien 63 (1972) 182-206;
MOJSISCH B.: Dieses Ichs: Meister Eckbarts Ich-Konzeption. In: FLASCH, K. / JECK, U.R. (Hgg.):
Das Licht der Vernunft: Die Anfange der Aufklirung im Mittelalter. Miinchen: Beck 1997, 100-109,
QUERO SANCHEZ, A.: Sein als Freibeit, 263-328, WINKLER, N.: Meister Eckhart zur Einfiihrung,
81-120. Diesen vom Deutschen Idealismus geprigten Auslegungen hilt N. LARGIER, obwohl er
eine Abhingigkeit Eckharts von Dietrich zu erkennen meint, ein anderes Verstindnis von Sub-
jektivitdt entgegen: Intellekttheorie, Hermeneutik und Allegorie: Subjekt und Subjektivitit bei
Meister Eckhart. In: FETZ, R. L. et al. (Hgg.): Geschichte und Vorgeschichte der modernen Sub-



434 Rupert J. Mayer

b) ,Sein“ heifst neuplatonisch: Erschaffensein

Es ist auffillig, dafl die erste Quaestio Parisiensis den Ausdruck esse gemifl dem
neuplatonischen Liber de causis an einigen Stellen nur auf Geschopfe bezogen
sehen mdchte: ,Unde dicit auctor De causis: ,prima rerum creatarum est esse’.
Unde statim cum venimus ad esse, venimus ad creaturam. Esse ergo habet
primo rationem creabilis.“16

Einige Ausleger verstehen deshalb das intelligere fundamentum ipsius esse
beziiglich des geschépflichen Seins, d.h.: Die Ideen Gottes sind der Grund der
geschopflichen Wesenheiten. Das Denken ist die Grundlegung des Seins,
insofern Gottes Vernunft die Ursache alles geschaffenen Seins ist.77 Diese
Auslegung kann jedoch nicht erhellen, warum das Vernehmen Gottes die
Grundlegung seines unerschaffenen Seins ist. Sie verdeutlicht nur, daf} alles
Geschaffensein von Gott zu verneinen ist. Entgegen der Hypothese, dafl dieser
Gedanke der Quaestiones Parisienses von dem spiteren Opus tripartitum und
dem Axiom ,Esse est deus” widerrufen worden sei, ist an folgendes Wort
Meister Eckharts zu erinnern:

»in deo, principio omnium, est considerare duo, ut sic dicamus, puta quod ipse
est esse verum, reale, primordiale. Adhuc autem est ipsum considerare sub
ratione qua intellectus est. Et huius rationis proprietas altior apparet ex hoc,
quod omne ens reale in natura ,procedit ad certos fines‘ et ,per media deter-
minata‘ tamquam rememoratum per causam altiorem, ut ait Themistius.“18

Anders gesagt: Auch im Opus tripartitum .erscheint” die Vernunft als hoher
gegeniiber dem esse reale, d.h. dem Wirklichsein der Dinge in der Welt. Denn
letzteres ist immer begrenzt, wihrend die Vernunft in gewisser Weise
unbegrenzt ist, weil ihr obiectum, das Seiende, sich auf alles bezieht, was

jektivitit. Band 1 (= European Cultures. Studies in Literature and the Arts 11.1). Berlin/New
York: Walter de Gruyter 1998, 460-486.

16 LW V, Qu. Parisiensis I, n. 4, 41,6-8.

17 Vgl. IMBACH, R.: Deus est intelligere. Das Verhiltnis von Sein und Denken in seiner Bedeu-
tung fiir das Gottesverstandnis bei Thomas von Aquin und in den Pariser Quaestionen Meister
Eckbarts (= Studia Friburgensia 53). Freiburg/CH: Universititsverlag Freiburg Schweiz 1976,
172-194; WILKE, A.: Ein Sein — ein Erkennen: Meister Eckharts Christologie und Samkaras Lebre
vom Atman. Zur (Un-)Vergleichbarkeit zweier Einbeitslebren (= Studia religiosa Helvetica; Series
altera; 2). Bern: Lang 1995, 76-82; ALBERT, K.: Der Grundgedanke der Philosophie Meister
Eckharts. In: BOHME, W. (Hg.): Meister Eckbart heute. Karlsruhe: Tron 1980, 11-20; VIANU, S.:
L’intellect divin et Iintellect humain selon Maitre Eckbart. In: Revue de Théol. et Phil. 132 (2000)
223-237; LOSSKY, V.: Théologie négative et connaissance de Dieu chez Maitre Eckhart. Paris: Vrin
1973, 207-220. Auch W. BEIERWALTES versucht, die Quaestiones Parisienses im Kontext des
neuplatonischen Denkens zu verstehen: Platonismus und Idealismus. Frankfurt am Main:
Klostermann 1972, 50-54.

18 LW I, In Gen. II, n. 214, 690,3-8.



Meister Eckharts erste Quaestio Parisiensis 435

irgendwie ist: Das Seiende im Vernehmen schliefit keine Seinsweise aus, dieses
Seiende in der Welt schliefdt alle anderen Weisen des Seins aus sich aus.1?

2. Auslegung in der Nihe zu Thomas von Aquin

Eine Auslegung, die sich an Thomas von Aquin orientiert, nimmt den Text
Eckharts ernst: Die sechs ersten Argumente, die er zur Verteidigung der
Selbigkeit von Vernehmen und Sein in Gott darlegt, stammen alle aus dem
Werk des Thomas.20 An keiner Stelle des Textes werden diese Argumente
zuriickgenommen. Dennoch scheint Meister Eckhart in der Einleitung zu dem
Argument, dafl das Sein im Vernehmen griinde, einen Gegensatz zu seinem
fritheren Denken aufzubauen: ,Tertio ostendo quod non ita videtur mihi
modo, ut quia sit, ideo intelligat, sed quia intelligit, ideo est, ita quod deus est
intellectus et intelligere et est ipsum intelligere fundamentum ipsius esse.“2!
Die mafigebliche Ubersetzung dieser Zeilen in den Lateinischen Werken
lautete: ,daf ich nicht mehr der Meinung bin, daf} Gott erkennt, weil er ist,
sondern, weil er erkennt, deshalb ist er.“ Doch wurde zu Recht eingewandt,
dafl die Wortfolge ,non ... modo, ... sed“ nicht zeitlich, sondern modal zu
iibersetzen sei: ,dafl mir nicht nur scheint, dafl er vernimmt, weil er ist,
sondern vielmehr dafl er ist, weil er vernimmt.“?2 Entsprechend dieser
Ubersetzung besteht keine Notwendigkeit mehr, einen Meinungswechsel im
Denken Eckharts und eine Abkehr von Thomas von Aquin anzunehmen.
Eckharts Denken kippt an dieser Stelle nicht zeitlich um, sondern stellt das
gewohnliche Vorstellen des Menschen auf den Kopf.

Dieser Kopfstand wird von seinem direkten Gegeniiber in der disputatio
herausgefordert. Denn Eckhart trifft wihrend seines ersten Pariser Magiste-
riums auf Duns Scotus,2? d.h. auf ein Vorstellen, das den Begriff des
~Seienden® nicht nur als Méglichkeit eines ,subiectum®, ein Wesen (Wassein)
zu haben, auslegt, sondern ihn auch univok, d.h. im selben Sinn von Gott und
den Geschopfen aussagt: Gott gehdrt dementsprechend zu all den ,Dingen,
die ein Wesen haben, d.h. er wird von diesem Vorstellen zu einem Geschdpf
erniedrigt.2 Entsprechend diesen historischen Vorgaben soll der Text

19Vel. LW V, Qu. Parisiensis II, n. 1, sowie THOMAS VON AQUIN: STh I g54 a2, Ver q21 al.

20 Vel. LW V, Qu. Parisiensis I, nn. 1-3.

21 Ibid, n. 4, 40,5-7.

22 Vgl. STURLESE, L.: Meister Eckhart. Ein Portrit (= Eichstitter Hochschulreden 90).
Regensburg: Pustet 1993, 23; sowie QUERO SANCHEZ, A.: Sein als Freibeit, 451.

23 Duns Scotus war um 1302 Baccalaureus in Paris und muf als solcher bei den disputationes
zwischen Meister Eckhart und Gonsalvus mitgewirkt haben (vgl. BERUBE, C.: Le dialogue de
Duns Scot et d’Eckbart a Paris en 1302. In: CollFr 55 [1985] 323-350).

24 Vgl. zu diesem Themenkreis Emilie ZUM BRUNN et al. (Hgg.): Maitre Eckhart a Paris. Une
critigue médiévale de I’ontothéologie. Les Questions parisiennes n° 1 et n° 2 d’Eckhart (= Biblio-
théque de I’Ecole des Hautes Etudes; Sciences Religieuses; 86). Paris: Presses Univ. de France



436 Rupert J. Mayer

Eckharts im Ausgang von der Tradition, d.h. von Albert dem Groflen und
Thomas von Aquin her, erhellt werden.25

Die Gegnerschaft zu Duns Scotus wirft ein neues Licht auf die Frage-
stellung: Sind in Gott Sein und Vernehmen, d.h. zwei Attribute Gottes,
selbig? Duns Scotus fithrt die distinctio formalis ein.26 Demnach ist eine
begriffliche Unterscheidung auch in die Realitit zu verlegen. Haben wir z.B.
einen Begriff von Tierheit und Verniinftigkeit, dann sind dies auch formelle
Bausteine des menschlichen Wesens, d.h. des animal rationale. Die Philosophie
vor Duns Scotus legt Gattung (Tierheit) und spezifische Differenz (Ver-
niinftigkeit) dagegen als Aussageweisen aus, nicht als realitates. D.h.: Der
Mensch ist durch seine Seele wahrhaft verniinftig, obwohl sich keine
Verniinftigkeit als ontologischer Baustein oder realitas im Sinn einer weiteren
Form neben der Seele in ihm findet. In Aussagen von Gott besagt die distinctio
formalis: Die Gott bezeichnenden Vollkommenheiten sind in Gott wahrhaft
unterschieden, d.h. die géttliche Einheit und Ununterschiedenheit wird
zerbrochen. Es gibt keine identitas formalis in Gott, nur eine identitas realis.
Deshalb erklirt Eckhart die Frage nach der distinctio formalis zur nodosa
quaesti0.2

1984, mit den folgenden Beitrigen: WEBER, E.-H.: Eckhart et [ontothéologisme: histoire et
conditions d’une rupture, 13-83, ZUM BRUNN E.: Dieu n’est pas étre, 84-108 ; LIBERA, A. de: , Les
Raisons d’Eckhart, 109-140; VIGNAUX, P.: Pour situer dans [’école une question d’Eckbart.
Interrogations et suggestions sur étre, connaitre, et vouloir en Dieu, 141-156, sowie ZUM BRUNN, E.:
Les premiéres ,Questions Parisiennes de Maitre Eckbart. In: FLASCH, K. (Hg.): Von Meister
Dietrich zu Meister Eckbart. Hamburg: Meiner 1984, 128-137. P. Vignaux, ibid., 153, weist einen
Text aus den Reportata Parisiensa nach, in dem sich Duns Scotus auf die Position Eckharts zu
beziehen scheint: ,intelligere non est primum in Deo, nec primum dans esse, sed primum dans
esse divinum est ipsum esse; tum quia operatio non potest esse prima ratio essendi; tum quia
intelligere praesupponit rationem objecti et potentiae; haec autem praesupponunt rationem entis;
ideo intelligere non est primum dans esse divinum® (Rep. par. I d8 ql, zitiert nach: JOANNIS
DUNS SCOTUS: Opera Omnia. Tom. XXII. Ed. Vivés (L. Wadding), Paris 1891-1895, 153 a-b). A.
de Libera und E. zum Brunn erkennen eine gewisse Nihe Eckharts zu Thomas von Aquin an,
sehen jedoch ebenso die Verwandtschaft mit Dietrich von Freiberg.

25 Vgl. WEBER, E.-H.: L’argumentation philosphique personelle du théologien Eckhart i Paris en
1302/1303. In: JACOBIL, K. (Hg.): Meister Eckhart: Lebensstationen — Redesituationen (= Quellen
und Forschungen zur Geschichte des Dominikanerordens 7). Berlin: Akademie Verlag 1997, 95-
114.

26 Vgl. z.B. WOLTER A.: The Transcendentals and Their Function in the Metaphysics of Duns
Scotus. St. Bonaventure: Franciscan Institute Publications 1946, 14-30.

27 JEx his patet evidenter veritas nodosae quaestionis illius et famosae, utrum distinctio
attributorum sit in deo vel in sola apprehensione intellectus nostri. Constat enim quod distinctio
attributorum divinorum, potentiae scilicet, sapientiae, bonitatis et huiusmodi, totaliter est ex
parte intellectus accipientis et colligentis cognitionem talium ex creaturis® (LW II, In Exod., n.
58, 63,14-64,3). Vgl. WEBER, E.-H.: Continuités et ruptures de 'enseignement de Maitre Eckhart
avec les recherches et discussions dans I'université de Paris. In: FLASCH, K. (Hg.): Von Meister
Dietrich zu Meister Eckbart, 163-176, hier: 172. Auch in diesem Sinn folgt Meister Eckhart seinem
Ordensbruder Thomas (vgl. I Sent d2 ql a3, sowie die gegenteilige Meinung von J. Koch in den



Meister Eckharts erste Quaestio Parisiensis 437

Ebenso setzt Eckhart dem in Teile zerfallenden Gott des Duns Scotus die
gianzliche Ununterschiedenheit des gottlichen Wesens entgegen, die nicht
einmal durch die Verschiedenheit der Personen zerbrochen wird.28 Die
Zuspitzung und Radikalitit dieser Aussagen liegt dabei auch am Gegeniiber
zum Denken des Duns Scotus, dessen Vorstellen Gott wie ein Geschépf, das
ist, darstellt: Gott ist und deshalb kann er auch noch wirken, denken,
wollen.29

So richtig diese Bemerkungen {iber den historischen Kontext Meister
Eckharts sein mdgen, so wenig vermdgen sie die Bedeutung des intelligere
fundamentum ipsius esse zu kliren. Die Feststellungen, dafl Eckhart das
Denken hoher einstuft als das Sein, daf} er die Vollzugsidentitit von erken-
nender Vernunft und erkannter Sache verteidigt, dafl er keinen nur natiir-
lichen Hervorgang des gottlichen Wortes (wie Duns Scotus) denkt, sondern
einen geistigen aus der gottlichen Vernunft,30 gewihren keinen Einblick in
den Zusammenhang von Vernehmen und Sein, wie er durch das Wort
fundamentum bezeichnet wird.

II. DIE WAHRHEIT DES SEINS UND DAS SEIN DES VERNEHMENS

Unsere Frage lautet: Was heiflt Vernehmen, was heifit Sein, was bedeutet die
Selbigkeit von Vernehmen und Sein im Denken Meister Eckharts? Sosehr eine
Auslegung im Ausgang von Thomas von Aquin dem Text zu entsprechen
scheint, sowenig ratsam ist diese Vorgehensweise.3! Eine Auslegungshypothese
verstellt immer den urspriinglichen Text, den es von ihm selbst her zum
Sprechen zu bringen gilt, ohne ihn vorschnell einer bestimmten Tradition

Anmerkungen zu LW II, SS. 64 und 66). Denn beide halten, dafl trotz der reinen
Ununterschiedenheit Gottes in sich selbst unsere Verstindnisse (conceptiones) von Gott nicht leer
sind, sondern dafl ihnen das eine und unteilbare Sein Gottes entspricht: ,distinctio omnis
infinito repugnat. Deus autem infinitus est. Nec tamen propter hoc vanae sunt aut falsae
huiusmodi attributiones distinctae, eo quod ipsis aliquid vere et reale in deo respondet. Et tamen
in deo est res una ... et ,unissima‘, quae verissima potentia est, sapientia est, bonitas est et similia.
Patet etiam quod huiusmodi nomina non sunt synonyma, eo quod diversas rationes sive
conceptiones intellectus nostri significant® (LW II, In Exod., n. 61, 66,7-13).

28 Vgl. z.B. die deutsche Predigt 21 in DW L.

29 Vgl. Rep. par. 1d8 ql.

30 Vgl. WEBER, E.-H.: Continuités et ruptures de lenseignement de Maitre Eckhart avec les
recherches et discussions dans I'université de Paris, ibid., DERS.: L’argumentation philosphigue
personelle du théologien Eckbart a Paris en 1302/1303, ibid., DERS.: Eckhart et I'ontothéologisme,
ibid., VIGNAUX, P.: Pour situer dans l’école une question d’Eckbart, ibid.

31 Die meisten Ausleger des Thomas sehen grofle Unterschiede zum Denken Meister Eck-
harts. Vgl. z.B. AERTSEN, J.A.: Meister Eckhart: Eine aufSerordentliche Metaphysik. In: Recherches
de théol. et phil. médiévales 66 (1999) 1-20.



438 Rupert J. Mayer

zuzuordnen.3? Der Text Eckharts ist aber nicht genug.3? Er mufl aus den
Prinzipien vernommen werden, aus denen Eckhart ihn vernimmt, wenn er zu
uns eckhartisch sprechen soll, d.h. wenn er den Anblick der Sache, die
Eckharts Denken bewegt, vor Augen haben und den Gedankengang Eckharts
mitgehen soll.34

Die Prinzipien Eckharts sind die Transzendentalien, z.B. das Seiende und
das Wahre, wie aus seinem ,Thesenwerk® hervorgeht.35 Entsprechend fiihrt er
alles Denken auf ein naturaliter oder per se notum zuriick, das nicht gesetzt
oder erschlossen werden kann, da es von sich selbst her leuchtet und der
Vernunft immer sichtig und gegenwirtig ist, ohne jemals vorgestellt werden
zu miissen, obwohl es zumeist von all den anderen Gedanken verdeckt wird
und sich deshalb der menschlichen Aufmerksamkeit entzieht. Dieses Fiinklein
der Vernunft erreicht der Mensch nur, indem er die anderen Gedanken und
Bilder aus sich hinauswirft, um so die von ihnen selbst her gegebenen
Prinzipien und alles andere im Licht der Prinzipien zu vernehmen.3 Denn

32 Vgl. z.B. die Auslegung von M. von PERGER: Disputatio in Eckbarts frithen Pariser
Quaestionen und als Predigtmotiv. In: JACOBI, K. (Hg.): Meister Eckhart, 115-148, der den Text
keiner der oben genannten Schulen zuordnet, aber die Nihe zu Thomas anerkennt.

33 Intertextualitit als praktischer, historischer Zugang kann kein Verstindnis von Eckharts
Denken gemifl seinen Prinzipien erreichen (vgl. dagegen LARGIER, N.: Die ,deutsche Domini-
kanerschule’, 203).

34 _Et hoc est proprium hominis et rationis cognoscere res in suis principiis. ... Unum-
quodque enim lux est et lucet in suis principiis. Omnis enim cognitio rerum est per sua principia
et in suis principiis; et quousque resolvatur in sua principia, semper obscura, tenebrosa et opaca
est, quia cum formidine partis alterius. Demonstratio autem, id est syllogismus, faciens scire sine
formidine et opinione, est ex propriis principiis. Et ... homo accipit cognitionem suam a
posterioribus, procedens ad principia ratiocinando. Non sic creatura altior intellectualis. ... Ideo
lux in tenebris est cognitio a posteriori, cognitio in phantasmate et per phantasma“
(LW III, n. 18, 16,3-4 und n. 20, 17,2-18,2). Anders gesagt: Die suchende Vernunft muff durch
die Worte des Textes und durch das von ihnen unmittelbar Bezeichnete den Weg zuriick in die
Prinzipien gehen, in deren Licht der Text geschrieben wurde.

35 Vgl. GORIS, W.: Einbeit als Prinzip und Ziel. Versuch iiber die Einbeitsmetaphysik des Opus
tripartitum Meister Eckharts (= Studien und Texte zur Geistesgeschichte des Mittelalters 59).
Leiden: Brill 1997, 15-32, 52-75, sowie AERTSEN, J.A.: Der ,Systematiker® Eckbart. In: SPEER, A.
/ WEGENER, L. (Hgg.): Meister Eckhart in Erfurt (= Miscellanea Mediaevalia 32). Berlin: Walter
de Gruyter 2005, 189-230.

36 ,Semen autem scientiarum habitus est principiorum, quae naturaliter nota sunt omnibus,
per quae habet et potest iudicare homo de veritate et de falsitate, quantum ad intellectum
speculativum, et inter bonum et malum, quantum ad intellectum practicum. Lumen ergo rationis
in nobis, quod est participatio divini et supremi luminis, semen est tam virtutum quam
scientiarum ... Hoc lumen semper manet et eius auctor est deus. ... Hoc ,semen est verbum dei,
Luc. 8. De hoc enim semine Ioh. 1 dicitur: ,erat lux vera, quae illuminat omnem hominem*“ (LW
I, In Gen. II, n. 200, 672,9-673,7, siche n. 217, vgl. hierzu die Paralleltexte von Thomas von
Aquin in Ver ql11 al und a3). Die Entzogenheit dieses Grundverstindnisses oder des Fiinkleins
der Vernunft beschreibt Eckhart wie folgt: ,deus, imago dei nobis impressa, ,lumen vultus dei
super nos signatum‘, nobis ostendens bona ... semper in nobis est, sed non apparet. ... Obducitur
autem, obumbratur et occultatur, vel per imagines rerum creatarum superinductas ... . Revelatur



Meister Eckharts erste Quaestio Parisiensis 439

ohne Riickfithrung auf die Prinzipien mufl unser Denken und Auslegen

dunkel bleiben.

1. Was ist ein fundamentum?

Keine der genannten Auslegungsrichtungen berticksichtigt die Eingebunden-
heit des Wortes fundamentum in die Sprache der scholastischen Metaphysik,
in die sich die Autoren hineingeben, jedoch nicht ohne den Worten eine je
eigene Bedeutung zu geben. In den meisten Fillen bedeutet fundamentum oder
fundari die Grundlegung einer Beziehung innerhalb der Unterscheidung von
subiectum relationis (dem Bezogenen), terminus relationis (dem Woraufthin der
Beziehung als ad aliguid) und fundamentum vrelationis (dem Beziehungs-
grund).’” Was mit Beziehungsgrund gemeint ist, sagt Eckhart wie folgt:

sSciendum igitur quod ,in relatione sunt duo: respectus scilicet relationis quo
refertur ad alterum, et in hoc consistit praedicamentalis ratio ipsius relationis‘.
Est etiam in relatione considerare ,ipsum esse relations‘ ,secundum quod funda-
tur in aliquo rei, puta qualitate, ,quantitate aut huiusmodi‘. Relatio igitur secun-
dum genus suum et secundum id, quod est relatio, non ponit aliquid prorsus in
subiecto nec dicit aliquod esse nec inesse, sed id quod est ex altero et ad alterum
est. ... ut sic nihil positive est in subiecto.“38

Wie jedes Akzidenz? kann die Beziehung also zweifach betrachtet werden:
Gemif} ihrem In-Sein in einem subiectum und in ihrer ratio praedicamentalis,
d.h. insoweit sie die Kategorie oder das genus ,Beziehung ist und nicht ein In-
sein in einer Substanz hat. Der Beziehungsgrund hat zunichst nichts mit der
Beziehung als Beziehung zu tun. Denn die Beziehung als Beziehung ist
respectus: Sie ist das Ausgerichtetsein eines subiectum auf einen terminus und
besagt somit das ,auf ein anderes hin sein®, nicht aber das akzidentelle Sein in
einem subiectum. Genauer gesagt: Die Beziehung als Beziehung bezeichnet

autem haec imago, ut appareat, per eiectionem imaginarum superinductarum® (LW I, In Gen. I,
n. 301, 437,4-439,1).

37 Vgl. z.B. THOMAS VON AQUIN: I Sent d26 g2 al, [OANNIS DUNS SCOTUS: Ord. I d36 ql
(zitiert nach IOANNIS DUNS SCOTUS: Opera Omnia. Ed. Vaticana (Commissio Scotistica). Rom
1950ff.), DIETRICH VON FREIBERG: De origine rerum praedicamentalium 5 (57). Die folgenden
Ausfithrungen zur Beziehung sind eine Erginzung zu MAYER, R.].: De veritate: Quid est? Vom
Wesen der Wahbrheit. Ein Gesprich mit Thomas won Agquin (= Studia Friburgensia 92).
Freiburg/CH: Universititsverlag Freiburg Schweiz 2002, 271-279.

38 LW 1II, In Exod., n. 64, 68,4-12, vgl. zur relatio bei Eckhart 2.B. GROTZ, S., Meister
Eckhbarts Pariser Quaestio I, 391f.

39 ,omne accidens subiecto et in subiecto habet unum esse cum subiecto et ipsum esse
subiecti, etiam si mille essent accidentia. Ipsorum enim esse est inesse, subiecto scilicet. ... omnia
praedicamenta accidentalia in deo transeunt in substantiam secundum genus suum et modum
praedicandi, quem sortiuntur a subiecto et ex habitudine ad subiectum. Relatio autem sola non
sortitur genus suum praedicamentale a subiecto nec per ordinem ad subiectum, sed potius ad
illius oppositum® (LW II, In Exod., n. 65, 69,9-70,2).



440 Rupert J. Mayer

kein Sein oder In-Sein. Sie setzt nichts (non ponit) im subiectum. Der respectus
als solcher ist ein Nichts an Sein in den Dingen. Dennoch ist die Beziehung
nicht nichts, sondern die Bezogenheit eines Dinges auf ein anderes: In einer
kategorialen oder wirklichen Beziehung# griindet das Sein oder In-sein der
Beziehung in ihrem subiectum gemifl einem fundamentum. Dieses Gegriindet-
werden meint z.B.: Ein Ding bezieht sich auf ein anderes als ,doppelt so
grofl®, weil sich in beiden dieselbe Einheit der Grofle findet, durch die sie
wirklich aufeinander bezogen sind. Die Einheit der Grofle, die sich in beiden
Dingen findet, ist in diesem Fall der Beziehungsgrund im subiectum.#1 Durch
diese Einheit der Grofle ist die Beziehung als wirkliche gegeben, d.h. sie hat
ein wirkliches In-Sein, obwohl sie als Beziehung ganz dem terminus und nicht
dem Fundament entspringt.#2 In diesem Sinn heiflt sie - trotz der Seins-
losigkeit des respectus als solchen - minime ens, am wenigsten seiend unter
allen Kategorien.#?

Meister Eckhart spricht die Sprache, die den Beziehungsgrund ein funda-
mentum relationis nennt. Aber hat fundamentum diese Bedeutung in der ersten
Quaestio Parisiensis?> Die Worte, die sich unmittelbar an das intelligere
fundamentum ipsius esse anschlieflen, lauten:

»Quia dicitur Ioh. 1: ,In principio erat verbum, et verbum erat apud deum, et
deus erat verbum‘. Non autem dixit evangelista: ,In principio erat ens et deus
erat ens‘. Verbum autem se toto est ad intellectum et est ibi dicens vel dictum et
non esse vel ens commixtum. Item dicit salvator Ioh. 14: ,ego sum veritas‘. Veri-
tas autem ad intellectum pertinet importans vel includens relationem. Relatio
autem totum suum esse habet ab anima et ut sic est praedicamentum reale, sicut
quamvis tempus suum esse habet ab anima, nihilominus est species quantitatis
realis praedicamenti. ,Ego‘ ergo ,sum veritas’. [...] Unde patet veritatem ad
intellectum pertinere sicut et verbum.“44

Es mag befremden, daff Eckhart zunichst die Offenbarung zitiert. Doch geht
er auf die Autoritit der prima oder ipsa veritas zuriick, weil er Glaubender
ist.#5 Dennoch wird das Evangelium philosophisch erldutert: Das gottliche
Wort hat ein esse ad intellectum, d.h. es ist auf die Vernunft hin, ist auf sie
bezogen. Ebenso gehort die Wahrheit, die das Wort ist, zur Vernunft und

40 plures autem personae et relationes reales (ibid., n. 72, 75,2).

41 Vgl. Eckharts Text (Anm. 38): ,Est etiam in relatione considerare ,ipsum esse relationis*
,secundum quod fundatur in aliquo rei’, puta qualitate, ,quantitate aut huiusmodi‘“.

42 Relatio vero non sic, sed potius oritur et principium sui est non in subiecto, sed in
opposito® (ibid., n. 66, 71,1-2).

43 Vgl. ibid., n. 54, 59,13.

44 LW V, Qu. Parisiensis I, n. 4, 40,7-41,3.

45 Vgl. LW I, In Gen. I, n. 275, 412,1-5.



Meister Eckharts erste Quaestio Parisiensis 441

schliefit eine Beziehung ein, die ihr fundamentum im Sein hat.46 Diese Be-
ziehung wird nun dhnlich beschrieben wie im Exoduskommentar: Beziehung
als solche, das Woraufhin, hat kein Sein in den Dingen, sondern nur in der
Seele ist es ein Seiendes. Dennoch ist sie wahrhaft Kategorie, d.h. sie be-
schreibt ein Sein in den Dingen, weil sie ein fundamentum in ihnen hat, gemaf}
dem die Vernunft das Bezogensein vernimmt oder es durch ihr Vergleichen
gemifl dem Fundament ,hervorbringt®. Dasselbe gilt von der Zeit: Die Zeit
als eine Erstreckung oder gezihlte und aufsummierte Zahl ist nicht in den
Dingen, sondern in der Seele. Denn nur die Seele kann viele Teile zugleich
und wie ein Eines vernehmen und das Viele in einem Einen verbinden. Das
indert nichts daran, dafl die ,Grofle“ einer Bewegung, die in einem Nach-
einander ablduft und gezdhlt wird, wirklich ist, auch wenn das Vergangene
nicht mehr ist und das Zukiinftige noch nicht ist.# Dasselbe gilt von der
Beziehung als solcher: Sie verbindet das ,Viele“ und wird so als respectus des
einen auf das andere hin wahrgenommen. Die Dinge sind wirklich aufeinander
bezogen, wenn die Beziehung das subiectum gemifl dem fundamentum auf den
terminus ausrichtet und so ein In-Sein im subiectum hat.

Wie von selbst beginnt Eckhart also nach dem intelligere fundamentum
ipsius esse vom Bezogensein zu sprechen und weist so das fundamentum als
fundamentum relationis aus. Dies ist verstindlich, da die Selbigkeit von
Vernehmen und Sein, nach der Eckhart frigt, eine Beziehung ist. Was be-
deutet demnach: intelligere fundamentum ipsius esse? Zunichst folgendes: Das
Sein wird auf das Vernehmen bezogen oder dem Vernehmen verglichen, inso-
weit es Vernehmen ist. Denn das Vernehmen ist der Beziehungsgrund und der
Bezugspunkt der beiden Verglichenen. Die Selbigkeit von Vernehmen und
Sein wird unter dem Aspekt des Vernehmens betrachtet. Verdeutlichen wir
das an einem Beispiel: Zwei Dinge kdnnen der Grofle nach verglichen werden,
wenn wir dieselbe Einheit der Grofle in ihnen finden. Sie sind gleich grof,
wenn sich diese Einheit gleich oft in ihnen zeigt. Ebenso kann das Vernehmen
nur dann in einer ginzlichen Identitdt mit dem Sein stehen, wenn alles, was
nicht Vernehmen ist, aus dem Sein ausgeschieden wird, so daf} das Sein dem
Vernehmen identisch ist. Denn die , Einheit“ des Vernehmens im Sein und im
Vernehmen erlaubt uns, das Sein mit dem Vernehmen in einen Bezug zu

46 _verum et ens convertantur. Praeterea verum, scibile et universaliter comprehensibile
fundantur omnia in esse et ipsum includunt® (LW II, In Exod., n. 29, 35,7-9).

47 ,tempus non est extra in rerum natura. Tempus enim formaliter numerus est ... . ...
tempus et numerus in anima est, et in ipsa tantum proprie et formaliter. Ratio est, quia proprium
et formale est animae solius accipere multa simul et ut unum et multa copulare ut unum et in
uno, sicut apparet in formando propositiones affirmativas aut relativas. ... Tempus igitur, utpote
numerus, naturaliter in anima est et ab anima est ... . Rursus etiam anima ex sui proprietate

format propositiones de non ente, puta de praeterito et de futuro, ... et has veras® (LW II, In
Sap., nn. 296-297, 631,8-632,2).



442 Rupert J. Mayer

setzen, der Selbigkeit heift. Damit wirft uns das intelligere fundamentum ipsius
esse an den Anfang zuriick: Vernehmen und Sein sind so zu denken, daf sie
idem re, et forsan re et ratione sind. Dennoch sagt das intelligere fundamentum
ipsius esse auch mehr: Das Sein ist in Gottes ununterschiedener Einheit
unmittelbar auf das Vernehmen bezogen und das Vernehmen auf das Sein, so
dafl keines von beiden einen Vorrang gegeniiber dem anderen hat, obwohl
gilt: weil er, Gott, vernimmt, ist er. Dies ist nach einem Zwischenschritt
weiter zu kliren.

a) Denkt Eckhart die Beziehung in der Nihe zu Thomas oder zu Dietrich?

Insofern Eckhart die Beziehung in ihrem akzidentellen (In-)Sein und in ihrer
ratio praedicamentalis betrachtet, sind diese beiden Punkte auch bei Thomas
und Dietrich in den Blick zu nehmen. Eckhart legt das Sein des Akzidens
folgendermaflen aus:

»aliter loquendum est et sentiendum de entibus sive de rebus et ipsarum esse,
aliter de praedicamentis rerum et ipsarum praedicatione. Hoc enim quidam
non considerantes difficultates in pluribus patiuntur. Decem enim praedicamenta
non sunt decem entia nec sunt decem res nec sunt decem prima entia nec decem
primae res, sed sunt decem prima rerum sive entium genera. Nequaquam prima
decem entia, sed unum ens, substantia scilicet; reliqua vero non sunt entia, sed
entis proprie - ex VII Metaphysicae - entia solum analogice ad unum ens
absolute, quod est substantia. Sic urina dicitur sana non sanitate formaliter
inhaerente, sed sola analogia et respectu ad ipsam sanitatem extra, quae proprie
formaliter est in ipso animali, quomodo et vinum est in circulo significante
vinum esse in taberna et in vase. Hinc est quod omnia huiusmodi novem prae-
dicamenta non sunt entia in recto, sed in obliquo, puta entis. Ratio est, quia sola
forma substantialis dat esse, accidens universaliter non dat esse, sed tale aut
tantum, et his similia. ... Non autem sunt genera analogice, sed sunt genera uni-
voce, alias non essent decem prima genera. Primum enim ut sic non pendet ab
alio nec dependet nec analogatur ad aliud.“48

Diese Worte richten sich in den guidam gegen mehrere Grundprinzipien des
Duns Scotus: Die oben bereits angesprochene Identifizierung von logischer
Aussageweise, d.h. von den Kategorien, mit dem Seienden oder Ding (realitas
als ontologischer Baustein);# die univoke Verwendung des Wortes ,seiend,
hier fiir Substanz und Akzidenz, die sich in der Vorstellung fortsetzt, dafl das

48 LW II, In Exod., n. 54, 58,3-59,12.

49 Man vergleiche folgenden Text des Duns Scotus: ,Praedicamenta dupliciter possunt
considerari. Uno modo in quantum sunt entia. Alio modo in quantum considerantur a ratione ...
Primo modo de eis considerat Metaphysicus. Subjectum enim eius est ens in quantum ens.
Secundo modo [sc. apud Logicum] de eis consideratur® (Super Praedicamenta q2 n2, zitiert nach:
ANDREWS R. et al. (Hgg.): loannis Duns Scotus. Opera Philosophica. St. Bonaventure: Franciscan
Institute Publications 19971f.).



Meister Eckharts erste Quaestio Parisiensis 443

Sein eines Dinges nicht nur durch die forma substantialis gegeben ist, so daff
jedem Akzidenz seine eigene Existenz zukommt und das eine Ding letztlich in
viele seiende Dinge zerfillt, die den Namen Akzidenz tragen, weil Inhirenz in
einer Substanz und eigene Existenz nicht mehr als Gegensatz gesehen
werden;>0 die Vermischung von univoker und analoger Aussageweise, die z.B.
die hochsten Gattungen oder Kategorien nur analog Gattungen sein lifit (als
seiende), da Duns Scotus die aristotelische Einsicht, daf} die Akzidenzen
beziiglich der Substanz als seiend zu verstehen sind, mit seiner logischen
Univokation des Seinsbegriffs vermengt und so die Bedeutung des Wortes
,analog® verindert: Die Gattungen der Akzidenzen sind Gattungen in Ana-
logie zur Gattung der Substanz.51

Die Argumente Eckharts verteidigen dagegen die Lehre des Thomas vom
Akzidenz als ens in alio, von der Form, die dem ganzen Ding das Sein gibt und
deshalb vom Sein real verschieden ist (wie auch das Wesen52), und besonders
von der Analogie, deren spezifischen Charakter er in der ersten Quaestio
Parisiensis stirker herausarbeitet: '

»quod est in uno analogatorum, formaliter non est in alio, ut sanitas solum est in

animali formaliter, in diaeta aut in urina non est plus de sanitate quam in
lapide.“53

Diese Bemerkung findet sich urspriinglich bei Thomas von Aquin:

»Sed quando aliquid dicitur analogice de multis, illud invenitur secundum
propriam rationem in uno eorum tantum, a quo alia denominantur. ... Et quam-
vis sanitas [sc. proprie sive formaliter] non sit in medicina neque in urina, tamen

30 Vgl. z.B. Ord. IV d12 q1 n3, QQ. in Met. VII 1, n19.

51 Vgl. Ord. I d3 pl g3 n163, sowie HONNEFELDER, L.: Ens inquantum ens. Der Begriff des
Seienden als solchen als Gegenstand der Metaphysik nach der Lebre des Jobannes Duns Scotus (=
BGPhThMA 16). Miinster: Aschendorff 21989, 349f. Eckharts Analogiebeispiel von einem Kranz
(wohl aus Weinlaub gewunden), der anzeigt, dal Wein in der Taverne ist, findet sich ebenso bei
Scotus: QQ. in Met. VI 3, n46 und n66. Eckhart erwihnt in der Quaestio Parisiensis I die Be-
griindung seines Gegeniiber fiir die univocatio entis in Substanz und Akzidenz: Das Akzidenz
wiirde secundum quid entstehen und deshalb auch secundum quid sein (LW V, n. 11, 47,6-13).
Auch dies scheint ein Argument des Scotus zu sein. Denn die Existenz ist nach Scotus das Ziel
jedweden Entstehens, das nicht nur Substanzen, sondern auch Akzidenzen betrifft (vgl. QQ. in
Met. IV 2, n124).

52 per caelum intelligatur id quo res est sive esse rei, per terram vero intelligatur parabolice
id quod res est sive essentia et quiditas. Haec enim duo differant in omni creato® (LW I, In Gen.
I, n. 34, 501,15-502,2, vgl. LW II, In Exod., n. 18). Da Eckhart die Unterschiedenheit von Sein
und Wesen als Bedingung der Mdoglichkeit des Erschaffbarseins auslegt, sollte selbst eine
sidealistische“ Interpretation den Text nicht gegen seinen Sinn verkehren und die Identitit von
Sein und Wesen in den Dingen einfordern (so QUERO SANCHEZ, A.: Sein als Freibeit, 85£1.).

3 LWV, n. 11, 46,7-9.



444 Rupert J. Mayer

in utroque est aliquid per quod hoc quidem facit, illud autem significat sani-
tatem.“>4

Eckharts Schlufifolgerung an derselben Stelle ist deshalb thomasisch:55 Das
Akzidenz ist kein Seiendes, wenn wir seiend im eigentlichen Sinn des
Substanzseins verstehen, d.h. im Sinne dessen, das das Sein hat. Das Akzidenz
hat kein Sein, sondern ein In-Sein, und ist deshalb analog seiend. Dasselbe gilt
von Gott: Gemifl dem Sein, das sich proprie et formaliter in Geschopfen
findet, ist er als nicht-seiend anzusprechen.

Dietrich von Freiberg beschreibt das Akzidenz auf andere Weise, da er
nicht zwischen Sein und Wesen unterscheidet. Nur die communiter loquentes
wiirden das Akzidenz ein ens in alio nennen, obwohl es besser ein ens per alind
heifit.56 Obwohl man dies so verstehen kann, daf} die Substanz die Akzidenzen
trigt, ist dies nicht ihr Unterschied im ,Sein®, das Dietrich als Wesen versteht.
Denn gemifl dem Sein hat die Substanz das Wesen durch sich selbst, d.h. eine
guiditas intranea, das Akzidenz hat sein Wesen durch ein anderes (guiditas
extranea).5 Insoweit Sein das distare a nihilo eines Wesens ist, finden sich in
Akzidenz und Substanz folglich verschiedene Grade der Ferne zum Nichts,
d.h. Wesensgrade.58 Dietrich mochte so ausschlieffen, dafl dem Akzidenz
unabhingig von der Substanz ein eigenes Wesen zukommt, das durch die
Inhirenz, d.h. durch etwas fiir das Wesen des Akzidenz Zufilliges, der Sub-
stanz verglichen wird. So gilt: Akzidenzen sind seiend, weil sie dem wahrhaft
Seienden oder Wesen gehéren. Das Gehoren ist kein In-Sein, sondern liegt am
»das Wesen durch ein anderes haben®.5?

Falls dies eine Thomaskritik sein sollte, trife sie nicht zu, da Thomas (wie
Eckhart) das Wesen des Akzidenz in der Inhirenz sieht, sosehr jedes Akzidenz
seine eigene ratio praedicamentalis hat. So ist fir dieses Wesen die Inhdrenz
kein Zufall (wie Dietrich schreibt), sondern das Wesen konstitutierend.6
Daraus erhellt, dafl Dietrich ein anderes Verstindnis des Akzidenz hat als
Eckhart.61

>4 STh I q16 a6. Zur Analogie bei Thomas vgl. MAYER, R.].: De veritate, 222-237.

55 Vgl. dagegen FLASCH, K.: Einleitung. In: IMBACH R. et al. (Hgg): DIETRICH VON
FREIBERG: Opera omnia. Tomus IL. Schriften zur Metaphysik und Theologie. Hamburg: Meiner
1980, XXIIIf.

56 Vgl. De accidentibus 9 (2).

57 Vgl. De accidentibus 9 (3), (6), sowie IMBACH, R.: Pourquoi Thierry de Freiberg a-t-il critiqué
Thomas d’Aquin? Remarques sur le De accidentibus. In: FZPhTh 45 (1998) 116-129.

58 Vgl. De accidentibus 9 (7).

59 Vgl. De accidentibus 10 (3).

60 Vgl. STh I 28 a2.

61 Vgl. dagegen FLASCH, K.: Die Intention Meister Eckharts. In: ROTTGES H. (Hg.): Sprache
und Begriff. Festschrift fiir B. Liebrucks. Meisenheim: Hain 1974, 292-318, hier 311 und 316,
IMBACH R.: Deus est intelligere, 1691.



Meister Eckharts erste Quaestio Parisiensis 445

Dieser Unterschied zeigt sich auch darin, wie diese Denker folgenden Satz
des Aristoteles auslegen: ,album solam qualitatem significat“. Eckhart hilt den
Wortlaut des Thomas, tibertragt ithn aber gleichzeitig auf die relatio:

»Relatio autem quamvis sit accidens, non tamen significat per modum accidentis,
quia non <per> modum inhaerentis, sicut hoc nomen ,albus solam quidem
qualitatem significat’, sicut albedo et subiectum consignificat sive connotat, et
propter hoc significat ipsam per modum accidentis et inhaerentis.“62

Der Name ,Beziehung®, d.h. die abstrakte Bezeichnung, und der Name ,Be-
zogenes“, d.h. die konkrete Bezeichnung, unterscheiden sich wie ,der Weifle®
und das ,Weiflsein“: ,Der Weifle“ bezeichnet das ,Weiflsein“, doch auf die
Weise der Inhirenz in einem subiectum, so dafd letzteres mitbezeichnet ist. Das
»Weillsein“ selbst abstrahiert gewissermaflen von der Inhirenz, obwohl es
etwas bezeichnet, das nur als Akzidenz in einem subiectum ist. Letzteres gilt
auch fiir ,Beziehung“: Sie benennt etwas, das in einem anderen ist, abstrahiert
jedoch von dieser Inhirenz.

Dietrich unterscheidet an dieser Stelleé3 nicht zwischen den Bezeichnungs-
weisen von ,der Weifle” und das ,Weiflsein“. Beide bezeichnen nur die
Qualitdt als ratio praedicamentalis.t* Dies ist so zu verstehen, dafl das Wort
sder Weifle“ zuerst das Weifdsein selbst, also das Wesen der Weifle, dann aber
auch ihr subiectum meint.65 Anders gesagt: Die Inhirenzbeziehung wird nicht
betrachtet, d.h. das Bezeichnen per modum inbaerentis, da Dietrich nur auf das
abstrakte Wesen blickt, das dennoch in Abhingigkeit von der guiditas des

subiectum gedacht wird. Wie schligt sich dies in der Betrachtung der relatio als
Akzidenz nieder?

62 LW II, In Exod., n. 63, 67,9-68,1, vgl. THOMAS VON AQUIN: In Met. VII 1, nn. 1254—
1255: ,Licet autem modus essendi accidentium non sit ut per se sint, sed solum ut insint,
intellectus tamen potest ea per se intelligere, cum sit natus dividere ea quae secundum naturam
coniuncta sunt. Et ideo nomina abstracta accidentium significant entia quae quidem inhaerent,
licet non significent ea per modum inhaerentium. Essent autem significata per huiusmodi
nomina non entia, si non inessent in re. Et quia ista in abstracto significata videntur non entia,
magis videntur entia nomina accidentium concreta. Magis autem videtur aliquid entium esse
vadens et sedens et sanans quia determinatur eis aliquod subiectum per ipsam nominis
significationem, inquantum significant in concretione ad subiectum. Hoc autem subiectum est
substantia. Et ideo unumquodque talium nominum, quae significantur accidens in concreto,
apparet in tali categoria, idest videtur importare praedicamentum substantiae; non ita quod
praedicamentum substantiae sit pars significationis talium nominum (album enim, ut in
praedicamentis dicitur, solam qualitatem significat); sed inquantum huiusmodi nomina
significant accidentia ut inhaerentia substantiae. Bonum autem aut sedens non dicitur sine hoc,
idest sine substantia. Significat enim accidens concretum substantiae.”

63 Zur Unterscheidung von in abstracto und in concreto vgl. Dietrichs De ente et essentia, 1 2.

64 Vgl. De accidentibus 13 (5).

65 ,Cum autem per se sumitur albus, significat ipsam dispositionem, quae est albedo, in

recto, subiectum autem in obliquo, inquantum in intellectu suo ipsum importat® (De accidentibus
13 [7)).



446 Rupert J. Mayer

Zunichst zu Thomas: Die Herausgeber der Lateinischen Werke Eckharts
zitieren in den Fuflnoten viele Thomasstellen, die mit Eckharts Beschreibung
der relatio dem Wortlaut nach {ibereinstimmen.66 Stellvertretend sei folgender
Text genannt:

»in relatione, sicut in omnibus accidentibus, est duo considerare: scilicet esse
suum, secundum quod ponit aliquid in ipso [sc. de quo dicitur], prout est
accidens; et rationem suam, secundum quam ad aliud refertur, ex qua in genere
determinato collocatur; et ex hac ratione non habet quod ponat aliquid in eo de
quo dicitur; sicut omnes formae absolutae ex ipsa sua ratione habent quod
aliquid in eo de quo dicuntur ponant. Et ideo inveniuntur quaedam relationes
nihil ponentes in eo de quo dicuntur; et hoc attendentes quidam philosophi
dixerunt quod relatio non est aliquod unum genus entium, nec est aliquid in
rerum natura; sed est tantum quidam respectus respersus in omnibus entibus, et
quod relationes sunt de intentionibus secundis quae non habent esse nisi in
anima. ... Sed hoc falsum est: quia nihil quod est ens tantum in anima, in genere
determinato collocatur. Unde distinguendum est inter relationes. Quaedam enim
sunt quae habent aliquid in re, supra quod esse eorum fundatur, sicut aequalitas
fundatur supra quantitatem; et huiusmodi relationes aliquid realiter in re sunt.
Quaedam vero sunt quae non habent fundamentum in re de qua dicuntur, sicut
dextrum et sinistrum in illis in quibus non sunt determinatae istae positiones
secundum naturam ... et ideo dicuntur relationes rationis.“6”

Wie Eckhart beschreibt Thomas die relatio in ihrem (In-)Sein und in ihrer
ratio praedicamentalis, dem Woraufhin. Beide erkliren, dafl die relatio als
solche oder in ihrer ratio praedicamentalis nichts in den Dingen setzt, in denen
sie als Akzidenz ist. Thomas fihrt fort: Deshalb gibt es die (nur) gedachten
Beziehungen (relationes rationis), die kein fundamentum in re haben. Anders
gesagt: Der respectus als solcher, der nichts in den Dingen setzt, ist nur ein ens
in anima oder ein ens rationis, ein Gedachtes. Sonst wiren die gedachten
Beziehungen wirklich. Heiflt dies, dafl die Beziehung als solche von der
Vernunft hervorgebracht ist, wie Eckhart hilt? Thomas schreibt:

seorum quae significantur nominibus, invenitur triplex diversitas. Quaedam
enim sunt quae secundum esse totum completum sunt extra animam; et huius-
modi sunt entia completa, sicut homo et lapis. Quaedam autem sunt quae nihil
habent extra animam, sicut somnia et imaginatio chimerae. Quaedam autem sunt
quae habent fundamentum in re extra animam, sed complementum rationis
eorum quantum ad id quod est formale, est per operationem animae, ut patet in
universali. Humanitas enim est aliquid in re, non tamen ibi habet rationem
universalis, cum non sit extra animam aliqua humanitas multis communis; sed
secundum quod accipitur in intellectu, adiungitur ei per operationem intellectus
intentio, secundum quam dicitur species: et similiter est de tempore, quod habet

66 Vgl. LW II, SS. 67-75.
671 Sent d26 q2 al.



Meister Eckharts erste Quaestio Parisiensis 447

fundamentum in motu, scilicet prius et posterius ipsius motus; sed quantum ad id
quod est formale in tempore, scilicet numeratio, completur per operationem
intellectus numerantis. Similiter dico de veritate, quod habet fundamentum in re,
sed ratio eius completur [sc. formaliter] per actionem intellectus, quando scilicet
apprehenditur eo modo quo est. ... Cum autem in re sit quidditas eius et suum
esse, veritas fundatur in esse rei magis quam in quidditate, sicut et nomen entis
ab esse imponitur; et in ipsa operatione intellectus accipientis esse rei sicut est
per quamdam similationem ad ipsum, completur relatio adaequationis, in qua
consistit ratio veritatis. Unde dico, quod ipsum esse est causa veritatis, secundum
quod est in cognitione intellectus.“68

Unsere Verstindnisse, die wir mit Namen bezeichnen, verhalten sich dreifach
zu den Dingen: Manchmal findet sich das ganze vernommene Sein in den
Dingen, wie in dem Verstindnis ,Mensch“, wenn wir es auf einen bestimmten
Menschen beziehen. Anderen Verstindnissen, wie dem rotgefliigelten Dra-
chen, entspricht nichts in den Dingen. Andere Verstindnisse haben ein funda-
mentum in re, werden jedoch in dem, was ihnen formaliter zukommt, durch
die Seele hervorgebracht. Die genannten Beispiele betrachten die relatio
adaequationis der Wahrheit, die Zeit, die das Frither und Spiter in der
Bewegung zdhlt oder verbindet und so eine Mafibeziehung zur Einheit der
Zeit herstellt,®9 das Allgemeine, das sich als eines auf vieles bezieht. Damit
wird deutlich: Auch Thomas versteht den respectus als solchen als ein ens in
anima, das auf das Vergleichen der Vernunft zuriickgeht. Obwohl Eckhart
und Thomas alles Verstehen im Ausgang von der Sinneswahrnehmung
gegeben sehen,”0 sind Verstindnisse wie Wahrheit oder Zeit nicht einfach
Abstraktionsbegriffe.’l Sie sind vielmehr durch die Natur der Seele selbst
gegeben, so daf} sie z.B. fihig ist, die Dinge, die ihr begegnen, auf zeitliche
Weise wahrzunehmen. Das fundamentum in re verhilt sich dabei materialiter
gegeniiber der Beziehung, die formaliter durch das Vergleichen der Seele

68T Sent d19 q5 al.

69 ,numerus est multitudo mensurata per unum® (STh I q7 a4). Zur Zeit als Maf} vgl. ibid.,
ql10 a4, In Met. V 9, n. §892.

70 _omnis cognitio nostra ortum habet a sensibus® (LW II, In Exod., n. 57, 62,6).

71 Abstraktion setzt voraus, daf} ein entsprechendes Sein in den Dingen erfahrbar ist, nicht
aber durch die Seele hervorgebracht wird. Insofern Duns Scotus meint, die relatio abstrahieren
zu konnen, mufl er sie als eine realitas in den Dingen annehmen, d.h. gemif} der Inhirenz in
einem subiectum : ,relatio realis, licet sit modus sui fundamenti ..., tamen in se est res aliqua, quia
quod in se nihil est, nullius est modus realis; non enim est aliquod nomen generalius quam ens
vel res ..., et ideo cui non convenit esse ens vel res, ei non convenit aliquod esse reale“ (Ord. II d1
q4-5 n215, vgl. zur Abstraktion Lect. I d23 q1 n11). Deshalb hingt das Sein der Bezichung am
subiectum, nicht aber am terminus: ,Relatio dependet ab illo in quo est et non e converso“ (QQ.
in Met. V ql1 n49). Erneut zeigt sich Eckharts Lehre als Betonung der Besonderheit von
Thomas’ Ansicht gegeniiber der Meinung des Scotus.



448 Rupert J. Mayer

hervorgebracht wird.”2 Wenn Thomas das fundamentum als causa anspricht,”3
meint das demnach eine cawsa materialis: Im Fundament besitzt ein Ding
etwas, demgemif} es bezogen werden kann.74 Doch formaliter ist die relatio
eine oppositio, so dafl ihr Sein, d.h. ihre ratio praedicamentalis, ganz durch den
Vergleich mit dem terminus gegeben ist.7> Das Fundament ist folglich nicht als
causa efficiens oder die relatio formal in ihrem Wesen konstituierend zu
betrachten.”6

Teilt Dietrich dieses Verstindnis der relatio mit Eckhart, wie manche
annehmen??7 Dietrich schreibt:

»est respectivum uno modo, quod non est nisi respectus per suam essentiam, puta
similitudo vel aequalitas, paternitas vel filiatio et cetera. Et talia nullam rem na-
turae seu aliquam naturalitatem important secundum se in sua essentia inquan-
tum respectus, sed sunt de genere relationis quoad praedicamentum relationis,
quod constituitur per actum rationis. ... Tertio ordine dicitur quid respectivum
aliqua realis dispositio quasi qualitativa seu quantitativa vel motus, super quae
fundatur aliquis duorum respectuum.“’8

An dieser Stelle ist man versucht, von einer Dominikanerschule zu sprechen.
Dietrich gibt dieselben Merkmale an, die sich auch bei Eckhart und Thomas
finden: Der Bezug als Bezug, insoweit er die Gattung relatio meint, setzt keine
res naturae. Die Gattung relatio wird von der Vernunft konstituiert, hat aber
ein fundamentum in re. Dennoch versteht Dietrich die Beziehung nicht wie
Eckhart oder Thomas: Auf Grund seines Verstindnisses des Akzidenz und der
fehlenden Unterscheidung von Sein und Wesen mufl Dietrich das Sein der
relatio gemifl dem Fundament anders denken. Wo bei Thomas oder Eckhart
das In-Sein zum Wesen des Akzidenz dazugehort, so dafl die kategoriale

72 Eckhart scheint dasselbe zu halten: ,Tempus enim formaliter numerus est“ (LW II, In
Sap., n. 296, 631,8).

73 ,realis unitas relationis pensanda est ex ipso relationis fundamento uel causa® (Quodl. IX
q2 a3).

74 So gilt von der Beziehung der Wahrheit, die ihr Fundament im Sein hat: ,veritas enim de
lapide dicta claudit in sui ratione lapidis entitatem et superaddit habitudinem ad intellectum,
quae causatur etiam ex parte rei cum habeat aliquid secundum quam referri possit (Ver q1 a8).

75 ,propria ratio eius quod ad aliquid dicitur, non accipitur per comparationem ad illud cui
inest relatio, sed per respectum ad alterum® (STh I q28 al ad1).

76 Capreolus mifiversteht das fundamentum als causa effectiva relationis, die die Beziehung
selbst hervorbringen kann (vgl. hierzu PANGALLO, M.: La dimensione metafisica dell’alterita: la
relazione nell’ontologia e nella teologia filosofica di S. Tommaso. In: Divus Thomas (Bologna) 21
[Anno 101] (1998) 36-54).

77 Vgl. IMBACH, R.: Deus est intelligere, 181, LARGIER, N.: Stellenkommentar zu Quaestio
Parisiensis I, 879, FLASCH, K.: Einleitung. In: MOJSISCH, B. (Hg.): DIETRICH VON FREIBERG:
Opera omnia. Tomus 1. Schriften zur Intellekttheorie. Hamburg: Meiner 1977, XXIIf.

78 De habitibus 2 (2) und (4). Dietrich fiigt hinzu, dafl die Substanzen wegen der fundamenta
auf anderes bezogen sind (ibid., 2 [5]).



Meister Eckharts erste Quaestio Parisiensis 449

Beziehung wirklich gemifl dem Fundament in einem Ding ist, sieht Dietrich
eine realis dispositio oder natura im respectivum als Fundament mitgegeben.
D.h.: Das Fundament gehort gemif} seiner natura zum Wesen der relatio und
gemild dieser natura ist die relatio ein ens naturae, d.h. ein Wesen, das distat a
nihilo.7? Es ist auffillig, dafl Dietrich nur vom subiectum, dem fundamentum
und dem respectus selbst spricht, der die Sache durch eine bestimmte Natur,
d.h. das Fundament, bezieht. Wo ist der terminus, auf den bezogen wird,
besser gefragt: Warum spricht Dietrich kaum von ihm?

Das Akzidenz und damit auch die Beziehung hat nach Dietrich sein
Wesenskonstitutiv in der guiditas der Substanz. Doch ist die Konstitution der
Beziehung durch das fundamentum gegeben, das in diesem Sinn auch subiectum
der relatio genannt wird. Die Beziehung wird so zur proprietas (ihnlich einem
accidens proprium) oder per se passio des fundamentum und geht deshalb
wesenhaft auf die inneren Prinzipien eines Dings zuriick, nicht aber auf den
terminus, auf den sie bezieht.80 Der Gegensatz zu Eckhart und Thomas kénnte
kaum grofler sein: Das Wesen der relatio hingt so am subiectum - wie bei den
anderen Akzidenzen -, nicht aber am terminus.

Dietrich entwickelt daraus folgenden Schluf’: Relationes reales sind durch
die ,absoluten® fundamenta und Wesen allein nicht gegeben.8! Um zu
vermeiden, dafl die Beziehungen wirklicher Abhingigkeit, wie z.B. der

79 relativa habitudo constituitur ex sibi propriis principiis determinatis a ratione, quamvis
et ipsa relatio pertineat ad ens naturae ratione sui fundamenti, quod in intellectu suo importat
circa substantiam® (De origine rerum praedicamentalium 5 [57], vgl. 2 [34], 5 [59], wo Dietrich der
relatio eine Mittelstellung zwischen ens naturae und ens rationis zuordnet, sowie FLASCH, K.:
Einleitung. In: CAVIGIOLI, J.-D. et al. [Hgg.]: DIETRICH VON FREIBERG: Opera omnia. Tomus
III. Schriften zur Naturphilosophie und Metaphysik. Hamburg: Meiner 1983, LXIV).

80 _quantum ad ipsos respectus, qui respectu sui fundamenti habent rationem per se
passionum, ut pater, filius et similia, nulla vi naturae ... potest fieri, ut talia sint suis subiectis, ex
quorum principiis talia eliciuntur et constituuntur in esse [sc. in sua quiditate]* (De accidentibus 5
[2], vgl. 5 [5], sowie 3 [4]-[5]); »ratione essentiae et quiditatis fundamenti insunt tales respectus®
(ibid., 16 [4]). ,Tertium enim genus entium [sc. relationis] est, quod suam entitatem formaliter ex
alio [sc. ex fundamento] habet et secundum rationem subiecti, et hoc completive, sed originaliter
ex alio [sc. ex fundamento], quod attenditur in eodem subiecto. Et huiusmodi entia sunt ea, quae
... secundum proprias rationes ... nullam naturam ... importent circa substantiam quantum ad id,
quod formaliter et primo significatur per nomen, habent tamen de intellectu suo aliquam
naturam, quam oportet attendere in eodem subiecto® (De origine rerum praedicamentalium 2
[34]).

81 Nec potest dici, quod iste respectus dependentiae sit solum per essentiam ratione
essentiae inquantum huiusmodi, quia essentia cuiuslibet entis inquantum essentia in rebus creatis
habet secundum se absolutum respectum ad se ipsam, ut ita loquar, ad se ipsam quidificandum et
figendum in esse, qui est oppositus ei respectui qui est ad extra se. Et ita non potest intelligi,
quod iste realis respectus dependentiae, quae attenditur in causis, insit entibus solum per
essentiam vel per naturam entis vel cuiuscumque alterius communis analogi unius dicentis
essentiam rei inquantum essentia“ (De cognitione entium separatorum 79 [2]). Zur substantia als
fundamentum vgl. De origine rerum praedicamentalium 5 (59).



450 Rupert J. Mayer

Kausalitit, sich in nichts auflésen, mufl Gott deshalb als sein Abbild eine
intentio quaedam erschaffen, die als unitas aller Zusammenhinge der Welt, d.h.
als Weltordo, das All erfiillt und alle Beziehungen enthilt.82 Ohne diesen ordo
wiirde kein Ding auf ein anderes einwirken, da es nicht auf einen bestimmten
terminus ausgerichtet wire.

Das Verstindnis Dietrichs ist also nicht nur dadurch von dem Eckharts
unterschieden, daf} ersterer jedwedes erkannte Wesen vom Intellekt konsti-
tuiert sein laflt, letzterer nur dergleichen wie relationes. Dietrich konstituiert
das Wesen der Beziehungen vom subiectum relationis aus, Eckhart vom
terminus. Dies geht auf ein anderes Verstindnis der Vernunft und des Ver-
nehmens von etwas zuriick:

2. Intellectus ut intellectus und species ut species

In einem weiteren Schritt versucht Eckhart, in den ersten Quaestiones
Parisienses die Verschiedenheit des Seins der Dinge von dem der Vernunft als
solcher aufzuweisen. Die Sprache vom intellectus inquantum intellectus findet
sich auch bei Dietrich und meint den Intellekt in seiner intellectualitas, durch
die er die Ahnlichkeit mit dem Seienden im Ganzen ist.83 Somit stellt sich die
Frage, ob Eckhart mit diesen Worten dasselbe sagt. Gemeint sind Worte wie:

,Ens ergo in anima, ut in anima, non habet rationem entis et ut sic vadet ad
oppositum ipsius esse. Sicut etiam imago in quantum huiusmodi est non ens,
quia quanto magis consideras entitatem suam, tanto magis abducit a cognitione
rei cuius est imago.“84

,Cum igitur finis speciei sit repraesentare rem intellectui, debet esse secundum
quod melius repraesentat rem. Melius autem repraesentat, si sit non-ens, quam si
esset ens. Immo si esset ens, abduceret a repraesentatione. Quare non est ens, nisi
dicas quod sit ens in anima.“85

»Item: intellectus nec est hic nec nunc nec hoc, in quantum intellectus. Sed omne
ens vel esse est determinatum ad genus et speciem. Ergo intellectus, in quantum
huiusmodi, non est aliquod ens nec habet aliquod esse. ... Cum dices: si intellec-

82 Vgl. ibid., 79 (1),(3), 74 (1)-(5). Entsprechend gilt von der Kausalitit, die die Dinge
voneinander abhingen liflt: ,sicut in causis essentialibus est una intentio seu proprietas [sc.
intentio ordinis universi] ... , sine qua impossibile esset causam huiusmodi efficere causatum
suum tale, sic etiam in accidentalibus agentibus et actioni suae subiectis passivis oportet esse
aliquid commune, sine quo impossibile esset hoc quidem influere, hoc autem talem influentiam
recipere etiam modo accidentali (ibid., 75 [2], vgl. 77 [4]). Dieses commune ist ,illa unitas ..., qua
res a rebus dependent sic, ut sint unius ordinis“ (ibid., 76 [5]).

83 Vgl. De intellectu et intelligibili 11 1 (1).

84 LW V, Qu. Parisiensis I, n. 7, 44,13-45,2.

85 LW V, Qu. Parisiensis II, n. 6, 52,8-11.



Meister Eckharts erste Quaestio Parisiensis 451

tus est <nec> hic nec nunc nec hoc, ergo penitus nihil est, dico quod intellectus
est potentia naturalis animae. Sic est aliquid, quia anima est verum ens.“86

»Item: operatio et potentia, ut potentia, habet suum esse ab obiecto ... Ergo et
obiectum dabit esse ei cuius est obiectum, scilicet potentiae et operationi. ...
Ergo intelligere quod est ab obiecto, et similiter potentia, in quantum huius-
modi, non sunt aliquod esse nec habent aliquod esse.“87

Schon das erste Argument der zweiten Quaestio Parisiensis sagt mit Thomas:
Das Vernehmen ist unbegrenzt, da es sich auf das Seiende im Ganzen be-
zieht.88 Im Vernehmen liegt also das Bild des Ganzen. Doch scheint der
Ausdruck intellectus in quantum intellectus anderes zu bezeichnen: Das Nicht-
seiend-Sein der Vernunft und des Vernehmens, eines Bildes als solchen, der
species als solcher, des ens in anima als solchen. Unweigerlich werden wir zur
relatio zuriickgefithrt: Der Bezug als solcher ist ein Nichts und hat das, was er
ist, ganz vom terminus, genauso wie die Vernunft und das Vernehmen ihr Sein
ganz vom Gegenstand nehmen.8? Die identische Beschreibung von relatio und
species ut sic in ihrem Sein rithrt daher, daff das Wesen eines Bildes oder einer
species ihre Ahnlichkeit, d.h. ihr Ahnlichkeitsbezug zum Abgebildeten oder
Gegenstand 1st.90

Die Vernunft kann also zweifach betrachtet werden: Einerseits ist sie
(akzidentell in der Seele) ,seiend®, andererseits ist sie ein Nichts als Bezug zum
Gegenstand. Ahnliches gilt von einem Bild, das auf eine Leinwand gemalt ist.
Schwieriger scheint sich die Frage bei der species zu gestalten: Eckhart negiert,
daf} sie ein Akzidenz ist. Doch wird das, was ,Akzidenz“ sein soll, auf
folgende Weise beschrieben: Das Akzidenz hat ein subiectum, von dem es das
Sein hat, wihrend die species ihr Sein vom obiectum nimmt. Entscheidend ist,
dafl Eckhart von der species als solcher spricht, wenn sie ihr Sein durch das
obiectum hat. Dies kann an einem Beispiel verdeutlicht werden:

»Man stellt die Frage, wo das Sein des Bildes am eigentlichsten sei: im Spiegel
oder in dem, wovon es ausgeht? Es ist eigentlicher in dem, wovon es ausgeht.
Das Bild ist in mir, von mir, zu mir. Solange der Spiegel genau meinem Antlitz
gegeniibersteht, ist mein Bild darin; fiele der Spiegel hin, so verginge das Bild.“91

86 LW V, Qu. Parisiensis II, n. 7, 52,16-53,7, vgl. LW II, In Eccl., n. 10, In Sap., n. 94.

87 LW V, Qu. Parisiensis II, n. 3, 50,6-11.

88 Vgl. LW V, Qu. Parisiensis II, n. 1, sowie THOMAS VON AQUIN: STh I q54 a2. Das
»Seiende®, nicht dieses oder jenes Seiende, sondern das Seiende im Ganzen, ist das obiectum
intellectus (Qu. Parisiensis III, n. 6).

89 Vel. LW II, In Exod., n. 64, 68,4-12.

90 ,Li quasi relationem similitudinis significat. Relationi autem suum esse est non suum esse;
sibi esse est non sibi, sed alterius, ad alterum et alteri esse* (LW II, In Eccl., n. 4, 233,1-3, vgl.
LW IV, Sermo XLIX,2, n. 509, LW III, n. 194).

91 Man vriget, wa daz wesen des bildes aller eigenlichest si: in dem spiegel oder in dem, von
dem ez uzgat? Ez ist eigenlicher in dem, von dem ez {izgit. Daz bilde ist in mir, von mir, zuo



452 Rupert J. Mayer

Die Frage klart: Es geht um das eigentlichste Sein des Bildes, nicht darum, daf§
dem Bild im Spiegel kein Sein zukommt. Das Bild st im Spiegel, doch hat es
darin kein Sein, das thm durch das subiectum zukommt, wie die blaue Farbe an
der Wand ein In-Sein hat. Geht der Abgebildete vom Spiegel weg, ver-
schwindet auch das Bild im Spiegel. Das zeigt: Nur relativ zum Abgebildeten
hat das Bild ein In-Sein im Spiegel. Wenn man dies beriicksichtigt, kann man
sagen: Das Bild ist ein Akzidenz oder auch die species in der Seele. Die blaue
Farbe dagegen bleibt an der Wand, weil sie ihr Sein von der Wand hat und
nicht relativ zu einem anderen blauen Gegenstand, der sich an der Wand
abbildet. Doch damit ist noch nicht das Sein der species als species geklirt,
sondern nur ihr relatives Sein oder In-Sein in einem subiectum.

Die species kann Eckhart auch als species intentionalis oder intentio
ansprechen,” die ein esse intellectuale oder spirituale hat, kein esse naturale: Das
Auge, das den roten Apfel sieht, wird nicht selbst rot, weil es die Farbe im esse
spirituale aufnimmt und relativ zum Apfel, nicht aber in sich.9 Das esse
intellectuale oder spirituale ist das Sein der species als species, insoweit sie etwas
anderes als sich selbst fiir die Vernunft gegenwirtig werden lifit. Dieses Sein
ist reiner Bezug: Obwohl der Gegenstand in sich ein absolutes Sein hat, wird
er durch die species in der Seele gegenwirtig und hat ein relatives In-Sein in
ihr. Die species ist nicht die Verdoppelung des Gegenstands, sondern dessen
relatives In-Sein in der Vernunft. Somit hat das esse intellectuale den Status des
Nichts: Es ist Bezug als Bezug. Das Nichts der Vernunft ist also nicht nur
blofle Offenheit, wie die Ausleger Eckharts betonen,% sondern streng meta-
physisch ein Nichts, so daff es fiir die Metaphysik kein Gegenstand mehr ist.

Die Frage ist: In welcher Philosophie wird dieses zweifache Sein der
Vernunft oder der species auf diese Weise beriicksichtigt? Thomas schreibt:

»Sciendum est autem, quod quamvis scientia secundum nomen videatur referri ad
scientem et ad scibile, dicitur enim scientia scientis, et scientia scibilis, et
intellectus ad intelligentem et intelligibile, tamen intellectus secundum quod ad
aliquid dicitur, non ad hoc cuius est sicut subiecti dicitur: sequeretur enim quod
idem relativum bis diceretur. Constat enim quoniam intellectus dicitur ad
intelligibile, sicut ad obiectum. Si autem diceretur ad intelligentem, bis diceretur
ad aliquid; et cum esse relativi sit ad aliud quodammodo se habere, sequeretur
quod idem haberet duplex esse. Et similiter de visu patet quod non dicitur ad

mir. Die wile der spiegel glich stit gegen minem antlite, s& ist min bilde dar inne; viele der
spiegel, s6 vergienge daz bilde“ (DW I, Predigt 9, 154,1-5, vgl. zum Spiegelgleichnis bei Eckhart:
WILDE, M.: Das neue Bild vom Gottesbild. Bild und Theologie bei Meister Eckbart (= Dokimion
24). Freiburg/CH: Universititsverlag Freiburg Schweiz 2000, 51-64).

92 Vgl. LW I, In Exod., nn. 124-125.

3 Vgl. LW II, In Sap., n. 21, LW I, In Gen. I, n. 25, In Gen. II, nn. 202-203, 206.

%4 Vgl. LW III, n. 396, sowie IMBACH, R.: Deus est intelligere, 173-178, CAPUTO, ]J.D.: The
Nothingness of the Intellect in Meister Eckhart’s Parisian Questions. In: Thomist 39 (1975) 85-115.



Meister Eckharts erste Quaestio Parisiensis 453

videntem, sed ad obiectum quod est color ... Quamvis et hoc recte posset dici,
scilicet quod visus sit videntis. Refertur autem visus ad videntem, non inquantum
est visus, sed inquantum est accidens, vel potentia videntis. Relatio enim respicit
aliquid extra, non autem subiectum nisi inquantum est accidens. Et sic patet,
quod isti sunt modi, quibus aliqua dicuntur secundum se ad aliquid.“ 95

Der Schluff verdeutlicht: Man kann ein Vermogen als Akzidenz des Ver-
mogenden sehen, doch ebenso das Vermégen beziiglich seines Gegenstands,
d.h. als Vermogen betrachten: wisus inguantum wvisus, intellectus inquantum
intellectus. Eckhart selbst zitiert diese Lehre des Aristoteles beziiglich des Wis-
sens als relatio zum Gewuflten innerhalb der Vollzugsidentitit von Vernom-
menem und Vernunft:

»-idem est intellectus et quod intelligitur®, ,sed et sensus et sensibile actu unum
sunt et idem°, ut ait philosophus De anima. Et in V Metaphysicae dicit,
quod scientia, ut relatio, non est scientis, sed scibilis.“%6

So wird deutlich: Die Betrachtung des inzellectus ut intellectus, wie sie sich bei
Eckhart findet, ist durch Thomas angeregt. Entsprechend schreibt letzterer in
Ubereinstimmung mit Eckhart: Die species hat nur ein relatives In-Sein in der
Seele, weil sie ihr Sein vom obiectum empfingt, nicht vom subiectum.%7 Als
species ist ihr Sein das esse intelligibile oder intentionale, das ein relatives Sein
ist.98 Letzteres verleiht der species das Wesen eines Wodurch, durch das die
Sache selbst fiir die Vernunft erscheint und nicht ithr Bild.%? Denn, wie
Thomas mit Eckhart hile, falls die species eine similitudo in esse naturae wire
(wie die rote Farbe an der Wand), wiirde sie das Wahrnehmen eher verhindern

95 In Met. V 17, nn. 1028-1029, vgl. CG III 42: ,Forma intellectus, inquantum est intellectus,
est intelligibile, sicut forma sensus est sensibile: non enim recipit aliquid intellectus, per se
loquendo, nisi intelligibiliter, sicut sensus sensibiliter.“

%6 LW I, In Gen. I, n. 199, 346,4-7, vgl. LW II, In Exod., n. 65, 70,4-6.

97 Vgl.: ,anima nostra ... comparatur etiam ad obiectum suum, a quo recipit esse secundum
perfectionem secundam, quod est esse accidentale® (I Sent d15 g5 a3), sowie: ,intelligere ... recipit
speciem ab obiecto“ (STh I q54 a2 - dieser Artikel wird von Eckhart am Anfang der zweiten
Quaestio Parisiensis zitiert).

98  Quandoque vero relatio in uno extremorum est res naturae, et in altero est res rationis
tantum. Et hoc contingit quandocumque duo extrema non sunt unius ordinis. Sicut sensus et
scientia referuntur ad sensibile et scibile, quae quidem, inquantum sunt res quaedam in esse
naturali existentes, sunt extra ordinem esse sensibilis et intelligibilis, et ideo in scientia quidem et
sensu est relatio realis, secundum quod ordinantur ad sciendum vel sentiendum res; sed res ipsae
in se consideratae, sunt extra ordinem huiusmodi. Unde in eis non est aliqua relatio realiter ad
scientiam et sensum; sed secundum rationem tantum, inquantum intellectus apprehendit ea ut
terminos“ (STh I q13 a7, vgl. Pot q7 al0). D.h.: Die Dinge in ihrem esse naturae sind nicht
offenbar fiir die Vernunft, da letzteres Sein kein Bezug ist. Erst durch das esse intelligibile der
species werden die Dinge auf die Vernunft bezogen.

99 Vgl. STh I q56 a2 ad3, q85 a2, CG I 55, Comp. Theol. I 41, sowie IMBACH, R.: Deus est
intelligere, 179.



454 Rupert J. Mayer

als bewirken.1® Um es mit Eckhart zu sagen: Das Sichtbare wirft sich dem
Gesichtssinn in der Vollzugsidentitit (visibile actu et visus actu unum sunt)
durch die species entgegen.101

Gegeniiber diesem Verstindnis des Nichts der Vernunft oder der species
hebt sich die Intellekttheorie Dietrichs stark ab. Der intellectus possibilis ist bei
Dietrich ein Nichts, jedoch nicht weil er Bezug zum Gegenstand ist, sondern
weil es ihn als potentia animae nicht gibt. D.h.: In der Umkehrung von
Eckharts Verstindnis ist der intellectus possibilis nach Dietrich ein absolutes
und kein relatives Nichts. Der Mensch wird der Moglichkeit nach verstehend
genannt, weil er in seiner Einbildungskraft die species intelligibilis, die mit dem
intellectus possibilis zu 1dentifizieren ist, aufnehmen kann (sie wird vom
intellectus agens produziert). Dem esse naturae nach ist diese species wahrhaft
ein Akzidenz und hat nicht nur ein relatives In-Sein.102

Doch in seinem eigentlichen Sein ist der Intellekt ens conceptionale und als
solches eine Substanz. Deren eigenstes Wesen ist es, ein Seiendes zu sein, das
aufler sich selbst noch ein anderes Seiendes in sich begreift.103 Damit zeigt sich
Dietrichs Vorstellung von einem Bild oder einer species: Letztere ist ein
Akzidenz, ersteres im Vollsinn eine Substanz, die einen Ahnlichkeitsbezug zu
einem anderen hat.104 Das Bild wird nicht auf sein Wesen als Beziehung
reduziert, sondern als Ding und Seiendes betrachtet, das ein anderes in sich
begreift. Dieses Verstindnis kiindigte sich schon in der Beschreibung der
Beziehung, deren Wesen sich auf ihr Fundament und nicht auf den terminus

100 ‘cum cognitio sit per assimilationem, similitudo in esse naturae non facit cognitionem
sed magis impedit; ratione cuius oportet organa sensuum a speciebus sensibilium esse denudata ut
possint eas recipere secundum esse spirituale quod cognitionem causat“ (Ver q22 al ad2).

101 visibile actu, in quantum obiectum, se totum, in quantum obiectum, obicit visui“ (LW
111, 0. 505, 436,8-9).

102 Vgl. De intellectu et intelligibili 111 1-8, besonders III 7 (5) und 8 (4), sowie MOJSISCH, B.:
Die Theorie des Intellekts bei Dietrich von Freiberg, 74 ff.

103  Conceptionale autem proprie dicitur, cum aliquod ens existens aliquid in se praeter
conceptum suum cognoscibiliter aliquid in se capit (De wvisione beatifica 3.2.9.8. [2], vgl.
MOJSISCH, B.: Sein als BewufSt-Sein. Die Bedeutung des ens conceptionale bei Dietrich von Freiberg.
In: FLASCH, K. [Hg.]: Von Meister Dietrich zu Meister Eckhart, 95-105, KOBUSCH, T.: Die Mod:
des Seienden nach Dietrich von Freiberg. In: ibid., 46-67). Wihrend Eckhart das Sein des Bildes in
das Nichts des Bezuges legt, verdinglicht Dietrich das ens conceptionale und erklirt es zu einem
Seienden. Dies hingt an der Vorstellung, dafl die zuerst verstandene ratio entis sich analog in ens
reale und ens in anima findet: ,Considerandum igitur, quod ea, quae sunt entis inquantum ens, id
est secundum sui communem seu generalem considerationem, scilicet antequam in suas partes
dividatur, descendunt in omnes partes entis, sicut et ipsa ratio entis descendit in omnes partes
eius. ... Dividitur autem ens uno modo in ens reale repertum apud naturam ... et in ens in anima
seu conceptionale® (De visione beatifica 3.2.9.1. [1] und [6]).

104 huiusmodi conformitas, quae est specierum sensibilium existentium in sensu ad rem
sensatam, attenditur in rebus accidentalibus, cuiusmodi sunt ipsae species sensibiles. Imago autem
quaecumque alicuius substantiae, si propriissime loquamur, attenditur in substantialibus® (De
visione beatifica 1.2.1.1.6. [4]).



Meister Eckharts erste Quaestio Parisiensis 455

griindet, an: Das Bild ist aus sich Bild, nicht allein durch den anderen, der sich
in thm zeigt. Denn das Bild ist nach Dietrich ein Seiendes, ist das andere, das
das Selbst des Abgebildeten in einem anderen Selbst und Sein enthilt und
wiederholt.105 Bild ist in dieser Fassung nicht nur das Aufscheinen des
Abgebildeten in und durch einen anderen, der dem Abgebildeten zhnlich
ist,106 obwohl auch bei Dietrich gilt: Das Abgebildete driickt sich im Bild aus.
Dieses Aus-sich-Beziehung-sein tritt erst im Intellekt ganz ans Licht. Der
intellectus possibilis produziert als causa durch sein Unterscheiden die guiditas
rei in genus und differentia specifica und umgreift so nicht nur sich selbst
sondern auch das andere.l” Die Dinge werden demnach nicht aus der
intentionalen Vollzugsidentitit (intelligibile in actu est intellectum in actu)
vernommen, sondern vom Intellekt in ihrer 7atio hervorgebracht. Es geht
nicht um ein Erscheinen der Dinge von sich her in ihrer veritas rei, 108 d.h.
relativ zum Intellekt, sondern um ein Bestimmen der quiditas vom intellectus
aus. Der Bezug der wveritas rei, d.h. das Sich-der-Vernunft-entgegen-werfen der
Dinge,1 kehrt sich um in einen Bezug des Herstellens der Wahrheit der
Dinge: Der intellectus possibilis ist exemplar,110 Idee, herabgestiegen aus der

105 |item [sc. imaginatum] in exprimendo a se suam imaginem sit expressivum sui ipsius in
altero, immo sit in se aliquid per suam propriam essentiam et id ipsum sit in sua imagine,
secundum aliud tamen esse ita, quod esse in sua imagine sit esse in se ipso altero, item, ut haec,
quae dicta sunt, inveniantur in substantiis et quantum ad imaginem et quantum ad imaginatum®
(De visione beatifica 1.2.1.1.6. (6)).

106 Eckhart schreibt deshalb: ,similitudo est enim unum in duobus“ (LW III, n. 194, 163,4-
5). Das Bild ist folglich verschieden von und doch eins mit dem Abgebildeten. Eckharts Einsicht
in das Wesen des Bildes unterscheidet sich also von der Dietrichs (vgl. dagegen WILDE M.: Das
neue Bild vom Gottesbild, 90-123).

107 Alio modo habet intellectus possibilis modum substantiae ratione operationis, quia,
sicut substantia constituit rem ex suis principiis secundum esse naturae, sic intellectus intelligit
rem in suis principiis et sic conceptionaliter ipsam constituit determinando sibi sua principia, ex
quibus talis res constat non solum naturaliter, sed etiam conceptionaliter, et hoc potissime
intelligendo proprium obiectum suum, quod est quiditas® (De intellectu et intelligibili 111 8 (7),
vgl. De visione beatifica 3.2.9.7. (3), 3.2.9.8. (5)). Wihrend De origine rerum praedicamentalium
nur vom intellektuell konstituierten esse guiditativum spricht, sind in den anderen Werken genus
und differentia specifica im ens conceptionale gegeben, d.h. in einer gegeniiber dem esse naturale
anderen Seinsweise: ens in anima (De wvisione beatifica 1.2.1.1.6. [4], vgl. die subjektivitits-
philosophischen Auslegungsversuche, die den Intellekt stirker in die Dingkonstitution einbe-
ziehen: MOJSISCH, B.: Die Theorie des Intellekts bei Dietrich von Freiberg, 77 f., und FLASCH, K.:
Einleitung. In: CAVIGIOLI, J.-D. et al. [Hgg.]: DIETRICH VON FREIBERG: Opera omnia. Tomus
ITI, LX-LXXXIII, DERS.: Bemerkungen zu Dietrich von Freiberg, De origine rerum praedica-
mentalium, in: FLASCH, K. [Hg.]: Von Meister Dietrich zu Meister Eckhart, 34-45).

108 Vgl. LW III, nn. 439-440, 619.

109 ' Obiecta enim non habent rationem causae respectu intellectus in actu, ... quia ad ipsum
non pervenit motio obiecti“ (De origine rerum praedicamentalium 5 [26]). Nach Dietrich wire
also auch das Sich-entgegen-werfen des Gegenstands eine causalitas.

110 Tntelligendo autem essentiam suam intelligit [sc. intellectus possibilis] tertio res extra,
quarum est exemplar® (De intellectu et intelligibili 111 37 [1]). Dabei besteht ein dhnlicher



456 Rupert J. Mayer

erschaffenden prima wveritas,)1! nach der die Dinge in ihrem Wesen zu
beurteilen sind.

Entsprechend eignet dem intellectus ut intellectus oder in seiner essentia der
Bezug zum intelligibile (ihnlich wie bei Thomas und Eckhart), doch ist dieser
Bezug die causalitas, nicht die Offenheit fiir die Wahrheit des Seins.112 Die
Dinge werfen sich durch das esse conceptionale nicht dem Intellekt entgegen,
sondern werden von ihm als entia conceptionalia durch sein Unterscheiden
bewirkt.113 So wird deutlich, warum Dietrich hilt, dafl das Seiende als
obiectum primum intellectus nur durch das distare a nibilo gekennzeichnet
ist:114 Der Intellekt konstituiert sein obiectum durch das Unterscheiden, d.h.
durch das Setzen im Urteil, und erklirt so das Seiende aus dem Unterschied
zum Nichts. In diesem Sinn ist der Intellekt fihig, seinen Gedanken das esse
conceptionale aus dem Nichts zu verleihen.115

3. ,Das Vernebmen als solches subsistiert “116

Nach der bisherigen Diskussion kénnte der Satz Meister Eckharts, dafl das
Vernehmen als solches subsistiert, iiberraschen. Denn Eckhart beschreibt in
den Quaestiones Parisienses ein Vernehmen, das Bezug zum Sein ist, und ein
Sein, das Bezug zum Vernehmen ist, d.h. Wahrheit des Seins. Das Relative -
aufler in den gottlichen Personen - ist jedoch keine Subsistenz, die den Dingen
nur in ihrem absoluten, d.h. nicht-beziiglichen, Selbstsein zukommt. Doch
meint Eckhart damit: Gott allein ist reines Vernehmen.117 Alles andere aufler
ithm ist etwas, das vernimmt, und somit sind Sein und Vernehmen in den
Geschépfen immer unterschieden.118 Sosehr in Gott das Sein nach der Weise

Erkenntnisordo wie beim intellectus agens: Zuerst erkennt der intellectus possibilis das Prinzip,
aus dem er hervorgeht, den intellectus agens, unter der ratio der erkannten Sache. Dann erkennt
er sich selbst, d.h. die species als actus et essentia intellectus possibilis. Zuletzt erkennt er die in sich
selbst als species oder ens conceptionale vorgebildete res extra (ibid., 37 [31-[5]).

111 Vgl. ibid., III 35.

12 Vel, De origine rerum praedicamentalium 5 (18)-(20), (28)-(30).

113 Vgl.: ,Sunt igitur huiusmodi [sc. essentialia principia] ab intellectu distinguente et per
hoc efficiente ea: Idem enim est in huiusmodi distinguere et efficere® (De origine rerum
praedicamentalium 5 [31]).

114 Vgl. AERTSEN, J.A.: Die Transzendentalienlebre bei Dietrich von Freiberg. In: KANDLER,
K.-H. et al. (Hgg.): Dietrich von Freiberg. Neue Perspektiven seiner Philosophie, Theologie und
Naturwissenschaft (= Bochumer Studien zur Philosophie 28). Amsterdam: Griiner 1999, 23-47.

115 cum autem ens simpliciter, quod est obiectum primum intellectus, sit ens secundum
actum, alioquin non haberet rationem obiecti, igitur huiusmodi ens habet entitatem ex opera-
tione intellectus® (De origine rerum praedicamentalium 5 [33]).

116 Ttem: intelligere in quantum huiusmodi est subsistens® (LW V, Qu. Parisiensis II1, n. 10).

117 nihil praeter ipsum [sc. deum] potest esse purum intelligere, sed habet aliquod esse
differens ab intelligere® (LW IV, Sermo XXIX, n. 301, 268,7-8).

118 Vgl. ibid., nn. 300-301.



Meister Eckharts erste Quaestio Parisiensis 457

des Vernehmens oder des Offenbarseins fiir ein Vernehmen ist, sosehr sind sie
doch identisch. Das Vernehmen bezieht sich auf nichts auflerhalb seinerselbst,
das Sein bezieht sich auf nichts auflerhalb seinerselbst, so daf} der Subsistenz
des Vernehmens in sich selbst nichts entgegensteht. Deshalb gilt auch: Weil
Gott vernimmt, ist er, d.h. ,ist“ er und subsistiert er im strengen Sinn des ,ist*
als Bezug zum Vernehmen. Denn das Vernehmen ist fundamentum dieses
Bezugs, der das Sein in Gott prigt. Diesen Gedanken vertieft Eckhart wie
folgt: Das ,Eine“ oder das Einssein ist die proprietas, das Wesenseigene, der
Vernunft allein. Denn in allen Geschdpfen unterscheiden sich Sein und Wesen
oder Sein und Vernehmen, wihrend sie in Gott allein selbig sind. Deshalb
findet sich das Einssein oder Ununterschiedensein nur in der Vernunft als
solcher.119 Gerade durch dieses ginzliche Einssein kommt aber Gott das Sein
und damit die Subsistenz zu: Er ist durch dieses Einssein von allem
unterschieden, ruht in sich selbst, 1st kein Vernehmen oder Sein, das in einem
anderen ist oder aufgenommen ist, sondern ,ist“ in sich selbst.120 So gilt: deus
nunquam et nusquam est ut deus nisi in intellectu.121 Gott kann als Gott nur in
der Region der Vernunft sein, die das Fundament seines Seins ist. Die
Subsistenz des Vernehmens indert jedoch nichts daran, dafy in Gott das Sein
wegen seiner Identitit mit dem Vernehmen - und nicht als Gegeniiber zum
Vernehmen - Bezug zum Vernehmen sein mufl. Auch hier folgt Eckhart
seinem Vorginger Thomas:

»Omne quod est in aliquo per modum intelligibilem, intelligitur ab eo. Essentia
autem divina est in deo per modum intelligibilem: nam esse naturale dei et esse
intelligibile unum et idem est, cum esse suum sit suum intelligere.“122

Mit der Auslegung des gottlichen Seins als Offenbarsein oder verniinftigem
Sein wird zum ersten Mal in der Geschichte des Denkens Gott nicht mehr als
Substanz gedacht. Das Vernehmen des Vernehmens bei Aristoteles ist ein
Wesen genauso wie Gott oder der intellectus agens bei Dietrich von Freiberg.
Diese Wesen sind zwar ihr Denken, das bei Dietrich auch als ens conceptionale
bedacht wird. Doch ihr Sein ist nicht als bloffer Bezug auf das Denken
vernommen und in diesem Sinn verdinglicht: Trotz der aristotelischen

115 vgl. ibid., n. 300.

120 'Nam hoc ipso quod unus, ipsi competit esse, id est quod sit suum esse“ (ibid., n. 301,
267,7-8). Vgl. Eckharts Beschreibung der infinitas dei, die in nichts anderem aufgenommen ist
(LW 1I, In Sap., n. 131, sowie THOMAS VON AQUIN: STh I q7 al ¢ und ad3). Generell kann
Eckhart deshalb sagen: ,esse fundatur et figitur in uno et per unum® (LW I, Prol. in opus prop.,
n. 9, 171,5, vgl. LW II, In Sap., n. 296).

121 LW IV, Sermo XXIX, n. 304, 270,2-3.

122 CG 1 47. Da fiinf von Eckharts Begriindungen fiir die Identitit von Vernehmen und Sein
in Gott aus CG I 45 stammen, wire es iiberraschend, wenn er nicht zwei Kapitel weitergelesen
hitte.



458 Rupert J. Mayer

Bemerkung, dafl das Wahrseiende das Sein im eigentlichsten Sinn ist,123 ist das
Sein nach dem Vorbild des dinglichen Seins auf das Denken projiziert.
Thomas von Aquin und Meister Eckhart haben die philosophische Tradition
an dieser Stelle nicht nur weitergedacht, sondern sind als erste in den
Seinsbereich des Denkens vorgestoflen - unbemerkt von ihren Nachfolgern,
die diesen entscheidenden Schritt vergaflen. Auch dem Denken der Subjekti-
vitdt blieb dieser Bereich verschlossen, trotz oder gerade wegen aller Reflexion
auf das Selbstbewuf3tsein und die Gegenstinde, die im Selbstbewufltsein sind,
wie die Akzidenzen im Subjekt.

III. SUBJEKTIVITAT IM MITTELALTER?

Ob Dietrich fiir Meister Eckhart die Quelle der Inspiration gewesen sein
kann, mag der Leser dieser Zeilen selbst beurteilen.124 Eine andere Frage ist
wichtiger: Wie zeigt sich die Geschichte des Denkens gegeniiber der Wahrheit
des Seins im Mittelalter? Wir schauten auf zwei sich widerstreitende
Positionen: Denken wird beschrieben als Offenheit fiir den Empfang der
Wahrheit des Seins, die zum ersten Mal in ihrer Relativitit vernommen wird,
oder als kausale Herstellung der Wahrheit des Seins durch einen quasi-
gottlichen Intellekt. Anders gesagt: Im Mittelalter beginnt eine Darstellung des
Denkens, die das Erschaffen Gottes durch das Wort als Vorbild fiir das
menschliche Denken nimmt. Eine Folge ist z.B., daf} alle Wahrheit des Seins,
d.h. die cognoscibilitas oder intelligibilitas des Wesens, als gleich wahr
angesehen wird, obwohl es verschiedene Grade des distare a nibilo gibt: Das
setzend Produzierte und Hergestellte ist sich gleich in seiner Hergestelltheit,
von der es kein mehr oder weniger gibt. Denn intelligibile bedeutet: Kausal
vom Intellekt bestimmt oder gemacht. Der intellectus agens ,macht® in diesem

123 vgl. Met IX 10.

124 Manche wiirden sagen: Aber Eckhart widerspricht Thomas, wenn er das Vernehmen
schlechthin hdher einstuft als das Sein und nicht nur secundum quid, d.h. in dem, der am Denken
teilhat (vgl. das ,Ego autem credo totum contrarium® in LW V, Qu. Parisiensis I, n. 6). Dem ist
zu antworten: Ohne seine Meinung zu indern, hilt Eckhart selbst die kritisierte Position im
Johanneskommentar (vgl. LW III, n. 63, sowie LW I, In Gen. II, n. 214). Zum andern sei an
folgendes Wort des Thomas erinnert: ,simpliciter anima est melior caritate, et quodlibet
subiectum suo accidente; sed secundum quid est e converso. Cuius ratio est, quia esse, secundum
Dionysium est nobilius omnibus aliis quae consequuntur esse: unde esse simpliciter est nobilius
quam intelligere, si posset intelligi intelligere sine esse“ (I Sent d17 q1 a2 ad3). Zwar hilt Thomas
fest: Die Vollkommenheit des Denkens steht nur secundum quid héher als das Sein des
Denkenden, weil es eine zum substantialen Sein hinzukommende Vollendung ist. Aber schon
simpliciter gilt, dafl das Sein nur héher steht als das Vernehmen, wenn wir ein Vernehmen ohne
Sein denken, was unmoglich ist. Letzteres ist die Sichtweise Eckharts, weil er das esse ut
intelligere betrachtet und den intellectus ut intellectus, nicht aber als ein Akzidens der Seele.



Meister Eckharts erste Quaestio Parisiensis 459

Sinn das Erkennbare.125 Demgegeniiber gilt bei Thomas (und bei Eckhart,
insofern er das emns et verum convertuntur vertritt): Etwas ist erkennbar,
insoweit es am Sein teilhat.126 D.h.: Je mehr Sein sich in einer Sache findet, um
so mehr Wahrheit des Seins, umso groflere Offenbarkeit fiir ein Vernehmen
liegt in ihr. Sein ist bei diesen Denkern nicht die Leere des Allgemeinsten,
sondern die Fiille des Alls, die sie als ipsa actualitas omnium, etiam formarum
beschreiben, weil sie einem jeden als actualitas und perfectio verglichen wird.127
Entsprechend ist das Seinsvernehmen nicht in die Langeweile des Her-
gestellten eingebunden, sondern wird {iberrascht von der Vielfalt des Seins, die
sich immer neu und in je tieferer oder weniger tiefer Wahrheit des Seins
kundtut.

Wenn die Wahrheit des Seins nicht hergestellt wird, widerspricht dies
nicht unserer Erfahrung? Kann der Mensch nicht beliebig diesen oder jenen
Gedanken gleichwie aus dem Nichts hervorbringen, wie es Dietrich be-
schreibt? Es scheint so. Schreibt doch selbst Meister Eckhart:

»Eine andere Kraft ist in der Seele, mit der sie denkt. Diese Kraft erbildet in sich
die Dinge, die nicht gegenwirtig sind, so dafl ich diese Dinge ebenso gut erkenne,
als ob ich sie mit den Augen sihe, ja, noch besser - ich denke an eine Rose sehr
wohl <auch> im Winter -, und mit dieser Kraft wirkt die Seele im Nichtsein
und folgt darin Gott, der im Nichtsein wirkt,“128

Die Vernunft hat also die Kraft im Nichtsein zu wirken, d.h. dieses oder jenes
Ding, das nicht unmittelbar gegenwirtig ist, durch das Andenken in die
Gegenwart zu rufen und zu erbilden.129 Aber bedeutet dies: Die Seele vermag
das Seiende selbst, aufierhalb dessen nur nichts ist, durch thr Andenken in sich
zu erbilden, d.h. nicht dieses oder jenes Gegenwirtige, sondern die Gegenwart
des Ganzen? Eckhart verneint dies, wenn er bedenkt, wie das Seiende zuerst in
der Vernunft ,fillt*:

125 Nulla enim species entis se habet sic, quod ipsa sit cognoscibilis et non alia vel ipsa sit
potius cognoscibilis quam alia, eo, quod cognitivum seu conceptivum per se respicit cognosci-
bilia, inquantum sunt entia et partes entis in eo, quod ens, prout etiam specialiter quoad intellec-
tivum nostrum exprimit Philosophus in III De anima, scilicet quod intellectus agens est, in quo
est omnia facere, intellectus possibilis, in quo est omnia fieri“ (De visione beatifica 3.2.9.6. [3]).

126 Vgl. STh I q16 a3, sowie bei Eckhart: ,verum et ens convertantur. Praeterea verum,
scibile et universaliter comprehensibile fundantur omnia in esse et ipsum includunt® (LW II, In
Exod., n. 29, 35,7-9).

127 Ipsum enim esse comparatur ad omnia sicut actus et perfectio et est ipsa actualitas
omnium, etiam formarum® (LW I, Prologus generalis, n. 8, 153,7-8, vgl. bei Thomas Pot q7 a2
ad9, Expositio Libri Peryermenias I 5, STh I g3 a4, g4 al ad3, g5 al).

128 DW I, Predigt 9, 151,8-12.

129 Vgl. FLASCH, K.: Einleitung. In: MOJSISCH, B. (Hg.): DIETRICH VON FREIBERG: Opera
omnia. Tomus I, XXIII.



460 Rupert J. Mayer

»Adhuc autem ,primum quod cadit in intellectu’, secundum Avicennam, et
universaliter in apprehensione, ,est ens‘. Propter quod etiam primus philosophus
tractans de primis entibus et primis rerum principiis praesupponit ens. Et ipsum
ob hoc est et dicitur eius subiectum, eo quod subicitur et supponitur omni, etiam
primae cognitioni et apprehensioni. Nomen autem sive verbum omne nota est et
signum praecedentis apprehensionis. Unde sensus est, quod ,omne ,impossibile
apud deum’, id est impossibile esse, ,non erit‘ ,verbum‘ nec est verbum.“130

Der Metaphysiker, aber auch jeder Mensch, setzt voraus, dafl er das Seiende
erkennt, nicht dieses oder jenes Seiende, das ens hoc, sondern das Seiende im
Ganzen als terminus generalis.31 Das Verstindnis des Seienden im Ganzen
unterliegt und ist vorausgesetzt im ersten Wahr- oder Vernehmen von etwas.
Denn bevor der Mensch irgendetwas auf bestimmte Weise vernimmt, ist thm
schon immer das Seiende im Ganzen als obiectum intellectus gegenwirtig: Es
fillt zuerst in der Vernunft, nicht nur hier und jetzt, sondern immer und
universaliter. Es ist daran zu erinnern, dafl Eckhart hierin ein wesenhaftes
Vernehmen sieht, das der Seele eignet und ihre von Gott gegebene Natur ist.
Sie ist von Gott mit den prima principia, d.h. den unbegriindeten Prinzipien,
die alles andere begriinden, besiegelt. Deshalb ist das ,Seiende“, d.h. der
conceptus entis, der durch diesen Namen bezeichnet ist, in allem Vernehmen
vorausgesetzt.132 Jedwede Wahrnehmung von etwas erfolgt schon immer im
Licht dieses Prinzips und nimmt notwendig etwas als seiend wahr, sei dies ein
ens in anima oder in rerum natura.

Das bedeutet: Es sieht nur so aus, als ob die Seele einen Gedanken aus dem
Nichts in sich erstehen lifit. In Wahrheit bewegt sich alles Denken schon
immer im Gegeniiber zum Seienden im Ganzen als der Wahrheit des Seins, die
nicht wie ein bestimmter Gegenstand auf uns zukommt, sondern alles in
seinem je eigenen Sein erscheinen 1iflt, d.h. als seiend. Von daher kommt dem
Menschen die Kraft zu, im Nichtsein zu wirken, indem er Abwesendes in die
Gegenwart ruft und in seiner Vernunft erbildet.

Dergleichen klingt mystisch, hat aber die Grundlage, dafl jeder Mensch
alles, was er bedenkt, als seiend bedenken mufl. Was Eckhart hier sagt, ist
keine Hypothese wie etwa der Satz, dafl Eckhart in seinem Denken von
Dietrich von Freiberg abhinge und die moderne Subjektivitit begriinde. Die
Wahrheit des Seins west von sich her. Man braucht sie nicht zu setzen. Doch
ermdglicht sie uns, Gedanken zu setzen, d.h. etwas als verstanden anwesen zu

130 LW II, In Exod., n. 169, 147,10-148,2.

131 aliter loquendum est et sentiendum de terminis generalibus, puta de esse, unitate,
veritate, bonitate ..., aliter autem de aliis quae citra ista sunt et contracta ad aliquod genus,
speciem aut naturam entis“ (LW I, Tabula prologorum, n. 1, 129,5-8). Dies gilt ebenso fiir das esse
in der konkreten Bezeichnungsweise ens: ,aliter loquendum est et iudicandum de ente et aliter de
ente hoc” (ibid., n. 3, 131,4-5, sowie Prologus in opus prop., n. 3, 166,12-167,2).

132 Vgl. LW L, In Gen. II, nn. 200, 217.



Meister Eckharts erste Quaestio Parisiensis 461

lassen. Denn Gedanken wesen nicht im Nichts, sondern in der Wahrheit des
Seins. Sonst wiren sie uns verschlossen und nicht offenbar.

Die Frage ist nur: Ist unser Setzen eine Antwort auf das, was sich uns
entgegenwirft, oder setzt es sich iiber diesen Gegenwurf hinweg,13 indem es
z.B. historische Vergleiche setzt und so das Eine durch das Andere, oft
Fremde, auslegt? Die Frage: Gibt es eine Subjektivitit im Mittelalter?, ist mit
Nein zu beantworten. Nicht einmal Dietrich von Freiberg denkt eine
Subjektivitit. Sein Denken geht nicht vom Ich als Selbstbewuf}tsein aus, auch
nicht vom ,Ich denke“ als der Form allen Denkens, sondern vom intellectus
agens und dieser letztlich von Gott. Der Intellekt ist ens conceptionale, d.h. ein
Seiendes, das anderes Seiendes in sich begreift, nicht aber Selbstbewufitsein
von etwas!3 und folglich keine Reflexion auf gedankliche Setzungen, die im
setenden Ich als dem letzten Subjekt aller Vorstellungen griinden: Nicht der
Mensch in seinem Ich, sondern das ens conceptionale erkennt sich zunichst
und der Mensch erkennt durch es. Als ens naturae gehort der Intellekt in das
All der entia naturae und ist nicht als das eine Subjekt gekennzeichnet, das
alles andere zu einem Objekt erklirt. Der Mensch bleibt damit in die
Kausalitit Gottes oder den Ausfluf$ des Denkens von Gott her eingebunden,
obwohl die Abhingigkeit des Denkens von Naturdingen verneint wird.
Dietrich wiederholt in diesem Sinn nur die arabische These vom fiir sich
existierenden intellectus agens, mit dem Unterschied, daf} er ihn als cawusa
essentialis in den Menschen verlegt.

Im Mittelalter kann es also kein Subjekt geben, das gegeniiber einem
Objekt steht, weil der Mensch sich nicht zum Ich macht, das alles andere als
einen Gegenstand auf sich als Selbstbewufitsein bezieht und so eine ganz
andere Art von Objektivitit herauffithrt. Der Intellekt erkennt, nicht nur das
Ich, weil das Wesen des Denkens gefragt und nicht apriori als Vorstellen
gegeniiber einem auf sich selbst reflektierenden Subjekt und der Begrenztheit
seines Bewufitseins hier und jetzt angesetzt ist. Dennoch zeigt sich im
Herstellen der Wahrheit bei Dietrich schon eine Vorstufe zur Subjektivitit,
die ebenso die Wahrheit des Seins aus sich zu begriinden versucht.

133 Wihrend Aristoteles das Vernehmen nur rezeptiv sah, erkannten die mittelalterlichen
Philosophen, daff der Aufnahme einer species das Bilden eines verbum oder conceptus entspricht.
Deshalb gilt bei Autoren wie Thomas von Aquin oder Meister Eckhart, dafl der bedachte
Gegenstand durch eine species gegenwirtig ist, aber ebenso dafl diese Gegenwart in einem
Verstindnis (conceptus) ausgedriickt wird. In diesem Sinn ist das Vernehmen nicht nur rezeptiv,
sondern bringt auch ein Verstindnis hervor. Die species unterscheidet sich vom wverbum, da
erstere das principium quo des Vernehmens ist, durch das die Sache erkannt wird, letzteres der
terminus des Vernehmens als einer zeitlosen Hervorbringung des vernommenen Wesens (vgl.
z.B. LW III, nn. 6-8, LW V, Qu. Parisiensis I, n. 7, Qu. Parisiensis II, nn. 4-5, und CG I 53 bei
Thomas von Aquin).

134 Es ist daran zu erinnern: Der intellectus agens ist nach Dietrich primir Gotteserkenntnis,
auch wenn er sich sekundir selbst erkennt und sich so als Substanz konstituiert.



462 Rupert J. Mayer

Insofern Eckhart das Denken an der Wahrheit des Seins hingen lif}t und
nicht die Wahrheit des Seins am Denken, stellt er jedwedes herstellende
Denken,135 auch das der Subjektivitit, auf den Kopf, oder besser: zuriick auf
den Boden, auf dem das Denken durch sein Wesen steht. Dieser Boden ist das
Rettende fiir ein Denken, das sich in die Produktion der Wahrheit verloren
hat. Von ithm aus kdnnen wir einem Denker die Ehre erweisen, seine Ge-
danken aus ithrem Grund mitzudenken.136 Es wire eine schéne Geste, Eckhart
diese Ehre zukommen zu lassen. Vielleicht ist es in diesem Sinn zunichst
notwendig, sein Denken aus dem mystischen Strom zu retten: Die Gedan-
kenschirfe Eckharts darf nicht in einem mystischen Dunkel verschwinden,
ohne in der ihr eigenen philosophischen Tiefe ausgelotet worden zu sein.
Doch diese Rettungsaktion darf nicht an dem stillen Grund von Eckharts
Denken vorbeigehen. Sonst steht sie in Gefahr, den Text zu verstehen, prout
verba sonant. 137 D.h. auch: Die genaue Bedeutung der Worte Eckharts ist aus
seinem Text zu ermitteln, nicht aber durch Auslegungshypothesen zu

135 Auch die Position des Scotus, gegeniiber der sich Eckhart absetzt, ist in mehrfacher
Hinsicht eine Herstellung der Wahrheit des Seins: Die species wird zunichst durch den intellectus
agens als Teilursache entitativ, d.h. als forma accidentalis mit absolutem In-Sein, produziert. Erst
dann wird die eigentliche Erkenntnis durch den intellectus possibilis und die species als
Teilursachen hervorgebracht (vgl. HONNEFELDER, L.: Ens inquantum ens, 175-190). D.h.: Die
species ist nicht als blofler Bezug gedacht, auch das esse intelligibile nicht. Doch entscheidend ist
das Verstindnis des Seienden als des nur bestimmbaren Begriffs (vgl. ibid., 151-160): Das Denken
ist so als bestimmend gegeniiber dem Sein gedacht und nicht als von ihm das Mafl empfangend.

136 Will man einen Philosophen ehren, so mufl man ihn da auffassen, wo er noch nicht zu
den Folgen fortgegangen ist, in seinem Grundgedanken; (in dem Gedanken,) von dem er
ausgeht“ (SCHELLING, F.W.]J.: Philosophische Untersuchungen iiber das Wesen der menschlichen
Freyheit und die damit zusammenhingenden Gegenstinde, zitiert nach HEIDEGGER, M.: Schellings
Abbandlung Uber das Wesen der menschlichen Freibeit (1809). Tiibingen: Niemeyer 21995, 10).

137 Im Mittelalter sprechen alle Philosophen nahezu dieselbe Sprache. Doch bezeichnen
dieselben Worte oft verschiedene Dinge. Dafl das ens conceptionale sive cognitivum Dietrichs
nicht gleichzusetzen ist mit dem ens cognitivum oder ens in anima bei Eckhart, sollte aus dem
oben Gesagten offenbar sein. Aber auch die Worte esse und esse naturae haben einen anderen
Sinn: Eckhart sieht im Sein das Wirklichsein aller Formen, Dietrich nur die Unterschiedenheit
vom Nichts der essentia. Esse naturae bedeutet bei Eckhart: Das Sein, wodurch etwas wirklich ist
und extra animam ist, in rerum natura. Dieses Sein kommt einem Geschdpf unmittelbar von
Gott zu als der causa entis inquantum ens est (obwohl Gott selbst esse naturae ist, d.h. die Identitit
von esse naturae und esse intellectuale). Dietrich meint zwar ebenso, dafl das ens naturae extra
animam sei. Doch definiert er es als das Seiende, insofern es aus Ursachen der generatio
hervorgeht. Dasselbe Seiende kann aber auch angeblickt werden inguantum ens (und nicht
inguantum ens naturae). Dann sehen wir in ithm die guiditas und Gott als causa entis inquantum
ens est. Esse und esse naturae haben bei Dietrich also einen Sinn, den es bei Eckhart auf dieselbe
Art nicht gibt (vgl. zu diesem Themenkreis: LW III, nn. 514-518, De origine rerum
praedicamentalium 5 (36)-(37), AERTSEN, J.A.: Die Transzendentalienlebre bei Dietrich von
Freiberg, 38 f., sowie zur Gleichsetzung der verschiedenen Seinssinne bei Dietrich und Eckhart:
FLASCH, K.: Einleitung. In: MOJSISCH, B. (Hg.): DIETRICH VON FREIBERG: Opera omnia. Tomus
I, XXIf., zu Proklos als angeblich alleiniger Quelle Eckharts fiir diese Unterscheidung: LOSSKY
V.: Théologie négative et connaissance de Dieu chez Maitre Eckhart, 220-232).



Meister Eckharts erste Quaestio Parisiensis 463

verdecken. Denn bei Eckharts Worten und damit bei seiner Sprache ist zu
beriicksichtigen: Einiges von ithm Gesagte gibt sich absichtlich den Anschein
des Ungeheuerlichen und Falschen.138 Wie sollte auch das Vernehmen, das
auflerhalb der Identitit mit dem Sein nicht ist, das Sein begriinden, durch das
alles ist?

Abstract

We may distinguish two schools of interpretation of Meister Eckhart’s first
Parisian Question and its famous statement: deus est intellectus et intelligere et est
ipsum intelligere fundamentum ipsius esse. The first school looks at Eckhart as a
disciple of Dietrich von Freiberg who holds the principle: The agent intellect
constitutes its own substance by knowing itself. This means: Seen through the eyes
of Dietrich, Meister Eckhart seems to say that the divine understanding somehow
constitutes or causes the divine act to be. The second school finds many quotations
from Aquinas’ works in Eckhart’s text and concludes to a certain discipleship.
However, this school is unable to explain how wunderstanding can be the
foundation of the divine act of being.

Trying to understand Eckhart’s thinking from bis own principles we may say:
The term fundamentum designates the foundation of a relation (as distinct from
its subject and its term). Consequently, the statement: ipsum intelligere est
fundamentum ipsius esse says: In the identity of divine understanding and act of
being the latter is related (or compared) to understanding under the aspect (or
foundation) of understanding. We look at the act of being in as much as it is
identical with understanding. Every other mode of being, such as the being of
stones or angels, is excluded from God. In God we do not find the natural being of
things, but only the being of understanding, sometimes called intelligible or
intellectual or intentional being. Usually these terms signify the truth or
manifestness of being for the mind (intelligibility), i.e. a relative existence which is
found in the mind alone. Obviously, this is also Aquinas’ teaching. Both Aquinas
and Eckhart were thinkers who inquired into the being of understanding. They
discovered it as a manifestness relative to understanding, thus escaping from the
metaphysical tradition of Plato and Aristotle who thought of God as a substance
and not as manifestness. The later tradition forgot to think about the truth of
being, especially in the so called philosophy of subjectivity or self consciousness
where human thinking produces intelligibility instead of being receptive to it.

138  Advertendum est autem quod nonnulla ex sequentibus propositionibus, quaestionibus,
expositionibus primo aspectu monstruosa, dubia aut falsa apparebunt, secus autem si sollerter et
studiosius pertractentur. Luculenter enim invenietur dictis attestari veritas et auctoritas ipsius

sacrl canonis seu alicuius sanctorum aut doctorum famosorum® (LW 1, Prologus generalis, n. 7,
152,3-7).



	Meister Eckharts erste Quaestio Parisiensis oder : wie kann Gottes Vernehmen das fundamentum seines Seins sein?

