Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 54 (2007)

Heft: 3

Artikel: Figures fantdmes de Platon dans la philosophie scolastique médiévale
Autor: Kdnig-Pralong, Catherine

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-760543

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 26.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-760543
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

CATHERINE KONIG-PRALONG

Figures fantomes de Platon
dans la philosophie scolastique médiévale

La traduction synolon - simul totum

Dans la premiére moitié du XIV® siecle, le dominicain allemand Berthold de
Moosburg compose un vaste commentaire (expositio) des Eléments de théologie
de Proclus.! Traduit en latin par Guillaume de Moerbeke en 1268, ce traité
proclien était jusqu’alors resté dans la grande ombre portée de la réception des
textes d’Aristote. En de nombreux lieux de son commentaire, Berthold suit et
cite abondamment un autre dominicain allemand, Dietrich de Freiberg ; aux
alentours de 1300, Dietrich avait défendu une lecture strictement philosophi-
que d’Aristote, mais aussi ouvert une voie vers Proclus a I’intérieur du cadre
disciplinaire péripatéticien qui organisait la science du temps.2 Avec Berthold
de Moosburg, le personnage de Platon prend cependant une dimension nou-
velle. La présence de Platon - non seulement des Platonici - est beaucoup plus
importante et immédiate chez lui que chez Dietrich de Freiberg, Albert le
Grand ou peut-étre tout autre scolastique. Dans son commentaire, a 1’endroit
de la proposition 178 par exemple, Berthold distingue trés consciemment Pla-
ton et Aristote ; il prend le parti de Platon et souligne le défaut de la critique
aristotélicienne des idées de Platon.3 Cependant, le Platon de Berthold n’est

1 Au sujet de Berthold de Moosburg, STURLESE, Loris: Homo divinus. Der Proklos-
kommentator Bertholds von Moosburg und die Probleme der nacheckhartschen Zeit. In: RUH, Kurt
(Hg.): Abendlindische Mystik im Mittelalter. Symposium Kloster Engelberg 1984. Stuttgart: Metz-
ler 1986, 145-161 ; ZAVATTERO, Irene: La figura e il pensiero di Proclo in Bertholdo di Moosburg.
In: Arkete 1 (2005) 51-67.

2 Au sujet de Dietrich, de sa philosophie et de sa maniére de lire Aristote, il faut se reporter
aux nombreux travaux de K. Flasch. Je n’en citerai que deux: FLASCH, Kurt: Einleitung. In:
DIETRICH VON FREIBERG: Opera omnia, Tomus 3. Hamburg: Felix Meiner 1983, XV-LXXXVI.
FLASCH, Kurt: Meister Eckhart. Die Geburt der ,Deutschen Mystik“ aus dem Geist der arabischen
Philosophie. Miinchen: C.H. Beck 2006, 86-111. Au sujet de Dietrich et de son usage de Proclus:
STURLESE, Loris: Storia della filosofia tedesca nel medioevo. Il secolo XIII. Firenze: Olschki 1996,
181-275. Au sujet de la nouvelle orientation exégétique de Dietrich, IMBACH, Ruedi: Gravis
tactura verae doctrinae. Prolegomena zu einer Interpretation der Schrift De ente et essentia Dietrichs
von Freiberg O.P. In: FZPhTh 26 (1979) 369-425.

3 BERTHOLD VON MOOSBURG: Expositio super Elementationem theologicam Procli. Propo-
sitiones 160-183, ed. Udo R. Jeck, Isabel J. Tautz. Hamburg: Felix Meiner 2003 (= Corpus
philosophorum Teutonicorum Medii Aevi VI,7), 188-198. A ce sujet, MOJSISCH, Burkhard:
Aristoteles’ Kritik an Platons Theorie der Ideen und die Dietrich von Freiberg beriicksichtigende
Kritik dieser Kritik seitens Bertholds von Moosburg. In: KANDLER, Karl-Hermann / MOJSISCH,



Figures fantdmes de Platon dans la philosophie scolastique médiévale 387

pas un idéal Platon authentique, retrouvé grace a Proclus, mais un polymor-
phe et évanescent Platon médiéval, un auteur presque dépouillé de textes que
la tradition scolastique s’est représenté en commentant Aristote. ]’illustrerai
ce fait en racontant I’histoire de I'invention d’un concept philosophique : le
“simul totum’.

POINT DE DEPART ET D’ARRIVEE : BERTHOLD DE MOOSBURG

En commentant la proposition 19 des Eléments de théologie, Berthold suit Die-
trich de Freiberg de trés prés et cite in extenso des passages de son traité De ac-
cidentibus. Avec Dietrich, il précise les modes d’inhérence des propriétés a la
substance, c’est-a-dire les manieres dont le propre (par exemple le rire pour
I’homme) ou les passions propres par soi (comme le fait d’avoir une somme
des angles équivalant 4 180° pour le triangle) découlent respectivement des
principes de I’espéce envisagée comme nature et des principes de ’espéce envi-
sagée comme quidité ou forme. Dans son traité Des accidents, Dietrich disait
que le propre (le rire) procede naturellement des principes de composition du
sujet (les facultés de ’ame humaine), alors que la passion par soi (le pair) pro-
céde logiguement des principes purement formels du sujet (la divisibilité par
2).4 Selon le duo exégetique Dietrich-Berthold, les passions par soi jouissent
d’une antériorité épistémique et ontique par rapport aux choses mateérielles
(aux triangles ou aux nombres dessinés sur une feuille), car ils découlent des
principes formels antérieurs au tout concret, a ’existant composé de forme et
de matiere ; (dans ce néoplatonisme, les éléments de la définition du triangle
ou du nombre sont antérieurs au triangle dessiné, tous points de vue confon-
dus - épistémique et ontique). Inversement, le propre est grevé d’une sorte de
postériorité : celle de son inscription dans I’ordre naturel. Le propre réfere aux
parties dites ‘postérieures’ au tout, la forme et la matiére concretes réalisant la
forme ‘homme’. La pertinence de la notion de propre est I’étant ou la nature
spécifique envisagée en ses individus: son sujet d’inhérence est une chose
composée. Lorsqu’on dit que ’homme est capable de rire, on veut signifier
que les hommes concrets sont capables de rire et non pas la forme ‘humanité’.

Berthold qualifie cependant ce tout concret qu’est un individu de curieuse
maniere :

«[...] omnibus individuis sub una natura specifica, quae est totum esse cuiuslibet
individui, constitutis proprietas ipsius naturae specificae sive inexistens ratione

Burkhard / STAMMKOTTER, Franz-Bernhard (Hgg.): Dietrich von Freiberg. Neue Perspektiven
seiner Philosophie, Theologie und Naturwissenschaft. Amsterdam/Philadelphia: B.R. Griiner 1999,
267-281.

4 DIETRICH VON FREIBERG: De accidentibus, 2-3. Ed. Maria-Rita Pagnoni-Sturlese. In: Opera
omnia. Tomus 3. Hamburg: Felix Meiner 1983, 55-57.



388 Catherine K6nig-Pralong

partium in toto, quae Plato vocat ‘synolon’, id est simul totum, sive ratione par-
tium ante totum adest, [...]. »3

L’individu concret se présente comme un tout composé, un synolon ou ‘simul
totum’ en latin. La méme formule réapparait dans un contexte similaire au
commentaire de la proposition 76.6 Le terme technique ‘synolon’ est attribué a
Platon. Cependant, le mot ‘synolon’, peu fréquent en grec ancien, acquiert la
signification de ‘composé de forme et de matiére’ ou ‘chose concréte’ dans le
contexte de la Métaphysique d’Aristote, ou on le rencontre une vingtaine de
fois.” Il n’y a que cing occurrences du mot chez Platon et jamais dans ce sens,
mais avec une valeur adverbiale signifiant la considération d’une action ou
d’une chose - par exemple la chasse - dans son ensemble.8 L’attribution de
cette dénomination a Platon est un symptome de la fonction créatrice des tra-
ductions et des interprétations scolastiques. Comme le signale les éditeurs de
Berthold, il faut rattacher cette remarque a deux points d’ancrage : aux apories
aristotéliciennes du troisieme livre de la Métaphysique — ou le mot ‘synolon’ est
défini en termes philosophiques® -, et a I’exégeése du septieme livre de la
Métaphysique faite par Dietrich de Freiberg dans son traité De guiditatibus en-
tium. Le vocable ‘simul totum’ y apparait dans un sens manifestement sembla-
ble. L3, Dietrich mentionne Aristote comme 'auteur de attribution de cette
acception du terme a Platon :

5 «[...] pour tous les individus constitués sous une seule nature spécifique qui est tout ’étre
de chacun des individus, soit la propriété de cette nature spécifique existe en eux en raison des
parties internes au tout - ce que Platon nomme ‘synolon’, c’est-d-dire ‘tout simultané’ -, soit elle
leur est présente en raison des parties antérieures au tout [...]. » BERTHOLD VON MOOSBURG:
Expositio super Elementationem theologicam Procli. Propositiones 14-34. Ed. Loris Sturlese, Maria-
Rita Pagnoni-Sturlese, Burkhard Mojsisch. Hamburg: Felix Meiner 1986 (= Corpus philo-
sophorum Teutonicorum Medii Aevi VI,2), 62.

6 BERTHOLD VON MOOSBURG: Expositio super Elementationem theologicam Procli.
Propositiones 66-107. Ed. Irene Zavattero. Hamburg: Felix Meiner 2003 (= Corpus
philosophorum Teutonicorum Medii Aevi VL,4), 71: «[...] individuum, quod Plato vocavit ‘simul
totum’ [...] ».

7 La fréquence du terme est particulierement élevée au cceur du livre VII, 1a ol Aristote parle
de la composition de la forme et de la matiére. (On compte dix occurrences dans les chapitres 8 a
13, 1033b-1039b.)

8 Sophiste, 219e, 221e ; Politique, 299a ; Lois, 11, 654a.

9 « Un autre probléme doit surtout étre examiné et traité: y a-t-il, ou non, en dehors de la
matiére, quelque chose qui soit cause par soi ? Ce quelque chose est-il séparé, ou non ? Est-il un
ou multiple en nombre ? Y a-t-il quelque chose en dehors du composé concret. (Je dis que le
composé [synolon], c’est quand quelque chose est affirmé de la matiére), ou bien n’y a-t-il rien de
séparé, ou bien enfin y a-t-il quelque chose de séparé pour certains étres et non pour d’autres, et
quels sont ces étres ? » ARISTOTE: Métaphysique, 111, 1 995b32, trad. Jules Tricot. Paris: Vrin
1986, 123.



Figures fantdmes de Platon dans la philosophie scolastique médiévale 389

« Et sic, secundum quod dicit Philosophus, Plato aggregatum ex specie et indivi-
duo vocavit quoddam simul totum, in quo species formaliter se habet, indivi-
duum in eo, quod individuum, materialiter et subiective. »10

La modalité de I’attribution de cette dénomination a Platon est cependant loin
d’étre évidente. Le passage de Métaphysique III, 1 qui est en question (995b32)
ne contient pas de référence a Platon.!! Comment les scolastiques ont-ils opéré
cette incrustation de la figure de Platon en Métaphysigue III, 1, et comment
ont-ils circulé dans la Métaphysigue, du troisiéme au septieme livre ? Ces ques-
tions dépendent de la maniére dont ils ont traduit et lu la Métaphysique :
d’Albert le Grand a Berthold de Moosburg, via Thomas d’Aquin et Dietrich
de Freiberg, I’histoire du vocable ‘simul totum’ fait apparaitre, en négatif, une
petite figure médiévale de Platon.

LES TRADUCTEURS DE LA METAPHYSIQUE

Si ’on suit la piste du vocable ‘simul totum’ comme équivalent latin du syzo-
lon grec, on rejoint la traduction anonyme de la Métaphysigue. Les éditeurs de
I’Aristoteles latinus ont décrit trois traductions gréco-latines de la Métaphysi-
gue.12 La plus ancienne est peut-étre celle de Jacques de Venise, dans la pre-
miére moitié du XII° siécle. Ensuite, toujours au XII® siécle, viendrait la traduc-
tion anonyme - dénommée ‘Media’ —, et bien plus tard la révision de cette tra-
duction par Guillaume de Moerbeke, 2 Viterbe vers 1270. Le passage de la
‘Media’ instituant ’équivalence ‘simul totum’/synolon s’inscrit dans le contexte
des apories du livre III. Aristote se demande s’il existe quelque ‘cause’ - il ne
parle pas de forme ou d’idée - en dehors de la matiere et s’il existe quelque
chose a part du composé concret. L’immédiate suite du texte souligne le lien
entre cette question et la justification épistémologique de la connaissance des
individus qui sont en nombre infini dans la matiére. Voici le passage de la tra-
duction anonyme qui nous intéresse :

« Maxime vero querendum est et tractandum utrum est aliquid preter materiam
causa secundum se aut non, et hec separata aut non, et utrum unum aut plura

10 « C’est pourquoi, selon les dires du Philosophe, Platon a appelé cet agrégat de ’espéce et
de I’individu un certain ‘tout simultané’: en lui, I’espéce est présente sur le mode formel ; en tant
qu’il est individu, I’individu y est matériellement et subjectivement [contenu]. » DIETRICH VON
FREIBERG: De quiditatibus entium, 5 (3). Ed. Ruedi Imbach, Jean-Daniel Cavigioli. In : Opera
omnia. Tomus 3. Hamburg: Felix Meiner 1983, 105.

11 Texte aux notes 9 et 13.

12 Concernant les traductions médiévales d’Aristote, BRAMS, Jozef: La riscoperta di Aristotele
in Occidente. Milano: Jaca Book 2003 ; BRAMS, Jozef: Der Einfluss der Aristoteles-Ubersetzungen
auf den Rezeptionsprozess. In: HONNEFELDER, Ludger / WOOD, Rega et alii (Hgg.): Albertus
Magnus und die Anfinge der Aristoteles-Rezeption im lateinischen Mittelalter. Von Richard Rufus bis
zu Franciscus de Mayronis. Miinster: Aschendorff 2005, 27-43.



390 Catherine Ko6nig-Pralong

numero, et utrum est aliquid preter simul totum (dico antem sinolon, quando predi-
catur aliquid de materia) aut nichil, aut de hiis quidem de illis vero non, et qualia
talia existentium. »13

La traduction de Jacques de Venise utilise le mot ‘compositum’.14 Adoptant
cette solution, la traduction moderne de Jules Tricot produit une illusion
d’évidence, mais la traduction par ‘composé’ est moins littérale et plus élabo-
rée que ‘tout simultané’ (‘simul totum’), donc plus étonnante en contexte mé-
diéval.’®> La différence de la traduction anonyme est significative de
I'indépendance de la ‘Media’ par rapport a la traduction italienne de Jacques.
Récemment, Charles Burnett a émis ’hypothése d’une provenance orientale
de la ‘Media’ : elle pourrait étre issue de la cosmopolite Antioche du deuxiéme
quart du XII® siécle, ou se rencontraient traducteurs de I’arabe, du grec et du
syriaque.16

Quoi qu'il en soit, un fait est remarquable pour notre propos : le traduc-
teur invente ingénieusement la formule ‘simul totum’ pour traduire synolon
dans le livre III, mais, au livre VII, ou le terme grec apparait dix fois en un
sens voisin, le traducteur ne répéte pas sa formule. Il utilise I'adjectif integer
(dans le sens d’ ‘entier’), dont il substantive le neutre integrum ; on rencontre
aussi totum substantivé (signifiant ‘un tout’). Plus tard, la traduction par ‘simul
totum’ s’imposera pourtant : Guillaume de Moerbeke 1’adopte systématique-
ment pour traduire synolon, lorsque ce terme signifie la composition de ma-
tiere et de forme. Tel est le cas en Métaphysique VII, 10 (1035b20-1036a12).
Aristote y démarque les parties formelles des parties du composé. Antérieures

13 ARISTOTELES LATINUS: Metaphysica, 111, 1. Translatio Anonyma sive ‘Media’. Ed. Gudrun
Vuillemin-Diem. Leiden: E.]J. Brill 1976 (= AL XXV 2), 42-43. En voici I’équivalent grec (pour
la traduction francaise, voir note 9): « malista de zététeon kai pragmateuteon poteron esti ti para
tén hulén aition kath’ hauto € ou, kai touto choriston € ou, kai poteron hen é pleid ton
arithmon, kai poteron esti ti para to [35] sunolon legd de to sunolon, hotan katégoréthéi ti tés
hulés & outhen, é t6n men t6n d’ ou, kai poia toiauta toén onton. »

14 ARISTOTELES LATINUS: Metaphysica, 11, 1. Translatio Iacobi sive ‘Vetustissima’. Ed.
Gudrun Vuillemin-Diem. Leiden: E.J. Brill 1970 (= AL XXV II%), 42: « Maxime autem
investigandum est et negotiandum utrum est aliqua causa extra materiam per se aut non, et hec
separata aut non, et utrum una aut plures numero sint, et utrum preter compositum (dico autem
compositum, cum predicatur aliquid de materia) aut nichil, aut de his quidem de aliis vero non,
et qualia sint huiusmodi rerum. »

15 En grande majorité, les traducteurs des XII* et XIII® siécles revendiquaient une forme assez
extréme de littéralisme. Depuis une décennie, de nombreux travaux ont concerné la philosophie
de la traduction au Moyen Age. Je ne mentionnerai qu'un collectif, dont un article qui embrasse
plus que son titre ne le laisse supposer. BURNETT, Charles: Translating from arabic into latin in
the Middle Ages. In: LOFTS, Steve G. / ROSEMANN, Philipp W.: Editer, traduive, interpréter. Essais de
méthodologie philosophigue. Louvain/Paris: Institut supérieur de philosophie/Peeters 1997, 55-77.

16 Charles BURNETT pointe un trait typique de cet univers culturel, I'usage de caractéres de
’alphabet latin comme chiffres: A Note on the Origins of the Physica Vaticana and Metaphysica
Media. In: BEYERS, Rita et alii (éds): Traduction et tradition. Les textes philosophiques et scientifiques
grecs an moyen dge latin. Leuven: Leuven University Press 1999, 59-68.



Figures fantomes de Platon dans la philosophie scolastique médiévale 391

au tout (au composé), les parties formelles sont les parties qui constituent la
définition, le ce qu’est une chose. Par exemple ‘animal’ et ‘doué de raison’
constituent la définition et ’étre quiditatif de ‘homme’ ; ces parties sont signi-
ficatives méme si elles sont considérées sans lien avec quelque matiere, indeé-
pendamment du composé d’ame et de corps par exemple. Par opposition, les
parties du composé matériel n’ont de signification que si elles sont envisagees
dans le tout matériel ; c’est pourquoi elles sont dites postérieures au compose.
Par exemple, c’est seulement dans le corps humain animé que le doigt est doigt
et se congoit comme tel ; le doigt d’un cadavre ou un doigt coupée n’est dit
‘doigt’ que par homonymie, car il a perdu la forme ou fonction que lui confé-
rait le corps vivant. Dans ce passage d’une quinzaine de lignes, le terme syno-
lon intervient a six reprises pour signifier le composé de matiére et de forme.1”
Guillaume de Moerbeke adopte les six fois la traduction ‘simul totum’, mais le
traducteur anonyme de la ‘Media’ jamais. Guillaume corrige donc la ‘Media’
(livre VII) au moyen de la ‘Media’ (livre III). Mais ce jeu de traducteurs n’est
pas tout : la traduction a eu une effectivité créatrice dans la tradition exégéti-
que, en particulier chez Albert le Grand.

LES LECTURES D’ALBERT LE GRAND

Albert commente la Métaphysique peu aprés 1263, avant que Guillaume de
Moerbeke ne donne sa version. Ses éditeurs modernes ont montre qu’il lit la
‘Media’, ce qu’illustrent ’absence de 1’expression ‘simul totum’ au septieme li-
vrel8 et sa présence au début du troisieme livre. Contrairement a Berthold et
Dietrich plus tard, Albert ne rattache pas I'invention et I’emploi de cette no-
tion a Platon. Mimant la fagon dont Aristote s’exprime dans le texte com-
menté, Albert précise le sens de I’expression ‘simul totum’ et joint une remar-
que qui laisse croire qu’elle est d’usage commun en grec :

« Octavo decimo etiam de forma quaerendum est, utrum ipsa est aliquid praeter
totalitatem, cuius est forma, sicut dicitur anima addita toti, quam Democritus in
omnibus esse dixit et Orpheus, licet aliter diceret quam Democritus. Dico autem
simul totum, quod Graeci synolon vocant, quando praedicatur aliquid de materia

17 Pour signifier I'individu, la chose en sa particularité indéfinissable et non la composition
spécifique de matiére et de forme, Aristote utilise souvent le mot ‘particulier’ (ekaston), par
exemple en 1036a17, 1036a27, ou bien une formule déictique comme ‘tode ti’, par exemple en
1037a1, 1037b29. L’anonyme traduit respectivement par ‘unumquodque’ ou ‘singulum’
(Guillaume de Moerbeke choisit ‘unumquodque’), et ‘hoc aliguid’ (de méme chez Guillaume).

18 A partir de la Media, Albert forge I’expression ‘totum integrum’ dans le livre VII: ALBERT
LE GRAND: Metaphysica, Lib. VII, tract. 3, c. 2. Ed. Bernhard Geyer. Aschendorff 1964 (= Opera
omnia 16.2), 358.



392 Catherine Konig-Pralong

sive materiali compositione, quod nihil est additum illi, sed tantum praedicat
compositionem ipsius aut harmoniam. »1

Dans ce deuxiéme chapitre du premier traité sur le livre III de la Métaphysique,
Albert récapitule les apories aristotéliciennes. Les commentant briévement, il
n’adopte pas une perspective unidimensionnelle : il ne lit pas ’ensemble des
apories comme une critique unitaire adressée par Aristote 4 ses prédécesseurs,
notamment a Platon. Dans la lecture d’Albert, la cinquieme aporie vise bien la
prétendue théorie platonicienne des idées ; Albert I’attribue aux ‘Platoniciens’
et la formule en ces termes: y a-t-il des substances autres que les substances
sensibles ?20 Cependant, a partir de la quinziéme aporie, Albert infléchit les
discussions en direction de la théorie aristotélicienne de la forme présente dans
le composé de matiére et de forme (‘synolon’ en grec). Dans la dix-huitiéme
aporie (ci-dessus), ou apparait le syntagme ‘simul totum’, Albert se meut sur le
terrain de I'ontologie d’Aristote ; il se demande si la forme est quelque chose
de plus que la totalité dont elle est la forme, si le principe formel est quelque
chose a part de la forme particuliére qui est liée a la matiére particuliére et qui
signifie 'unité du composé. Dans le chapitre suivant, il précise la question en
ce sens, parlant indifféremment de ‘principe formel’, de ‘forme’ ou d*‘dme’ du
composé naturel de matiére et de forme (excluant de facto les artefacts)?!:
I’dme est-elle quelque chose en plus et 2 part du composé ? Il traite cette ques-
tion séparément des problémes qui découlent des doctrines pythagoricienne et
platonicienne abordées au préalable. Enfin, lorsqu’il y répond dans le chapitre
7 du deuxiéme traité sur le livre III, Albert choisit la solution aristotélicienne
contre la solution de ceux qu’il nomme ‘stoiciens’ (i.e. des platoniciens) et a
qui il attribue I'usage du terme ‘synolon’ pour signifier le particulier :

« Quaestio autem haec est, utrum aliquid sit forma et universale praeter materiam
et synolon sive simul totum, quod est particulare, sicut quidam Stoicorum dixerunt.
[...] Et cum universalia accidentium sint principia scientiae et universalia, vide-
tur, quod non propter scientiam wvel utilitatem oportet nos ponere formam extra
animam habere esse praeter synolon Graece vocatum, quod nos particulare vocamus.
Haec autem quaestionis determinatio patet per se ex his quae ante determinata

19 ALBERT LE GRAND: Metaphysica, Lib. III, tract. 1, c. 3. Ed. Bernhard Geyer. Aschendorff
1960 (= Opera omnia 16.1), 109: « En dix-huitiéme lieu, il faut examiner la question de la forme:
est-elle quelque chose a part de la totalité dont elle est la forme, comme I’dme est dite ajoutée au
tout ? (Ame que Démocrite et Orphée ont dit étre en toutes choses, alors qu’[Aristote] avait une
autre thése que Démocrite.) Or je parle de ‘tout simultané’ - que les Grecs nomment ‘synolon’ -
lorsque quelque chose est prédiqué de la matiére ou de la composition matérielle ; ce quelque
chose n’est rien d’ajouté a celle-ci, mais il signifie seulement la composition ou I’harmonie de
cette derniére. »

20 ALBERT LE GRAND: Metaphysica, Lib. II1, tract. 1, c. 3. Ed. Bernhard Geyer. Aschendorff
1960 (= Opera omnia 16.1), 108.

21 ALBERT LE GRAND: Metaphysica, Lib. III, tract. 1, c. 3. Ed. Bernhard Geyer. Aschendorff
1960 (= Opera omnia 16.1), 109b ligne 70 ss.



Figures fantdmes de Platon dans la philosophie scolastique médiévale 393

sunt. Scias tamen, quod haec fuit ratio et causa quaestionis, quia Stoici videbant,
quod nibil educit aliud de potentia, nisi quod est in actu potentiae impermixto et
puro [...]- »22

La réponse d’Albert assimile la forme et 'universel et lie la problématique a
I’épistémologie. Le chemin tenté par les ‘stoiciens’ - décrit comme aporie par
Aristote — procéde d’un postulat ontologique selon lequel I’idée demeure dans
rien (sans sujet d’immanence ou de production), alors qu’elle est sensée
expliquer le monde de la génération et de la corruption. Le chemin praticable
subsume 'ontologie 3 la noétique. Chez Albert, le dualisme ‘platonicien’
scénarisé par Aristote est résorbé dans une noétique et une noéto-cosmologie
d’importation byzantine et arabe, qui doit peut-étre autant a Platon et aux
néoplatonismes qu’a Aristote.23 Alors que la critique aristotélicienne de Platon
mettait face a face deux univers ontiques - les idées et les choses sensibles -,
Albert rapatrie I'ontologie des choses sensibles dans une vaste cosmologie
noétique, ou I’étre procede de I’activité intellectuelle des principes intelligents,
c’est-a-dire de substances astrales éternelles, nécessaires et séparées de la
matiére. L’universel est toujours dans un sujet: in re comme forme du
composé et in anima lorsque celui-ci est connu par un sujet humain. A appui
d’autres textes paralleles d’Albert, il faut ajouter la modalité éminente : la
forme est in intellectu, lorsque la chose est envisagée dans son principe et dans
sa cause essentielle - en Dieu ou dans une intelligence séparée.

Il est difficile de fixer une image albertinienne de Platon - elle bouge d’un
texte a I’autre et joue des rdles divers -, mais il est intéressant de constater que,
sans connaitre Platon de premiere main, Albert relativise et critique ce qu’il lit
comme la critique aristotélicienne de Platon. Pour décrire la maniere dont
Albert lit Aristote et se représente Platon, il faut faire un détour par le
premier commentaire philosophique d’Albert, le Super Ethica composé vers
1250. Au premier livre de cette lecture de I’Ethigue & Nicomagque, 13 ol

22 Albert le Grand: Metaphysica, Lib. 111, tract. 2, c. 7. Ed. Bernhard Geyer. Aschendorff
1960 (= Opera omnia 16.1), 123 [...], 124. « Telle est la question: y a-t-il quelque chose qui soit
forme et universel 4 part de la matiére et du synolon ou ‘tout simultané’, c’est-a-dire du
particulier, comme ’ont dit certains Stoiciens ? Et, puisque les universaux [au statut] d’accidents
sont les principes du savoir et sont universels, il semble qu’il ne nous faut pas poser - en raison
de la science ou de l'utilité - que, hors de I’ame, une forme ait I’étre a part du synolon (ainsi
dénommé en grec), que nous nommons particulier. La solution de cette question apparait de soi,
a partir de ce qui a été déterminé auparavant. Sache cependant que telle fut la raison et la cause
de cette question: les Stoiciens constataient que seul ce qui est en acte, sans mélange avec la
puissance et pur, produit quelque chose d’autre a partir de la puissance [...]. »

23 Pour une description de cet univers noétique et cosmique: STURLESE, Loirs: Storia della
filosofia tedesca nel medioevo. Il secolo XIII. Firenze: Olschki 1996, 90-122 ; FLASCH, Kurt: Meister
Eckhart. Die Geburt der ,,Deutschen Mystik* aus dem Geist der arabischen Philosophie. Miinchen:
C.H. Beck 2006, 67-85 ; COCCIA, Emanuele: Intellectus sive intelligentia. Alberto Magno, Averroe
e la notice degli arabi. In: FZPhTh 53 (2006) 133-187.



394 Catherine Konig-Pralong

Aristote s’en prend a la théorie platonicienne du bien, Albert insére une petite
exégese de Métaphysique 111 et avance sa théorie des trois états de I'universel
(ante rem, in re, post rem). Ce lieu a été présenté et analysé par A. de Libera.24
Je me contenterai d’en signaler quelques aspects plutdt matériels, renvoyant a
A. de Libera pour ce qui est de I'intelligence du texte.

Albert réhabilite progressivement la figure de Platon. Dans la lecon 3 du
premier livre, il commence certes par prendre de la distance par rapport au
Platon d’Aristote ; il se dit d’accord avec le Commentateur (Eustrate de Nicée)
pour assimiler les idées aux raisons existant dans I’esprit divin.25 Platon et les
platoniciens ont eu tort de poser des formes qui subsistent sans sujet, entre les
idées existant dans l’esprit divin et les formes sensibles immergées dans la
matiere. Cependant Albert souligne a deux reprises sa dépendance envers le
témoignage d’Aristote au troisieme livre de la Métaphysique. Plus loin, dans la
lecon 5 ou il est question de I’universel, Albert souligne trois fois qu’Aristote
a (fallacieusement) ‘imputé’ i Platon une théorie univoque de I’idée, qui
interdit toute participation des choses sensibles a I’idée :

« Imponit ergo Aristoteles Platoni quod idea conveniebat illis quorum erat, sine
ordine prioris et posterioris [...]; et sic omnia quae convenibant in una idea,
erant univoca.

[...] Solutio: Dicendum secundum Commentatorem, gquod hoc falso imponit
Avistoteles Platoni.

[...] particularibus autem destructis nihil prohibet illa remanere, secundum quod
imponit sibi Aristoteles, ut dictum est. »26

24 LIBERA, Alain de: Métaphysique et noétique. Albert le Grand. Paris: Vrin 2005, 229-239, qui
élucide le platonisme d’Albert en soulignant I'importance des sources grecques (Eustrate de
Nicée et Denys I’Aéropagite). L’idée platonicienne (le tout antérieur aux parties en contexte
aristotélicien) correspond i I'universel « théologique » d’Eustrate et de Denys. A la page 239,
I’auteur fait un constat trés intéressant sur la lecture d’Albert: «[...] Albert travaille sur des
filieres plutét que sur des auteurs, [...] il crée ses ruptures singuliéres i 1’aide de continuités
multiples et éparses. » Voir aussi, du méme auteur: La querelle des universaux. De Platon a la fin
du Moyen Age. Paris: Seuil 1996, 252-262. A. de Libera y analyse en détail le rapport d’Albert 4 sa
tradition (byzantine, arabe et latine) ; il souligne I’importance prise par Platon dans la derniére
paraphrase albertinienne du corpus aristotélicien (en 'occurrence du Livre de causes), le De causis
et processu universitatis a prima causa de 1268-1269.

25 ALBERT LE GRAND: Super Ethica, Liber I, lectio III. Ed. W. Kiibel (Opera omnia, t.
XIV.1), Aschendorff, 1968, 15-16.

26 Respectivement: ALBERT LE GRAND, Super Ethica, Liber I, lectio V. Ed. Wilhelm Kiibel.
Aschendorff 1968 (= Opera omnia XIV.1), 24, 25, 28. « Aristote a donc imputé a Platon [cette
théorie]: 'idée convenait 2 ces choses dont elle était I’idée sans ordre de priorité ou de posté-
riorité [...] ; de fait, toutes les choses qui convenaient dans une seule idée étaient univoques. »
« Solution: selon le Commentateur, il faut dire qu’Aristote a fallacieusement imputé cela a
Platon. » «[...] les particuliers détruits, rien n’empéche que celle-ci subsiste, selon la doctrine
qu’Aristote lui a imputée, comme il a été dit. »



Figures fantomes de Platon dans la philosophie scolastique médiévale 395

Albert a bien saisi le nerf de la critique aristotélicienne : mettre dos a dos deux
univers ontiques sans rapport — les idées et les choses sensibles.2” En contestant
le bien fondé de cette lecture et en jouant une interprétation byzantine de
Platon contre les allégations d’Aristote, il fait apparaitre en creux une image
différente et valorisante de Platon. Le Platon d’Eustrate et le Platon d’Aristote
sont mutuellement exclusifs :

« Et hoc dictum sit secundum opinionem Commentatoris. Si tamen verum est,
quod Aristoteles imponit Platoni, ut dictum est supra, absolute male dixit. »28

Autre signe de la distance d’Albert par rapport au texte d’Aristote : alors qu’il
le commente, il présente sa propre théorie des trois états de I'universel et en
attribue la paternité a Platon (Distinguit enim Plato triplex universale...). Enfin,
dernier aspect remarquable de ce passage du Super Ethica pour notre propos :
Albert établit un lien entre les livres III et VII de la Métaphysigue, malgré la
discontinuité introduite par la traduction latine divergente de ‘synolon’ (ici
‘simul totum’, 1a ‘integrum’). Selon Albert, le livre VII traite de 'universel post
rem, qui est dans I’ame du sujet connaissant et qui est abstrait de la chose
connue.?’

Lorsqu’il commente le livre VII de la Métaphysique, au moins treize ans
plus tard, ’attitude d’Albert et son image de Platon auront cependant change.
Albert dépend du traducteur de la Media : le syntagme ‘simul totum’ ou son
équivalent grec ‘synolon’ n’apparaissent pas. Aux endroits du livre VII
consacrés au synolon et a la question de la définition des choses composées
(1034b20-1037b7), Albert parle de tout intégral (intergum/totum intergum)3°
ou d’individu qui peut étre désigné (designatum) au moyen du déictique (hoc)
ou pointé par un geste (per nutum demonstrantem).3! Il démarque strictement
les points de vue. D’abord, il expose la solution aristotélicienne (77aizé 3, c. 1-
7) puis il rejette les solutions ‘stoicienne’, pythagoricienne et platonicienne
(Traité 3, c. 8-9), en fondant son analyse sur celle d’Averroes.

27 Albert le dira tres clairement dans le De causis et processu universitatis. Ed. Winfried
Fauser. Aschendorff 1993 (= Opera omnia 16.2), 116.

28 ALBERT LE GRAND: Super Ethica, Liber I, lectio V. Ed. Wilhelm Kiibel. Aschendorff 1968
(= Opera omnia XIV.1), 25. « Que cela soit affirmé selon l'opinion du Commentateur. Si
toutefois ce qu’Aristote impute a Platon est vrai - comme il a été dit plus haut - il a parlé de
maniere absolument fausse. » La phrase est ambigué, mais je crois bien qu’il faut la lire comme
une alternative qui met en balance la Platon d’Eustrate et le Platon de la critique d’Aristote.

29 Tbid.

30 Par exemple: ALBERT LE GRAND: Metaphysica, Lib. VII, tract. 3, c. 2. Ed. Bernhard Geyer.
Aschendorff 1964 (= Opera omnia 16.2), 358 ligne 15 ; c. 4, 360 lignes 39-40, ligne 66, ligne 70-
71, ligne 96 ; c. 5, 361 ligne 28, ligne 40, 362 ligne 10.

31 Par exemple: ALBERT LE GRAND: Metaphysica, Lib. VII, tract. 3, c. 2. Ed. Bernhard Geyer.
Aschendorff: 1964 (= Opera omnia 16.2), 357 ligne 13 ; c. 3, 359 ligne 33.



396 Catherine Konig-Pralong

Dans un premier temps, Albert explique en effet la distinction
aristotélicienne entre parties antérieures et postérieures au tout. Les premiéres
sont les constituants formels (‘animal’ ‘doué de raison’) de la substance
(’homme) ; les secondes sont les concrétions matérielles de cette méme
substance (cette chair, ces os) ou les notions qui les signifient (‘chair’, ‘os’).
Albert parle d’une part de nature formelle, de quidité ou de tout essentiel,
d’autre part de parties matérielles constitutives du tout intégral.32 Sans
référence a Platon ou aux platoniciens, il instaure un ordre de participation du
tout intégral (I’homme composé d’un corps et d’une ame) au tout essentiel
(’animal doué de raison, en d’autres mots : I’ame humaine). En effet, le tout
intégral - ’homme comme composé - se définit au moyen du tout essentiel,
au moyen de I’ame : le corps n’est corps que d’une ame comme le doigt n’est
doigt que d’un corps animé, car le corps ou le doigt sont finalisés et configurés
par leur fonctionnalité dans le corps vivant. Le tout essentiel (animal doué de
raison) constitue la forme ou ’acte du tout intégral (du ‘synolon’). Envisagée
comme antérieure au tout intégral et séparée de la matiére, une partie du tout
intégral - la forme ou la quidité - est donc elle-méme un tout, essentiel et plus
parfait, auquel participe le tout intégral.

Albert restitue le célébre exemple d’Aristote : il est impossible de définir le
‘camus’ - qui est une concavité du nez - sans faire entrer le nez dans
I’énonciation de ce qu’est le camus ; mutatis mutandis il est impossible de dire
ce qu’est ’homme et le corps humain sans mobiliser I’ame. La forme (I’ame)
entre non seulement dans la formule ou ’énonciation de ce qu’est le tout
intégral ("homme) mais aussi dans celle de ce qu’est sa partie matérielle (le
corps humain). Par contre, il est courant qu’il y ait un nez qui ne soit pas
camus et on définit le nez sans mobiliser le camus ; mutatis mutandis ’ame, la
partie formelle envisagée dans sa perfection propre, n’est pas congue au moyen
du corps humain et peut étre sans lui. Aristote mentionne aussi I’exemple de la
sphére en airain : la sphére ne se définit pas par 'airain et elle peut étre réalisée
dans une autre matiere, par exemple en bronze. Dans cette lecture, le corps est
comme un accident de ’ame : il lui est postérieur (il s’y ajoute et la réalise
extérieurement) et il en est I'instrument (’organe). Dans son commentaire,
Averroeés insiste sur cette primauté de la forme: il en conclut qu’elle seule
constitue la quidité de la chose, exclusion faite de la matiere.33

32 ALBERT LE GRAND: Metaphysica, Lib. VII, tract. 3, c. 2-5. Ed. Bernhard Geyer
Aschendorff, 1964 (= Opera omnia 16.2), 356-362. Récapitulant les résultats de son enquéte
(362), il oppose « totum essentiale » et « totum integrum ».

33 AVERROES: Aristotelis opera cum Averrois commentariis, Metaphysicorum liber VII, comm.
21. Venetiis apud junctas 1562-1574, vol. 8 [réimpr. Frankfurt, Minerva, 1962], 171vI: [...]
quiditas hominis est homo uno modo, et non est homo alio modo ; et est forma hominis, et non est
homo, qui est congregatus ex materia et forma. «[...] la quidité de ’homme est ’homme d’une



Figures fantomes de Platon dans la philosophie scolastique médiévale 397

Dans une deuxiéme partie de son exposition (Traité 3, c. 8-9), Albert
présente et critique les doctrines des prédécesseurs d’Aristote. La,
contrairement a la lecture du Super Ethica, la présentation d’Albert n’est pas
différenciée ; elle croit a la caricature aristotélicienne de Platon et qualifie
d’idiotie de Platon (stultitia Platonis) la théorie des idées (ideae), qui consiste a
poser un homme en soi et un cheval en so0i.34 Lorsqu’il commente le livre VII
de la Métaphysique, Albert n’a plus Eustrate de Nicée pour guide, mais
Averroes.

En tous cas, dans le discours valorisant du Super Ethica ou dévalorisant du
commentaire du livre VII de la Métaphysigue, Platon n’est jamais 'inventeur et
le théoricien du concept de tout simultané ou d’agrégat de matiére et de
forme. Telle est la chasse gardée d’Aristote, alors que Platon s’est intéressé aux
formes séparées de la matiere (idées de Dintellect divin dans la lecture
valorisante ou idées subsistant dans rien dans la lecture péjorative).

LA LECTURE DE THOMAS D’ AQUIN

Thomas d’Aquin se présente en lecteur du livre VII de la Métaphysigue dans
'une de ses premiéres ceuvres déja, le traité d’ontologie intitulé De ente et
essentia (1252-1256).35 Au début du deuxiéme chapitre, il critique une inter-
prétation similaire A la lecture ‘averroiste’ présente chez Albert. Selon Tho-
mas, tout au long de sa carriére de théologien,36 les définitions des substances
matérielles doivent comporter une référence au moins implicite a la matiére ;
la signification du corps est virtuellement contenue dans la définition de
’homme (i.e. ‘animal doué de raison’). Dans le composé (la substantia com-
posita), la matiere n’est pas comme un ajout a ’essence ou comme quelque
chose d’extérieur, car ces caracteres-la sont propres a l’accident - qui est
naturellement séparable. La lecture de Thomas veut éviter de réduire le corps
humain au statut d’accident de I’ame.37

certaine maniére, mais elle n’est pas ’homme d’une seconde maniére ; elle est la forme de
I’homme, par contre elle n’est pas ’homme qui est une agrégation de matiére et de forme. »

34 ALBERT LE GRAND: Metaphysica, Lib. VII, tract. 3, c. 9. Ed. Bernhard Geyer. Aschendorff
1964 (= Opera omnia 16.2), 365.

35 Au sujet de ce texte, voir I'introduction de Dewux traités De ente et essentia de Thomas
d’Aquin et Dietrich de Freiberg, présentation et trad. LIBERA, Alain de / MICHON, Cyrille. Paris:
Seuil 1996. Ainsi que LIBERA, Alain de: La querelle des universaux. De Platon a la fin du Moyen
Age. Paris: Seuil 1996, 277-283.

36 Voir par exemple le Commentaire de la Métaphysique, livre VII, lecon 9, composé vers 1271.

37 Comme on sait, Thomas d’Aquin adopte une position anthropologique qui n’est ni
réductionniste, ni séparatiste ; le corps n’est pas un simple accident et une simple extériorisation
de I’ame, mais il n’est pas non plus une substance a part entiére (selon la thése de unicité de la
forme substantielle en ’homme). Thomas navigue entre deux mondes: entre les anthropologies
intellectualistes rapatriant I’humanité de ’homme dans les activités éminentes de 1’dme (héritage



398 Catherine Konig-Pralong

A Iépoque ot il rédige ce traité, Thomas lit la Métaphysigue de la translatio
Media, comme Albert. L’expression ‘simul totum’ n’apparait pas. Ce syntagme
nominal (et non Dexpression adverbiale de la simultanéité ou du mode
syncrétique) est atteste treize fois dans l’ceuvre de Thomas. Toutes les oc-
currences apparaissent dans le Commentaire de la Métaphysique rédigé a Paris
vers 1271 : huit dans le livre III, trois dans le livre VII, une dans le livre X et
une dans le livre XI. Thomas utilise alors la révision de Guillaume de
Moerbeke. En fait, Guillaume et Thomas relient ’aporie du livre III (995b32)
a un passage du livre VII qui en donne selon eux la solution (1035b20ss). Cette
opération apparemment simple va féconder une lecture nouvelle qui met en
relation Platon et 'ontologie du ‘simul totum’ ou synolon. Le tribut d’une telle
reconfiguration sera une ambiguité forte auréolant la notion de ‘simul totum’.

Si I’on tente de restituer cet épisode pas a pas, on voit d’abord Guillaume
corriger la Media et signaler le lien entre Métaphysigue 111 et VII en traduisant
la aussi ‘synolon’ par ‘simul totum’ :

« Corpus uero et huius partes posteriora sunt hac substantia, et diuiditur in hec
ut in materiam non substantia sed simul totum. Eo quidem igitur quod simul
totum priora hec, est ut, est autem ut non. Neque enim possunt esse separata ;
non enim qui quocumque modo se habens digitus animalis, sed equiuocus qui
mortuus. [...] Homo uero et equus et que ita in singularibus, universaliter autem,
non sunt substantia sed simul totum quoddam ex hac ratione et hac materia ut
uniuersaliter. »38

Ces quelques propos d’Aristote (desquels j’ai omis une phrase relative a la
fonction du cceur et du cerveau) sont rapides, nuancés, peut-étre ambigus. En
premier lieu ’expression ‘simul totum’ apparait pour signifier le composé
concret de matiere et de forme. Une ontologie se dessine sur le mode concret.
Elle présente un exemple de la postériorité des parties matérielles par rapport
a la substance individuelle : concrétement, le doigt est postérieur a la substance

albertinien) et les anthropologies de certains théologiens parisiens et anglais qui s’organisent
autour du cas du corps (en particulier du corps mort) du Christ pour conférer une substantialité
et une certaine autonomie au corps.

38 ARISTOTELES LATINUS: Metaphysica, VIL. 10. Recensio Guillelmi. Ed. Gudrun Vuillemin-
Diem. (= AL XXV 3.2), 151. « Or le corps et ses parties sont postérieurs a cette substance, et ce
n’est pas la substance mais le tout simultané qui se divise en ces parties comme en sa matiére. De
la sorte, ces parties sont certes antérieures au tout simultané en un sens, mais pas en un autre
sens. En effet, elles ne peuvent pas étre séparées ; ainsi, le doigt de I’animal n’est pas ce qu’il est
de toutes les maniéres, mais, doigt mort, il n’est ce qu’il est que de maniére équivoque. [...] Or
’homme, le cheval et les autres choses qui sont dans les singuliers mais de maniére universelle, ne
sont pas une substance mais un certain tout simultané [composé] de cette raison et de cette
matiére envisagées comme universelles. » Désormais, la notion de ‘simul totum’ sera rattachée au
livre VII, comme en témoigne par exemple un passage des Quaestiones super Peribermeneias
(Quaestio 8, resp.) de JEAN DUNS SCOT: Si autem illa sint imposita ad significandum simul totum,
de quo dicit Aristoteles in VII Metaphysicae quod [...].



Figures fantomes de Platon dans la philosophie scolastique médiévale 399

de I’animal (I’dme) ; le doigt d’un animal mort n’est plus un doigt au sens
premier du terme. (Cette antériorité de ’ame ou de la forme par rapport au
parties matérielles est bien str de nature, et non chronologique.)

Cependant, le texte glisse vers une ontologie sur le mode abstrait. Aristote
précise que ‘homme’ ou ‘cheval’ qui sont ‘dans’? les singuliers, le sont de
maniére universelle. De cette maniére, ‘homme’ ne constitue pas une
substance, mais un ‘simul totum’ abstrait, composé d’une raison/forme et
d’une matiere envisagées universellement.#0 Le lecteur moderne de cette phrase
peut y voir une précision anti-platonicienne : ‘homme’ - qui est prédiqué de
Socrate - n’est pas une substance, c’est-a-dire qu’il n’est pas une idée
platonicienne telle que la congoit Aristote : une forme séparée a laquelle
participe I'individu matériel. ‘Homme’ est un universel abstrait, qui peut étre
décomposé en notions, tout aussi abstraites et universelles - il peut étre
explicité par ‘ame’, ‘corps’, ‘chair’, etc.

La lecture de Thomas d’Aquin exploite différemment le texte.#! Elle
s’inscrit dans le contexte de son ontologie des choses matérielles et de son
anthropologie anti-averroiste qui rapatrie le corps dans la sphére essentielle de
I’humain. Thomas ne traduit pas les exemples aristotéliciens ‘homme’, ‘cheval’
en termes de notion, mais d’espéce ou, précise-t-il, de quidité (guod quid erat
esse). 11 féconde I’ambivalence du discours aristotélicien (est ut, est autem ut
non) et surtout la seconde remarque d’Aristote portant sur la composition de
raison et de matiére envisagées sur le mode universel, lorsqu’il est question des
choses sensibles. Il voit 13 une confirmation de sa lecture de l’ontologie
aristotélicienne : la matiére fait partie de ’espéce ou de la quidité. En d’autres
termes, la définition ou la quidité de I’homme est un ‘simul torum’
comprenant la forme et la matiére - non pas la matiére concréte, qui ne saurait

39 Le grec de I’édition Bekker est différent: il dit ‘au sujet’ des singuliers — epi - et Jules
Tricot traduit par « affirmés de ».

40 Contrairement a Guillaume de Moerbeke qui traduit toujours ‘synolon’ par ‘simul totum’,
le traducteur de la Media était conscient de la différence de sens de ce terme a cet endroit du texte
d’Aristote (= 1035b29). On se souvient qu’il traduit ‘synolon’ par ‘simul totum’ dans le livre III ;
ici, dans le livre VII, il opte pour ‘integrum’, sauf a cet endroit précis ou Aristote parle d’un
synolon sur le mode abstrait: il traduit alors par ‘totum quiddam’. Lisant la Media, Albert le
Grand n’a pas percu la différence, puisqu’il a fondu les deux traductions en une: il parle de
‘totum integrum’ tout au long du livre VII.

41 THOMAS D’AQUIN: In libros Aristotelis Metaphysicorum, VII, lect. 10, ed. M.-R. Cathala,
R.M. Spiazzi: 363, n. 1490-1491: « Et ideo dicit, quod homo et equus et quae ita sunt in
singularibus, sed universaliter dicta, sicut homo et equus ‘non sunt substantia’, id est non sunt
solum forma, sed sunt simul totum quoddam compositum ex determintata materia et
determinata forma; non quidem ut singulariter, sed universaliter. Homo enim dicit aliquid
compositum ex anima et corpore, non autem ex hac anima et hoc corpore. [...] Sic igitur patet
quod materia est pars speciei. Speciem autem hic intelligimus non formam tantum, sed quod quid
erat esse. [...] Est enim materia pars compositi. Compositum autem est tam universale quam
singulare. »



400 Catherine Kénig-Pralong

entrer dans une deéfinition, mais la matiére comme universel ou objet
d’intellection. Dans cette lecture, la matiére est exhaussée du simple statut
d’accident ajouté et extérieur. Elle devient une donnée essentielle et intrin-
seque des choses sensibles, ne pouvant étre séparée de la forme dans ’ordre
naturel. La signification de I’expression ‘simul totum’ a quelque peu bougé lors
de cette opération exégétique. Alors qu’elle désignait tel ou tel composé de
matiére et de forme, une agrégation ou une concrétion, elle prend maintenant
une certaine hauteur d’abstraction, elle renvoie aux parties de la définition ou
de la quidité, parmi lesquelles il faut compter la matiére envisagée sur le mode
universel (‘chair’ et ‘os’ dans le cas de I’homme). Cette matiere n’est pas la
matiere déterminée (signata) d’un individu concret, car elle est une matiere
congue abstraction faite des particularités individuelles (cette chair, ces os).
« Le composé peut étre aussi bien universel que singulier ».

A Tendroit de la Métaphysique VII, 10 (1035b20ss), Thomas ne signale donc
pas d’intention anti-platonicienne, décevant les attentes du lecteur moderne. Il
avance un pion dans sa partie contre l'interprétation formaliste d’Averroes.
Cependant, ’homme et le cheval apparaissent en mauvaise part plus avant

dans le commentaire de Thomas, au livre III, précisément au passage qui nous
intéresse (995b32) :

« Quarta quaestio est, utrum aliquid sit praeter synolon, id est simul totum, au
nihil ; aut in quibusdam sit aliquid, et in quibusdam non : et qualia sint in quibus
sunt et qualia in quibus non. - Exponit antem quid sit synolon wvel simul totum,
scilicet quando praedicatur aliguid de materia. Ad cuins intellectum considerandum
est guod Plato posuit hominem et equum et ea quae sic praedicantur, esse formas
separatas. Per hoc autem homo praedicatur de Socrate vel Platone, quod materia
sensibilis participat formam separatam. Socrates ergo vel Plato dicitur synolon
vel simul totum, quia constituitur per hoc quod materia participat formam sepa-
ratam. Et est quasi quoddam praedicatum de materia. Quaerit ergo Philosophus
hic utrum quod quid est individui, sit aliquid praeter ipsum individuum, vel
non : aut etiam in quibusdam est aliud et in quibusdam non aliud. Quam quidem
quaestionem Philosophus determinabit in septimo. »42

42 THOMAS D’AQUIN: In libros Aristotelis Metaphysicorum, 111, lect. 3. Ed. M.-R. Cathala,
R.M. Spiazzi: n. 360. « La quatriéme question demande: y a-t-il quelque chose a part du synolon,
c’est-a-dire du ‘tout simultané’, ou non ? Ou bien: y a-t-il quelque chose [de cette sorte] dans
certains étres et dans d’autres non ? - Or [Aristote] explique ce qu’est le synolon ou le ‘tout
simultané’, a savoir lorsque quelque chose est prédiqué de la matiére. Pour saisir ce point, il faut
tenir compte de ceci: Platon a posé que homme, cheval et les choses qui se prédiquent ainsi sont
des formes séparées. Homme se prédique de Socrate ou Platon, du fait que la matiére sensible
participe a la forme séparée. De fait, Socrate, ou Platon, est dit synolon ou ‘tout simultané’, car il
est constitué par le fait que la matiére participe a la forme séparée. Et il y a 13 comme un certain
prédicat de la matiére. Le Philosophe demande donc a cet endroit si le ‘ce que c’est’ de I'individu
est quelque chose a part de I’individu, ou non ; ou s’il est quelque chose de différent dans certains



Figures fantomes de Platon dans la philosophie scolastique médiévale 401

L3, Thomas explique 1’aporie aristotélicienne en la situant dans le contexte de
la polémique anti-platonicienne. L’idée platonicienne, I’homme ou le cheval
séparé, est mentionnée comme origine de I’aporie discutée par Aristote. Pour
gloser ‘simul totum’, Thomas ne mentionne pas les Grecs ou les stoiciens
comme Albert avant lui, mais il attribue la notion a Aristote en lui opposant
une autre conception, celle de Platon. L’avantage de I’élucidation de cette
notion revient a Aristote, qui en a précisé le sens : « lorsque quelque chose est
prédiqué de la matiére ». Les exemples qui suivent invitent a assimiler ici la
matie¢re A la chose individuelle (tode 1 - hoc aliquid) : ceci (par exemple
Socrate) est un homme, blanc, etc. Pour exposer 1’aporie aristotélicienne,
Thomas se livre cependant a un test. Il exporte et ajuste le ‘simul totum’ a la
théorie platonicienne qu’il reconstruit a partir d’Aristote. En monde plato-
nicien, le ‘simul totum’ est un (absurde) composé de chose sensible individuelle
et de forme séparée éternelle. Cependant, le commentaire de Thomas ne
s’étend pas plus. Bref, il renvoie au livre VII pour la solution de la question.
Avec Guillaume de Moerbeke et Thomas d’Aquin, les livres III et VII de la
Métaphysigue ont été solidement liés. La notion de ‘simul totum’ a été dotée
d’une signification plus abstraite, et elle a été approchée de la figure de Platon.

L’INTERVENTION DE DIETRICH DE FREIBERG

L’expression ‘simul totum’ apparait trois fois dans 1’ceuvre de Dietrich de
Freiberg, qui est le dernier intermédiaire entre le traducteur oriental de la
‘Media’, au XII° siecle, et le dominicain allemand Berthold de Moosburg, au
XIV® siécle. Les trois occurrences se suivent de pres dans les chapitres 5 et 6 du
traité Des quidités des étants rédige vers 1300.4® Ce précis d’ontologie utilise le
livre VII de la Métaphysique : sans le commenter de maniére suivie, il appelle
sans cesse a témoigner en faveur d’'une métaphysique de la forme qui exclut la
matiere de la sphére quiditative des étants. La bonne lecture d’Aristote est
celle d’Averroés, que Dietrich oppose 2 ’ontologie thomasienne. Comme I’a
dit Kurt Flasch,# les rapports essentiels et nécessaires (les rapports par soi
dont parle Aristote dans les Analytiques postérieurs 1, 4) impriment une cohé-
rence maximale a la structure métaphysique mise en place par Dietrich. Dans

individus et pas dans d’autres. Cette question, le Philosophe la tranchera cependant dans le
septieme [livre]. »

43 Au sujet de ce texte, FLASCH, Kurt: Introduction. In: DIETRICH DE FREIBERG: Traité des
accidents, Traité des quidités des étants. Traduits et annotés par C. Kénig-Pralong avec la
collaboration de R. Imbach. Paris: Vrin, a paraitre. IMBACH, Ruedi: L’antithomisme de Thierry de
Freiberg. In: Revue thomiste 97 (1997) 245-258. FLASCH, Kurt: Einleitung. In: DIETRICH VON
FREIBERG: Opera omnia, ed. coor. Kurt Flasch. Hamburg: Felix Meiner, t. 3 1983, XV-LXXXVL

44 FLASCH, Kurt: Finleitung. In: DIETRICH VON FREIBERG: Opera omnia. Ed. coor. Kurt
Flasch. Hamburg: Felix Meiner, t. 3 1983, XV-LXXXVI, LXXVIII.



402 Catherine Konig-Pralong

cette construction, il n’y a pas d’interstice ou pourrait s’insinuer la contin-
gence, la potentialité ou I’aptitude des choses a étre dans un ordre essentiel
différent. Le lecteur de Dietrich circule dans une ontologie de la forme, ou les
choses sont regardées pour ce qu’elles sont en acte et formellement, dans leurs
rapports et ligatures nécessaires. La matiére, la puissance, Vaptitudo et
’accidentel sont en dehors de la métaphysique. Ils n’appartiennent pas a
’ordre du connaitre et de ’étre.

Dietrich oppose cette meétaphysique de la forme a l’ontologie et a
I’anthropologie relatives de Thomas d’Aquin, ou la matiere et le corps étaient
étroitement attachés a la forme et a I’ame. Parties constitutives du composé et
de I’homme, Thomas les inscrivait au cceur d’une ontologie des choses
contingentes et imparfaites ; il les rapatriait dans le champ épistémique en les
regardant comme des étants relatifs, connaissables par analogie. Dans le traité
Des quidités des étants, Dietrich lit le livre VII de la Métaphysique avec
Averroes, contre Thomas d’Aquin. Il s’intéresse exclusivement a ’ontologie
aristotélicienne de la forme et a la théorie de la définition, pas du tout a la
critique aristotélicienne de Platon. Demandant ce qu’est la ‘quidité’ (le ‘ce que
c’est’) d’une chose, Dietrich circule d’abord a plusieurs hauteurs avant
d’atteindre, au chapitre 7, la hauteur juste : « la raison complete et parfaite de
quidité, qui est proprement quidité »45, c’est-a-dire la quidité envisagée comme
forme concrete et en acte des choses composées.

Avant de tenir son objet, Dietrich le circonscrit donc comme de
’extérieur, en tournant autour. Il considere d’abord la quidité de manieére
concréte mais tres genérale (au paragraphe 2): en ce sens imprécis, les
accidents et les substances simples (les formes pures) peuvent aussi étre doteés
d’une quidité - on peut dire d’eux ce qu’ils sont, méme si cette définition est
imparfaite (elle fait appelle a la notion de substance pour les accidents ou se
présente comme une description dans le cas des simples, dont on ne connait
pas de parties essentielles ou définitionnelles). Plus loin (aux paragraphes 4 a
6), Dietrich tente une autre approche, celle d’une ontologie sur le mode
abstrait. Il s’intéresse aux réalités de raison, qui sont produites par I’intellect et
qui jouent le role de prédicat et de sujet dans les phrases : les genres, espéces,
différences et particuliers abstraits hiérarchisés en séries catégorielles.

C’est dans ce contexte qu’interviennent les trois occurrences de I’expres-
sion ‘simul totum’, a ’endroit ou Dietrich précise quel écho altéré produit la
question ‘qu’est-ce que c’est ?’ au niveau des choses conceptuelles. La verti-
calité de la série catégorielle est alors reflétée par ’horizontalité de la prédi-
cation : le supérieur est prédiqué de I’inférieur. Le genre (animal) est prediqué
de Iespece (homme) qui est prédiqué de ’individu (Socrate). Dans la série

45 DIETRICH DE FREIBERG: De guiditatibus entium. Ed. Ruedi Imbach, Jean-Daniel Cavigioli.
In: Opera omnia. Ed. coor. Kurt Flasch. Hamburg: Felix Meiner, t. 3 1983, 108.



Figures fantdmes de Platon dans la philosophie scolastique médiévale 403

sémantique, 'inférieur est inclus dans le supérieur (I’espéce dans le genre,
I'individu dans ’espéce) « pour ainsi dire matériellement et subjectivement »,
comme le sujet est inclus dans le prédicat.46 Dans ce contexte précis — dans
I’ordre de la prédication -, le genre est donc plus formel que I’espéce, et
’espece est plus formelle que I'individu, qui se trouve toujours en place de
sujet (pour ainsi dire de ‘matiére’). Le genre et [’espéce sont comme des formes
englobant respectivement ’espece et le sujet individuel : « Et sic, secundum
quod dicit Philosophus, Plato aggregatum ex specie et individuo vocavit
quoddam simul totum. »#

Albert faisait du ‘simul totum’ - envisagé comme composé concret de
forme et de matiere - la chasse gardée d’Aristote. Thomas avait opéré un
mouvement vers Platon, disant qu’Aristote avait du préciser le sens exact de
cette notion contre Platon. Invoquant ’autorité d’Aristote, Dietrich attribue
la notion a Platon sans nuance péjorative : dans ’ordre conceptuel, Platon a
considéré la signification composée des parties de la prédication (des réalités
catégorielles) comme un tout simultané, une sorte d’agrégat sémantique.

Dans le paragraphe suivant, Dietrich est plus prolixe au sujet du ‘simul
totum’. 11 est alors engagé dans sa polémique antithomiste. Il reproche a
Thomas une confusion d’ordres ou de niveaux. Selon Dietrich, ’ontologie de
‘certains auteurs’, obnubilée par I’abstraction, a manqué sa cible ; en d’autres
mots, ’ontologie de Thomas n’a jamais atteint sa bonne hauteur de vol,
flottant dans l'univers abstrait de la logique et de la sémantique. Lorsque
Thomas dit que la quidité de Socrate est ‘homme’, c’est-a-dire une ame infor-
mant un corps, son discours n’est pas pertinent ; il rétrograde I’ontologie en y
important des objets logiques et sémantiques. Selon I’ontologie concréte de
Dietrich, la quidité de Socrate, ce qu’il est, est son ame, qui est exclusivement
’acte et la forme de Socrate. Par conséquent, apres la mort le cadavre n’est un
corps organique en aucune maniere.#8 Seule une pertinence logicienne et
sémantique permet d’affirmer que la quidité ou la forme de Socrate est
‘homme’ ou ‘humanité’ comprenant les notions de corps, d’ame, etc. De la
méme maniére le genre ‘animal’ ou ‘animalité’ est plus formel que ’espéce ;
mais il s’agit la de formes ou de quidités en un sens impropre, au niveau des
abstractions.#? Dans cette critique pour le moins renversante, Thomas apparait

46 Ibid., 5 (3), 105: quasi materialiter et subiective.

47 « C’est pourquoi, selon les dires du Philosophe, Platon a appelé cet agrégat de ’espece et
de I’'individu un certain ‘tout simultané’ [...]. » Ibid.

48 Bien que la position de Dietrich ne soit pas constante a cet égard (notamment dans le De
corpore Christi), voir en ’occurrence le De origine rerum praedicamentalium. Ed. Loris Sturlese.
In: Opera omnia, ed. coor. Kurt Flasch. Hamburg: Felix Meiner, t. 3 1983, 4, 171-174.

49 De quiditatibus entium. Ed. Ruedi Imbach, Jean-Daniel Cavigioli: 6 (4), 107: « Sicut autem
dictum est gratia exempli de specie, quae est homo, et sua quiditate, quae est humanitas,
inquantum utrumque est res rationis et res secundae intentionis, sic dicendum est de genere,



404 Catherine Ko6nig-Pralong

comme une victime de la logique. Platon, avec son synolon, figure comme une
source de seconde main mentionnée par Aristote ; il est crédité de ’invention
du vocable ‘simul totum’ signifiant ’agrégation des notions inférieures sous la
notion supérieure dans la série catégorielle. Aristote est le théoricien d’une
ontologie de la forme sur le mode concret.

POINT DE DEPART ET D’ARRIVEE : BERTHOLD DE MOOSBURG

Revenons maintenant au point de départ pour ré-enrouler le fil. Lorsqu’il est
question des propriétés des choses, Berthold de Moosburg commente Proclus a
’aide du traité Des accidents de Dietrich de Freiberg. Il cite et suit Dietrich
avec une remarquable fidélite. Cependant, lorsqu’il définit le propre comme
propriété inhérente a lindividu concret (‘simul totum’) et dépendante des
parties postérieures au tout, il importe une notion d’un autre texte de
Dietrich, le ‘simul totum’ du traité Des quidités des étants. La, ‘simul totum’
référait 2 un tout envisagé sur le mode abstrait, a ’agrégat sémantique du
genre et de ’espéce ou de 'espéce et de I'individu, dans la série catégorielle.
Chez Berthold, il signifie l’individu concret, qui est capable de rire.
Cependant, Berthold ne retourne en aucune maniére a quelque interprétation
albertinienne ou thomasienne (a supposer que de tels «retours» fussent
possibles). Le contexte proclien de sa philosophie produit un malentendu au
sujet de la notion de ‘simul totum’. Berthold suit la piste de I'attribution du
concept ‘simul totum’ a Platon ; cette paternité mentionnée par Dietrich attire
son attention. Mais sa philosophie s’élabore comme exégese de Proclus ; il n’a
donc pas la méme image de Platon que ses prédécesseurs scolastiques. Il ne
peut pas rétrograder Platon au rang de logicien, en faire le théoricien des
réalités de raison, a c6té d’un Aristote philosophe des étants. Dans le contexte
de son exposition de Proclus, en faire l’inventeur de la notion d’agrégat
sémantique reléverait de la désinvolture. Le néoplatonisme de Berthold est une
métaphysique totale.

verbi gratia de animali, quod secundum praemissum modum est etiam quoddam simul totum, id
est aggregatum ex genere et supposita sibi specie, inquantum utrumque est res rationis. Cuius
aggregati forma et per consequens quiditas est animalitas designans totalitatem generis inquan-
tum tale genus. Partes autem huius formae sunt corpus, animatum, sensibile. Quae partes formae
ad invicem aggregatae sunt definitio animalis. Secundum eundem modum negotiandum de aliis
generibus et speciebus et quiditatibus eorum in genere substantiae. » « Il faut leur répondre ainsi:
dans I’exemple de I’espéce homme et de sa quidité humanité, il s’agissait de réalités de raison et
de seconde intention, et il en va de méme dans le cas du genre, par exemple de animal, qui, selon
le mode évoqué tantdt, est aussi un ‘tout simultané’, c’est-a-dire un agrégat du genre et de ’espece
qui lui est sous-posée, dans la mesure ou I'un et I’autre sont des réalités de raison. La forme de cet
agrégat et, par conséquent, la quidité est animalité, qui se référe a la totalité du genre en tant que
tel. Or les parties de cette forme sont corps, animé, sensible, et ces parties de la forme, co-
agrégées, constituent la définition de animal. Voici la maniére dont il faut également traiter des
autres genres, especes et quidités de ce qui appartient au genre de la substance. »



Figures fantomes de Platon dans la philosophie scolastique médiévale 405

Regardé par ce bout de 'histoire, Dietrich est celui qui a attribue le
concept de ‘simul totum’ i Platon sur le prétendu témoignage d’Aristote.
Envisagée depuis son début, ’histoire est celle d’un traducteur, ’anonyme de
la ‘Media’ pensant devoir rendre synolon de maniere bien précise en
Métaphysique 111, 1, 1a ou Aristote souléve les apories dans lesquelles il ne veut
pas s’engager. Le méme traducteur (?) glisse pourtant sur les nombreuses
occurrences du méme terme en Métaphysique VII.

La lecture albertinienne brouille les pistes; sa doxographie de la
philosophie de I’antiquité paienne fluctue avec le temps et selon les lieux
commentés, elle passe de la sympathie pour la théorie des idées de Platon dans
le livre I du Super Ethica, ot domine l’influence d’Eustrate de Nicée, a la
qualification d’idiotie dans le commentaire du livre VII de la Métaphysique
guidé par Averroes. Le commentaire du lieu d’attache de notre intrigue est
singuliérement neutre chez Albert: le ‘simul totum’ du livre III de la
Métaphysique, n’appelle aucune mention de Platon ; la notion est attribuée aux
Grecs en général et I’aporie aristotélicienne est présentée comme un probléme
d’épistémologie générale.

Avec Thomas d’Aquin et la traduction révisée par Guillaume de Moerbeke
le lien entre les livres III et VII de la Métaphysique est solidement noué. Au
livre III, la notion de ‘simul totum’ appelle le livre VII, qui livre la (bonne)
solution aristotélicienne de I’aporie mise en lumiére dans le livre III. Dans la
lecture de Thomas, cette aporie découle de la théorie platonicienne des idées
telle que se la représente le théologien dominicain.

L’intervention de Dietrich a ’endroit du ‘simul totum’ de Métaphysique 111,
1 est évanescente et minime, pour une raison triviale : il ne commente pas ce
texte. Combattant ’ontologie relative de Thomas qui a le tort d’inclure la
matiere dans la quidité des choses, Dietrich utilise des commentaires de la
Métaphysique, en particulier ceux d’Albert et de Thomas. Il reproche 4 Thomas
d’avoir fallacieusement importé les conclusions d’une ontologie sur le mode
abstrait, dont la paternité est attribuée a Platon sans grief, dans ’ontologie
aristotélicienne des choses concretes. Le traité Des quidités des étants trouve
dans le livre VII de la Métaphysigue une ontologie cohérente et a bonne
hauteur : une ontologie de la forme sur le mode concret. Elle signale des
hauteurs d’approche différentes, des approximations possibles : une ontologie
des choses en général et une ontologie des agrégats sémantiques, sur le mode
abstrait. C’est dans ce contexte qu’intervient la notion de ‘simul totum’ et que
s’opére son attribution 2 Platon.

Dans toutes ces lectures circulent des figures fantomes de Platon : les
Platons d’Albert et celui de Thomas d’Aquin ressemblent quelque peu a ceux
de nos manuels scolaires, pour qui Platon est 'inventeur d’une théorie dite
‘des idées’. Le Platon de Dietrich est un fait axiologiquement neutre a
I’endroit qui nous intéresse; ailleurs chez Dietrich, il apparait comme



406 Catherine K6nig-Pralong

’adversaire d’Aristote, mais aussi parmi les autorites philosophiques fiables.50
Enfin, chez Berthold, il acquiert une consistance, avec Proclus, contre
Aristote.

Abstract

Reading Dietrich of Freiberg and Berthold of Moosburg, we encounter a curious
expression : ‘simul totum’ The two philosophers attribute the paternity of this
expression to Plato, meaning either semantic aggregate of species and abstract
individual (Dietrich) or concrete composite of matter and form (Berthold). This
article narrates the invention and attribution of this expression, beginning with
the Latin translations of Aristotle’s Metaphysics. It is concerned with ontology,
anthropology and the creative power of the translators and of their readers.

50 DIETRICH DE FREIBERG: De intellectu et intelligibili, 11 (1). Ed. Burkhard Mojsisch. In:
Opera omnia. Hamburg: Felix Meiner, t. 1 1977, 144: « Signum veritatis istorum, quae hic dicta
sunt, est hoc, quod tractaverunt philosophi de profluxu entium a prima causa, quod, quamvis
haberi possit a primis et praecipuis philosophis, Aristotele videlicet et Platone et ex Proclo
Platonico et ex Libro de causis, tamen manifeste habetur ab Avicenna in Metaphysica sua, cuius
abbreviator fuit Algazel. »



	Figures fantômes de Platon dans la philosophie scolastique médiévale

