
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 54 (2007)

Heft: 3

Artikel: Über einige wissenschaftstheoretische Probleme der "Lichtmetaphysik"

Autor: Hedwig, Klaus

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760542

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 26.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760542
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Klaus Hedwig

Über einige wissenschaftstheoretische Probleme
der „Lichtmetaphysik"

Wenn in der Philosophie ein Terminus Karriere macht, ist gewöhnlich
Vorsicht geboten. Nicht selten handelt es sich dann - wie man in einem vergleichbaren

Zusammenhang einmal gesagt hat - um „teutonische Kamele", die

extrem lange und dornige Umwege auf dem Weg ins Himmelreich der Begriffe
machen, um nicht durch das Nadelöhr der Analyse hindurchgehen zu müssen.

Wir können heute nach Kant, nach den kritischen Rückfragen der Sprachanalyse

und der Hermeneutik nicht mehr von „Metaphysik" sprechen, als sei

nichts geschehen. In einem sicherlich geringeren Maße, doch unter
problemgeschichtlichen Gesichtspunkten nicht weniger relevant, ist dieser Vorbehalt
auch auf die These einer mittelalterlichen „Lichtmetaphysik"1 zu beziehen -
eine Konzeption, die am Beginn des vergangenen Jahrhunderts in die

philosophiegeschichtliche Forschung eingeführt wurde und eine über den engeren
Kreis der Philosophie weit hinausgehende Faszination gewonnen hat. Der
steile Aufstieg der neuen Terminologie, verbunden mit der zunehmenden
Abnahme ihrer Klarheit war seitdem nicht mehr zu stoppen - in der Ästhetik,
Literatur, Musik, Mystik, Esoterik, Psychoanalyse und schließlich auch, wie
fast schon zu erwarten war, in der Relativitätstheorie. Dagegen blieben die

Philosophen - dies ehrt sie - skeptisch.2

1 Isidor von Sevilla - immerhin der Patron des Internets - würde vor den Belegen bei Google
kommentarlos kapitulieren; vgl. die Literaturberichte in: PhJ 84 (1977) 102-126 und ZPhF 33

(1979) 602-614.
2 In den großen philosophischen Lexika und Enzyklopädien ist auf einen Eintrag über

„Lichtmetaphysik" durchgehend verzichtet worden. Nur die EPhW, die für ihre Artikel ein „hohes

Maß begrifflicher Konsistenz" (I, 8) fordert, hat den Terminus überraschend aufgenommen.



Über einige wissenschaftstheoretische Probleme der „Lichtmetaphysik" 369

I.

Die Einführung des Begriffes „Lichtmetaphysik" durch Clemens Baeumker3

entsprang einer gewissen hermeneutischen Verlegenheit, die historiographisch
in der frühen Scholastikforschung auftauchte und sich aus der Verschränkung
mehrerer, problemgeschichtlich und systematisch zu unterscheidender
Fragestellungen ergab. Das „Licht" - im mittelalterlichen Verständnis als lux,
lumen, splendor oder claritas4 ausdifferenzierbar - ist ein ungegenständlicher
Gegenstand der Wahrnehmung, nicht ein sachliches Was (quoa!), sondern das

Medium, „wodurch" {quo) eine Sache sich unverborgen zeigt.5 Dieser
manifestierende Prozess ist auch für die „Form" (forma) kennzeichnend, die als

Prinzip im Aufbau eines Gegenstandes selbst kein Gegenstand ist, sondern
das, „wodurch" (quo) ein Ding sich als das offenbart, was es ist. In den

neuplatonisch-arabischen Rezeptionen der mittelalterlichen Philosophie sind diese

beiden verschiedenen Weisen der „Manifestation", anders als in der
aristotelischen Tradition, ineins gedacht worden. Das „Licht" (lux, lumeri) selbst

wurde als die alles durchgreifende „Form" verstanden, die nicht nur Wahrnehmung

und Erkennen ermöglicht, sondern auch die Ursachen des Naturgeschehens

den Gesetzen der Lichtausbreitung unterstellt.
Es war für die zeitgeschichtliche Scholastikforschung, wie Baeumker

bemerkt, „befremdlich", dass sich diese Lichttheorien, die zudem noch in
„älteste Zeiten" zurückreichten, mit den Konzeptionen der aristotelischen

3 Den Terminus „Lichtmetaphysik" hat BAEUMKER erstmals in Witelo gebraucht (=Beiträge
zur Geschichte der Philosophie des Mittealters 3. Münster: Aschendorff 1908) und später auf die

Konzeptionen anderer Autoren übertragen: Grosseteste, Roger Bacon, Albertus Magnus, Berthold

von Moosburg (vgl. Der Piatonismus im Mittelalter [ 1916]. In: Beiträge 25, 1-2 (1928) 160f.).
Es ist bemerkenswert, dass M. Grabmann in der posthumen Würdigung Baeumkers den Terminus

nicht erwähnt (Clemens Baeumker und die Erforschung der Geschichte der mittelalterlichen
Philosophie. In: Beiträge 25, 1-2 (1928) 1-38). In seiner „Selbstdarstellung" (1921) kritisiert
Baeumker die frühe Scholastikforschung als ein „gleichmäßiges Grau abstrakter Theorie", während

es ihm darum gehe, die Kenntnis der „Ursprünge, der Quellen, des Werdens und der

Entwicklung" (42) zu erweitern: den „Kreis der Artisten", die „platonischen und neuplatonischen
Unterströmungen" und die „Mystik". Vgl. dazu SCHMIDT, Raymund (Hg.): Die deutsche

Philosophie der Gegenwart in Selbstdarstellungen. Leipzig: Meiner 1921, II, 31f. und KLUXEN,
Wolfgang: Die geschichtliche Erforschung der mittelalterlichen Philosophie und die Neuscholastik. In:
CORETH, Emerich (Hg.): Christliche Philosophie. Graz: Styra 1988, II, 368f.

4 Vor Jahren bereits hat KOCH, Josef: Uber die Lichtsymbolik im Bereich der Philosophie und
der Mystik des Mittelalters. In: StGen 13 (1960) 653-670 eine Skizze der ma. Lichtterminologie
vorgelegt, die durch die ma. Enzyklopädien zu ergänzen wäre.

5 Thomas von Aquin, der das Licht als Medium der visio wiederholt analysiert (Quodl. 7, 1, 1

u.ö.), überträgt den Vermittlungsprozess „analog" auf den menschlichen Verstand, der -
partizipativ, nicht ontologistisch - im göttlichen „Licht" erkennt: die axiomatische „Einprägung"
des lumen naturale ist kein inhaltliches Was (<quod), sondern eine Erleuchtung, „wodurch" (quo)
der Intellekt erkennt: „ipsum lumen intellectus nostri non se habet ad intelligendum sicut quod
intelligitur, sed sicut quo intelligitur" (S. th. I, 88, 3 ad 1).



370 Klaus Hedwig

Naturphilosophie nicht vereinbaren ließen. Baeumker bezog sich dabei vor
allem auf den Liber de intelligentiis6 und den Prolog der Perspectiva7 des Witelo

- also Werke, die neuplatonische „Unterströmungen" transportierten und die

These vertraten, dass sich im „Licht" die erste „Form" der Körperlichkeit
manifestiere, die corporeitas.

„Vor allem lag mir daran, die Eigenart der in ihrer Bedeutung und Verbreitung
bis dahin so wenig erkannten platonischen und neuplatonischen Bewegung auch

innerhalb der Hochscholastik ins Licht zu setzen [...]. Insbesondere aber suchte

ich zu zeigen, wie im Zusammenhang dieser antiaristotelischen, platonisierenden
Strömungen eine ihrer Wurzel nach in älteste Zeiten zurückreichende
Anschauung auch durch die Scholastik hindurchgeht - als ,Lichtmetaphysik' habe

ich sie bezeichnet."8

Wenn man allerdings auf die Einführung dieser Terminologie achtet, dann fällt
auf, dass Baeumker den Begriff „Lichtmetaphysik" nicht weiter präzisiert. Die
Auseinandersetzung mit der scholastischen Metaphysik-Rezeption entfällt, was

überrascht, wenn man von einer „Metaphysik" des Lichtes spricht. Aber auch
die systematisch wichtigen Probleme der Erkenntnis, der Methode und des

„Gegenstandsbereiches" (subiectum) der Metaphysik werden nur nebenbei,

wenn überhaupt angeschnitten. Diese thematisch und methodisch reduzierte

Exposition der Lichtlehre verwundert nicht wenig - und hier dürfte der

„kleine Irrtum am Anfang" (Aristoteles) liegen, der weitreichende Folgen hatte.

In den Jahrzehnten nach Baeumker ist die Bezeichnung „Lichtmetaphysik"
von der philosophiegeschichtlichen Forschung9 übernommen und in verschiedenen

Kontexten eingesetzt worden. Die Kennzeichnung wurde vor allem auf
die Stilformen der Philosophie übertragen, die in Anlehnung an das

Lichtmodell das Seiende als von der „Vernunft", dem voüs durchwaltet und damit
als „intelligibel"10 verstehen. Heute ist die Zurückhaltung im Gebrauch der

Terminologie aus Gründen der hermeneutischen Exaktheit größer.

6 Vgl. den Text in Witelo. In: Beiträge 3 (1908) 1-71. Autor ist vermutlich Adam Pulchrae

Mulieris.
7 Vgl. die Textedition in Witelo, 127-131. Der Terminus „Lichtmetaphysik" wird vor allem

im Inhaltsverzeichnis (682ff.) und im Index (671f.) verwendet, dagegen in der Darstellung
zurückhaltender. - Eine lat.-engl. Edition der Perspectiva erscheint in den Studia Copernicana
(Breslau 1977ff.).

8 Vgl. BAUEMKER: Selbstdarstellung, 16.

9 Einflussreich waren zunächst die Arbeiten von BEIERWALTES, Werner: Lux intelligiblis,
Diss. München 1957 und Die Metaphysik des Lichtes in der Philosophie Platins. In: ZPhF (1961)

334-362. Vgl. ebenso die informativen und philologisch genauen Untersuchungen von BREMER,

Dieter: Licht und Dunkel in der frühgriechischen Dichtung. Interpretationen zur Vorgeschichte der

Lichtmetaphysik. In: ABG Beiheft 1 (1975) und Hinweise zum griechischen Ursprung und zur
europäischen Geschichte der Lichtmetaphysik. In: ABG 17 (1973) lf.

V Vgl. MARX, Werner: Heidegger und die Tradition. Hamburg: Meiner 1980, 47f., der die

traditionelle Philosophie als „Lichtmetaphysik" versteht, „die, scholastisch gesprochen, davon



Über einige wissenschaftstheoretische Probleme der „Lichtmetaphysik" 371

II.

In enger Anlehnung an Baeumker hat Ludwig Baur11 den Begriff der

„Lichtmetaphysik" bereits früh auf die Lichtlehre des Robert Grosseteste
angewendet, die seitdem als „Paradigma" einer metaphysischen Lichtspekulation
gilt. Das Licht, wie Baur ausführt, wird bei Grossesteste als „forma, perfectio,
Wesensgrund"12 verstanden und mit neuplatonischen, aber auch aristotelischen

Begriffen interpretiert. Allerdings fällt dabei auf, dass Baur keine der
beiden Richtungen konsequent verfolgt und sie auch nicht auf ihre
strukturelle Vereinbarkeit hin befragt.

In der Stufenordnung von „Physik", „Mathematik" und „Metaphysik" hebt
Baur zwar die aristotelische Subalternation der Wissenschaften hervor, ohne

allerdings den Status der „Metaphysik" wissenschaftstheoretisch näher zu
diskutieren. Umgekehrt bleibt ebenso die Frage offen, ob man die neupla-
tonisch-augustinische Lichtspekulation ohne weiteres in die aristotelische
Wissenschaftslehre integrieren kann, die davon ausgeht, dass die einzelnen
Wissenschaften eigene Gegenstandsgebiete und eigene Prinzipien des Wissens

besitzen. Die Interpretationen Baurs bleiben mithin doppeldeutig. Der
Lichtbegriff, der in der „Physik" eine mathematische Interpretation der Formkausalität

der Natur13 ermöglicht, wird über den Bereich der Natur hinaus auch

auf die erste Form übertragen, die forma formosissima, die sich aber im Rahmen
einer aristotelisch konzipierten „Metaphysik" nicht mehr interpretieren lässt.

In der Grosseteste-Literatur hat man diese ambivalente Lichtinterpretation
kommentarlos übernommen und überraschend lange beibehalten.

Auch Servus Gieben14 hatte seine Dissertation zunächst noch unter den

bekannten Titel gestellt: De metaphysica lucis apud Robertum Grosseteste. In
späteren Arbeiten wird dieser Anspruch eingeschränkt und nuanciert: das

ausgeht, dass omne ens verum est, dass jedes Seiende .wahr' ist". In Heideggers Konzeption der

„Lichtung" (clairière) ende diese Tradition, da das Wahrheitsgeschehen im „Streit" von Entber-

gung und Verbergung „strittig" bleibe; vgl. dazu auch HEDWIG, Klaus: German Idealism in the

Context ofLight Metaphysics. In: Idealistic Studies 2 (1972) 16-38. Das Thema ist bis heute aktuell.
11 Die philosophischen Werke des Robert Grosseteste. In: Beiträge 9 (1912). - Die Lichtlehre

wird von L. BAUR behandelt in Das Licht in der Naturphilosophie des Robert Grosseteste. In:
Festschrift G. v. Hertling, Freiburg: Herder 1913, 41ff. und Die Philosophie des Robert Grosseteste.

In: Beiträge 18 (1917) 76f., 90f.
12 Vgl. BAUR: Die Philosophie des Robert Grosseteste, 90.
13 Die Philosophie des Robert Grosseteste, 97: „Die ganze physikalische Dynamik wird auf die

Lehren der Optik aufgebaut. Somit muss sich die Naturerklärung auf die Mathematik gründen
und besonders auf die Kenntnis der Geometrie (linearum, angulorum et figurarum) und Optik
[...] Diese geometrischen Linien, Winkel und Figuren beherrschen das Universum und seine

Teile, die Beziehungen der Dinge, die gradlinige und kreisförmige Bewegung."
14 GlEBEN, Servus : De metaphysica lucis apud Robertum Grosseteste. Rom: Pont. Univ. Greg.

1953; Das Licht als Entelechie bei Robert Grosseteste. In: La Filosofia della Natura. Mailand: Vita e

Pensiero 1966, 522-534.



372 Klaus Hedwig

„Licht" (lux) erklärt im Übergang der Potenz zum Akt den „dynamischen
Aspekt" der natürlichen Prozesse, die entelechia des Naturgeschehens. Weniger
die Metaphysik, sondern die Physik wird in der Lichtinterpretation leitend.
Damit beginnt die Rückwendung zur Naturphilosophie und indirekt auch zu
Untersuchungen, die sich mit der Geschichte der Naturwissenschaften
befassen. Auf dieser Linie hat dann Alistair C. Crombie15 die These vertreten,
dass in den Lichtlehren Grossetestes die „Ursprünge der experimentellen
Wissenschaft" zu finden seien. Wenn die Kausalität der Naturprozesse im
„Licht" (lux) als „erster körperlicher Form" gründet und den Lichtgesetzen
entsprechend explizierbar ist, dann lassen sich die Formursachen secundum

linens, angulos et figuras geometrisch erklären und ebenso, wie Crombie
annahm, experimentell absichern. Die Stufen von Physik und Mathematik gehen
daher bruchlos in eine „Lichtmetaphysik" (metaphysics of light) über. Diese

sachlich breit angelegte und auf den ersten Blick beeindruckend kohärente
Rekonstruktion der Lichtlehre galt lange Zeit als Standardinterpretation, weil
sie wissenschaftstheoretisch geschlossen schien.

Es waren - wie häufig - die Details, an denen die Risse sichtbar wurden. In
textnahen, hermeneutisch subtilen Analysen hat James McEvoy16 in der
Philosophie und Theologie Grossetestes mehrere „Stufen" des geschaffenen Seienden

und damit verschiedene Lichtbegriffe abgehoben: die Intelligenzen (the

angelic light), die Natur (the light of nature) und die Erkenntnis (the light of
intelligence). Auch wenn McEvoy von einem „Paradigma der Lichtmetaphysik"17

spricht, schränkt er diese These doch ein.

„It was what Grosseteste called the magna magni Augustini auctoritas which led
him in speculative directions to frame the metaphysics of light: Baeumker's

designation must, however, be used rather loosely of Grosseteste's thought,
which was never systematic in the highest degree."18

Und zum Begriff der „Metaphysik" heißt es: „However, even if we take

Grosseteste's light cosmology and his theory of knowledge together, as a sort
of dyptych, by juxtaposing them we still do not have anything we could
reasonably call a metaphysics of light".19 Es ist offensichtlich, dass sich in
diesen Vorbehalten eine beginnende Distanz, fast ein Unbehagen gegenüber
dem Begriff der „Lichtmetaphysik" ankündigt. In der angelsächsischen Litera-

15 CROMBIE, A.C.: Robert Grosseteste and the Origins ofExperimental Science. Oxford:
University Press 1953, lOf.

McEVOY, J.: The Philosophy of Robert Grosseteste. Oxford: University Press 1982, 5If.,
149f., 225f.

17 McEVOY, J.: Ein Paradigma der Lichtmetaphysik. Robert Grosseteste. In: FZPhTh 34 (1987)
91-110.

18 McEVOY, James: The Philosophy ofRobert Grosseteste, 450.
19 McEVOY, James: Robert Grosseteste. Oxford 2000, 91; 87f. („The Metaphysics of Light").



Über einige wissenschaftstheoretische Probleme der „Lichtmetaphysik" 373

tur wurde der Terminus dann auch zunehmend durch philosophy of light20

ersetzt oder ganz übergangen. Diese Reserve findet man auch bei Richard W.

Southern, der in den Werken Grossetestes das sich abzeichnende Profil einer

typisch „englischen Mentalität" sieht. Der Stellenwert der „Lichtmetaphysik"
wird zurückgenommen.

„Commentators on this feature of his thought often speak of his metaphysics of
light. But this is too remote a concept. He began with something that was

immediately present to him in everyday experience, in his scientific work, and in
the Bible."2!

Nahezu alle Autoren, die sich in den letzten Jahrzehnten mit den
mittelalterlichen Lichtdeutungen befassten, haben auf die eine oder andere Weise

gemerkt, dass die Konstruktion der „Lichtmetaphysik" abbröckelte22 und
durch hermeneutisch differenziertere Interpretationsverfahren23 zu ersetzen

war. Dass Pietro Rossi die Textsammlung mittelalterlicher Lichtlehren noch

unter den traditionellen Titel Metafisica della Luce2A stellte, war eigentlich
schon überholt.

Aber auch aus anderen, nicht zuletzt aus historiographischen Gründen
wird man die vermeintlich dominante Stellung der „Lichtmetaphysik" bei

Grosseteste eher als eine Engführung betrachten müssen. Robert Grosseteste,25
der in der Wyclif-Forschung wiederentdeckt wurde, ist in seiner historischen

Bedeutung stets breiter, umfassender verstanden worden: D. Callus26
unterstreicht den „Gelehrten und Bischof", A.C. Crombie27 sieht in seinen Werken
die „Anfänge der experimentellen Wissenschaften", J. McEvoy28 stellt den

20 D. C. LINDBERG spricht vorsichtig von „philosophy of light" (Theories of Vision from Al-
Kindi to Kepler. Chicago: University Press 1976, 95. - Dt. Ubers.: Frankfurt: Suhrkamp 1987),
während ST. MARRONE (1982) und G. JÜSSEN (1990) den Terminus „Lichtmetaphysik" bereits
nicht mehr erwähnen.

21 SOUTHERN, Richrad W.: Robert Grosseteste. The Growth of an English Mind in Medieval

Europe. Oxford 1986, 217f., 136f.
22 Vgl. LMA V (1991) 1959 („Licht, Lichtmetapher"): „Die ,Lichtmetaphysik' ist auf die

neuplatonischen Konzepte von Exemplarität, Influenz und Form zugeschnitten. Aber wenn man

- in der Nachfolge des Aristoteles - das Gegenstandsgebiet (suhiectum) der Metaphysik kausal

analysiert, dann ist die Ursache des Seienden, insofern es seiend ist, nicht als ,Licht' anzugeben.
Der Terminus ,Lichtmetaphysik', der sich im MA nicht findet, wäre besser - wie es heute
zunehmend geschieht - durch ,Philosophie des Lichtes' zu ersetzen." (K. Hedwig).

23 Vgl. HEDWIG, Klaus: Sphaera Lucis. Untersuchungen zur Intelligihilität des Seienden im
Kontext der mittelalterlichen Lichtspekulation. In: Beiträge 18, Münster: Aschendorff 1980, S. I:
„das Thema [...] auf eine primär hermeneutische Fragestellung zurückgenommen".

24 Mailand: Rusconi 1986 (Einleitung, 7-90).
2^ Vgl. die Bibliographien von S. GIEßEN (1969), J. MCEVOY (1993, 1995).
26 Robert Grosseteste as Scholar. In: CALLUS, Daniel A. (Hg.): Robert Grosseteste. Scholar and

Bishop. Oxford: University Press 1955, 1-69.
27 Vgl. Anm. 15

28 Vgl. Anm. 16.



374 Klaus Hedwig

„Philosophen und Theologen" heraus und R.W. Southern29 betont den

sperrigen Charakter, das Profil einer „englischen Mentalität": The Growth of an
English Mind in Medieval Europe. In der angelsächsischen Forschung sind diese

verschiedenen Einschätzungen durchaus pragmatisch vermittelt worden. Es ist
bezeichnend, dass die Akten des letzten Grosseteste-Kongresses von J.

McEvoy herausgegeben, von R.W. Southern eingeleitet wurden und einen
Titel tragen, der keinen irritiert, aber allen gerecht wird: Robert Grosseteste:

New Perspectives on his Thought and Scholarship.30 Das Uberraschende nun aber

ist dies: Wenn man die einzelnen Beiträge durchgeht, stellt man fest, dass das

Thema einer metaphysics of light fehlt. Nicht einmal im Index taucht es auf.

Das Problem des „Lichtes" {lux, lumen) wird in den Beiträgen zur Optik,
Geometrie und Wissenschaftstheorie diskutiert. Die Idee der „Lichtmetaphysik"

hat sich in Detailuntersuchungen aufgelöst.
Die These einer „metaphysischen Lichtdeutung" bei Grosseteste prinzipiell

hinterfragt und auf die „Verflechtung von systematischen mit methodischen
und wissenschaftstheoretischen Fragestellungen" zurückgeführt zu haben, ist
das Verdienst von Andreas Speer.31 Es gehörte offensichtlich einiger Mut
dazu, die in der Forschung stets übersprungenen, weil scheinbar einfachen

Fragen nicht zu überspringen, sondern sie explizit zu stellen: Wie ist das

Verhältnis von Physik, Mathematik und Metaphysik bei Grosseteste angelegt?
Welche Beweisverfahren werden in den einzelnen Wissenschaften eingesetzt
und wie weit reichen sie? Kann das „Licht" {lux, lumen) überhaupt im
„Subjekt" der Metaphysik auftreten und als metaphysisches Prinzip thematisiert

werden? Nach der Intervention von Speer ist es kaum noch vorstellbar,
einfachhin von einer mittelalterlichen „Lichtmetaphysik" zu sprechen, ohne
dabei ihre wissenschaftstheoretischen Voraussetzungen zu prüfen.

III.

Die früh einsetzende, scheinbar problemlose Rezeption einer problematischen
Terminologie und ihr spätes, fast unmerkliches Verschwinden legt allerdings
die Frage nahe, wodurch die „metaphysische" Interpretation des Lichtes

begünstigt wurde, welche Absichten leitend waren und vielleicht überzogen

29 Vgl. Anm. 21.
3(3 MCEVOY, James (Hg.): Robert Grosseteste: New Perspectives on his Thought and Scholarship.

Turnhout : Brepols 1995 und dort auch bibliograhischen Angaben von GIEßEN: Bibliographia
1970-1991, 415-431.

31 SPEER, Andreas: Lux est prima forma corporalis, Lichtphysik oder Lichtmetaphysik bei Robert
Grosseteste? In: Medioevo 20 (1995) 68: „Kann jedoch ein analog gebrauchter Begriff Subjekt einer
Wissenschaft sein? Aus dieser Frage wird der Weg ersichtlich, den ich zur Uberprüfung der

Geltung der These, ob Grossetestes Lichtspekulation als Lichtmetaphysik bezeichnet werden

kann, vorschlagen möchte. Es ist der Weg über die Diskussion um das Subjekt einer
Wissenschaft."



Über einige wissenschaftstheoretische Probleme der „Lichtmetaphysik" 375

wurden. Für eine philosophische Relecture der „Lichtmetaphysik" bietet sich

ein Weg an, der auf den ersten Blick ungewöhnlich, aber nicht uninteressant
ist. Wir können nämlich - was für das MA eher selten ist - einen Blick in die

Bibliothek Grossetestes werfen, deren Verzeichnis sich erhalten hat.

In der Bibliothèque Municipale von Lyon findet sich am Anfang einer
Bibelhandschrift32 eine „Tabula", die die Schriften aus Grossetestes
Handbibliothek anführt. Die Auflistung folgt einer theologischen Rangordnung: De
Deo, De Verbo, De creaturis, De ecclesia, De sacra scriptura, De vitiis, De futuris,
De anima. Wenn man die von Grosseteste zitierten Autoren quantifiziert,
ergeben sich folgende Schwerpunkte: Augustinus (allgemein die lateinische

Patristik) steht an erster Stelle, gefolgt von Dionysius Areopagita (und
griechischen Autoren), westlichen Theologen (Beda, Rhabanus, Anselm von
Canterbury, Bernhard von Clairvaux, Hugo v. St. Victor) und schließlich von
griechischen, lateinischen und arabischen Quellen und Überlieferungen
(Aristoteles, Ptolemaeus, Cicero, Seneca, Boethius, Alhazen, Algazel, Avicenna).
Neben Aristoteles (Nikomachische Ethik, De caelo, Analytica Posteriora,
Metaphysik^) kannte Grosseteste auch die antik-arabischen Schriften zur
Geometrie, Kosmologie und Optik. In dieser Tradition stehen die eigenen

optischen Arbeiten, obgleich wir bis heute nicht wissen, um welche Quellen
genau es sich handelt - vermutlich Alkini (De radiis), Ibn Gabirol (Eons vitae),
vielleicht auch Piaton (Timaeus) und die Schule von Chartres. Diese
bemerkenswert breite Übernahme der antiken Literatur hebt allerdings nicht auf,
dass Grosseteste primär biblischer Theologe war, dass er in seinem Werken vor
allem auf Augustinus und Dionysius zurückgriff, während die
zeitgeschichtlichen Theologen des Kontinents34 weniger beachtet wurden.

Die Auflistung der Philosophen und Theologen in der Tabula lässt sich

weiter differenzieren. Die Autoren werden in einem Index aufgeführt, der
über Symbole auf bestimmte Sachthemen hinweist. Eines der Symbole ist ein

Kreis, durch eine Senkrechte geteilt - ein griechisches Phip5 das für „Philo-

32 Ms. 414, f. 17r- 32 r. - PH. W. ROSEMANN hat den Text ediert: Tabula. In: Opera Roberti
Grosseteste Lincolniensis, vol. 1, CCCM 130, Turnhout: Brepols 1995, 245ff. - „The Tabula
reflects its author's reading of up to about 1230" (239); vgl. die ausführliche Beschreibung bei

ROSEMANN: Robert Grosseteste's Tabula. In: Robert Grosseteste: New Perspectives on his Thought
and Scholarship, 321ff.

33 Die Tabula zitiert in der Distinktion De Deo (265f.) und an anderen Stellen die

„methaphisica" des Aristoteles.
34 Vgl. SOUTHERN: Robert Grosseteste, 186: „His neglect of his great scholastic predecessors

cannot have been accidental"; Auflistung der Autoren 194f.
35 Vgl. GIEßEN, Servus: Das Abkürzungszeichen phi des Robert Grosseteste: Quomodo philo-

sophia accipienda sit a nobis. In: WlLPERT, Paul (Hg.): Die Metaphysik im Mittelalter Miscellanea

Mediaevalis 2). Berlin: De Gruyter 1963, 522-534. Die „philosophia" (313) wird in der

Distinktion De sacra scriptura zitiert und damit theologisch eingebunden. - GlEBEN hat die
einzelnen Verweise verifiziert.



376 Klaus Hedwig

Sophie" steht. Neben diesem Zeichen findet sich die Anweisung: Quomodo
philosophia accipienda sit a nobis. Und dann folgen - nach einem Bibelzitat
(Deut. 20, 2) - Verweise auf Texte von Augustinus, Hieronymus, Gregor den

Großen, Johannes Chrysostomos, Damacenus, Dionysius Areopagita und
Aristoteles. Das Zeichen Phi erschließt keinen genuin philosophischen
Sachbereich, sondern gibt an, wie von uns Christen - a nobis - die antiken
Traditionen der Wissenschaft zu verstehen und anzunehmen seien. Wenn man

nun die unter Phi zitierten Textverweise näher untersucht, wird deutlich, dass

die Philosophie nicht philosophisch, sondern theologisch beurteilt wird: Es ist
offensichtlich, dass bei Grosseteste die Philosophen den Heiligen nachgeordnet

sind, die Wissenschaften dem Heilsgeschehen und der mundus intelligibilis
dem Wort Gottes unterstellt ist, das Fleisch geworden ist. Die philosophischen

Traditionen der Antike, aber auch die Wissenschaften müssen daher

transformiert und in das eigentliche „Subjekt" (subiectum) der Weisheit übersetzt

werden, das sich „im Glauben allein" erschließt - Christus integer.36 Die
Tabula gibt nur die Umrisse dieser Ubersetzung und Integration an. Aber es

besteht kein Zweifel daran, dass die Philosophie und die Wissenschaften an

theologischen Kriterien gemessen werden. Auch die Interpretationen von lux,
lumen37 werden unter dieser Perspektive entwickelt. Nicht die Optik, auch

nicht die Metaphysik ist daher an erster Stelle für die Lichtdeutungen
zuständig, sondern die Exegese des Schöpfungsberichtes, das Hexaemeron. Und

genau dieser schöpfungstheologische Ansatz ist für die Lichtspekulation
leitend.

Die Werke, die sich mit der Lichtdeutung befassen, sind überschaubar: Es

handelt sich um den Kommentar zum Hexaemeron und die Schrift De luce,

ferner um De operationibus solis, De lineis, De natura locorum und die

Opuscula De iride, De colore, De calore solisPs Dagegen wirft die Chronologie39
beträchtliche Schwierigkeiten auf, nicht zuletzt deswegen, weil wir über die

erste Hälfte der Biographie Grossetestes wenig wissen, fast nichts.

36 Das Hexaemeron (ed. DALES, Richard C. / GIEßEN, Servus. Oxford: University Press

19882) geht davon aus, dass als „Subjekt" der christlichen Weisheit - Christus integer - „im
Glauben allein" anzunehmen sei: istius subiectum neque per se notum est, neque per sciendum

acceptum, sed sola fide assumptum et creditum [...] sapiencie subiectum sola fides accipit (I, 2, 2; 50f.).
37 Vgl. De luce (ed. BAUR), 51ff. und Hex. (ed. DaleS-GIEBEN), II, 1,1; 85ff. - Die Tabula

handelt über das Licht {De luce) in der Distinktion De futuris (259), d.h. in einen eschatolo-

gischen Kontext, der sich auf die neue Erde und den neuen Himmel bezieht {De statu in patria).
38 Vgl. die Editionsangaben bei McEVOY: The Philosophy ofRobert Grosseteste, 208f.
39 Die Chronologien (hier der naturphilosophischen Werke) werden diskutiert von

McEVOY: The Philosophy ofRobert Grosseteste, 483f., 505f. (auch in: Robert Grosseteste. Exegete

and Philosopher. Aldershot: Variorum 1994, VII, 624f.) und bei SOUTHERN: Robert Grosseteste,

lllf., 136f. Kontrovers ist vor allem die Datierung von De luce, die McEvoy relativ früh ansetzt
(ca. 1125-28), Southern dagegen spät (1235-40). Aber für die Frage der „Metaphysik" ist
entscheidender, dass der Kommentar zu den Analytica Posteriora offenbar früh geschrieben wurde.



Über einige wissenschaftstheoretische Probleme der „Lichtmetaphysik" 377

Andererseits aber bleibt festzuhalten, dass die kontroversen, früh oder spät

angesetzten Datierungen gewisse werkimmanente Konstanten nicht relativieren:

nämlich dass die Lichtdeutungen augustinisch-neuplatonischen Traditionen

folgen, dass sie naturwissenschaftliche Theorien integrieren und mit
wissenschaftstheoretischen Unterscheidungen arbeiten, die auf Aristoteles40

zurückgehen.
Die Lichtkosmogonie zeichnet durch eine konzeptionelle Einfachheit aus,

die geradezu kühn ist. Die Schöpfung zielt in ihrem Terminus auf das

„Licht"41 (lux), das simultan mit der „Materie" geschaffen ist und in einer
zeitlosen, unendlichen und in allen Richtungen gleichmäßig verlaufenden

Selbstvervielfältigung (multiplicatio sui ipsius) den Kosmos als eine begrenzte,
endliche Sphaera lucis entstehen lässt. Der erste Lichtpunkt dehnt in der

eigenen Expansion die Materie mit aus und geht in die quantifizierbare
Körperlichkeit als „Form" ein: das Licht (lux) ist die prima forma coporalis.
Der Prozess der kosmischen Lichtausdehnung (lux) findet eine Umkehr dort,
wo Materie und Form sich vollkommen durchdringen - im Firmament. Aus
diesem Gleichgewicht geht dann das sinnfällige, im Diaphanum der Luft
sichtbare Licht (als lumen) hervor, das im Wechsel von Verdichtung und

Verdünnung der Materie die absteigenden Sphärenkreise formt und hierarchisch

ordnet. Alle Stufen der Natur, ebenso wie die Gesetze der kosmischen

Bewegungen beruhen daher auf der Annahme, dass das „Licht" (lux) die „erste
körperliche Form" der geschaffenen Dinge ist und geometrisch expliziert
werden kann. Die Konsequenzen, die sich für das Verständnis dieser
einheitlich konzipierten, die traditionelle Differenz zwischen supra- und sub-

lunaren Regionen nivellierenden Weltordnung oder, wie Grosseteste auch

sagt, der „Weltmaschine" (machina mundi) ergeben, reichen weit und weisen
über das Mittelalter hinaus.42

Aber dennoch bleibt es fraglich, ob man diese Lichtkosmogonie ohne
weiteres auch als „Lichtmetaphysik" bezeichnen darf. Die Gesetze der

Lichtexpansion werden von Grosseteste im Rahmen der Naturphilosophie
und der Mathematik interpretiert und unterstehen theologischen Kriterien,
die auf das Hexaemeron verweisen. Es wäre daher zu klären, ob und inwieweit
man diese naturphilosophischen und theologischen Interpretationen erweitern
und in eine „Lichtmetaphysik" überführen kann - oder nicht.

40 Vgl. MCEVOY: The Philosophy of Robert Grosseteste, 150: „to fill what I regard as an

important gap in studies of Grosseteste's cosmological views by exploring the relationship
between his world-system and that of Aristotle".

41 Die Lichtkosmogonie ist wiederholt dargestellt worden: BAUR (1913, 1917), GIEßEN

(1953), CROMBIE (1953), HEDWIG (1980), ROSSI (1986), MCEVOY (1982, 1987).
42 Die zeitgeschichtlich neuen Thesen (Einheit der Materie, Geometrie der Bewegungen,

funktionaler Heliozentrismus, Schöpfer als Mensurator primus et certissimus) werden ausführlich

von McEvOY diskutiert: The Philosophy ofRobert Grosseteste, 167ff.



378 Klaus Hedwig

IV.

Auf den ersten Blick scheint die Rechtfertigung einer „Metaphysik" des

Lichtes keine unüberwindbaren Schwierigkeiten aufzuwerfen, wenn man
bedenkt, dass Grossteteste bereits früh die Metaphysik43 des Aristoteles kannte
und in der theologischen Gotteslehre {De Deo) auch einsetzte. Es kommt
hinzu, dass die Kommentierung der Analytica Posteriora44 die erforderlichen
Instrumente lieferte, die es erlaubten, die wissenschaftstheoretisch relevanten
Verhältnisse zwischen den verschiedenen Erkennntnisebenen der Physik,
Mathematik und Metaphysik zu klären.

Im Kommentar der Analytica Posteriora versteht Grossesteste das

Verhältnis von Physik, Mathematik und Metaphysik als eine „Subalternation",45
der entsprechend die Sachgebiete und Prinzipien der einzelnen Wissenschaften

abgegrenzt, aber über gewisse Fundierungen auch aufeinander bezogen werden

können. Während die subordinierten Disziplinen die Erkenntnis des

„Faktums" {quid) liefern, beweisen die höheren Wissenschaften das „Warum"
(propter quid), das sich aus der „Form" (oder generell dem „Wesen") einer
Sache herleitet. Die Subalternationen können sich dabei intern am Verhältnis
der Gattung zur Art orientieren, wobei im mittelalterlichen Verständnis etwa
die Biologie der Physik (oder Naturphilosophie) subalterniert war. Dagegen
liegen externe Ableitungen vor, wenn die hochstufig konstituierten Wissensgebiete

in der Auffindung des „Warum" {propter quid) auf äußere

Voraussetzungen zurückgreifen müssen. Die Optik - zum Beispiel46 - befasst sich mit
Strahlen, Refraktionen und Reflexionen des Lichtes, aber muss für die

Erklärung der Ausbreitungsformen (des propter quid) die externen Gesetze der
Geometrie heranziehen. Allerdings ist dabei zu beachten, dass weder die

externen noch die internen Ableitungen der Prinzipien irgendwelche
konkreten Sachkenntnisse liefern, die es gestatten würden, die subalternierten
Wissenschaften zu überspringen. Im Gegenteil, die Theorie der Subalternation
geht davon aus, dass alle Wissenschaften ihre eigenen Gegenstandsbereiche
und ihre eigenen Methoden haben. Aber diese sachliche Selbstständigkeit
schließt nicht aus, dass eine Wissenschaft auf formale Begründungen rekur-

43 In der Tabula (265) wird die methaphisica des Aristoteles in der Distinktion De Deo zitiert:
An deus sit, Quod sit deus, De unitate, De sapientia dei vel simpliciter, De veritate.

44 Commentarius in Posteriorum Analyticorum Libros. Hg. v. P. ROSSI, Florenz: Olschki 1981.
46 Vgl. LAIRD, Walter R.: Robert Grosseteste on Subalternate Sciences. In: Traditio 43 (1987)

155: „The terminology was probably inspired by the phrase alterum sub altero in James of Venice
translation of the Posteriora Analytica (which Grosseteste certainly used), or by the phrase
subalterne scientiarum found in Ioannes' translation (which he might also have consulted).
Grossestete seems to have been the first to apply such terms to theses sciences."

46 Comm. Anal. Post. I, 12; 194, 126: „différant scientia propter quid et scientia quia [...]
quod una est subalternans et reliqua subalternata, velut scientia que erigitur super lineas et

figuras radiosas est sub geometria, que erigitur super < lineas et> figuras simpliciter".



Über einige wissenschaftstheoretische Probleme der „Lichtmetaphysik" 379

riert, die in einer anderen, aristotelisch gesagt „subalternierenden" Wissenschaft

legitimiert werden (per modum scientiae subalternantis) - wie etwa in der

Optik die Brechungsgesetze durch die Geometrie demonstriert werden. Dabei

greift die höhere Wissenschaft in die konkrete Sachforschung nicht ein (non
descendit...).4-7 In seinem Kommentar zu den Analytica Posteriora hat Grosseteste

diese verschiedenen, aber aufeinander bezogenen Stufen des Wissens

herausgearbeitet und genau analysiert.
Es besteht kein Problem darin, die Lichtinterpretation auf den Ebenen der

Physik und Mathematik in die aristotelische Wissenschaftstheorie einzufügen

- auch wenn die kategoriale Bestimmung des Lichtes als „erste körperliche
Form" für Aristoteles zweifellos zu weit geht. Wenn man in der Physik das

„Licht" (lux) als „Form" der Dinge ansetzt, dann lassen sich die Naturgesetze
am Leitfaden der Lichtausbreitung durch die Mathematik - als scientia sub-

alternans - problemlos formalisieren. Das „Warum", das propter quid der
Kausalität ist daher geometrisch bestimmbar, wobei dem Experiment (experimen-

tum4g) eine gewisse, allerdings eingeschränkte Rolle zukommt: Omnes enim

causae effectuum naturalium habent dari per lineas, angulos et figuras. Aliter
enim impossibile est sciri,propter quid' in Ulis.49 Die wissenschaftstheoretischen
Probleme der Lichtspekulation liegen nicht hier, sondern treten auf, wenn
man die Stufen der Physik und Mathematik auf die Metaphysik hin übersteigt
und prüft, ob und inwieweit die Kriterien des Wissens konsistent bleiben.

Wie Grosseteste im Kommentar zu den Analytica Posteriora ausführt,
befasst sich die Metaphysik mit dem „Seienden"50 (ens), das allen
Wissenschaften „gemeinsam" (communiter) ist und gewisse Prinzipien enthält, die für
„alle Wissenschaften" gelten. Die Metaphysik, die sich auf das Seiende in
seiner ganzen Weite richtet, schließt daher auch die besonderen Entitäten wie

„Gott", „Kreis" oder „Sphäre" ein, insofern sie „seiend" sind - vergleichbar der

Gattung, die in gewisser Weise die Arten in sich enthält (demonstratur genus
subiectum de specie sua, sicut in metaphysica demonstratur de specialibus entibus

de deo et de circulo et de sphera quod ipsa sunt entia51). Diese Inklusion ist

47 Comm.. Anal.Post. I, 10; 171, 37f.: „licet subiectum metaphysice sit commune ad omnia
subiecta aliarum scientiarum, tarnen ipsa non descendit ut demonstret proprias passiones de

subiectis inferioribus nisi per modum scientie subalternantis; tarnen ipsa metaphysica est

determinati generis".
48 Comm. Anal. Post. I, 14; 214, 252-272.: „hec est via qua pervenitur a sensu in principium

universale expérimentale". - Während CROMBIE (1953) eine experimentelle Verifikation
annimmt, haben E.S. EASTWOOD (1968) und St. MARRONE (1983) betont, dass Grosseteste expe-

rientia, expérimentale und experimetum traditionell versteht, d.h. als eine über das „Gedächtnis"
(memoria) vermittelte Bestätigung der Erfahrung - was die Texte durchgängig bestätigen.

49 De lineis (ed. BATIR), 60, 4 ; 59, 1: „utilitas considerationis linearum, angulorum et figu-
rarum est maxima, quoniam impossibile est sciri naturalem philosophiam sine illis."

50 Comm Anal. Post. I, 18; 259f.; I, 10; 170f.
51 Comm. Anal. Post. I, 10; 171; vgl. Aristoteles, Anal. Post., 77 a 29ff.



380 Klaus Hedwig

systematisch genauer zu bestimmen. Aus dem Faktum nämlich, dass eine

partikuläre Wissenschaft - etwa die Optik - einen Teil des Seienden untersucht,

folgt keineswegs, dass sie auch Teil der Metaphysik wäre, die das

Seiende als solches untersucht. Das heißt, dass die Perspectiva, die sich mit den

Gesetzen der Lichtausbreitung befasst, nicht ohne weiteres als Teildisziplin
der Metaphysik auftreten kann. Das Problem ist wissenschaftstheoretischer

Art und bezieht sich auf die Frage, welche Objekte oder Inhalte in das

Gegenstandsgebiet (subiectum52) einer Wissenschaft gehören und welche nicht.
Wie Grosseteste im Analytik-Kommentar53 ausführt, gilt, dass eine Wissenschaft

von ihrer spezifischen Fragestellung her ein einheitliches oder kohärentes

Gegenstandsgebiet (subiectum) hat, das man in Teilgebiete ausdifferenzieren

kann, die aber auf zusammengehörige Ursachen zurückzuführen sind. Ist
unter diesen Voraussetzungen - so wäre zu fragen - der Begriff des „Lichtes"
{lux) als „erster körperlicher Form" oder die radiositas im Wissensgebiet der

Metaphysik {subiectum metaphysium54) als Formursache oder als Teil des

Seienden überhaupt zu thematisieren - oder bleibt der Lichtbegriff der

Metaphysik letztlich extern? Die Antwort entscheidet darüber, ob sich eine

„Lichtmetaphysik"55 rechtfertigen lässt oder nicht
Da Grosseteste die wissenschaftstheoretischen Kriterien weitgehend aus der

Aristoteles-Kommentierung entwickelt, liegt es nahe, von diesen Vorlagen
auszugehen. In der Abfolge von Physik, Mathematik und Metaphysik56 ist bei
Aristoteles die oûota entsprechend den verschiedenen Abstraktionsgraden
verschieden von der Bewegung und der Selbstständigkeit abtrennbar, wobei
die Metaphysik ihren Gegenstand als „unbewegt" und „getrennt" betrachtet.

Da die Metaphysik (die „gesuchte Wissenschaft") auch die „erste Ursache" des

Seienden sucht, ist sie eine „göttliche" Wissenschaft - nicht nur insofern das

53 Das „Subjekt" - ursprünglich der Satzgegenstand, dem ein Prädikat zugesprochen oder ab-

gesprochen wird - ist als vorliegender Gegenstandsbereich einer Wissenschaft nicht beweisbar,
sondern nur aufweisbar: das Wissen (als habitus des Erkennens) richtet sich unter einer einzigen,
eindeutigen Fragestellung auf ein Sachgebiet, um dessen Ursachen, Prinzipien und Teile freizulegen

und zu analysieren - ähnlich wie das Auge (als Vermögen) die Farbe (als Objekt) sieht; vgl.
auch HORVATH, Alexander: Das Subjekt der Wissenschaften. In: Divus Thomas 24 (1946) 29-44
mit der immer noch nützlichen Analyse von Objekt, Vermögen, Habitus, Prinzip und suhiecum

scientiae.
53 Comm. Anal. Post. I, 18; 260.
54 Auf diesen Punkt hat erstmals A. SPEER hingewiesen (vgl. Anm. 31). - Comm. Anal. Post.

I, 18; 261: „similiter a natura entis, quod est subiectum metaphysice, non venit totaliter quod
dico corpus mobile, quod est subiectum physice, quia in natura mobilis dico privationem et non
ens quod est principium mobilis in quantum huiusmodi. Species vero et partes integrales non
extra sumuntur, et propter hoc sunt de scientia eadem cum eo cuius sunt species et partes".

55 Vgl. den Überblick von KOBUSCH, Theo: Metaphysik. In: HWPh V (1980) 1207f. Eine

„Lichtmetaphysik" ist historisch nicht zu belegen.
56 Met. VI, 1 1025 b 18f.; XI, 7 1064 a 15f.; I, 2, 983 a 5f. - Vgl. zum Textstatus

(Emendationen) die Arbeiten von K. KREMER (1960) und E. VOLLRATH (1970).



Über einige wissenschaftstheoretische Probleme der „Lichtmetaphysik" 381

Göttliche betrachtet, sondern weil der Gott selbst (ö Gebs) sie „am meisten"
besitzt. Aber gleichgültig, ob man nun einen theologischen oder ontologi-
schen Metaphysikstil annimmt, bleibt festzuhalten, dass Aristoteles das

„Licht"57 (4>tûs) in das Gegenstandsgebiet der Metaphysik nicht aufnimmt: der

Lichtbegriff ist von seinen materiellen Implikaten abstraktiv nicht abtrennbar
und erfüllt daher nicht die Kriterien, die für die metaphysisch erhobene
oüota gelten. In den mittelalterlichen Kommentierungen hat man dann die

theoretischen Wissenschaften - also auch die Metaphysik - konsequent über
die Abstraktionsgrade der „Materie"58 abgeleitet. Die Reichweite der
Abstraktion wird sich für die Möglichkeit oder Unmöglichkeit einer
„Lichtmetaphysik" als entscheidend erweisen.

Es ist keineswegs überraschend, dass Grosseteste - als biblischer Theologe

- die aristotelische Metaphysik in theologische Fragestellungen59 integriert
und damit auch die Kausalanalysen theologisch ausrichtet. Das Wissen60 (scire,

scientia) bezieht sich auf die „Ursachen" der Dinge, die in ihrem Wirken aber

veränderlich sind. Im strengen Sinn wäre daher ein Wissen oder eine
Wissenschaft nur dann sicher, wie Grosseteste annimmt, wenn wir die erste
„Ursache" (causa) eines Dinges erkennen, die „unveränderlich" wirkt: Hoc est

igitur simpliciter et maxime proprie scire: cognoscere causam rei inmutabilem in
se et inmutabilem in causandoH Die These könnte ohne weiteres eine

„Lichtmetaphysik" legitimieren. Wenn man nämlich das „Licht" (lux) als Formursache

der Dinge ansetzt, wie es Grosseteste tut, dann scheint es legitim, den

Lichtbegriff in das Gegenstandsgebiet der Metaphysik einzuführen und ihn im
Rahmen der Formkausalität zu explizieren - allerdings nur dann, wenn man
„Körperlichkeit" aus der Lichtdefinition abstraktiv entfernt.

Hier - an diesem Punkt - trennen sich die Wege der mittelalterlichen
Lichtinterpretationen, die disjunktiv entweder in die Physik oder in die

Metaphysik führen. Für die aristotelischen Stilrichtungen der Naturphilo-

57 Uberall dort, wo Aristoteles den Lichtbegriff über das Physische hinaus überträgt, etwa
auf den voös, wird ein „Vergleich" gebraucht: otov tö (j)(ös (De an. 430 a 15).

58 Vgl. dazu die klassische Studie von ZIMMERMANN, Albert: Ontologie oder Metaphysik? Die
Diskussion über den Gegenstand der Metaphysik im 13. und 14. Jahrhundert. Leiden-Köln: Brill 1965

(ND 1998) 100: „Der Gesichtspunkt bei der Einteilung der theoretischen Wissenschaften ist
demnach das unterschiedliche Verhältnis der Dinge zu Materie und Bewegung."

59 Die Tabula verweist in der Distinktion De Deo auf die Passagen der aristotelischen

Metaphysik (I, 1-2), die eine theologische Spitze aufweisen; vgl. auch Anm. 43.
60 Grossesteste behandelt das Thema in: Comm. Anal. Post. I, 2; 99ff.; vgl. die Analyse der

Erkenntnisstufen bei MCEVOY: The Philosophy ofR.. Grosseteste, 320ff.
6* Comm. Anal. Post. I, 2; 99: „manifestum est quod maxime proprie dicitur scire com-

prehensio eius quod inmutabilbiliter est per comprehensionem eius a quo illud habet esse

inniutabile, et hoc est per comprehensionem cause inmutabilis in essendo et in causando. Hoc est

igitur simpliciter et maxime proprie scire: cognoscere causam rei inmutabilem in se et
inmutabilem in causando".



382 Klaus Hedwig

sophie ist entscheidend, dass der Lichtbegriff keine Abstraktion von der
Materie erlaubt und daher auch keinen begrifflichen Ansatz für eine

„Lichtmetaphysik" liefert. Man muss diese Grenze sehr deutlich sehen, auch

deswegen, weil sie für Grosseteste keine Grenze ist: denn das „Licht" {lux, lumen)
wird nicht mit Blick auf die Materie, sondern die „Form" definiert, die eine

Lichtmanifestation darstellt: Omnis enim forma aliquod genus lucis est. quia
omnis forma manifestativa estß2 Das heißt, dass das „Licht" als „erste
körperliche Form" zwar in die Materie eingehen kann, aber nicht muss. Der
Lichtbegriff lässt sich also von der Materialität prinzipiell ablösen und als lux
incorporalis, spiritualis oder intellectuals direkt auf immaterielle Gegenstände
und Realitäten übertragen. Die problemgeschichtliche Konzeption, die

Grosseteste vertritt, liegt in einer interessanten, weil neuplatonisch-christlichen

Vermittlung von Plato und Aristoteles.63 Die aristotelische
Wissenschaftslehre wird mit einer platonisierenden Tradition verschränkt, der

entsprechend das erste Lichtprinzip {lux) sich in verschiedenen Formstufen
manifestiert und bis zum sinnfälligen Licht {lumen) als Gleichnis und Spur
hinabführt - „as belonging to the level of the vestigia of the superior light." 64

Die Nähe dieser Konzeption zu den von Augustinus und Dionysius Areo-
pagita vertretenen neuplatonischen Auffassungen der „Form" als Seinsprinzip
ist deutlich. In sich selbst besitzt der Schöpfer, wie Grosseteste ausführt, alle

Formen und Formbestimmungen in höchster Reinheit, durch die er perfekt
ist. „Sic, cum sit formosus et speciosus ipse, et forma et species, qua formosus et qua
speciosus est, immo ipsa formositas et speciositas,"65 Die erste, vollkommen
geformte Form {forma formosissimd) wird von Grosseteste als die unica forma
omnium verstanden, die das göttliche „Vorbild" {exemplar) des Schaffens ist,
vergleichbar dem Entwurf eines Architekten {architector), der im gebauten
Haus „nachgeahmt" wird - wobei Grosseteste dieses Modell allerdings extrem
dehnt, wenn nicht sogar überdehnt {sicut agua figurata sigillo...). Da die

„Form" manifestiert, was ein Ding wesenhaft ist, ist sie „Licht" {lux) und
„wesenhaftes Sein" {essentia). Beide Aspekte koinzidieren im Schöpfer, der

62 Hex. I, 18, 2; 78 u. ö. (ed. DaLES-GIEBEN).
63 Vgl. WIELAND, Georg: Plato oder Aristoteles? In: TFil 47 (1985) 625f. und SOUTHERN:

Robert Grosseteste, 208: „Grosseteste was a natural Piatonist who distrusted Plato. Denys
provided a Platonism rooted in the Bible and the Apostolic age - a Platonism that was wholly
Christian".

64 P. ROSSI hebt zurecht diese Verbindung hervor: „If we bear in mind the general context of
Neoplatonic mediation, with its uninterrupted ontological hierarchy of created beings, then we

may indeed come to the conclusion that Grosseteste does in fact follow one on the strands

present in the exegetical tradition of Aristotle, in the way that he interprets the proper nature of
the universal - artis et scientie principium - as belonging to the level of the vestigia of the superior
light [Comm. Anal. Post. II, 6; 404)". Robert Grosseteste and the Object ofScientific Knowledge. In:
McEVOY (Hg.): Robert Grosseteste: New Perspectives on his Thought and Scholarship, 75.

63 De unica forma omnium, 108, 23 (ed. BAUR).



Über einige wissenschaftstheoretische Probleme der „Lichtmetaphysik" 383

wesentlich Licht ist {cum divina essentia sit lux lucidissimabb). Und mehr noch:
die höchste Form - Gott - ist das „höchste Licht" {lux suprema), das

„unvergleichbar lichter als Licht"67 alles andere, körperliche und geistige Licht
überstrahlt und „besiegt" {omnem aliam vincit). Die für Aristoteles
kennzeichnenden Grenzen sind damit weit überschritten.

V.

Nur bei relativ wenigen Autoren - Grosseteste, Albertus Magnus und Bacon68

- finden wir den Versuch, das neuplatonische Verständnis des „Lichtes" {lux,
lumen) als „erster körperlicher Form" in die aristotelische Wissenschaftstheorie

der Subalternationen und damit in eine mögliche „Metaphysik"
einzufügen. Wenn man diese Synthesen als „Lichtmetaphysik" bezeichnet, was
dem Interpreten post festum freisteht, dann wäre immerhin zu beachten, dass

diese Kennzeichnung durch keine scholastische Terminologie gedeckt wird.
Dass im Mittelalter kein einziger Autor von einer metaphysica lucis spricht,
dürfte nicht zufällig sein. In den scholastischen Diskussionen der
„Metaphysik" geht es immer darum, in Anlehnung an Aristoteles die Grade der

Abstraktion, die Methoden der Untersuchung und das Subjekt der
Wissenschaften zu bestimmen. Wenn man für die Naturdinge eine inhärente Bindung
an die Materie annimmt, die auch in ihrer Definition erhalten bleibt, dann ist
das „Licht" {lux, lumen) als körperliches Phänomen in der Metaphysik weder
als Gegenstand, noch als Teil und auch nicht als Ursache aufweisbar. In dieser

Hinsicht wäre eine „Lichtmetaphysik" sogar gegenstandslos.

Dagegen kann man einwenden, dass in den zahlreichen Rezeptionsprozessen

des Mittelalters die philosophische Begriffssprache sich ändert und auch
das Verständnis von „Metaphysik" sich von den aristotelischen

Voraussetzungen zu lösen beginnt. Es ist zweifellos richtig, dass die neuplatonischen
„Unterströmungen", die Cl. Baeumker meinte, als er den Begriff der
„Lichtmetaphysik" einführte, für die soliden, weil restriktiven Positionen der
aristotelischen Philosophie ein irritierend subversives Element der Entgrenzung, der

Unruhe und schließlich auch der Neuentwicklungen waren. Aber auch die

geschichtlich neuen Tendenzen, die ihr eigenes Recht haben, heben nicht auf,
dass die Lichtspekulationen der Hochscholastik auf heterogenen, neuplatonischen

und aristotelischen Vorlagen beruhen, die sich nicht kohärent
vermitteln lassen.

66 De veritate (ed. Baur), 142, 16 (u.ö.).
67 De veritate 134, 12; vgl. auch Hex. VIII, 3, 1; 220: „Deus est lux, non corporea sed

incorporea; immo magis neque corporea neque incorporea, sed supra utrumque".
68 Vgl. Sphaera lucis, 119ff., 175ff., 209ff.



384 Klaus Hedwig

In der Tat, der Preis für eine im Rahmen der aristotelischen
Wissenschaftslehre argumentierende „Lichtmetaphysik" secundum linens, figuras et

angulos wäre hoch gewesen: Man hätte nämlich das „Licht" {lux) als erste
Form der körperlichen Dinge {prima forma corporalis) und als Form des

göttlichen Seins (forma formosissima) im Gegenstandsgebiet der Metaphysik als

denselben Begriff rechtfertigen müssen. Die scholastischen Metaphysiker haben
dies zu Recht nicht getan. Wir würden heute von einem Kategorienfehler
sprechen.

Der problemgeschichtlich kritische Gebrauch oder vielleicht auch der

philosophische Abschied von der „Lichtmetaphysik" ist kein Verlust, denn er
lenkt den Blick zurück auf die beeindruckende Fülle von Methoden und

Erkenntniszugängen, die wir im Mittealter in der Interpretation der

Lichtphänomene finden. Die Begriffe und Deutungen reichen von der Allegorese,
Symbolik, Metaphorik über naturphilosophische Theorien bis hin zu den

ersten naturwissenschaftlichen Untersuchungen, die sich mit Problemen der

geometrischen, physiologischen und meteorologischen Optik69 befassen. In
diesen Zusammenhang gehören auch die Lichtmotive in der mittelalterlichen
Literatur,70 der Malerei71 und vor allem in der Architektur, die - wie die ältere

Forschung72 annahm - in der Konstruktion der diaphanen Wände und
Glasfenster der gotischen Kathedrale auf neuplatonischen Lichtlehren zurück-

griff, eine These, die heute differenzierter, auch zurückhaltender73 beurteilt
wird. Eine lexikographische Aufarbeitung der mittelalterlichen Lichtterminologien,

die immer noch ein Desiderat74 ist, würde deutlich machen, dass die

arabisch-neuplatonischen Auffassungen des Lichtes als „erster körperlicher

69 Vgl. LINDBERG: Theories ofVision (wie Anm. 20).
70 Vgl. SCHLEUSENER-EICHHOLZ, Gudrun: Das Auge im Mittealter. München: Fink 1985. 2

Bände.
71 Vgl. SCHÖNE, Wolfgang: Über das Licht in der Malerei. Berlin: Mann 1983 (6. Aufl.).
72 E. PANOFSKY (1951) und O.V. SlMSON (1956) nahmen neuplatonisch-augustinische

Vorlagen an. Dagegen hat H. JANTZEN (1957) stets darauf bestanden, dass die „gebaute Kathedrale"
ihren eigenen Gesetzen folgt. Nicht ohne Grund bemerkt M. BÜSCHEL (1997), dass die
„Lichtmetaphysik" die kunstgeschichtliche Forschung vor allem in England und Amerika „bezaubert"
habe.

73 In neueren Untersuchungen (V.D. MEULEN / BINDING / SPEER, 1988-1995, ebenso

MARKSCHIES, 1995) werden die philosophischen und theologischen Quellen vorsichtiger, auch

kritischer interpretiert, während die praktischen Zielsetzungen (Liturgie, Sakramente,
Kirchweihen) und die allegorischen Bedeutungsträger mehr an Gewicht gewinnen; vgl. dazu SPEER,

Andreas: Lux mirabilis et continua. In: WESTERMANN-ANGERHAUSEN, Hiltrud (Hg.): Himmelslicht.

Europäische Glasmalerei (1248-1349) Schriften und Kataloge des Museum Schnütgen).
Regensburg: Schnell und Steiner 1998, 92f. Eine Untersuchung der Kommunikationsstruktur in
der Glasmalerei wird von A. Schiffhauer vorbereitet.

74 Vgl. die Skizze von KOCH: Über die Lichtsymbolik, 633-670 (vgl. Anm. 4).



Über einige wissenschaftstheoretische Probleme der „Lichtmetaphysik" 385

Form" in der Scholastik nur einen Ausschnitt bilden, der von anderen

Lichtdeutungen ergänzt, aber auch korrigiert75 wird.

Abstract
The conception of mediaeval light-metaphysics, introduced by CI. Baeumker in
1908 and widely accepted until today, seems to meet with considerable

hermeneutical problems when we try to reconstruct it within the range of
scholastic philosophy itself. It can be questioned whether it is possible to integrate
the neoplatonic traditions of light interpretation into the Aristotelian canon of
sciences, which work with coherent subject matters, different degrees ofabstraction
and a hierarchy of separate disciplines. There remain several unsolved conceptual
and methodological problems when we try to reconstruct the neoplatonic idea of
light within the Aristotelian theory ofsciences and, especially, ofmetaphysics.

75 Die schärfste Kritik liefert Thomas von Aquin, der das sinnfällige Licht - kategorial eine

qualitas activa der Himmelskörper - der Optik, also der Physik zuweist. Alle darüber
hinausgehenden begrifflichen Übertragungen von Licht (lux, lumen, splendor), Farbe (color) oder „Sonne"

(sot) auf den Geist, das Intelligible und auf Gott sind daher nur metaphorice möglich (S.th. I,
67, 1), was allerdings nicht ausschließt, dass die manifestatio (als „Wesen" des Lichtes) dem

Intelligiblen „wahrer" (verius) zukommt als dem Sinnlichen; vgl. dazu SPEER, A.: Causalitas

luminis. In: AMPhK (Sofia) 3 (1996) 67-88 und Rencontres de Philosophie médiévale IX (2000)

347-372 (zu De div. nom.). Aber entscheidend bleibt, dass Thomas die Begriffe der Physik nicht
in die Metaphysik extrapoliert, sondern „analog" verwendet (In II Sent. 13, 1, 2). Im Rahmen der

Analogie lässt sich dann auch das „Sein" (esse) lichtmotivisch auslegen: Insofern nämlich im
Wirklichen, dem Akt offenbar wird, was in der Möglichkeit liegt, kann man die „Aktualität" der

Dinge als ein „gewisses Licht" verstehen. Ipsa actualitas rei est quodammodo lumen ipsius (In
Lib.de causis, prop. 6, n. 168). In gleicher Weise wird die Schöpfung als Setzung des „Seins" (esse)

im lumen-aer-yioàeW interpretiert - esse per se consequitur formam creaturae, supposito tarnen

influxu Dei: sicut lumen sequitur diaphanum aeris, supposito influxu solis (S.th. I, 104, 1).

Interessant ist, dass Thomas begrifflich exakt lumen (Licht im Medium), nicht lux (Lichtquelle)
gebraucht; vgl. zum „Analogon das Lichtes" LAKEBRINK, Bernhard: Klassische Metaphysik.
Freiburg: Rombach 1967, 192f. und vor allem KlENINGER, Josef: Das Sein als Licht in den Schriften
des hl. Thomas von Aquin. In: Studi Tomistici, 47, Rom: Libreria Editrice Vaticana 1992.


	Über einige wissenschaftstheoretische Probleme der "Lichtmetaphysik"

