Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 54 (2007)

Heft: 3

Artikel: Uber einige wissenschaftstheoretische Probleme der "Lichtmetaphysik"
Autor: Hedwig, Klaus

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-760542

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 26.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-760542
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

KLAUS HEDWIG

Uber einige wissenschaftstheoretische Probleme

der ,Lichtmetaphysik®

Wenn in der Philosophie ein Terminus Karriere macht, ist gewdhnlich Vor-
sicht geboten. Nicht selten handelt es sich dann — wie man in einem vergleich-
baren Zusammenhang einmal gesagt hat - um ,teutonische Kamele®, die
extrem lange und dornige Umwege auf dem Weg ins Himmelreich der Begriffe
machen, um nicht durch das Nadelohr der Analyse hindurchgehen zu miissen.
Wir konnen heute nach Kant, nach den kritischen Riickfragen der Sprach-
analyse und der Hermeneutik nicht mehr von ,Metaphysik“ sprechen, als sei
nichts geschehen. In einem sicherlich geringeren Mafle, doch unter problem-
geschichtlichen Gesichtspunkten nicht weniger relevant, ist dieser Vorbehalt
auch auf die These einer mittelalterlichen ,Lichtmetaphysik“! zu beziehen -
eine Konzeption, die am Beginn des vergangenen Jahrhunderts in die philo-
sophiegeschichtliche Forschung eingefithrt wurde und eine {iber den engeren
Kreis der Philosophie weit hinausgehende Faszination gewonnen hat. Der
steile Aufstieg der neuen Terminologie, verbunden mit der zunehmenden Ab-
nahme ihrer Klarheit war seitdem nicht mehr zu stoppen - in der Asthetik,
Literatur, Musik, Mystik, Esoterik, Psychoanalyse und schlie8lich auch, wie
fast schon zu erwarten war, in der Relativititstheorie. Dagegen blieben die
Philosophen - dies ehrt sie - skeptisch.2

1 Isidor von Sevilla — immerhin der Patron des Internets — wiirde vor den Belegen bei Google
kommentarlos kapitulieren; vgl. die Literaturberichte in: PhJ 84 (1977) 102-126 und ZPhF 33
(1979) 602-614.

2 In den groflen philosophischen Lexika und Enzyklopidien ist auf einen Eintrag iiber
»Lichtmetaphysik“ durchgehend verzichtet worden. Nur die EPhW, die fiir ihre Artikel ein ,ho-
hes Mafl begrifflicher Konsistenz* (1, 8) fordert, hat den Terminus iiberraschend aufgenommen.



Uber einige wissenschaftstheoretische Probleme der ,Lichtmetaphysik® 369

Die Einfiihrung des Begriffes ,Lichtmetaphysik® durch Clemens Baeumker3
entsprang einer gewissen hermeneutischen Verlegenheit, die historiographisch
in der frithen Scholastikforschung auftauchte und sich aus der Verschrinkung
mehrerer, problemgeschichtlich und systematisch zu unterscheidender Frage-
stellungen ergab. Das ,Licht - im mittelalterlichen Verstindnis als /ux,
lumen, splendor oder claritas* ausdifferenzierbar - ist ein ungegenstindlicher
Gegenstand der Wahrnehmung, nicht ein sachliches Was (g#od), sondern das
Medium, ,wodurch® (g#0) eine Sache sich unverborgen zeigt.5 Dieser mani-
festierende Prozess ist auch fiir die ,Form®“ (forma) kennzeichnend, die als
Prinzip im Aufbau eines Gegenstandes selbst kein Gegenstand ist, sondern
das, ,wodurch“ (gquo) ein Ding sich als das offenbart, was es ist. In den neu-
platonisch-arabischen Rezeptionen der mittelalterlichen Philosophie sind diese
beiden verschiedenen Weisen der ,Manifestation“, anders als in der aristo-
telischen Tradition, ineins gedacht worden. Das ,Licht“ (lux, lumen) selbst
wurde als die alles durchgreifende ,Form“ verstanden, die nicht nur Wahrneh-
mung und Erkennen ermdoglicht, sondern auch die Ursachen des Naturge-
schehens den Gesetzen der Lichtausbreitung unterstellt.

Es war fur die zeitgeschichtliche Scholastikforschung, wie Baeumker
bemerkt, ,befremdlich®, dass sich diese Lichttheorien, die zudem noch in
salteste Zeiten“ zuriickreichten, mit den Konzeptionen der aristotelischen

3 Den Terminus ,Lichtmetaphysik“ hat BAEUMKER erstmals in Witelo gebraucht (=Beitrige
zur Geschichte der Philosophie des Mittealters 3. Miinster: Aschendorff 1908) und spiter auf die
Konzeptionen anderer Autoren iibertragen: Grosseteste, Roger Bacon, Albertus Magnus, Bert-
hold von Moosburg (vgl. Der Platonismus im Mittelalter [1916]. In: Beitrige 25, 1-2 (1928) 1601.).
Es ist bemerkenswert, dass M. Grabmann in der posthumen Wiirdigung Baeumkers den Termi-
nus nicht erwihnt (Clemens Baeumker und die Erforschung der Geschichte der mittelalterlichen
Philosophie. In: Beitrige 25, 1-2 (1928) 1-38). In seiner ,Selbstdarstellung® (1921) kritisiert
Baeumker die frithe Scholastikforschung als ein ,gleichmifiges Grau abstrakter Theorie“, wih-
rend es ihm darum gehe, die Kenntnis der ,Urspriinge, der Quellen, des Werdens und der
Entwicklung® (42) zu erweitern: den ,Kreis der Artisten®, die ,platonischen und neuplatonischen
Unterstrdmungen® und die ,Mystik“. Vgl. dazu SCHMIDT, Raymund (Hg.): Die deutsche Philo-
sophie der Gegenwart in Selbstdarstellungen. Leipzig: Meiner 1921, II, 31f. und KLUXEN,
Wolfgang: Die geschichtliche Erforschung der mittelalterlichen Philosophie und die Neuscholastik. In:
CORETH, Emerich (Hg.): Christliche Philosophie. Graz: Styra 1988, II, 368f.

4 Vor Jahren bereits hat KOCH, Josef: Uber die Lichtsymbolik im Bereich der Philosophie und
der Mystik des Mittelalters. In: StGen 13 (1960) 653-670 eine Skizze der ma. Lichtterminologie
vorgelegt, die durch die ma. Enzyklopadien zu erginzen wire.

5 Thomas von Aquin, der das Licht als Medium der visio wiederholt analysiert (Quodl. 7, 1, 1
u.8.), ibertrigt den Vermittlungsprozess ,analog® auf den menschlichen Verstand, der -
partizipativ, nicht ontologistisch - im gottlichen ,Licht“ erkennt: die axiomatische ,Einprigung®
des lumen naturale ist kein inhaltliches Was (guod), sondern eine Erleuchtung, ,wodurch® (g#0)
der Intellekt erkennt: ,ipsum lumen intellectus nostri non se habet ad intelligendum sicut quod
intelligitur, sed sicut quo intelligitur® (S. th. I, 88, 3 ad 1).



370 Klaus Hedwig

Naturphilosophie nicht vereinbaren lieflen. Baeumker bezog sich dabei vor
allem auf den Liber de intelligentiisé und den Prolog der Perspectiva’ des Witelo
— also Werke, die neuplatonische ,Unterstrémungen® transportierten und die
These vertraten, dass sich im ,Licht” die erste ,Form“ der Korperlichkeit
manifestiere, die corporeitas.

,Vor allem lag mir daran, die Eigenart der in ihrer Bedeutung und Verbreitung
bis dahin so wenig erkannten platonischen und neuplatonischen Bewegung auch
innerhalb der Hochscholastik ins Licht zu setzen [...]. Insbesondere aber suchte
ich zu zeigen, wie im Zusammenhang dieser antiaristotelischen, platonisierenden
Stromungen eine ihrer Wurzel nach in ilteste Zeiten zuriickreichende An-
schauung auch durch die Scholastik hindurchgeht - als ,Lichtmetaphysik® habe
ich sie bezeichnet.“8

Wenn man allerdings auf die Einfithrung dieser Terminologie achtet, dann fillt
auf, dass Baeumker den Begriff ,Lichtmetaphysik“ nicht weiter prizisiert. Die
Auseinandersetzung mit der scholastischen Metaphysik-Rezeption entfillt, was
iiberrascht, wenn man von einer ,Metaphysik“ des Lichtes spricht. Aber auch
die systematisch wichtigen Probleme der Erkenntnis, der Methode und des
»Gegenstandsbereiches® (subiecium) der Metaphysik werden nur nebenbei,
wenn {iberhaupt angeschnitten. Diese thematisch und methodisch reduzierte
Exposition der Lichtlehre verwundert nicht wenig - und hier diirfte der
okleine Irrtum am Anfang® (Aristoteles) liegen, der weitreichende Folgen hatte.
In den Jahrzehnten nach Baeumker ist die Bezeichnung ,Lichtmetaphysik®
von der philosophiegeschichtlichen Forschung? ibernommen und in verschie-
denen Kontexten eingesetzt worden. Die Kennzeichnung wurde vor allem auf
die Stilformen der Philosophie iibertragen, die in Anlehnung an das Licht-
modell das Seiende als von der ,Vernunft, dem vols durchwaltet und damit
als ,intelligibel“10 verstehen. Heute ist die Zuriickhaltung im Gebrauch der
Terminologie aus Griinden der hermeneutischen Exaktheit grofler.

6 Vgl. den Text in Witelo. In: Beitrige 3 (1908) 1-71. Autor ist vermutlich Adam Pulchrae
Mulieris.

7 Vgl. die Textedition in Witelo, 127-131. Der Terminus ,Lichtmetaphysik® wird vor allem
im Inhaltsverzeichnis (682ff.) und im Index (671f) verwendet, dagegen in der Darstellung
zuriickhaltender. - Eine lat.-engl. Edition der Perspectiva erscheint in den Studia Copernicana
(Breslau 197711.).

8 Vgl. BAUEMKER: Selbstdarstellung, 16.

? Einflussreich waren zunichst die Arbeiten von BEIERWALTES, Werner: Lux intelligiblis,
Diss. Miinchen 1957 und Die Metaphysik des Lichtes in der Philosophie Plotins. In: ZPhF (1961)
334-362. Vgl. ebenso die informativen und philologisch genauen Untersuchungen von BREMER,
Dieter: Licht und Dunkel in der frithgriechischen Dichtung. Interpretationen zur Vorgeschichte der
Lichtmetaphysik. In: ABG Beiheft 1 (1975) und Hinweise zum griechischen Ursprung und zur
europdischen Geschichte der Lichtmetaphysik. In: ABG 17 (1973) 1f.

10 Vel. MARX, Werner: Heidegger und die Tradition. Hamburg: Meiner 1980, 47f., der die
traditionelle Philosophie als ,Lichtmetaphysik® versteht, ,die, scholastisch gesprochen, davon



Uber einige wissenschaftstheoretische Probleme der ,Lichtmetaphysik® 371

II.

In enger Anlehnung an Baeumker hat Ludwig Baur!l den Begriff der ,Licht-
metaphysik® bereits frith auf die Lichtlehre des Robert Grosseteste ange-
wendet, die seitdem als ,Paradigma“ einer metaphysischen Lichtspekulation
gilt. Das Licht, wie Baur ausfiihrt, wird bei Grossesteste als ,forma, perfectio,
Wesensgrund“12 verstanden und mit neuplatonischen, aber auch aristoteli-
schen Begriffen interpretiert. Allerdings fillt dabei auf, dass Baur keine der
beiden Richtungen konsequent verfolgt und sie auch nicht auf ihre
strukturelle Vereinbarkeit hin befragt.

In der Stufenordnung von ,Physik®, ,Mathematik“ und ,Metaphysik“ hebt
Baur zwar die aristotelische Subalternation der Wissenschaften hervor, ohne
allerdings den Status der ,Metaphysik® wissenschaftstheoretisch ndher zu
diskutieren. Umgekehrt bleibt ebenso die Frage offen, ob man die neupla-
tonisch-augustinische Lichtspekulation ohne weiteres in die aristotelische
Wissenschaftslehre integrieren kann, die davon ausgeht, dass die einzelnen
Wissenschaften eigene Gegenstandsgebiete und eigene Prinzipien des Wissens
besitzen. Die Interpretationen Baurs bleiben mithin doppeldeutig. Der Licht-
begriff, der in der ,Physik“ eine mathematische Interpretation der Formkau-
salitait der Natur!® ermoglicht, wird iiber den Bereich der Natur hinaus auch
auf die erste Form tibertragen, die forma formosissima, die sich aber im Rahmen
einer aristotelisch konzipierten ,Metaphysik“ nicht mehr interpretieren lisst.
In der Grosseteste-Literatur hat man diese ambivalente Lichtinterpretation
kommentarlos iibernommen und iiberraschend lange beibehalten.

Auch Servus Gieben!# hatte seine Dissertation zunichst noch unter den
bekannten Titel gestellt: De metaphysica lucis apud Robertum Grosseteste. In
spiteren Arbeiten wird dieser Anspruch eingeschrinkt und nuanciert: das

ausgeht, dass omne ens verum est, dass jedes Seiende ,wahr® ist“. In Heideggers Konzeption der
oLichtung® (clairiére) ende diese Tradition, da das Wahrheitsgeschehen im ,Streit“ von Entber-
gung und Verbergung ,strittig® bleibe; vgl. dazu auch HEDWIG, Klaus: German Idealism in the
Context of Light Metaphysics. In: Idealistic Studies 2 (1972) 16-38. Das Thema ist bis heute aktuell.

11 Die philosophischen Werke des Robert Grosseteste. In: Beitrige 9 (1912). - Die Lichtlehre
wird von L. BAUR behandelt in Das Licht in der Naturphilosophie des Robert Grosseteste. In:
Festschrift G. v. Hertling, Freiburg: Herder 1913, 41ff. und Die Philosophie des Robert Grosseteste.
In: Beitrige 18 (1917) 76f., 90f.

12 Vgl. BAUR: Die Philosophie des Robert Grosseteste, 90.

13 Die Philosophie des Robert Grosseteste, 97: ,Die ganze physikalische Dynamik wird auf die
Lehren der Optik aufgebaut. Somit muss sich die Naturerklirung auf die Mathematik griinden
und besonders auf die Kenntnis der Geometrie (linearum, angulorum et figurarum) und Optik
[...] Diese geometrischen Linien, Winkel und Figuren beherrschen das Universum und seine
Teile, die Beziehungen der Dinge, die gradlinige und kreisférmige Bewegung.“

14 GIEBEN, Servus : De metaphysica lucis apud Robertum Grosseteste. Rom: Pont. Univ. Greg.

1953; Das Licht als Entelechie bei Robert Grosseteste. In: La Filosofia della Natura. Mailand: Vita e
Pensiero 1966, 522-534.



372 Klaus Hedwig

,Licht* (fux) erklirt im Ubergang der Potenz zum Akt den ,dynamischen
Aspekt® der natiirlichen Prozesse, die entelechia des Naturgeschehens. Weniger
die Metaphysik, sondern die Physik wird in der Lichtinterpretation leitend.
Damit beginnt die Riickwendung zur Naturphilosophie und indirekt auch zu
Untersuchungen, die sich mit der Geschichte der Naturwissenschaften be-
fassen. Auf dieser Linie hat dann Alistair C. Crombie!5 die These vertreten,
dass in den Lichtlehren Grossetestes die ,Urspriinge der experimentellen
Wissenschaft“ zu finden seien. Wenn die Kausalitit der Naturprozesse im
»Licht® (lux) als ,erster korperlicher Form®“ griindet und den Lichtgesetzen
entsprechend explizierbar ist, dann lassen sich die Formursachen secundum
lineas, angulos et figuras geometrisch erkliren und ebenso, wie Crombie an-
nahm, experimentell absichern. Die Stufen von Physik und Mathematik gehen
daher bruchlos in eine ,Lichtmetaphysik® (metaphysics of light) iiber. Diese
sachlich breit angelegte und auf den ersten Blick beeindruckend kohirente
Rekonstruktion der Lichtlehre galt lange Zeit als Standardinterpretation, weil
sie wissenschaftstheoretisch geschlossen schien.

Es waren - wie hiufig - die Details, an denen die Risse sichtbar wurden. In
textnahen, hermeneutisch subtilen Analysen hat James McEvoy16 in der Philo-
sophie und Theologie Grossetestes mehrere ,Stufen“ des geschaffenen Seien-
den und damit wverschiedene Lichtbegriffe abgehoben: die Intelligenzen (the
angelic light), die Natur (the light of nature) und die Erkenntnis (the light of
intelligence). Auch wenn McEvoy von einem ,Paradigma der Lichtmeta-
physik“17 spricht, schrinkt er diese These doch ein.

»It was what Grosseteste called the magna magni Augustini aunctoritas which led
him in speculative directions to frame the metaphysics of light: Baeumker’s
designation must, however, be used rather loosely of Grosseteste’s thought,
which was never systematic in the highest degree.“18

Und zum Begriff der ,Metaphysik“ heiflt es: ,However, even if we take
Grosseteste’s light cosmology and his theory of knowledge together, as a sort
of dyptych, by juxtaposing them we still do not have anything we could
reasonably call a metaphysics of light“.19 Es ist offensichtlich, dass sich in
diesen Vorbehalten eine beginnende Distanz, fast ein Unbehagen gegeniiber
dem Begriff der ,Lichtmetaphysik“ ankiindigt. In der angelsichsischen Litera-

15 CROMBIE, A.C.: Robert Grosseteste and the Origins of Experimental Science. Oxford: Uni-
versity Press 1953, 10f.

16 MCEVOY, J.: The Philosophy of Robert Grosseteste. Oxford: University Press 1982, 51f.,
149f., 225f,

17 MCEVOY, ].: Ein Paradigma der Lichtmetaphysik. Robert Grosseteste. In: FZPhTh 34 (1987)
91-110.

18 MCEVOY, James: The Philosophy of Robert Grosseteste, 450.
19 MCEVOY, James: Robert Grosseteste. Oxford 2000, 91; 87f. (,The Metaphysics of Light®).



Uber einige wissenschaftstheoretische Probleme der ,Lichtmetaphysik® 373

tur wurde der Terminus dann auch zunehmend durch philosophy of light20
ersetzt oder ganz iibergangen. Diese Reserve findet man auch bei Richard W.
Southern, der in den Werken Grossetestes das sich abzeichnende Profil einer
typisch ,englischen Mentalitit® sieht. Der Stellenwert der ,Lichtmetaphysik®
wird zuriickgenommen.

»~Commentators on this feature of his thought often speak of his metaphysics of
light. But this is too remote a concept. He began with something that was

immediately present to him in everyday experience, in his scientific work, and in
the Bible.“21

Nahezu alle Autoren, die sich in den letzten Jahrzehnten mit den mittel-
alterlichen Lichtdeutungen befassten, haben auf die eine oder andere Weise
gemerkt, dass die Konstruktion der ,Lichtmetaphysik“ abbrdckelte22 und
durch hermeneutisch differenziertere Interpretationsverfahren?? zu ersetzen
war. Dass Pietro Rossi die Textsammlung mittelalterlicher Lichtlehren noch
unter den traditionellen Titel Metafisica della Luce?* stellte, war eigentlich
schon iiberholt.

Aber auch aus anderen, nicht zuletzt aus historiographischen Griinden
wird man die vermeintlich dominante Stellung der ,Lichtmetaphysik® bei
Grosseteste eher als eine Engfithrung betrachten miissen. Robert Grosseteste,25
der in der Wyclif-Forschung wiederentdeckt wurde, ist in seiner historischen
Bedeutung stets breiter, umfassender verstanden worden: D. Callus?¢ unter-
streicht den ,,Gelehrten und Bischof“, A.C. Crombie?’ sicht in seinen Werken
die ,Anfinge der experimentellen Wissenschaften®, J. McEvoy28 stellt den

20 D. C. LINDBERG spricht vorsichtig von ,philosophy of light* (Theories of Vision from Al-
Kindi to Kepler. Chicago: University Press 1976, 95. — Dt. Ubers.: Frankfurt: Suhrkamp 1987),
wihrend ST. MARRONE (1982) und G. JUSSEN (1990) den Terminus ,Lichtmetaphysik® bereits
nicht mehr erwihnen.

21 SOUTHERN, Richrad W.: Robert Grosseteste. The Growth of an English Mind in Medieval
Europe. Oxford 1986, 217f., 136f. )

22 Vgl. LMA V (1991) 1959 (,Licht, Lichtmetapher®): ,Die ,Lichtmetaphysik® ist auf die
neuplatonischen Konzepte von Exemplaritit, Influenz und Form zugeschnitten. Aber wenn man
- in der Nachfolge des Aristoteles - das Gegenstandsgebiet (subiectum) der Metaphysik kausal
analysiert, dann ist die Ursache des Seienden, insofern es seiend ist, nicht als ,Licht* anzugeben.
Der Terminus ,Lichtmetaphysik, der sich im MA nicht findet, wire besser - wie es heute
zunehmend geschieht - durch ,Philosophie des Lichtes zu ersetzen.” (K. Hedwig).

23 Vgl. HEDWIG, Klaus: Sphaera Lucis. Untersuchungen zur Intelligibilitit des Seienden im
Kontext der mittelalterlichen Lichtspekulation. In: Beitrige 18, Miinster: Aschendorff 1980, S. I:
»das Thema [...] auf eine primir hermeneutische Fragestellung zuriickgenommen®.

24 Mailand: Rusconi 1986 (Einleitung, 7-90).

25 Vgl. die Bibliographien von S. GIEBEN (1969), J. MCEVOY (1993, 1995).

26 Robert Grosseteste as Scholar. In: CALLUS, Daniel A. (Hg.): Robert Grosseteste. Scholar and
Bishop. Oxford: University Press 1955, 1-69.

27 Vgl. Anm. 15

28 Vgl. Anm. 16.



374 Klaus Hedwig

»Philosophen und Theologen® heraus und R.W. Southern?® betont den sper-
rigen Charakter, das Profil einer ,englischen Mentalitat“: The Growth of an
English Mind in Medieval Europe. In der angelsichsischen Forschung sind diese
verschiedenen Einschitzungen durchaus pragmatisch vermittelt worden. Es ist
bezeichnend, dass die Akten des letzten Grosseteste-Kongresses von J.
McEvoy herausgegeben, von R.W. Southern eingeleitet wurden und einen
Titel tragen, der keinen irritiert, aber allen gerecht wird: Robert Grosseteste:
New Perspectives on his Thought and Scholarship.30 Das Uberraschende nun aber
ist dies: Wenn man die einzelnen Beitrige durchgeht, stellt man fest, dass das
Thema einer metaphysics of light fehlt. Nicht einmal im Index taucht es auf.
Das Problem des ,Lichtes® (lux, lumen) wird in den Beitrigen zur Optik,
Geometrie und Wissenschaftstheorie diskutiert. Die Idee der ,Lichtmeta-
physik® hat sich in Detailuntersuchungen aufgeldst.

Die These einer ,metaphysischen Lichtdeutung” bei Grosseteste prinzipiell
hinterfragt und auf die ,Verflechtung von systematischen mit methodischen
und wissenschaftstheoretischen Fragestellungen“ zuriickgefithrt zu haben, ist
das Verdienst von Andreas Speer.3! Es gehérte offensichtlich einiger Mut da-
zu, die in der Forschung stets {ibersprungenen, weil scheinbar einfachen
Fragen nicht zu {iberspringen, sondern sie explizit zu stellen: Wie ist das
Verhiltnis von Physik, Mathematik und Metaphysik bei Grosseteste angelegt?
Welche Beweisverfahren werden in den einzelnen Wissenschaften eingesetzt
und wie weit reichen sie? Kann das ,Licht (/ux, [umen) {iberhaupt im
»Subjekt® der Metaphysik auftreten und als metaphysisches Prinzip thema-
tisiert werden? Nach der Intervention von Speer ist es kaum noch vorstellbar,
einfachhin von einer mittelalterlichen ,Lichtmetaphysik“ zu sprechen, ohne
dabei ihre wissenschaftstheoretischen Voraussetzungen zu priifen.

I1I.

Die frith einsetzende, scheinbar problemlose Rezeption einer problematischen
Terminologie und ihr spites, fast unmerkliches Verschwinden legt allerdings
die Frage nahe, wodurch die ,metaphysische“ Interpretation des Lichtes
begiinstigt wurde, welche Absichten leitend waren und vielleicht iiberzogen

29 Vgl. Anm. 21.

30 MCEVOY, James (Hg.): Robert Grosseteste: New Perspectives on his Thought and Scholarship.
Turnhout : Brepols 1995 und dort auch bibliograhischen Angaben von GIEBEN: Bibliographia
1970-1991, 415-431.

31 SPEER, Andreas: Lux est prima forma corporalis, Lichtphysik oder Lichtmetaphysik bei Robert
Grosseteste? In: Medioevo 20 (1995) 68: ,Kann jedoch ein analog gebrauchter Begriff Subjekt einer
Wissenschaft sein? Aus dieser Frage wird der Weg ersichtlich, den ich zur Uberpriifung der
Geltung der These, ob Grossetestes Lichtspekulation als Lichtmetaphysik bezeichnet werden
kann, vorschlagen mochte. Es ist der Weg iiber die Diskussion um das Subjekt einer
Wissenschaft.“



Uber einige wissenschaftstheoretische Probleme der ,Lichtmetaphysik* 375

wurden. Fiir eine philosophische Relecture der ,Lichtmetaphysik“ bietet sich
ein Weg an, der auf den ersten Blick ungewdhnlich, aber nicht uninteressant
ist. Wir kénnen nimlich - was fiir das MA eher selten ist - einen Blick in die
Bibliothek Grossetestes werfen, deren Verzeichnis sich erhalten hat.

In der Bibliotheque Municipale von Lyon findet sich am Anfang einer
Bibelhandschrift32 eine ,Tabula“, die die Schriften aus Grossetestes Hand-
bibliothek anfiihrt. Die Auflistung folgt einer theologischen Rangordnung: De
Deo, De Verbo, De creaturis, De ecclesia, De sacra scriptura, De vitiis, De futuris,
De anima. Wenn man die von Grosseteste zitierten Autoren quantifiziert,
ergeben sich folgende Schwerpunkte: Augustinus (allgemein die lateinische
Patristik) steht an erster Stelle, gefolgt von Dionysius Areopagita (und grie-
chischen Autoren), westlichen Theologen (Beda, Rhabanus, Anselm von
Canterbury, Bernhard von Clairvaux, Hugo v. St. Victor) und schliefilich von
griechischen, lateinischen und arabischen Quellen und Uberlieferungen (Aris-
toteles, Ptolemaeus, Cicero, Seneca, Boethius, Alhazen, Algazel, Avicenna).
Neben Aristoteles (Nikomachische Ethik, De caelo, Analytica Posteriora, Me-
taphysik33) kannte Grosseteste auch die antik-arabischen Schriften zur Geo-
metrie, Kosmologie und Optik. In dieser Tradition stehen die eigenen
optischen Arbeiten, obgleich wir bis heute nicht wissen, um welche Quellen
genau es sich handelt - vermutlich Alkini (De radiis), Ibn Gabirol (Fons vitae),
vielleicht auch Platon (7imaeus) und die Schule von Chartres. Diese bemer-
kenswert breite Ubernahme der antiken Literatur hebt allerdings nicht auf,
dass Grosseteste primar biblischer Theologe war, dass er in seinem Werken vor
allem auf Augustinus und Dionysius zuriickgriff, wihrend die zeitge-
schichtlichen Theologen des Kontinents34 weniger beachtet wurden.

Die Auflistung der Philosophen und Theologen in der Tabula lisst sich
weiter differenzieren. Die Autoren werden in einem Index aufgefithrt, der
iber Symbole auf bestimmte Sachthemen hinweist. Eines der Symbole ist ein
Kreis, durch eine Senkrechte geteilt - ein griechisches Phi,35 das fiir ,Philo-

32 Mis. 414, f. 17r- 32 r. - PH. W. ROSEMANN hat den Text ediert: Tabula. In: Opera Roberti
Grosseteste Lincolniensis, vol. 1, CCCM 130, Turnhout: Brepols 1995, 245ff. - ,The Tabula
reflects its author’s reading of up to about 1230“ (239); vgl. die ausfithrliche Beschreibung bei
ROSEMANN: Robert Grosseteste’s Tabula. In: Robert Grosseteste: New Perspectives on his Thought
and Scholarship, 3211f.

33 Die Tabula zitiert in der Distinktion De Deo (265f.) und an anderen Stellen die
»methaphisica“ des Aristoteles. )

34 Vgl. SOUTHERN: Robert Grosseteste, 186: ,His neglect of his great scholastic predecessors
cannot have been accidental®; Auflistung der Autoren 194{.

35 Vgl. GIEBEN, Servus: Das Abkiirzungszeichen phi des Robert Grosseteste: Quomodo philo-
sophia accipienda sit a nobis. In: WILPERT, Paul (Hg.): Die Metaphysik im Mittelalter (= Miscel-
lanea Mediaevalis 2). Berlin: De Gruyter 1963, 522-534. Die ,philosophia“ (313) wird in der
Distinktion De sacra scriptura zitiert und damit theologisch eingebunden. - GIEBEN hat die
einzelnen Verweise verifiziert.



376 Klaus Hedwig

sophie“ steht. Neben diesem Zeichen findet sich die Anweisung: Quomodo
philosophia accipienda sit a nobis. Und dann folgen - nach einem Bibelzitat
(Deut. 20, 2) - Verweise auf Texte von Augustinus, Hieronymus, Gregor den
Groflen, Johannes Chrysostomos, Damacenus, Dionysius Areopagita und
Aristoteles. Das Zeichen Phi erschliefit keinen genuin philosophischen
Sachbereich, sondern gibt an, wie von uns Christen - 2 nobis - die antiken
Traditionen der Wissenschaft zu verstehen und anzunehmen seien. Wenn man
nun die unter Phi zitierten Textverweise niher untersucht, wird deutlich, dass
die Philosophie nicht philosophisch, sondern rheologisch beurteilt wird: Es ist
offensichtlich, dass bei Grosseteste die Philosophen den Heiligen nachgeord-
net sind, die Wissenschaften dem Heilsgeschehen und der mundus intelligibilis
dem Wort Gottes unterstellt ist, das Fleisch geworden ist. Die philosophi-
schen Traditionen der Antike, aber auch die Wissenschaften miissen daher
transformiert und in das eigentliche ,Subjekt® (subiectum) der Weisheit tiber-
setzt werden, das sich ,im Glauben allein“ erschliefit — Christus integer.36 Die
Tabula gibt nur die Umrisse dieser Ubersetzung und Integration an. Aber es
besteht kein Zweifel daran, dass die Philosophie und die Wissenschaften an
theologischen Kriterien gemessen werden. Auch die Interpretationen von /ux,
lumen3” werden unter dieser Perspektive entwickelt. Nicht die Optik, auch
nicht die Metaphysik ist daher an erster Stelle fiir die Lichtdeutungen
zustindig, sondern die Exegese des Schopfungsberichtes, das Hexaemeron. Und
genau dieser schopfungstheologische Ansatz ist fiir die Lichtspekulation
leitend.

Die Werke, die sich mit der Lichtdeutung befassen, sind iiberschaubar: Es
handelt sich um den Kommentar zum Hexaemeron und die Schrift De luce,
ferner um De operationibus solis, De lineis, De natura locorum und die
Opuscula De iride, De colore, De calore solis.38 Dagegen wirft die Chronologie3?
betrichtliche Schwierigkeiten auf, nicht zuletzt deswegen, weil wir tiber die
erste Hailfte der Biographie Grossetestes wenig wissen, fast nichts.

36 Das Hexaemeron (ed. DALES, Richard C. / GIEBEN, Servus. Oxford: University Press
19882) geht davon aus, dass als ,Subjekt“ der christlichen Weisheit — Christus integer — ,im
Glauben allein® anzunehmen sei: istius subiectum neque per se notum est, neque per scientiam
acceptum, sed sola fide assumptum et creditum [...] sapiencie subiectum sola fides accipit (1, 2, 2; 50f.).

37 Vgl. De luce (ed. BAUR), 51ff. und Hex. (ed. DALES-GIEBEN), 11, 1,1; 85ff. - Die Tabula
handelt iiber das Licht (De luce) in der Distinktion De futuris (259), d.h. in einen eschatolo-
gischen Kontext, der sich auf die neue Erde und den neuen Himmel bezieht (De statu in patria).

38 Vgl. die Editionsangaben bei MCEVOY: The Philosophy of Robert Grosseteste, 208f.

39 Die Chronologien (hier der naturphilosophischen Werke) werden diskutiert von
MCEVOY: The Philosophy of Robert Grosseteste, 483f., 505f. (auch in: Robert Grosseteste. Exegete
and Philosopher. Aldershot: Variorum 1994, VII, 624f.) und bei SOUTHERN: Robert Grosseteste,
111f., 136f. Kontrovers ist vor allem die Datierung von De luce, die McEvoy relativ friih ansetzt
(ca. 1125-28), Southern dagegen spit (1235-40). Aber fiir die Frage der ,Metaphysik“ ist ent-
scheidender, dass der Kommentar zu den Analytica Posteriora offenbar frith geschrieben wurde.



Uber einige wissenschaftstheoretische Probleme der ,Lichtmetaphysik® 377

Andererseits aber bleibt festzuhalten, dass die kontroversen, frith oder spit
angesetzten Datierungen gewisse werkimmanente Konstanten nicht relativie-
ren: nimlich dass die Lichtdeutungen augustinisch-neuplatonischen Traditio-
nen folgen, dass sie naturwissenschaftliche Theorien integrieren und mit
wissenschaftstheoretischen Unterscheidungen arbeiten, die auf Aristoteles#0
zuriickgehen.

Die Lichtkosmogonie zeichnet durch eine konzeptionelle Einfachheit aus,
die geradezu kithn ist. Die Schdpfung zielt in ihrem Terminus auf das
yLicht“4l ([ux), das simultan mit der ,Materie“ geschaffen ist und in einer
zeitlosen, unendlichen und in allen Richtungen gleichmiflig verlaufenden
Selbstvervielfiltigung (multiplicatio sui ipsius) den Kosmos als eine begrenzte,
endliche Sphaera lucis entstehen lisst. Der erste Lichtpunkt dehnt in der
eigenen Expansion die Materie mit aus und geht in die quantifizierbare
Korperlichkeit als ,Form® ein: das Licht (lux) ist die prima forma coporalis.
Der Prozess der kosmischen Lichtausdehnung (/ux) findet eine Umkehr dort,
wo Materie und Form sich vollkommen durchdringen - im Firmament. Aus
diesem Gleichgewicht geht dann das sinnfillige, im Diaphanum der Luft
sichtbare Licht (als /umen) hervor, das im Wechsel von Verdichtung und
Verdiinnung der Materie die absteigenden Sphirenkreise formt und hierar-
chisch ordnet. Alle Stufen der Natur, ebenso wie die Gesetze der kosmischen
Bewegungen beruhen daher auf der Annahme, dass das ,Licht“ (/ux) die ,erste
korperliche Form“ der geschaffenen Dinge ist und geometrisch expliziert
werden kann. Die Konsequenzen, die sich fiir das Verstindnis dieser ein-
heitlich konzipierten, die traditionelle Differenz zwischen supra- und sub-
lunaren Regionen nivellierenden Weltordnung oder, wie Grosseteste auch
sagt, der ,Weltmaschine® (machina mundi) ergeben, reichen weit und weisen
iiber das Mittelalter hinaus.#42

Aber dennoch bleibt es fraglich, ob man diese Lichtkosmogonie ohne
weiteres auch als ,Lichtmetaphysik® bezeichnen darf. Die Gesetze der
Lichtexpansion werden von Grosseteste im Rahmen der Naturphilosophie
und der Mathematik interpretiert und unterstehen theologischen Kriterien,
die auf das Hexaemeron verweisen. Es wire daher zu kliren, ob und inwieweit
man diese naturphilosophischen und theologischen Interpretationen erweitern
und in eine ,Lichtmetaphysik® iiberfithren kann - oder nicht.

40 Vgl. MCEVOY: The Philosophy of Robert Grosseteste, 150: ,to fill what I regard as an
important gap in studies of Grosseteste’s cosmological views by exploring the relationship
between his world-system and that of Aristotle®.

41 Die Lichtkosmogonie ist wiederholt dargestellt worden: BAUR (1913, 1917), GIEBEN
(1953), CROMBIE (1953), HEDWIG (1980), ROssI (1986), MCEvVOY (1982, 1987).

42 Die zeitgeschichtlich neuen Thesen (Einheit der Materie, Geometrie der Bewegungen,
funktionaler Heliozentrismus, Schopfer als Mensurator primus et certissimus) werden ausfihrlich
von MCEVOY diskutiert: The Philosophy of Robert Grosseteste, 1671f.



378 Klaus Hedwig

IV.

Auf den ersten Blick scheint die Rechtfertigung einer ,Metaphysik® des
Lichtes keine uniiberwindbaren Schwierigkeiten aufzuwerfen, wenn man
bedenkt, dass Grossteteste bereits frith die Metaphysik+> des Aristoteles kannte
und in der theologischen Gotteslehre (De Deo) auch einsetzte. Es kommt
hinzu, dass die Kommentierung der Analytica Posteriora*t die erforderlichen
Instrumente lieferte, die es erlaubten, die wissenschaftstheoretisch relevanten
Verhiltnisse zwischen den verschiedenen Erkennntnisebenen der Physik,
Mathematik und Metaphysik zu kliren.

Im Kommentar der Amnalytica Posteriora versteht Grossesteste das Ver-
hiltnis von Physik, Mathematik und Metaphysik als eine ,Subalternation®,45
der entsprechend die Sachgebiete und Prinzipien der einzelnen Wissenschaften
abgegrenzt, aber iiber gewisse Fundierungen auch aufeinander bezogen wer-
den konnen. Wihrend die subordinierten Disziplinen die Erkenntnis des
LFaktums® (quia) liefern, beweisen die héheren Wissenschaften das , Warum®
(propter quid), das sich aus der ,Form® (oder generell dem ,Wesen®) einer
Sache herleitet. Die Subalternationen konnen sich dabei intern am Verhiltnis
der Gattung zur Art orientieren, wobei im mittelalterlichen Verstindnis etwa
die Biologie der Physik (oder Naturphilosophie) subalterniert war. Dagegen
liegen externe Ableitungen vor, wenn die hochstufig konstituierten Wissens-
gebiete in der Auffindung des ,Warum® (propter guid) auf duflere Voraus-
setzungen zuriickgreifen miissen. Die Optik - zum Beispiel46 — befasst sich mit
Strahlen, Refraktionen und Reflexionen des Lichtes, aber muss fiir die
Erklirung der Ausbreitungsformen (des propter quid) die externen Gesetze der
Geometrie heranziehen. Allerdings ist dabei zu beachten, dass weder die
externen noch die internen Ableitungen der Prinzipien irgendwelche kon-
kreten Sachkenntnisse liefern, die es gestatten wiirden, die subalternierten
Wissenschaften zu tiberspringen. Im Gegenteil, die Theorie der Subalternation
geht davon aus, dass alle Wissenschaften ihre eigenen Gegenstandsbereiche
und ihre eigenen Methoden haben. Aber diese sachliche Selbststindigkeit
schliefft nicht aus, dass eine Wissenschaft auf formale Begriindungen rekur-

43 In der Tabula (265) wird die methaphisica des Aristoteles in der Distinktion De Deo zitiert:
An deus sit, Quod sit deus, De unitate, De sapientia dei vel simpliciter, De veritate.

44 Commentarius in Posteriorum Analyticornm Libros. Hg. v. P, ROSSI, Florenz: Olschki 1981.

45 Vgl. LAIRD, Walter R.: Robert Grosseteste on Subalternate Sciences. In: Traditio 43 (1987)
155: ,The terminology was probably inspired by the phrase alterum sub altero in James of Venice
translation of the Posteriora Analytica (which Grosseteste certainly used), or by the phrase
subalterne scientiarum found in Ioannes’ tranmslation (which he might also have consulted).
Grossestete seems to have been the first to apply such terms to theses sciences.”

46 Comm. Anal. Post. 1, 12; 194, 126: ,differunt scientia propter quid et scientia quia [...]
quod una est subalternans et reliqua subalternata, velut scientia que erigitur super lineas et
figuras radiosas est sub geometria, que erigitur super <lineas et > figuras simpliciter®.



Uber einige wissenschaftstheoretische Probleme der ,Lichtmetaphysik“ 379

riert, die in einer anderen, aristotelisch gesagt ,subalternierenden® Wissen-
schaft legitimiert werden (per modum scientiae subalternantis) - wie etwa in der
Optik die Brechungsgesetze durch die Geometrie demonstriert werden. Dabei
greift die hohere Wissenschaft in die konkrete Sachforschung nicht ein (zon
descendit...).¥ In seinem Kommentar zu den Analytica Posteriora hat Grosse-
teste diese verschiedenen, aber aufeinander bezogenen Stufen des Wissens
herausgearbeitet und genau analysiert.

Es besteht kein Problem darin, die Lichtinterpretation auf den Ebenen der
Physik und Mathematik in die aristotelische Wissenschaftstheorie einzufiigen
- auch wenn die kategoriale Bestimmung des Lichtes als ,erste korperliche
Form* fiir Aristoteles zweifellos zu weit geht. Wenn man in der Physik das
oLicht* (lux) als ,Form“ der Dinge ansetzt, dann lassen sich die Naturgesetze
am Leitfaden der Lichtausbreitung durch die Mathematik - als scientia sub-
alternans — problemlos formalisieren. Das ,Warum®, das propter quid der Kau-
salitit ist daher geometrisch bestimmbar, wobei dem Experiment (experimen-
tum*8) eine gewisse, allerdings eingeschrinkte Rolle zukommt: Omnes enim
causae effectunm naturalium habent dari per lineas, angulos et figuras. Aliter
enim impossibile est sciri ,propter quid‘ in illis.# Die wissenschaftstheoretischen
Probleme der Lichtspekulation liegen nicht hier, sondern treten auf, wenn
man die Stufen der Physik und Mathematik auf die Metaphysik hin iibersteigt
und priift, ob und inwieweit die Kriterien des Wissens konsistent bleiben.

Wie Grosseteste im Kommentar zu den Analytica Posteriora ausfiihrt,
befasst sich die Metaphysik mit dem ,Seienden“s® (ens), das allen Wissen-
schaften ,gemeinsam® (communiter) ist und gewisse Prinzipien enthilt, die fiir
salle Wissenschaften“ gelten. Die Metaphysik, die sich auf das Seiende in
seiner ganzen Weite richtet, schlieffit daher auch die besonderen Entititen wie
,Gott*, ,Kreis“ oder ,Sphire® ein, insofern sie ,seiend® sind - vergleichbar der
Gattung, die in gewisser Weise die Arten in sich enthidlt (demonstratur genus
subiectum de specie sua, sicut in metaphysica demonstratur de specialibus entibus
de deo et de circulo et de sphera quod ipsa sunt entiasl). Diese Inklusion ist

47 Comm. Anal.Post. 1, 10; 171, 37f.: ,licet subiectum metaphysice sit commune ad omnia
subiecta aliarum scientiarum, tamen ipsa non descendit ut demonstret proprias passiones de
subiectis inferioribus nisi per modum scientie subalternantis; tamen ipsa metaphysica est
determinati generis®.

48 Comm. Anal. Post. 1, 14; 214, 252-272.: ,hec est via qua pervenitur a sensu in principium
universale experimentale“. - Wihrend CROMBIE (1953) eine experimentelle Verifikation an-
nimmt, haben E.S. EASTWOOD (1968) und St. MARRONE (1983) betont, dass Grosseteste expe-
rientia, experimentale und experimetum traditionell versteht, d.h. als eine iiber das ,Geddchtnis“
(memoria) vermittelte Bestitigung der Erfahrung - was die Texte durchgingig bestitigen.

49 De lineis (ed. BAUR), 60, 4 ; 59, 1: ,utilitas considerationis linearum, angulorum et figu-
rarum est maxima, quoniam impossibile est sciri naturalem philosophiam sine illis.*

50 Comm Anal. Post. 1, 18; 259f.; 1, 10; 170f.

51 Comm. Anal. Post. 1, 10; 171; vgl. Aristoteles, Anal. Post., 77 a 29ff.



380 Klaus Hedwig

systematisch genauer zu bestimmen. Aus dem Faktum nimlich, dass eine
partikulire Wissenschaft - etwa die Optik - einen Teil des Seienden unter-
sucht, folgt keineswegs, dass sie auch Teil der Metaphysik wire, die das
Seiende als solches untersucht. Das heif3t, dass die Perspectiva, die sich mit den
Gesetzen der Lichtausbreitung befasst, nicht ohne weiteres als Teildisziplin
der Metaphysik auftreten kann. Das Problem ist wissenschaftstheoretischer
Art und bezieht sich auf die Frage, welche Objekte oder Inhalte in das
Gegenstandsgebiet (subiectum>?) einer Wissenschaft gehdren und welche nicht.
Wie Grosseteste im Analytik-Kommentar53 ausfithrt, gilt, dass eine Wissen-
schaft von ihrer spezifischen Fragestellung her ein einheitliches oder kohiren-
tes Gegenstandsgebiet (subiectum) hat, das man in Teilgebiete ausdifferenzieren
kann, die aber auf zusammengehdrige Ursachen zuriickzufithren sind. Ist
unter diesen Voraussetzungen - so wire zu fragen - der Begriff des ,Lichtes®
(lux) als ,erster korperlicher Form® oder die radiositas im Wissensgebiet der
Metaphysik (subiectum metaphysium>%) als Formursache oder als Teil des
Seienden iiberhaupt zu thematisieren - oder bleibt der Lichtbegriff der
Metaphysik letztlich extern? Die Antwort entscheidet dariiber, ob sich eine
»Lichtmetaphysik“55 rechtfertigen lisst oder nicht

Da Grosseteste die wissenschaftstheoretischen Kriterien weitgehend aus der
Aristoteles-Kommentierung entwickelt, liegt es nahe, von diesen Vorlagen
auszugehen. In der Abfolge von Physik, Mathematik und Metaphysik3® ist bei
Aristoteles die ovola entsprechend den verschiedenen Abstraktionsgraden
verschieden von der Bewegung und der Selbststindigkeit abtrennbar, wobei
die Metaphysik ihren Gegenstand als ,unbewegt“ und ,getrennt® betrachtet.
Da die Metaphysik (die ,gesuchte Wissenschaft®) auch die ,erste Ursache® des
Seienden sucht, ist sie eine ,gottliche® Wissenschaft - nicht nur insofern das

52 Das ,Subjekt® - urspriinglich der Satzgegenstand, dem ein Pridikat zugesprochen oder ab-
gesprochen wird - ist als vorliegender Gegenstandsbereich einer Wissenschaft nicht beweisbar,
sondern nur aufweisbar: das Wissen (als habitus des Erkennens) richtet sich unter einer einzigen,
eindeutigen Fragestellung auf ein Sachgebiet, um dessen Ursachen, Prinzipien und Teile freizu-
legen und zu analysieren - dhnlich wie das Auge (als Vermogen) die Farbe (als Objekt) sieht; vgl.
auch HORVATH, Alexander: Das Subjekt der Wissenschaften. In: Divus Thomas 24 (1946) 29-44
mit der immer noch niitzlichen Analyse von Objekt, Vermégen, Habitus, Prinzip und subiecum
scientiae.

33 Comm. Anal. Post. 1, 18; 260.

54 Auf diesen Punkt hat erstmals A. SPEER hingewiesen (vgl. Anm. 31). - Comm. Anal. Post.
I, 18; 261: ,similiter a natura entis, quod est subiectum metaphysice, non venit totaliter quod
dico corpus mobile, quod est subiectum physice, quia in natura mobilis dico privationem et non
ens quod est principium mobilis in quantum huiusmodi. Species vero et partes integrales non
extra sumuntur, et propter hoc sunt de scientia eadem cum eo cuius sunt species et partes”.

55 Vgl. den Uberblick von KOBUSCH, Theo: Metaphysik. In: HWPh V (1980) 1207f. Eine
»Lichtmetaphysik® ist historisch nicht zu belegen.

56 Met. VI, 1 1025 b 18f.; XI, 7 1064 a 15f; I, 2, 983 a 5f. - Vgl. zum Textstatus
(Emendationen) die Arbeiten von K. KREMER (1960) und E. VOLLRATH (1970).



Uber einige wissenschaftstheoretische Probleme der ,Lichtmetaphysik® 381

Gottliche betrachtet, sondern weil der Gott selbst (0 8eds) sie ,am meisten®
besitzt. Aber gleichgiiltig, ob man nun einen theologischen oder ontologi-
schen Metaphysikstil annimmt, bleibt festzuhalten, dass Aristoteles das
»Licht“57 (b@s) in das Gegenstandsgebiet der Metaphysik #nicht aufnimmt: der
Lichtbegriff ist von seinen materiellen Implikaten abstraktiv nicht abtrennbar
und erfiillt daher nicht die Kriterien, die fiir die metaphysisch erhobene
ovola gelten. In den mittelalterlichen Kommentierungen hat man dann die
theoretischen Wissenschaften - also auch die Metaphysik - konsequent iiber
die Abstraktionsgrade der ,Materie“8 abgeleitet. Die Reichweite der Ab-
straktion wird sich fiir die Moglichkeit oder Unmdglichkeit einer ,Licht-
metaphysik“ als entscheidend erweisen.

Es ist keineswegs tiberraschend, dass Grosseteste - als biblischer Theologe
— die aristotelische Metaphysik in theologische Fragestellungen5® integriert
und damit auch die Kausalanalysen theologisch ausrichtet. Das Wissen® (scire,
scientia) bezieht sich auf die ,Ursachen® der Dinge, die in ithrem Wirken aber
veranderlich sind. Im strengen Sinn wire daher ein Wissen oder eine
Wissenschaft nur dann sicher, wie Grosseteste annimmt, wenn wir die erste
»Ursache® (causa) eines Dinges erkennen, die ,unverinderlich wirkt: Hoc est
igitur simpliciter et maxime proprie scire: cognoscere causam rei inmutabilem in
se et inmutabilem in causando.s! Die These konnte ohne weiteres eine ,Licht-
metaphysik“ legitimieren. Wenn man nimlich das ,Licht“ (/ux) als Formur-
sache der Dinge ansetzt, wie es Grosseteste tut, dann scheint es legitim, den
Lichtbegriff in das Gegenstandsgebiet der Metaphysik einzufithren und ithn im
Rahmen der Formkausalitit zu explizieren - allerdings nur dann, wenn man
~Korperlichkeit“ aus der Lichtdefinition abstraktiv entfernt.

Hier - an diesem Punkt - trennen sich die Wege der mittelalterlichen
Lichtinterpretationen, die disjunktiv entweder in die Physik oder in die
Metaphysik fihren. Fiir die aristotelischen Stilrichtungen der Naturphilo-

57 Uberall dort, wo Aristoteles den Lichtbegriff iiber das Physische hinaus iibertrigt, etwa
auf den vois, wird ein ,Vergleich® gebraucht: olov 16 $@s (De an. 430 a 15).

58 Vgl. dazu die klassische Studie von ZIMMERMANN, Albert: Ontologie oder Metaphysik? Die
Diskussion tiber den Gegenstand der Metaphysik im 13. und 14. Jabhrbundert. Leiden-Kéln: Brill 1965
(ND 1998) 100: ,Der Gesichtspunkt bei der Einteilung der theoretischen Wissenschaften ist
demnach das unterschiedliche Verhiltnis der Dinge zu Materie und Bewegung.©

59 Die Tabula verweist in der Distinktion De Deo auf die Passagen der aristotelischen
Metaphysik (I, 1-2), die eine theologische Spitze aufweisen; vgl. auch Anm. 43.

60 Grossesteste behandelt das Thema in: Comm. Anal. Post. 1, 2; 99ff.; vgl. die Analyse der
Erkenntnisstufen bei MCEVOY: The Philosophy of R.. Grosseteste, 3201f.

61 Comm. Anal. Post. 1, 2; 99: ,manifestum est quod maxime proprie dicitur scire com-
prehensio eius quod inmutabilbiliter est per comprehensionem eius a quo illud habet esse
inmutabile, et hoc est per comprehensionem cause inmutabilis in essendo et in causando. Hoc est
igitur simpliciter et maxime proprie scire: cognoscere causam rei inmutabilem in se et
inmutabilem in causando®.



382 Klaus Hedwig

sophie ist entscheidend, dass der Lichtbegriff keine Abstraktion von der
Materie erlaubt und daher auch keinen begrifflichen Ansatz fiir eine ,Licht-
metaphysik“ liefert. Man muss diese Grenze sehr deutlich sehen, auch des-
wegen, weil sie fiir Grosseteste keine Grenze ist: denn das ,Licht“ (lux, lumen)
wird nicht mit Blick auf die Materie, sondern die ,Form® definiert, die eine
Lichtmanifestation darstellt: Omnis enim forma aliguod genus lucis est. quia
omnis forma manifestativa est.2 Das heifit, dass das ,Licht® als ,erste kor-
perliche Form® zwar in die Materie eingehen kann, aber nicht muss. Der
Lichtbegriff ldsst sich also von der Materialitdt prinzipiell ablésen und als Jux
incorporalis, spiritualis oder intellectualis direkt auf immaterielle Gegenstinde
und Realititen {iibertragen. Die problemgeschichtliche Konzeption, die
Grosseteste vertritt, liegt in einer interessanten, weil neuplatonisch-christ-
lichen Vermittlung von Plato und Aristoteles.63 Die aristotelische Wissen-
schaftslehre wird mit einer platonisierenden Tradition verschrinkt, der ent-
sprechend das erste Lichtprinzip (/ux) sich in verschiedenen Formstufen
manifestiert und bis zum sinnfilligen Licht (lumen) als Gleichnis und Spur
hinabfiihrt - ,as belonging to the level of the vestigia of the superior light.“ 64
Die Nihe dieser Konzeption zu den von Augustinus und Dionysius Areo-
pagita vertretenen neuplatonischen Auffassungen der ,Form® als Seinsprinzip
ist deutlich. In sich selbst besitzt der Schopfer, wie Grosseteste ausfiihre, alle
Formen und Formbestimmungen in hdchster Reinheit, durch die er perfekt
ist. ,Sic, cum sit formosus et speciosus ipse, et forma et species, qua formosus et qua
speciosus est, immo ipsa formositas et speciositas.“65 Die erste, vollkommen
geformte Form (forma formosissima) wird von Grosseteste als die #nica forma
omnium verstanden, die das gottliche ,,Vorbild“ (exemplar) des Schaffens ist,
vergleichbar dem Entwurf eines Architekten (architector), der im gebauten
Haus ,nachgeahmt“ wird - wobei Grosseteste dieses Modell allerdings extrem
dehnt, wenn nicht sogar iiberdehnt (sicut agua figurata sigillo...). Da die
»~Form® manifestiert, was ein Ding wesenhaft ist, ist sie ,Licht* (/#x) und
»wesenhaftes Sein“ (essentia). Beide Aspekte koinzidieren im Schépfer, der

62 Hex. 1, 18, 2; 78 u. 6. (ed. DALES-GIEBEN).

63 Vgl. WIELAND, Georg: Plato oder Aristoteles? In: TFil 47 (1985) 625f. und SOUTHERN:
Robert Grosseteste, 208: ,Grosseteste was a natural Platonist who distrusted Plato. Denys
provided a Platonism rooted in the Bible and the Apostolic age - a Platonism that was wholly
Christian®.

64 P. ROSSI hebt zurecht diese Verbindung hervor: ,If we bear in mind the general context of
Neoplatonic mediation, with its uninterrupted ontological hierarchy of created beings, then we
may indeed come to the conclusion that Grosseteste does in fact follow one on the strands
present in the exegetical tradition of Aristotle, in the way that he interprets the proper nature of
the universal - artis et scientie principium - as belonging to the level of the vestigia of the superior
light (Comm. Anal. Post. 11, 6; 404)“. Robert Grosseteste and the Object of Scientific Knowledge. In:
MCEVOY (Hg.): Robert Grosseteste: New Perspectives on bhis Thought and Scholarship, 75.

65 De unica forma omnium, 108, 23 (ed. BAUR).



Uber einige wissenschaftstheoretische Probleme der ,Lichtmetaphysik“ 383

wesentlich Licht ist (cum divina essentia sit lux lucidissima®). Und mehr noch:
die héchste Form - Gott - ist das ,hdchste Licht® (lux suprema), das
sunvergleichbar lichter als Licht“67 alles andere, kérperliche und geistige Licht
iberstrahlt und ,besiegt® (ommnem aliam wvincit). Die fiir Aristoteles kenn-
zeichnenden Grenzen sind damit weit tiberschritten.

V.

Nur bei relativ wenigen Autoren — Grosseteste, Albertus Magnus und Bacon68
- finden wir den Versuch, das neuplatonische Verstindnis des ,Lichtes (/ux,
lumen) als ,erster korperlicher Form“ in die aristotelische Wissenschafts-
theorie der Subalternationen und damit in eine mégliche ,Metaphysik ein-
zufiigen. Wenn man diese Synthesen als ,Lichtmetaphysik® bezeichnet, was
dem Interpreten post festum freisteht, dann wire immerhin zu beachten, dass
diese Kennzeichnung durch keine scholastische Terminologie gedeckt wird.
Dass im Mittelalter kein einziger Autor von einer metaphysica lucis spricht,
diirfte nicht zufillig sein. In den scholastischen Diskussionen der ,Meta-
physik“ geht es immer darum, in Anlehnung an Aristoteles die Grade der
Abstraktion, die Methoden der Untersuchung und das Subjekt der Wissen-
schaften zu bestimmen. Wenn man fiir die Naturdinge eine inhirente Bindung
an die Materie annimmt, die auch in ithrer Definition erhalten bleibt, dann ist
das ,Licht® (lux, lumen) als korperliches Phinomen in der Metaphysik weder
als Gegenstand, noch als Teil und auch nicht als Ursache aufweisbar. In dieser
Hinsicht wire eine ,Lichtmetaphysik“ sogar gegenstandslos.

Dagegen kann man einwenden, dass in den zahlreichen Rezeptionspro-
zessen des Mittelalters die philosophische Begriffssprache sich indert und auch
das Verstindnis von ,Metaphysik“ sich von den aristotelischen Voraus-
setzungen zu l6sen beginnt. Es ist zweifellos richtig, dass die neuplatonischen
»Unterstromungen®, die Cl. Baeumker meinte, als er den Begriff der ,Licht-
metaphysik“ einfiihrte, fiir die soliden, weil restriktiven Positionen der aristo-
telischen Philosophie ein irritierend subversives Element der Entgrenzung, der
Unruhe und schlieflich auch der Neuentwicklungen waren. Aber auch die
geschichtlich neuen Tendenzen, die ihr eigenes Recht haben, heben nicht auf,
dass die Lichtspekulationen der Hochscholastik auf heterogenen, neuplato-
nischen und aristotelischen Vorlagen beruhen, die sich nicht kohirent ver-
mitteln lassen.

66 De veritate (ed. BAUR), 142, 16 (u.5.).

67 De weritate 134, 12; vgl. auch Hex. VIII, 3, 1; 220: ,Deus est lux, non corporea sed
incorporea; immo magis neque corporea neque incorporea, sed supra utrumque®.

68 Vel. Sphaera lucis, 1191f., 175ff., 2091f.



384 Klaus Hedwig

In der Tat, der Preis fiir eine im Rahmen der aristotelischen Wissen-
schaftslehre argumentierende ,Lichtmetaphysik® secundum lineas, figuras et
angulos wire hoch gewesen: Man hitte nimlich das ,Licht* ([ux) als erste
Form der korperlichen Dinge (prima forma corporalis) und als Form des
gottlichen Seins (forma formosissima) im Gegenstandsgebiet der Metaphysik als
denselben Begriff rechtfertigen miissen. Die scholastischen Metaphysiker haben
dies zu Recht nicht getan. Wir wiirden heute von einem Kategorienfehler
sprechen.

Der problemgeschichtlich kritische Gebrauch oder vielleicht auch der
philosophische Abschied von der ,Lichtmetaphysik® ist kein Verlust, denn er
lenkt den Blick zuriick auf die beeindruckende Fiille von Methoden und
Erkenntniszugingen, die wir im Mittealter in der Interpretation der Licht-
phinomene finden. Die Begriffe und Deutungen reichen von der Allegorese,
Symbolik, Metaphorik {iber naturphilosophische Theorien bis hin zu den
ersten naturwissenschaftlichen Untersuchungen, die sich mit Problemen der
geometrischen, physiologischen und meteorologischen Optiké befassen. In
diesen Zusammenhang gehoren auch die Lichtmotive in der mittelalterlichen
Literatur,’0 der Malerei’! und vor allem in der Architektur, die - wie die iltere
Forschung’? annahm - in der Konstruktion der diaphanen Winde und
Glasfenster der gotischen Kathedrale auf neuplatonischen Lichtlehren zuriick-
griff, eine These, die heute differenzierter, auch zuriickhaltender”3 beurteilt
wird. Eine lexikographische Aufarbeitung der mittelalterlichen Lichttermino-
logien, die immer noch ein Desiderat’# ist, wiirde deutlich machen, dass die
arabisch-neuplatonischen Auffassungen des Lichtes als ,erster korperlicher

69 Vel. LINDBERG: Theories of Vision (wie Anm. 20).

70 Vgl. SCHLEUSENER-EICHHOLZ, Gudrun: Das Auge im Mittealter. Miinchen: Fink 1985. 2
Binde.

71 Vgl. SCHONE, Wolfgang: Uber das Licht in der Malerei. Berlin: Mann 1983 (6. Aufl.).

72 E, PANOFSKY (1951) und O.V. SIMSON (1956) nahmen neuplatonisch-augustinische Vor-
lagen an. Dagegen hat H. JANTZEN (1957) stets darauf bestanden, dass die ,gebaute Kathedrale“
ihren eigenen Gesetzen folgt. Nicht ohne Grund bemerkt M. BUSCHEL (1997), dass die ,Licht-
metaphysik“ die kunstgeschichtliche Forschung vor allem in England und Amerika ,bezaubert®
habe.

73 In neueren Untersuchungen (V.D. MEULEN / BINDING / SPEER, 1988-1995, ebenso
MARKSCHIES, 1995) werden die philosophischen und theologischen Quellen vorsichtiger, auch
kritischer interpretiert, wihrend die praktischen Zielsetzungen (Liturgie, Sakramente, Kirch-
weihen) und die allegorischen Bedeutungstriger mehr an Gewicht gewinnen; vgl. dazu SPEER,
Andreas: Lux mirabilis et continua. In: WESTERMANN-ANGERHAUSEN, Hiltrud (Hg.): Himmels-
licht. Europdische Glasmalerei (1248-1349) (= Schriften und Kataloge des Museum Schniitgen).
Regensburg: Schnell und Steiner 1998, 92f. Eine Untersuchung der Kommunikationsstruktur in
der Glasmalerei wird von A. Schiffhauer vorbereitet.

74 Vgl. die Skizze von KOCH: Uber die Lichtsymbolik, 633-670 (vgl. Anm. 4).



Uber einige wissenschaftstheoretische Probleme der ,Lichtmetaphysik® 385

Form® in der Scholastik nur einen Ausschnitt bilden, der von anderen
Lichtdeutungen erginzt, aber auch korrigiert’s wird.

Abstract

The conception of mediaeval light-metaphysics, introduced by Cl. Baeumker in
1908 and widely accepted until today, seems to meet with considerable
hermeneutical problems when we try to reconstruct it within the range of
scholastic philosophy itself. It can be questioned whether it is possible to integrate
the neoplatonic traditions of light interpretation into the Aristotelian canon of
sciences, which work with coberent subject matters, different degrees of abstraction
and a bierarchy of separate disciplines. There remain several unsolved conceptual
and methodological problems when we try to reconstruct the neoplatonic idea of
light within the Aristotelian theory of sciences and, especially, of metaphysics.

75 Die schirfste Kritik liefert Thomas von Aquin, der das sinnfillige Licht - kategorial eine
qualitas activa der Himmelskorper - der Optik, also der Physik zuweist. Alle dariiber hinaus-
gehenden begrifflichen Ubertragungen von Licht (lux, lumen, splendor), Farbe (color) oder ,Son-
ne“ (sol) auf den Geist, das Intelligible und auf Gott sind daher nur metaphorice méglich (S.zb. 1,
67, 1), was allerdings nicht ausschliefit, dass die manifestatio (als ,Wesen“ des Lichtes) dem
Intelligiblen ,wahrer® (verius) zukommt als dem Sinnlichen; vgl. dazu SPEER, A.: Causalitas
luminis. In: AMPhK (Sofia) 3 (1996) 67-88 und Rencontres de Philosophie médiévale IX (2000)
347-372 (zu De div. nom.). Aber entscheidend bleibt, dass Thomas die Begriffe der Physik nicht
in die Metaphysik extrapoliert, sondern ,analog“ verwendet (In II Sent. 13, 1, 2). Im Rahmen der
Analogie ldsst sich dann auch das ,Sein“ (esse) lichtmotivisch auslegen: Insofern namlich im
Wirklichen, dem Akt offenbar wird, was in der Méglichkeit liegt, kann man die ,Aktualitit® der
Dinge als ein ,gewisses Licht“ verstehen. Ipsa actualitas rei est quodammodo lumen ipsius (In
Lib.de causis, prop. 6, n. 168). In gleicher Weise wird die Schépfung als Setzung des ,Seins“ (esse)
im [umen-aer-Modell interpretiert - esse per se consequitur formam creaturae, supposito tamen
influxu Dei: sicut lumen sequitur diaphanum aeris, supposito influxu solis (S.th. 1, 104, 1).
Interessant ist, dass Thomas begrifflich exakt /umen (Licht im Medium), nicht /ux (Lichtquelle)
gebraucht; vgl. zum ,Analogon das Lichtes“ LAKEBRINK, Bernhard: Klassische Metaphysik. Frei-
burg: Rombach 1967, 192f. und vor allem KIENINGER, Josef: Das Sein als Licht in den Schriften
des bl. Thomas von Aquin. In: Studi Tomistici, 47, Rom: Libreria Editrice Vaticana 1992.



	Über einige wissenschaftstheoretische Probleme der "Lichtmetaphysik"

