
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 54 (2007)

Heft: 3

Artikel: Wurde die Tora wegen ihrer einzigartigen Weisheit auf Griechisch
übersetzt? : Die Bedeutung der Tora für die Nationen in Dt 4:6-8 als
Ursache der Septuaginta

Autor: Schenker, Adrian

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760540

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 26.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760540
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Adrian Schenker

Wurde die Tora wegen ihrer einzigartigen
Weisheit auf Griechisch übersetzt?

Die Bedeutung der Tora für die Nationen in Dt 4:6-8 als

Ursache der Septuaginta*

1. Die zu klärende Frage

Die Ubersetzer, welche die Tora in Alexandrien im 3. Jh. v.Chr. zum ersten
Mal aus dem Hebräischen übersetzten, haben ihre Beweggründe für diese prä-
zedenzlose Pionierleistung der Nachwelt nicht überliefert. Sie hatten die erste
bekannte Übertragung eines umfangreichen literarischen Werkes ins Griechische

geschaffen.1 Bis zu diesem Zeitpunkt waren amtliche Dokumente, aber
auch Inschriften mit politisch-historischem Inhalt zur Glorifizierung von Kö-

* Dieser Aufsatz entspricht einer Vorlesung, die Verf. am 1. Juli 2007 im Kloster St.

Hyazinth, Freiburg/Schweiz aus Anlass seiner Ernennung zum Magister in S. Theologia gehalten
hat. Eine vorläufige Fassung dieser Studie war ein an der Pontificia Università Urbaniana am 11.

Mai 2007 gehaltener Vortrag.
1 Diese oft verkannte Tatsache wird zu Recht hervorgehoben von A. LÉONAS: L'aube des

traducteurs. De l'hébreu au grec: traducteurs et lecteurs de la Bible des Septante (IIIe s. av.J.-C. -
IVe s. apr.J.-C.) (Paris: Cerf 2007) 9, 33-34, und von S.P. BROCK : Art. „Septuaginta," (TRE 6;
Berlin: de Gruyter 1980) 163-168, hier 163, 1. 20f.; R.B. MOTZO : „Aristea," id., Ricerche sulla
letteratura e la storia giudaico-ellenistica (Atti délia Reale Accademia delle Scienze di Torino 50

[1914-1915]) 202-225, 547-570, hier 542-3 reprint a cura di F. Parenti (Roma: Centro
éditoriale internazionale 1977) 505-572, hier 560-1 (diese wichtige Studie wird, wie schon
Bickerman beklagte, viel zu wenig zur Kenntnis genommen); J.M. DlNES : The Septuagint
(London-New York: T. & T. Clark 2004) 28-33; M. RÖSEL : Übersetzung als Vollendung der

Auslegung. Studien zur Genesis-Septuaginta (BZAW 223; Berlin: de Gruyter 1994) 254-270; M.
ClMOSA: Guida alio studio della Bibbia greca (LXX). Storia - lingua - testi. (Roma: Soc. Biblica
brit. & forest. 1995) 13-15. A. WASSERSTEIN / D.J. WASSERSTEIN: The Legend of the Septuagint
from Classical Antiquity to Today (Cambridge: University Press 2007) 1-4, unterschätzen die

historische Besonderheit der Septuaginta-Ubersetzung, weil sie Zwei- und Mehrsprachigkeit
(Bilingualism, Multilingualism) mit Ubersetzen zusammenwerfen, weil sie nicht zwischen

Ubersetzungen amtlicher, politischer, kommerzieller, juristischer Art des praktischen Lebens und
solchen von literarischen Werken unterscheiden, weil sie zwischen griechisch-hellenistischer und

späterer römisch-hellenistischer Welt zu wenig unterscheiden. Zum weiteren geistesgeschichtlichen

Kontext der Septuaginta-Ubersetzung kann man vergleichen BENEDIKT XVI.: Glaube und
Vernunft. Die Regensburger Vorlesung. Vollständige Ausgabe (Freiburg/Basel/ Wien: Herder
2006).



328 Adrian Schenker

nigen in verschiedene Sprachen und so auch ins Griechische übersetzt
worden.2 Sehr viel früher wurden freilich in Mesopotamien epische und andere

literarische Stoffe in sumerischen und akkadischen Fassungen in die andere

Sprache übertragen.3 Die Griechen jedoch übersetzten keine fremdsprachigen
Werke ins Griechische.4 Die wenigen Übertragungen aus dem Ägyptischen ins

Griechische, die bekannt sind, stammen aus dem 2. und 3. Jh. nach der christlichen

Zeitwende. Menander von Ephesus, ein Historiker des 2. Jh. v.Chr.,
schrieb über die Geschichte Phöniziens, wobei er phönizische Quellen
benutzte. Flavius Josephus hat seine Geschichte von Tyros gekannt, Contra Api-
onem I, 116.5 Der Nachricht von Josephus gemäss suchte Menander Zugang zu

2 LÉONAS: Aube (wie Anm. 1) 35; H.H. SCHMITT: Art. „Völkerrecht," H.H. SCHMITT / E.

VOGT (Hrsg.): Lexikon des Hellenismus (Wiesbaden: Harrassowitz 2005) 1097-1100, hier 1100

(Bündnis zwischen Hannibal und Philipp V. von Makedonien im Jahr 215); W.P. SCHMID / B.

KOTRASCH: Art. „Sprache", Lexikon des Hellenismus, Sp. 1002-1010, hier 1004 (Kandahar:

indisch-griechisch, Partherreich: iranische Sprachen-griechisch); J. LECLANT: Art. „ROSETTE
(Pierre de)", J. LECLANT (éd.) : Dictionnaire de l'Antiquité (Paris: Quadrige/PUF 2005) 1913-4;
A. JACQUEMIN : Art. „Bilinguisme (Grèce)," Dictionnaire de l'Antiquité, S. 349; J. RENGER / G.

NEUMANN : Art: „Bilingual Inscriptions," Brill's New Pauly, Bd. 2 (Leiden/Boston : Brill 2003)

642-6; H. GALSTERER : Art. „Monumentum Ancyranum," Brill's New Pauly, Bd. 9 (Leiden/
Boston: Brill 2006) 195-6; E. LlPINSKI : Art. „Epigraphie," E. LlPINSKI (Hrsg.) : Dictionnaire de

la civilisation phénicienne et punique (Turnhout: Brepols 1992) 153-155; J. MELEZE MODR-

ZEJEWSKI : The Jews of Egypt From Ramses II to Emperor Hadrian (Edinburgh: T. & T. Clark
1995) 105-6 (die französ. Originalausgabe: Les Juifs d'Egypte, de Ramsès II à Hadrien [Paris:

Quadrige/PUF 21997] ist mir nicht zugänglich).
3 Im 2. Jährt. v.Chr. wurden literarische und religiöse Texte aus dem Sumerischen ins Akka-

dische übersetzt. Die akkadische Ubersetzung stand jeweils auf derselben Tafel eine Zeile unter
der entsprechenden Zeile mit dem sumerischen Text (Interlinearübersetzung); die Ubersetzungen

waren nicht immer ganz wörtlich: F. JOANNES: Art: „Bilinguisme," F. JOANNES (Hrsg.):
Dictionnaire de la civilisation mésopotamienne (Paris: Robert Laffont 2001) 132-4, hier 133-4.

4 MOTZO : Ricerche (wie Anm. 1) 542-3 560-1; H.-I. MARROU : Histoire de l'éducation
dans l'Antiquité (Paris: Seuil 1948) 346; LÉONAS : Aube (wie Anm. 1) 9, 33-38. In anderer Weise

wird diese erstaunliche Tatsache daraus ersichtlich, dass Pauly-Wissowa, Realencyclopaedie der

classischen Altertumswissenschaft, kein Stichwort „Ubersetzung" gibt! Unter dem Stichwort

„Multilingualism" von V. BINDER u.a., Brill's New Pauly, Bd. 9 (Leiden/Boston: Brill 2006) 269-
276, kommen Ubersetzungen ebenfalls nicht vor. Plinius d.A., Historia naturalis 30,4, berichtet

zwar, der Historiker Hermippus hätte zwei Millionen Verse Zoroasters (viciens centum milia
versuum) erklärt und Listen oder Kataloge der Bücher erstellt, die Zoroaster verfasst hatte.

Hermippus lebte und schrieb im 3. Jh. in Alexandrien. P.M. FRASER: Ptolemaic Alexandria

(Oxford: Clarendon Press 1972) 330, der diese Stelle zitiert (Bd. 2, S. 486, Anm. 183), versieht
diese Angabe mit einem Fragezeichen. Sie verdient wohl nicht einmal ein Fragezeichen, sondern

muss als unhistorisch gelten, denn auf sie ist kein Verlass: KIESSLING: Art. „Hermippos, der

Kallimacheer," Pauly-Wissowa, RE VIII,1 (Stuttgart: Alfred Druckenmüller Verl., 1912) 845-852,
hier 846, 1. 39-61, zur histor. Zuverlässigkeit Hermippos' auch Sp. 851, 1. 19-32; H. GÄRTNER:

Art. „Hermippos aus Smyrna," Der kleine Pauly, Bd. 2 (München: DTV, 1979) (München:
Alfred Druckenmüller Verl. 1975) 1079.

5 Flavius Josephe Contre Apion. Texte établi par Th. REINACH et traduit par L. BLUM (Coll.
Budé; Paris: Les belles lettres 1930) 23-4. H.H. SCHMITT: Art. „Menandros aus Ephesos,"



Die Bedeutung der Tora 329

den Quellen der Völker, über die er schrieb, in deren eigener Sprache. Auf
welchen Wegen, ob über eigene oder über vorliegende oder für ihn gemachte
Übersetzungen, teilt Josephus nicht mit. Herennius Philo von Byblos hat erst

um 100 n.Chr. phönizische literarische Stoffe ins Griechische übersetzt. Ferner

haben wenige griechische Wiedergaben von Vergil und Cicero aus dem
Schulbetrieb überlebt, auch sie aus nachchristlicher Zeit.6 Es hat den
Anschein, dass die Bibliothek von Alexandrien in ptolemäischer Zeit nur griechische

Werke sammelte.7 Die griechische Übertragung eines so grossen literari-

Lexikon des Hellenismus (wie Anm. 2) 697-8; E. LlPINSKI: Art. „Annales," Civilisation
phénicienne (wie Anm. 2) 33.

6 LÉONAS: Aube (Anm. 1) 36-38. Ennius habe schon im 2. Jh. v.Chr. eine Schrift des

Historikers Euhemeros von Messene, Hiera anagraphe, auf lateinisch übersetzt, U. DUBIELZIG:

Art. „Roman, Novelle und verwandte Gattungen," Lexikon des Hellenismus (wie Anm. 2) 934-
946, hier 939. Diese Nachricht beruht auf Cicero, De natura deorum, I 119: „Euhemero quem
noster et interpretatus est et secutus... Ennius", und auf VARRO, De rebus rusticis I 48,2: „apud
Ennium esse in Euhemeri libris versis", Ausg. J. HEURGON : Varron, Economie rurale, livre
premier (Coll. Budé; Paris: Les belles lettres 1978) 74. F. JACOBY: Art. „Euhemeros von Messene,"

Pauly-Wissowa, RE VI,1 (Stuttgart: Alfred Druckenmüller 1907) 952-972, hier 956-7, untersucht

die Frage, ob der Ausdruck Ciceros eher eine freie Bearbeitung als eine eigentliche
Ubersetzung meint, und kommt zum Schluss, dass literarische Eingriffe Ennius' in seiner lateinischen

Fassung festzustellen sind, deren Umfang bei dem fragmentarischen Erhaltungszustand der

griechischen Vorlage und der lateinischen Wiedergabe nicht mehr festzustellen ist. E. NORDEN:

Agnostos Theos. Untersuchung zur Formengeschichte religiöser Rede (Darmstadt: WBG 1971)

374, hält Ennius' latein. Fassung für eine getreue Wiedergabe. W. SUERBAUM: Art. „Ennius,"
Brill's New Pauly, Bd. 4 (Leiden/Boston: Brill 2004) 984-990, hier 987, nennt Ennius' Fassung „a
rendition" (nicht „translation"). SKUTSCH: Art. „Ennius," Pauly-Wissowa, RE V,2 (Stuttgart:
Alfred Druckenmüller 1905) 2588-2628, hier 2600, 1. 24-39 rechnet mit Zusätzen in der latein.
Fassung. Wie dem auch sei, es handelt sich vielleicht um eine Ubersetzung (möglicherweise die

erste) eines literarischen Werkes aus dem Griechischen ins Lateinische um 200 v.Chr., nicht um
eine Übertragung ins Griechische. Zu Herennius Philo von Byblos (2. Hälfte 1. Jh. n.Chr.): J.
RIST: Art. „Herennius Philo," Brill's New Pauly, Bd. 6 (Leiden/Boston: Brill 2005) 199-201.

7 FRASER: Alexandria (wie Anm. 4), Bd. 1, S. 330, Bd. 2, S. 487; K. VÖSSING: Art.
„Libraries," Brill's New Pauly, Bd. 7 (Leiden/Boston: Brill 2005) 503-511, hier 504-5; L. CASSON:

Libraries in the Ancient World (New Haven/London: Yale University Press 2001) 35, und die
meisten Autoren nehmen an, es wären auch griech. Übersetzungen fremdsprachiger Werke
gesammelt und aufbewahrt worden. Diese Auffassung stützt sich v.a. auf den Aristeasbrief (unten
wie Anm. 9), auf Manethons Übersetzung von chronol. Tafeln und auf Notizen bei Plinius d. A.,
Historia naturalis 30,4; auf Epiphanius von Salamis und Athenaios. Mit Recht lässt Fraser das

Zeugnis von Georgios Synkellos (um 800) und der bei Joh. Tzetzes (12. Jh.) erwähnten
Gewährsmänner ausser Betracht, es wären in der Bibliothek von Alexandrien im 3. Jh. v.Chr.
auch latein. Bücher vorhanden gewesen. Zum mehr als zweifelhaften Wert der Notiz bei Plinius
d. A. siehe Anm. 4. Manethon schrieb bezeichnenderweise eine Geschichte Ägyptens auf

Griechisch, die Aegyptiaca, für die er ägyptische chronologische Tafeln benützte, von denen aber

nirgendwo gesagt wird, Manethon habe sie übersetzt und veröffentlicht. Er hat sie vielmehr, des

Ägyptischen kundig, als Quellen für die Abfassung seines Werkes benützt, H.H. SCHMITT: Art.
„Manethon," Lexikon des Hellenismus (Anm. 2) 670; M.-C. BONHÈME: Art. „Manethon, Ille s.

av.J.-C.," Dictionnaire de l'Antiquité (wie Anm. 2) 1326; W. KROLL: Art. „Manethon", Pauly-
Wissowa, RE XIV,1 (Stuttgart: Alfred Druckenmüller 1928) 1060-1106, hier bes. 1063-1099; W.
HÜBNER: Art. „Manetho," Brill's New Pauly, Bd. 8 (Leiden/Boston: Brill 2006) 232-3. Zu Gregor



330 Adrian Schenker

sehen Werkes, wie es die Tora ist, war in dieser Welt, die ohne Übersetzungen
ins Griechische auskam, eine unvermittelt auftretende Neuheit, die der Erklärung

bedarf.
Solche Erklärungen werden seit dem Altertum gegeben, weil ja die Frage

gestellt war und Antwort heischte. Aber sind es plausible, überzeugende
Erklärungen? In dieser Untersuchung sollen zuerst die bisher versuchten

Erklärungen skizziert und auf ihre Stichhaltigkeit geprüft werden. Es sind insgesamt

fünf. Dann möchte ich eine bisher noch nicht in Erwägung gezogene
Erklärung aus der Tora selbst vorschlagen und begründen.

2. Die fünf hauptsächlichen Erklärungen, wie es zur erstmaligen
ÜBERSETZUNG DER TORA KAM

In der Antike selbst scheint die älteste Erklärung im Buche Aristeas' zu
stehen, das man üblicherweise als Briefdes Aristeas an Philokrates bezeichnet.8 Es

ist eine pseudepigraphische Schrift. Der wahre jüdische Verfasser ist
unbekannt. Er hat sein Werk im 2. Jh. v.Chr., vielleicht gegen Ende des Jahrhunderts

verfasst. Er erklärt die Übersetzung als Wunsch des Vorstehers der
Bibliothek des Mouseion in Alexandrien zur Zeit von König Ptolemaios II. Phila-

delphos (285/283-246 v.Chr.). Nach Aristeas war dies damals Demetrios von

Synkellos' Quelle (Panodoros um 400 n.Chr., der auf Sextus Julius Africanus fusst): K. KRUM-
BACHER: Geschichte der byzantinischen Litteratur. Von Justinian bis zum Ende des oströmischen
Reiches (527-1453), 2. Aufl. (Handbuch der klass. Altertumswissenschaft, 9; München 1897

Reprint New York: B. Franklin o.J.) 339-342; zu Tzetzes' Quellen: C. WENDEL: Art. „Tzetzes,"
Pauly-Wissowa, RE, 2. Reihe, Bd. VIIA, 2 (Stuttgart: Alfred Druckenmüller 1948) 1959-2011,
hier 1972-1978 (Komm, zu Aristophanes, dessen Prolegomena die Hauptquelle für die

Geschichte der Bibliothek von Alexandria darstellen, und deren Stoff Tzetzes aus den verlorenen
Grammatikern Eukleides, Krates und Dionysios und aus Scholien zu Dionysius Thrax geschöpft
hat). Es bleiben somit für die Annahme fremdsprachiger ins Griechische übersetzter Bücher in
der Bibliothek des Mouseion nur späte Zeugnisse. Zu diesen gehört ebenfalls Epiphanius von
Salamis, De mensuris et ponderihus (392 verfasst), PG 43, cc. 237-294, hier 249-252, vollständig
nur auf syrisch erhalten: J.E. DEAN: Epiphanius' Treatise on Weights and Measures. The Syriac
Version (Chicago: University of Chicago Press o.J.), hier S. 25 (fol 52a-b). Der bei Athenaios,
Deipnosophisten I 4 berichtete Ankauf der Bibliothek Aristoteles' und Theophrasts durch
Ptolemaios II. ist wohl unhistorisch: O. PRIMAVESI: Art. „Aristoteles," Lexikon des Hellenismus

(wie Anm. 2) 133-141, hier 139 (A.M. DESROUSSEAUX : Athénée de Naucratis. Les Deipnosophistes,
livres I—II [Coll. Budé; Paris: Les belles lettres 1956] 4-5.)

8 Dieses Buch ist sehr oft analysiert worden. Das braucht hier nicht wiederholt zu werden:
siehe MOTZO: Ricerche (wie Anm. 1) 558-570 540-552; LÉONAS: Aube (wie Anm. 1) 17-22; E.

SCHÜRER: The History of the Jewish People in the Age ofJesus Christ (175 B.C. - A.D. 135). A New
English Translation, Vol. 111,1 (Edinburgh: T. & T. Clark 1986) 677-687; WASSERSTEIN: Legend

(wie Anm. 1) 19-26, u.a. Krit. Ausgabe mit französ. Übersetzung und ausführlicher Einleitung:
A. PELLETIER: Lettre d'Aristée a Philocrate (SC 89; Paris: Cerf 1962). Deutsch: N. MEISNER:

Aristeashrief (JSHRZ 2,1; Gütersloh: Gütersloher Verl. 1973) 35-87. Die Absicht dieses

pseudepigraphischen Buches ist schwer zu erkennen: G. ZUNTZ: „Aristeas-Studies I, II," JSS 4

(1959) 21-36, 109-126.



Die Bedeutung der Tora 331

Phaleron, ein peripatetischer Philosoph und Staatsmann aus Athen,9 der den

König im Beisein Aristeas' auf eine wichtige Lücke in seiner schon riesigen
Büchersammlung hinwies: es fehlten die Gesetze der Juden! Da diese aber nur
in hebräischer Sprache und Schrift vorlagen, mussten sie für die Bibliothek auf
Griechisch übersetzt werden. Sofort veranlasste der König diese Ubersetzung.
Wie diese ins Werk gesetzt wurde, bildet die Rahmenhandlung von Aristeas'

Erzählung. 1° Diese ist dem jüdischen Philosophen Aristobulos (2. Jh.
v.Chr.)11, Philo von Alexandrien und Flavius Josephus12 bekannt, auch wenn
Philo gewisse Umstände der Übersetzung der Tora anders darstellt als

Aristeas. Aber alle drei setzen diese Übersetzung in die Zeit Ptolemaios II. in
Alexandrien. Dominique Barthélémy hat 1974 zwei weitere christliche Zeugnisse

(Irenäus von Lyon, eine Justinus Martyr zugeschriebene Schrift Cohorta-

tio ad, Gentiles) sowie ein jüdisches Zeugnis (bMeg 9a) über die Ursprünge der

Tora-Übertragung neu geprüft.13 In seiner Analyse aller Zeugnisse (Aristeas-

9 K. LUCHNER: Art. „Demetrios aus Phaleron," Lexikon des Hellenismus (wie Anm. 2) 234-
238. Phaleron war der alte Schiffslandeplatz von Athen. Demetrios lebte von ca. 350 bis nach
285. Zu Ptolemaios II. Philadelphos: A. BOUCHÉ-LECLERCQ : Histoire des Lagides, t. 1 (Paris:
Ernest Leroux 1903) 141-243.

1,3 Aristeas 9-11. Aristeas setzt voraus, dass die Bibliothek nur griech. Bücher sammelte. Das

dürfte der Wirklichkeit entsprechen, s. Anm. 8 und MOTZO: Ricerche (wie Anm. 1) 543-581.
11 N. WALTER: Der Toraausleger Aristobulos. Untersuchungen zu seinen Fragmenten und zu

pseudepigraphischen Resten der jüdisch-hellenistischen Literatur (TU 86; Berlin: Akademie Verl.
1964) 88-92. Das Fragment Aristobulos' hat Eusebius von Caesarea in der Praeparatio evangelica

XIII,12,1-3 überliefert: Eusebe de Césarée, La préparation évangélique, livres XII-XIII, éd. E. des

Places, s.j. (SC 307; Paris: Cerf 1983) 310-312. Ferner: C.R. HOLLADAY: Fragments from
Hellenistic Jewish Authors, vol. 3 Aristobulos (SBL Texts and Translations 39; Atlanta, CA:
Scholars Press 1995), hier 152-161. A. und D.J. WASSERSTEIN: Legend (wie Anm. 1) 27-35,
zweifeln an der Echtheit dieses Fragmentes.

12 Vita Mosis II, 25-40, ed. L. COHN: Philonis Alexandrini opera quae supersunt, vol. IV
(Berlin: G. Reimer, 1902); deutsche Ubers. L. COHN: Die Werke Philos von Alexandrien in
deutscher Ubersetzung, Bd. 1, T. 1 (Breslau: M. & H. Marcus 1909) 304-7. In engl. Ubersetzung
und mit Kommentar bei Wasserstein, Legend (wie Anm. 1) 36-40. FLAVIUS JOSEPHUS:

Antiquitates Iudaicae XII, 12-118, Ausg. B. NIESE: Flavii losephi opera, 3 (Reprint Berlin:
Weidmann 1955) 74-92; deutsch H. CLEMENTZ: Des Flavius Josephus jüdische Altertümer (Reprint
Wiesbaden: Fourier Verl. o.J.) 61-77; K. MARTIN: Die jüdischen Alterthümer des Flavius Josephus,

2. Bd. (Köln: J.P. Bachem 1853) 58-74. Hier zitiert Fl. J. ganze Passagen des Aristeasbriefes. Er
bezieht sich auch in Contra Apionem II 45-47 auf ihn.

13 D. BARTHÉLÉMY : „Pourquoi la Torah a-t-elle été traduite en grec?" M. BLACK / W.A.
SMALLEY (Hrsg.) : On Language, Culture and Religion: in Honor of Eugene G. Nida (The Hague-
Paris: Mouton 1974) 23-41, hier 26 D. BARTHÉLÉMY : Etudes d'histoire du texte de l'Ancien
Testament (OBO 21; Fribourg/Suisse-Göttingen: Ed. Universitaires-Vandenhoeck & Ruprecht
1978) 322-340, hier 325. Die Zeugnisse hatte bereits die alte Kritik gesammelt und ausgewertet:
siehe die anonyme Ausgabe, die schon auf einer Vorgängerausgabe beruht: Aristeae Historia
LXXII Interpretum. Accessere Veterum Testimonia de eorum Versione (Oxford: Theatrum
Sheldonianum, 1692) 105-144 (Aristobulos, Fl. Jos., Justinus Martyr, dem Hody u.a. die
Cohortatio ad Graecos zuschreiben, Irenaeus, Epiphanius v. Salamis u.a., sowie bMeg fol 9 u.a.).

Humphrey Hody hat den Aristeasbrief als pseudepigraphische jüdische Schrift nachgewiesen: H.



332 Adrian Schenker

brief, Aristobulos, Philo und die soeben genannten drei weiteren Texte)
kommt er zum Schluss, der geschichtliche feste Kern dieser Uberlieferungen
sei es, dass eine Kommission von Ubersetzern auf der Insel Pharos vor
Alexandrien im Auftrag eines der ersten Ptolemäerkönige die Tora übersetzt
habe.14 Manche folgen ihm in der Annahme, die Initiative zur Ubersetzung sei

vom König von Ägypten selbst ausgegangen.15 Wer diese Auffassung teilt,
muss begründen, warum höchste offizielle Kreise eine solche Ubersetzung
veranlassten. Zwei Gründe werden namhaft gemacht: Die Tora sei die
Rechtsgrundlage der jüdischen Bevölkerung gewesen, die in Ägypten ansässig war
und einen besonderen Rechtsstatus genoss. Die Regierung sei naturgemäss
daran interessiert gewesen, diese jüdische Rechtsordnung zu kennen, die im
Königreich Geltung haben sollte. Es wird auch gesagt, es sei das Interesse der

vom König persönlich geförderten Bibliothek des Mouseion gewesen, das Werk
der jüdischen Tora zu besitzen.

Wer als Ursprung der Septuaginta eine königliche Initiative für
unwahrscheinlich hält,16 der muss notwendigerweise den Anlass für die Ubersetzung

HODY: Contra historiam Aristeae de LXX interpretibus dissertatio (Oxford: L. Lichfield 1685).
Darin waren ihm Luis Vives und J.J. Scaliger im 16. Jh. vorausgegangen. Die antiken Zeugnisse
stellt ebenfalls PELLETIER: Lettre d'Aristée (wie Anm. 9) 78-98 zusammen und analysiert sie; in
Auswahl auch bei M. HENGEL, „Die Septuaginta als .christliche Schriftensammlung', ihre
Vorgeschichte und das Problem ihres Kanons," M. HENGEL / A.M. SCHWEMER (Hrsg.): Die
Septuaginta zwischen Judentum und Christentum (WUNT 72; Tübingen: Mohr Siebeck 1994) 182—

284, hier 198-203. Deutsche Übers, der Cohortatio ad Graecos 13; Iren., Adv. Haer. 111,21,2;

Epiphanius v. Salamis, De ponderibus et mensuris 3-6, bei R. HANHART, „Fragen um die

Entstehung der Septuaginta," R. HANHART: Studien zur Septuaginta und zum hellenistischen

Judentum, hrsg. R. Kratz (FAT 24; Tübingen: Mohr Siebeck 1999) 3-24, hier 10-11
(Erstveröffentlichung: VT 12 (1962) 139-163, hier 147-149).

14 Op. cit. S. 28 S. 327. — Die einzige moderne Untersuchung, welche Aristeas als

glaubwürdige historische Quelle verteidigt, ist N.L. COLLINS: The Library in Alexandria and the Bible
in Greek (VT.S 82; Leiden/Boston/Köln: Brill 2000). Verfasserin will nachweisen, dass

Demetrios von Phaleron tatsächlich der erste Bibliothekar der von Ptolemaios I. Soter gegründeten

Bibliothek war (S. 82-114), dass Demetrios auch das Vertrauen von Ptolemaios II. Phila-

delphos genoss und unter ihm wirkte (S. 58-81), dass demgemäss der Bericht des Aristeasbrief
glaubhaft ist und die Übersetzung der Tora ins Jahr 281 v.Chr. fällt (S. 56f). Abgesehen von dem

abzuwägenden Gewicht der einzelnen Argumente nimmt Collins selbst ihrer eigenen These die

Überzeugungskraft, weil sie mit zwei Redaktionsschichten im Aristeasbrief rechnet, und vor
allem weil sie gegen den Aristeasbrief selbst, der ganz vom Enthusiasmus der Juden in Ägypten
und Jerusalem über die weise Übersetzung der Tora durchdrungen ist, behauptet, diese

Übersetzung sei den Juden gegen ihren Willen durch die obersten griechischen Instanzen
aufoktroyiert worden. Damit zerstört sie selbst ein Stück weit die historische Glaubwürdigkeit des

Aristeasbriefes, die sie gerade nachweisen möchte.
15 G. DORIVAL, „Les origines de la Septante: la traduction en grec des cinq livres de la

Torah," M. HARL / G. DORIVAL / O. MUNNICH : La Bible grecque des Septante. Du judaïsme
hellénistique au christianisme ancien (Paris: Cerf/Ed. C.N.R.S. 1988) 39-82, hier 66-78, bes. 77.

16 So die Historiker des Ptolemäerreichs und Alexandriens: BOUCHÉ-LECLERCQ: Lagides

(wie Anm. 9) 223; FRASER: Alexandria (wie Anm. 4) 690, aber auch WASSERSTEIN: Legend (wie
Anm. 1) 23-4.



Die Bedeutung der Tora 333

in der jüdischen Gemeinschaft von Ägypten und Alexandrien suchen. Zwei
Erfordernisse werden dafür vorgeschlagen: die liturgische Notwendigkeit, im
Gottesdienst die Tora auf Griechisch vorzulesen, und das pädagogische
Hilfsmittel einer Ubersetzung für griechisch-sprachige Leser, die einen Zugang zum
hebräischen Urtext haben wollten. Beide Erklärungen nehmen an, in Ägypten
und Alexandrien hätten die Juden kaum mehr Hebräisch verstanden. Sind
diese vier Erklärungen einleuchtend?

Die Ubersetzung der Tora als Teil der rechtlich-politischen Adoption des

jüdischen Zivilrechts im Ptolemäerreich wird namentlich von Elias Bicker-

man(n), Leonhard Rost, Dominique Barthélémy und Joseph Mélèze Modrze-

jewski vertreten.17 Diese Autoren weisen auf den idealisierenden Bericht von
Diodor von Sizilien (1. Jh. v.Chr.), Historische Bibliothek, Buch I, 95, 4-6 hin,
demgemäss Darius I. ägyptische Priester veranlasst habe, für ihn eine umfassende

Gesetzgebung Ägyptens zu schaffen.18 Mélèze Modrzejewski zeigt, dass

die Juden im ptolemäischen Ägypten im Zivilrecht (Familien- und
Scheidungsrecht) jüdische Normen befolgten. Er schliesst ferner aus einer griechischen

Übersetzung eines ägyptischen Gesetzestextes, der ebenfalls in einem
demotischen Dokument erhalten ist, auf die Praxis der Übersetzung
nichtgriechischer (ägyptischer und jüdischer) Dokumente geltenden Rechts ins
Griechische.19 Ferner ruft er den relativen Rechtspluralismus im Ägypten der
Ptolemäer in Erinnerung.20

Aber scheitert diese Erklärung nicht an der Natur des Pentateuchs? Er
enthält praktisch keine Rechtsmaterien, die der ptolemäische Staat für seine

17 E. BlCKERMAN: „The Septuagint as a Translation," Proceedings of the American Academy

for Jewish Research 28 (New York 1959) 1-39 E. BlCKERMAN: Studies in Jewish and Christian

History, P. 1 (Leiden: Brill 1976) 167-200, hier 173-4; L. ROST: „Vermutungen über den Anlass

zur griechischen Ubersetzung der Tora," H.J. STOEBE (Hrsg.): Wort-Gebot-Glaube. Walther
Eichrodt zum 80. Geburtstag (AThANT 59; Zürich: Zwingli 1970) 39-44, hier 41-3;
BARTHELEMY: „La Torah," (wie Anm. 13) 29-32; MÉLÈZE MODRZEJEWSKI: Jews in Egypt (wie
Anm. 2) 99-112; ID.: „Les Juifs d'Egypte, modèles de la dualité culturelle," Le Monde de la Bible,

no 163 (2005) 52-56; S.P. CARBONE / G. RlZZI: Le scritture al tempo di Gesît (Bologna:
Dehoniane 1992) 23-25.

18 Diodore de Sicile. Bibliothèque historique, livre 1, éd. P. BERTRAC / Y. VERNIÈRE (Coll.
Budé; Paris: Les belles lettres 1993) 175. Seine Quelle für die Geschichte Ägyptens ist Hekataios

von Abdera: G. WlRTH: Art. „Diodor(os)," Lexikon des Hellenismus (wie Anm. 2) 349-350.
19 Die griech. Ubersetzung ist Pap. Oxyrhynchus 3285, J.R. REA: The Oxyrhynchus Papyri,

vol. 46 (London: British Academy-Egypt Exploration Society 1978) 30-38 (mit engl. Ubers.);
dieser Papyrus stammt aus der Zeit 150-200 n.Chr., aber die Ubersetzung entstand im 3. Jh.

v.Chr.; das demotische Dokument ist veröffentlicht von G. MATTHA / G.P. HUGHES: The

Demotic Legal Code ofHermopolis West (IFAO, Bibliothèque d'Etudes 45; Le Caire 1975). Gute
Zusammenfassung der Bedeutung dieser Dokumente im Rechtssystem des Königreichs der
Ptolemäer bei DORIVAL: „Origines" (wie Anm. 15) 72-75.

20 MÉLÈZE MODRZEJEWSKI: Jews ofEgypt (wie Anm. 2) 108-112; DORIVAL: „Origines" (wie
Anm. 15) 73; A. KRÄNZLEIN: Art. „Recht," Lexikon des Hellenismus (wie Anm. 2) 900-906, hier
904-5.



334 Adrian Schenker

Rechtsordnung überhaupt übernehmen konnte. Dafür kamen erstens die
erzählenden und genealogischen Partien ohnehin nicht in Frage. Ebenso wenig
gehört die kultische Gesetzgebung da hinein, weil diese sich ja auf die im
Tempel von Jerusalem gefeierte Liturgie bezog,21 abgesehen vielleicht vom
Sabbat und vom Festkalender oder vom Zehnten und der Tempelsteuer, die
nach Jerusalem ins Ausland hätten abgeführt werden müssen. Ferner bildeten
die rein religiösen und rituellen Bestimmungen wie Reinheit und Unreinheit,
Beschneidung, Phylakterien und Schaufäden, Gelübde usw. keinen Bestandteil
des Rechtes. Ebenso wenig gehörten dazu die ethischen Vorschriften, wie z.B.
die in Dekalog und Lev 19 enthaltenen Gebote und Verbote oder die
Vorschriften der Menschlichkeit gegenüber Armen, Waisen, Witwen, Sklaven und
Tieren (wie z.B. das Böcklein, das nicht in der Milch seiner Mutter gekocht
werden darf oder das unverbundene Maul des dreschenden Ochsen), wie sie

z.B. in Dt 24 und oft in der Tora eingeschärft werden. Alle das Land Israel

betreffenden Bestimmungen wie Asylstädte, Sabbat- und Jubeljahr, Schulder-
lass oder Stundung der Rückzahlung von Dt 15, das Heer, sowie sämtliche den

Bann (berem), den Krieg und den König angehenden Anordnungen usw. hatten

keinen Platz in der Rechtsordnung des Landes Ägypten. Wahrscheinlich
durften die Juden im Strafrecht nicht die Todesstrafe über alle Vergehen
verhängen, für welche die Tora diese Strafe vorsah. Das spezielle die Sklaven
betreffende Recht der Tora konnte in Ägypten nicht angewandt werden, wenn
jüdische Sklaven nicht-jüdischen Besitzern gehörten. Denn es ist nicht
anzunehmen, diese hätten sich in Ägypten an Bestimmungen wie Lev 25:47-55

21 Jerusalem gehörte im 3. Jh. mit dem Land Israel-Palästina zum Ptolemäerreich, nämlich zu
dessen Provinz Syrien-Phönizien. Doch impliziert die Erklärung der Septuaginta-Ubersetzung als

Anerkennung jüdischen Rechts durch den Staat der Ptolemäer, dass dieses Recht nur das

eigentliche Staatsgebiet Ägypten betraf und für die darin lebenden Juden galt. Für die

nichtägyptischen Teile des Reichs der Ptolemäer galten andere Rechtsordnungen, A. BOUCHÉ-

LECLERCQ: Histoire des Lagides, t. 3 (Paris: Ernest Leroux 1906) 141-3. Die Ptolemäer haben, wie
es scheint, die Steuerverwaltung und die militärische Organisation der ausserhalb Ägyptens
gelegenen Provinzen mit Energie und Präzision ausgebaut, während sie deren Rechtsordnungen
unberührt liessen. Die Historiker Palästina-Israels in ptolemäischer Zeit (3. Jh. v.Chr.) berichten
denn auch fast nur über steuerpolitische und militärische Massnahmen der Ptolemäerkönige in
der Provinz Syrien-Phönizien: F.-M. ABEL: Histoire de la Palestine depuis la conquête d'Alexandre

jusqu'à l'invasion arabe, t. 1. De la conquête d'Alexandre jusqu'à la guerre juive (Paris: J. Gabalda

1952) 60-71; M. HENGEL: Judentum und Hellenismus (WUNT 10; Tübingen: Mohr Siebeck 1969)

42-61; ID.: „The Political and Social History of Palestine from Alexander to Antiochus III (333—

187 B.C.E)," W.D. DAVIES / L. FINKELSTEIN (Hrsg.): The Cambridge History ofJudaism, Vol. 2

The Hellenistic Age (Cambridge: University Press 1989) 52-63; R.S. BAGNALL: The

Administration of the Ptolemaic Possessions Outside Egypt (Columbia Studies in the Classical

Tradition 4; Leiden: Brill 1976) 18-22, 235-238. - H.J. WOLFF: Das Justizwesen der Ptolemäer

(Münchener Beiträge zur Papyrusforschung und zur antiken Rechtsgeschichte 44; München:
Beck 1962) 199-200, zeigt, dass die Beamten in Ägypten neben den Gerichten weiterhin
ausgedehnte Kompetenzen im Rechtsbereich besassen. Das war sicher nicht nur in Ägypten,
sondern wohl noch mehr in den „Kolonien" des Ptolemäischen Ägypten der Fall.



Die Bedeutung der Tora 335

gehalten! Selbst unter den wenigen noch bleibenden zivilrechtlichen
Bestimmungen findet sich manches für ein praktisch anwendbares Rechtsbuch
unbrauchbare Material. Etwa im Schadenersatz- und Kompositions- oder

Vergleichsrecht (Ex 21) oder im Depositenrecht (Ex 22) des Bundesbuches gibt es

ausgefallene Regelungen, die in keine konkrete hellenistisch-ägyptische
Gesetzgebung integriert werden konnten. Fazit: in der Tora gibt es fast keine für
das ptolemäische Recht oder den ptolemäischen Staat direkt brauchbaren
Materien.

Wie anders sieht demgegenüber das ägyptische Rechtsbuch aus, das auf
Griechisch übersetzt wurde!22 Es besteht aus einer Aufzählung von konkreten
Rechtsstreitigkeiten, die inhaltlich zusammengehören und alle in einer Stadt

oder auf dem Land durchaus in der Wirklichkeit vorfallen können. Es ist ein
echt juristisches Dokument.23 Das kann man von der Tora nicht sagen, ja
nicht einmal vom ersten Teil des Bundesbuches (Ex 21-22), das einem orientalischen

Rechtsbuch am nächsten kommt.24
Man kann die These nicht mit dem Hinweis auf die Analogie mit der Hala-

cha der rabbinischen Tora-Ausleger retten, die das halachische Recht aus der
Tora abgeleitet haben. Diese Ableitung entfernt sich in so zahlreichen Schritten

und Deduktionen von der Prämisse der Tora, dass eine ganz hoch entwickelte

spezielle exegetische Wissenschaft nötig ist, um den Zusammenhang
zwischen dem Grundlagentext der Tora und dem aus ihr deduzierten
Rechtsgebäude einsichtig zu machen. Die Ubersetzung der Tora wäre für die griechischen

Rechtskenner ohne die griechische Vermittlung einer solchen zusätzlichen

hochkomplizierten Interpretation und Jurisprudenz ein Buch mit sieben

Siegeln geblieben. Wer aber hätte sich im ptolemäischen Ägypten für eine solche

jüdische Spezialwissenschaft der Rechtsauslegung interessiert?

Zusammengefasst lässt sich festhalten, dass die Tora kein Rechtsbuch ist,
weil die in ihr vorkommenden eigentlichen Rechtsmaterien nur einen
verschwindenden Bruchteil des Ganzen ausmachen, während umgekehrt die

meisten Bestimmungen, die sie enthält, von ihrer Natur her den ägyptischen
Staat und seine Rechtsordnung nicht interessieren.25

22 REA: Oxyrhynchus Papyri (wie Anm. 19) 32-34 (griech. Text und engl. Ubersetzung).
23 Wie immer man das literarische Genus des Dokumentes näher umschreiben mag, MÉLÈZE

MODRZEJEWSKI: Jews ofEgypt (wie Anm. 2) 105.
24 E. OTTO: Wandel der Rechtsbegründungen in der Gesellschaftsgeschichte des antiken Israel.

Eine Rechtsgeschichte des „Bundesbuches" Ex XX 22 - XXII 13 (Studia biblica 13; Leiden: Brill
1988); Sh.M. PAUL: Studies in the Book of Covenant in the Light of Cuneiform and Biblical Law
(VT.S 18; Leiden: Brill 1970); R. ROTHENBUSCH: Die kasuistische Rechtssammlung im ,Bundesbuch'

(Ex 21,2-11.18-22,16) und ihr literarischer Kontext im Licht altorientalischer Parallelen

(AOAT 259; Münster: Ugarit Verl. 2000).
25 DORIVAL: „Origines" (wie Anm. 15) 75, zweifelt neben den hier dargelegten Einwänden

auch deshalb an der Erklärungskraft dieser These, weil es keine sicheren Zeugnisse für die

Integration der Tora in das ägyptisch-ptolemäische Rechtssystem gibt.



336 Adrian Schenker

Man kann dagegen nicht einwenden, dass Aristobulos und Philo von der
Tora als von der Gesetzgebung Moses und von Mose als dem Gesetzgeber
sprechen.26 Diese Begrifflichkeit kommt von Plato und von andern griechischen
Philosophen her. Plato hat es als Aufgabe des Weisen betrachtet, Gesetze zu
erlassen, weil der Philosoph allein die wahre Natur der Dinge kennt, der die
Gesetze ja entsprechen müssen.27 Aristobulos und Philo verstehen in dieser
Sicht die Gesetzgebung nicht als juristische Spezialwissenschaft der Rechtsund

Verfassungsordnung, sondern als Frucht höchster Weisheit. Die Gesetzgeber

müssen dementsprechend viel mehr als nur Rechtsgelehrte sein. Sie sind
die einsichtigsten Geister, die das wahre Ziel menschlichen Lebens verstanden
haben.28 Gesetzgebung fällt daher mit Weisheit zusammen, und wahre

Gesetzgeber können nur Philosophen sein.

Statt politisch-administrativer Interessen wurde auch die Förderung der

königlichen Bibliothek im Mouseion oder der Wunsch, die Tora dort zu
deponieren als Ursache der Septuaginta-Übersetzung erklärt.29 Eine Bibliothek
setzt eine massgebliche Literatur voraus, die man festlegen, sammeln und
aufbewahren will. Diese Voraussetzung war bei den Griechen im ptolemäischen
Ägypten gegeben. Zu diesem Zweck schuf Ptolemaios I. Soter die Bibliothek
in Alexandrien. Die Juden wollten es ihnen mit ihrer klassischen Literatur,
der Tora, gleichtun. Das sei der historische Kern der Nachricht bei Pseudo-

26Aristobulos in Eusebius, Praeparatio evangelica XIII 12,3 (wie Anm. 11) 312-3; für Philo
vgl. Joh. LEISEGANG: Philonis Alexandrini opera quae supersunt, vol. VII Indices ad Philonis

opera, pars II (Berlin: de Gruyter 1930) 549-550 (nomothesia, nomothetes).
27 PLATO: Politeia V 18 (473d): „Wenn die Philosophen nicht Könige sind in den Städten

oder die jetzt als Könige und Herrscher Bezeichneten nicht echt und hinreichend die Weisheit
lieben, nimmt es kein Ende mit dem Unglück, lieber Glaukon, für die Städte, ja für das

Menschengeschlecht": E. CHAMBRY: Platon, La République, livres IV-VII (Coll. Budé; Paris: Les

belles lettres 1933) 88; A DlÈS : „Introduction: Politique et philosophie chez Platon," E.
CHAMBRY : Platon, La République, livres I—III (Coll. Budé; Paris: Les belles lettres 1932) V-
CXXXVIII; Aristoteles, Politik VII 1,1 (1323a 14): um die beste Verfassung zu bestimmen, muss

man wissen, was die erstrebenswerteste Lebensform ist: J. AUBONNET: Aristote Politique, t. 3

Livre VII (Coll. Budé; Paris: Les belles lettres 1986) 58; id., „Introduction," Aristote Politique, t. 1

Livres I et II (Coll. Budé; Paris: Les belles lettres, 1960) VII-CXX, bes. XLII-XLVII, CII-CV.
28 R. BARRACLOUGH: „Philo's Politics. Roman Rule and Hellenistic Judaism," W. HAASE

(Hrsg.): Principat, 21.1 Religion. Hellenistisches Judentum in römischer Zeit: Philon und

Josephus (Aufstieg und Niedergang der röm. Welt II; Berlin/New York: de Gruyter 1984) 417-
553, hier 486-491. Daher sind bei Philo, Vita Mosis II, 25-40, die Prärogativen „König" und

„Hohepriester" nicht die höchsten, wie es bei WASSERSTEIN, Legend (wie Anm. 1) 39f steht.

„Gesetzgeber" und „Weiser" (Philosoph) gehören bei Mose untrennbar zu seinen königlichen
und priesterlichen Funktionen.

29 So COLLINS, Library in Alexandria (wie Anm. 14) 178; in anderer Weise G. VELTRI:
Libraries, Translations and Canonical' Texts. The Septuagint, Aquila and Ben Sira in the Jewish
and Christian Traditions (JSJ.S 109; Leiden/Boston: Brill 2006) 26-27: die Juden selbst
wünschten einen „Kanon" ihrer klassischen Literatur auf griechisch ihr eigen nennen zu können,
wie die Griechen den ihren besassen. Die Initiative ging demgemäss nicht vom Bibliothekar des

Königs, sondern von den Juden aus.



Die Bedeutung der Tora 337

Aristeas, der Bibliothekar des Königs Ptolemaios II. habe die Übersetzung der

Tora angeregt.30
Diese Erklärung ist eine Vermutung, die weiterer Stützen bedürfte, um die

Übersetzung der Tora ins Griechische hinreichend zu begründen. Vor allem
stösst sie sich an der Tatsache, dass in diesem Fall nur Juden, nicht aber die

Ägypter, die ja im gleichen geistigen Klima und Land lebten, die Notwendigkeit

eines Kanons ihrer Literatur in griechischer Sprache empfanden. Es muss
daher bei den Juden von Alexandrien einen für sie spezifischeren Grund für
die Übersetzung der Tora gegeben haben. Lag dieser Grund in der Unkenntnis
des Hebräischen, die in Alexandrien zu Synagogengottesdiensten in
griechischer Sprache führen sollte? Diese Erklärung, wie es zur Septuaginta-
Übersetzung kam, vertreten so namhafte Gelehrte wie Raimondo Bacchisio

Motzo, Paul Kahle31 und Robert Hanhart,32 aber auch Historiker des

ptolemäischen Ägypten.33 Vor allem trat einer der bedeutendsten Erforscher
der Septuaginta, Henry St. John Thackeray für sie ein.34

Das Unbefriedigende an dieser Begründung liegt daran, dass über den

Synagogengottesdienst in Alexandrien im 3. Jh. v. Chr. nichts bekannt ist. Was

von der Geschichte des jüdischen Gottesdienstes greifbar ist, stammt aus

späterer Zeit.35 Es gibt kein Zeugnis dafür, dass die ganze Tora in einem Ein- oder

30 Aristeasbrief, 9-11. Demetrios von Phaleron, der nach dem Verfasser dieser Schrift der
Bibliothek unter Ptolemäus II. Philadelphos vorstand, war nie Leiter der Bibliothek und wurde

vom König Ptolemäus II. aller Amter enthoben und ins Exil geschickt, FRASER: Alexandria (wie
Anm. 4), DORIVAL: „Origines" (wie Anm. 15) 57-8, aber anders COLLINS: Library in Alexandria
(wie Anm. 14) 58-114.

31 MOTZO: Ricerche (wie Anm. 1) 564-5; P. KAHLE: The Cairo Genizah (The Schweich
Lectures of the British Academy 1941; London: British Academy 1947) 132-179, hier 137; id.,
Die Kairoer Genisa (Berlin: Akademie-Verl. 1962) 222-279, hier bes. 227. Kahle erklärt die
ältesten Ubersetzungen der Tora (es bestanden mehrere nebeneinander) in Analogie mit den

Targumen in Palästina. Zuerst waren es mündliche aus dem Stegreif gemachte Ubersetzungen
(wohl im Gottesdienst, den Kahle aber nicht ausdrücklich nennt); auf diese folgten dann
schriftliche Übertragungen, die in späterer Zeit überarbeitet und vereinheitlicht wurden. Der
Aristeasbrief legt von diesem Prozess der Überarbeitung im 2. Jh. v.Chr. Zeugnis ab. Schon

MOTZO: ricerche (wie Anm. 1) 561-570, hatte 1914/1915 den Aristeasbrief als Zurückweisung
von Rezensionen gedeutet, die die alte Übersetzung der Tora ersetzen wollten. Diese Sicht auch

bei BROCK, „Septuaginta" (wie Anm. 1) 163, Z. 35-46.
32 R. HANHART: „Fragen um die Entstehung der Septuaginta," ID.: Studien zur Septuaginta

und zum hellenistischen Judentum (FAT 24; Tübingen: Mohr Siebeck 1999) 3-24, hier 22 (dieser
Aufsatz erschien zum ersten Mal in VT 12 (1962) 139-162, hier 161); C. COLPE / R. HANHART:
Art. „Juden, C. Literatur," Lexikon des Hellenismus (wie Anm. 2) 485-506, hier 498.

33 BOUCHÉ-LeCLERCQ: Lagides (wie Anm. 9) 223; FRASER: Alexandria (wie Anm. 4) 690,
auch WASSERSTEIN: Legend (wie Anm. 1) 11-2, 15.

34 H.St.J. THACKERAY: The Septuagint and Jewish Worship. A Study in Origins (The
Schweich Lectures 1920; London: The British Academy 1921) 9-12.

35 DORIVAL: „Origines" (wie Anm. 15) 68-9 (es gab im 3. Jh. v.Chr. wohl noch keine lectio

continua der Tora im Synagogengottesdienst); BlCKERMAN: „Septuagint" (wie Anm. 17) 171-3;
RÖSEL: Vollendung (wie Anm. 1) 256.



338 Adrian Schenker

Dreijahreszyklus in so früher Zeit in Alexandrien vorgelesen wurde. Dass die

hebräische Bibel im Ägypten der Ptolemäerzeit von einem „griechischen Tar-

gum" begleitet worden wäre, wie es später in Palästina einen aramäischen Tar-

gum gab, ist möglich, aber nicht festzustellen.36 Es gibt demgemäss keine

positiven Hinweise auf gottesdienstliche Notwendigkeiten, die eine schriftliche

Ubersetzung der gesamten Tora ins Griechische erfordert hätten.
Albert Pietersma schlägt deshalb eine neue Erklärung vor. Die Septuaginta

ist ursprünglich eine für Lernzwecke geschaffene Übersetzung, als Hilfe für
solche Leser bestimmt, die die hebräische Tora nicht ohne Hilfe einer parallelen

wörtlichen griechischen Übersetzung lesen und verstehen können. Er
nennt diesen Typ der Übersetzung eine „Interlinear-Übersetzung", nicht im
graphischen Sinn als eine Seite oder Spalte der Handschrift, auf welcher hebräische

und griechische Zeilen einander abwechseln würden, sondern im Über-

setzungs-typologischen Sinn, demgemäss eine Übersetzung ausschliesslich als

Lesehilfe für einen Originaltext dient. Eine solche Art der Übersetzung kann
und will nicht selbständig und unabhängig von diesem Original bestehen. Für
sich allein genommen ist sie ohne Funktion. Erst in Verbindung mit dem

Originaltext, den sie Wort um Wort glossierend begleitet, bekommt sie ihren
Sinn als Verstehenshilfe für die Lektüre des Originals.37 Solche Übersetzungen
werden für die Schule geschaffen. Nach Pietersma gibt es antike Papyri mit
der Übersetzung Homers ins gängige hellenistische Griechische, die diese Art
der Übersetzung für die homerischen Dichtungen enthalten. Pietersma zitiert
einen solchen Papyrus als Beispiel.38 Diese Hilfsübersetzungen für den
Schulgebrauch waren nach Pietersma das Beispiel, das die Juden von Alexandrien
auf die Idee brachte, die Tora in solcher Weise mit einer griechischen
Übersetzungskrücke für Leser zu versehen, die ohne derartige Verstehenshilfe vor
einem verschlossenen Buch stünden.

Abgesehen davon, dass Papyri mit Homergedichten, die ins gängige
Griechisch übersetzt wurden, nicht ganz eindeutig dem Schulbetrieb zugeordnet
werden können, leidet diese Erklärung daran, dass sie das besondere Idiom der

Septuaginta nur als eine vereinfachte, über Gebühr am Originaltext klebende

36 Kahle und Bickerman vermuten es (siehe Anm. 31 und 35).
37 A. PIETERSMA: „A New Paradigm for Addressing Old Questions: the Relevance of the

Interlinear Model for the Study of the Septuagint," J. COOK (Hrsg.): Bible and Computer. The
Stellenbosch AIBI-6 Conference. Proceedings of the Association Internationale Bible et

Informatique „From Alpha to Byte". University of Stellenbosch 17-21 July 2000 (Leiden/Boston: Brill
2002) 337-64.

38 PIETERSMA: „New Paradigm" (wie Anm. 37) 348: Papiri greci e latini (PSI), vol. 12 a cura
di M. Norsa e V. Bartoletti ni. 1272-1295 (Firenze: F. Le Monnier 1951) 114-119 (Pap. 1276,
schon veröffentlicht in Aegyptus 19 [1939] 177-186). Der Herausgeber, V. Bartoletti betrachtet
diese Homerausgabe mit Interlinearparaphrase nicht als Schultext, S. 115-6, sondern als „para-
frasi grammaticale" (S. 114) wie die späteren byzantinischen Homerparaphrasen aus dem Mittelalter

für Leser, die die homerische Sprache nicht genügend verstanden.



Die Bedeutung der Tora 339

Sprache erklärt, die eben für schulische Schlüssel von Originaltexten zweckmässig

und kennzeichnend ist. Alexis Léonas hat demgegenüber das antike
Verständnis der Sprache allgemein und der Sprache der Tora im Besonderen

im Hellenismus und im hellenistischen Judentum beleuchtet. Manche Züge
der Sprache der Septuaginta erklären sich in dieser Perspektive einleuchtend
als Merkmale einer besonders alten, ehrwürdigen und heiligen Sprache. Sie

entspricht der hieratischen Natur des übersetzten Buches der Tora.39

Eine heilige Schrift, die nicht nur menschliches Wissen vermittelt, sondern

göttliche Offenbarung enthält, verwendet nach hellenistischem Empfinden
keine gewöhnliche Alltagssprache. Sie bedient sich einer geheimnisvollen,
codierten Sprache, die als erhaben empfunden wird. Es ist auch sinnvoll, dass

diese bisweilen dunkel ist, und manchmal ist sie von befremdender Schlichtheit.

Jedenfalls ist sie von der Normalsprache weit entfernt. Da heilige Schriften

uralt sind, erwartet man von ihnen eine seltsame sprachliche Ausdrucksweise

und eine geheimnisvolle Schrift.40 „La singularité de la forme

d'expression constituait [...] un des indices essentiels pour orienter la compréhension

du lecteur" (d.h. dafür, dass er ein besonderes, heiliges Buch las).41

Ein Zeichen dafür, wie die Septuaginta-Ubersetzer des Pentateuchs die

Sprache auffassten, könnte die Wiedergabe von Eigennamen liefern. Es gibt
Erzählungen, bei denen Geschehensablauf und Bedeutung auch durch Namen
vermittelt werden. Man könnte sie metaphorische Namen nennen. Bei Topo-
nymen werden diese Namen meistens ins Griechische übersetzt, z.B. Gen

2:15; 3:23; 11:9; 26:20,21,22; 28:17; 32:3,31; Ex 15:23; 17:7; Num 11:34 usw.

39 A. LÉONAS: Recherches sur le langage de la Septante (OBO 211; Fribourg/Göttingen:
Academic Press - Vandenhoeck & Ruprecht 2005) 27-131; LÉONAS: Aube (wie Anm. 1) 134-140,
144-9. Nach der platonischen Frage, ob die Sprache ein konventionelles Zeichensystem sei oder
ob zwischen Wörtern und Ausdrucksmitteln der Sprache und der Natur der Dinge ein
notwendiger Zusammenhang obwalte, hat sich die Antike allgemein und das Judentum insbesondere
intensiv mit der Natur der Sprache befasst: LÉONAS: Aube (wie Anm. 1) 41-112 stellt solche

Fragen zusammen, die im Judentum der hellenistischen Zeit erörtert wurden: warum heissen

Hebräisch und Aramäisch „Chaldäisch"? (Alles Chaldäische ist uralt!) Ist das „Chaldäisch-
Hebräische" die Sprache der ersterschaffenen Menschen (Gen 2)? Welche Sprache sprechen Gott
und Engel im Himmel? (Manche dachten, es sei das Hebräische.) Welches wird die Sprache der

Auferstehung sein? Denn da wird es nur noch eine Sprache geben. Wurde das Hebräische und die

andern Sprachen offenbart? Hat Mose das hebräische „heilige" Alphabet erfunden?
40 LÉONAS: Aube (wie Anm. 1) 151-167, 226; A. SCHENKER: „Gewollt dunkle Wiedergaben

in der Septuaginta? Zu den scheinbar unverständlichen Ubersetzungen im Psalter der LXX am
Beispiel von Ps 28(29),6," H. Graf REVENTLOW (Hrsg.): Theologische Probleme der Septuaginta
und der hellenistischen Hermeneutik (Veröffentlichungen der Wissensch. Gesellschaft fèr
Theologie, 11; Gütersloh: Ch. Kaiser 1979) 63-71.

41 LÉONAS: Aube (wie Anm. 1) 164. Zur Ubersetzungssprache der Septuainta siehe die
umfassende Studie von A. PASSONI DELL'ACQUA: La tradizione della traduzione. Riflessioni sul

,tradurre' nella Bibbia greca e nel Giudaismo ellenistico (im Druck).



340 Adrian Schenker

Denn die Erzählung verlangt, dass der Name durchsichtig ist, weil er das

Geschehene zusammenfasst und ausdrückt.
Das tun die Ubersetzer jedoch nie bei Personennamen! Diese werden immer

transkribiert, z.B. Adam, Abel, Enosch. Die Bedeutung dieser Namen kannten
die Übersetzer sehr wohl, wie Gen 1:26; 16:12 usw. für Adam zeigen, Dt 32:21

für Abel, denn im Kontext sind „Idole"als inkonsistent, als blosser Lufthauch,
gewissermassen als Luftblasen entlarvt, Dt 32:26 für Enosch. Aber wo sie als

Personnennamen vorkommen, haben die Übersetzer ihre Bedeutung nicht
durch Übertragung ins Griechische durchsichtig gemacht, sondern unter dem

originalen hebräischen Wortlaut verhüllt. Offenbar sollen Personennamen
nicht übersetzt werden, auch wenn sie eine Bedeutung haben, die auf
griechisch ausgedrückt werden kann. Mit den Toponymen haben es die Übersetzer

wie gesagt anders gehalten.42
Dies passt nicht zu einer als Zugang zum Originaltext konzipierten

Wiedergabe. Denn eine solche würde im Interesse eines besseren Verständnisses
des im Originaltext Erzählten gerade die Bedeutung der Personennamen
herausstellen, weil sie für den Sinn der Erzählung eine unentbehrliche Rolle spielt.

Mehr noch als bei Personennamen von Menschen, für die nur der originale
Name in seiner phonetischen (hebräischen) Materialität gebraucht wird, nicht
seine Bedeutung, gilt es für den unaussprechlichen Gottesnamen, das Tetra-

grammaton, dass er nicht durch seine Bedeutung ersetzt wird. Diese ist aus Ex
3:15-16 bekannt: „der Seiende" {ho orî). Aber die Septuaginta-Übersetzer
haben anscheinend den Namen Gottes von Anfang an durch den Titel kyrios
ersetzt.43 In diesem Fall haben sie sogar auf die Transkription verzichtet. Der

42 ORIGENES: Contra Celsum, V 45, ed. P. KOETSCHAU: Origenes' Werke, Bd. 2 (GCS;
Leipzig: J.C. Hinrichs 1899) 48-50; deutsch: P. KOETSCHAU: Des Origenes acht Bücher gegen
Celsus, 2. Teil Buch 5-7 (BK 29.3; München: Kösel & Pustet 1927) 66-68, schreibt den

Personennamen von Menschen und Gott (sowie den Namen von Dämonen und Engeln in
Contra Celsum I 24-25, ed. Koetschau, 1. Teil, S. 22-23; BK 29.2, S. 32-35) in der
Originalsprache eine geistgewirkte göttliche Macht zu, die sie in Ubersetzung nicht haben. Origines
erklärt in Horn XX über Josua (lat Text von Rufin: Origène, Homélies sur Josué, éd. A. JAUBERT

[SC 71; Paris: Cerf 1960] 404-417, griech. Text in der Philokalie, 12: Origène Philocalie, 1-20 sur
les Ecritures, éd. M. HARL [SC 302; Paris: Cerf 1983] 388-393), dass die blosse Aussprache und
Vorlesung biblischer Namen in sakramentaler Weise Dämonen vertreibt und die guten Kräfte
der Seele nährt und stärkt, weil die Namen wie die ganze Schrift inspiriert und demgemäss

nützlich sind (2 Tim 3:16), auch wenn sie nicht verstanden werden. Eine solche Konzeption mag
die Beibehaltung der hebräischen Form der Personennamen in der LXX erklären, obwohl
Origenes um 450 Jahre später gelebt hat.

43 A. PlETERSMA: „Kyrios or Tetragram: A Renewed Quest fort he Original Septuagint," A.
PlETERSMA / C. COX (Hrsg.): De Septuaginta. Studies in honour of John William Wevers on his

sixty-fifth Birthday (Mississauga, Ont.: Benben Publ. 1984) 85-101; M. RÖSEL: „Die Übersetzung
des Gottesnamens in der Genesis-Septuaginta," D.R. DANIELS / U. GLESSMER / M. RÖSEL:

Ernteny was man sät. Festschrift für Klaus Koch (Neukirchen-Vluyn: Neukirchener 1991) 357-
377; id., Adonaj - warum Gott ,Herr' genannt wird (FAT 29; Tübingen: Mohr Siebeck 2000) 5-7.



Die Bedeutung der Tora 341

Name in seiner originalen Gestalt sollte sorgfältig vor dem Aussprechen
geschützt werden. Jedenfalls durfte er dort, wo er in der Tora auftritt, nicht
durch seine Bedeutung „der Seiende" auf Griechisch repräsentiert werden,
sondern durch den Titel kyrios und manchmal auch durch andere Titel, die ihn

vertraten, ohne seinen Sinn auszudrücken.
Der Name Gottes und der Name von Menschen existieren nach alledem

nur in ihrem eigenen Wortlaut. Werden sie übersetzt, ist es nicht mehr ihr
Name. Für eine „Interlinear-Übersetzung", die nur dem Verständnis des

Urtextes dienen will, indem sie dessen Bedeutung durch Übertragung auf-

schliesst, müsste es erlaubt sein, die Namen zu übersetzen, um sie in ihrer
Bedeutung durchsichtig zu machen. Sie ist ja kein unabhängiger Text, sondern
läuft neben dem Originaltext her, um mit Hilfe einer Übertragung seine

Bedeutung zu enthüllen, die ohne Übersetzung dunkel bliebe. Die Behandlung
der Eigennamen von Gott und Menschen in der Septuaginta-Übertragung

passt demgemäss nicht zu dem Typus der „Interlinear-Übersetzung".44
Insgesamt überzeugt die Erklärung der Septuaginta als sprachliche

Erschliessung des hebräischen Originals der Tora durch eine schulmässige
Behelfsübersetzung weniger als die besondere hieratische Wiedergabe eines heiligen

Textes, der sich einer Sondersprache sowohl im Original als auch in der

Übertragung bedient. Überhaupt ist allen vorgeschlagenen Erklärungen,
warum es zur Übersetzung der Septuaginta kam, eines gemeinsam: die Notwendigkeit

der Übersetzung ist funktionaler Art. Entweder fehlt der königlichen
Bibliothek ein unentbehrliches Gesetzeswerk, oder die Juden sehen in dieser

Bibliothek die Bücher der klassischen Literatur der Griechen stehen und
empfinden den Wunsch, diesen das klassische Werk ihrer eigenen Literatur in
einer endgültigen Edition zur Seite zu stellen, oder der Gottesdienst mit seinen

Lesungen oder die Schule mit ihrer Methode einer dem Originaltext
untergeordneten Übersetzung als Zugang dazu erforderten die Übertragung der Tora
ins Griechische. Die Übersetzung beruht gemäss diesen Erklärungen jedenfalls
nicht aufder Tora selbst und folgt aus rein praktischen Notwendigkeiten. Aber
ist es nicht denkbar, dass für die Juden von damals die Idee einer Übersetzung
ihrer „Gesetzgebung" einem Gebot in dieser selbst entsprach?

3. Die Tora selbst verlangt eine Übersetzung

In den Büchern Moses steht eine Stelle, die zwar nicht expressis verbis die

Notwendigkeit einer Übertragung der Tora bekräftigt, aber diese doch einzu-

44 DINES: Septuagint (wie Anm. 1) 52-57 führt ferner ein stilistisches Argument gegen die

Erklärung der Septuaginta als Interlineare-Ubersetzung an: die griechische Ausdrucksweise geht
stilistisch manchmal über das hinaus, was für eine rein subsidiäre Ubersetzung erforderlich wäre,
die nur den Urtext durchsichtig machen will.



342 Adrian Schenker

schliessen scheint. Denn in Dt 4:6-8 sagt Mose zu Israel: „Beobachtet und
verwirklicht sie (nämlich die Satzungen und die Gesetze, die V. 5 erwähnt
hat), denn das ist eure Weisheit und eure Klugheit (Wissenschaft) in den Augen
der Völker. Sie werden diese Satzungen alle hören, worauf sie sagen werden: es

ist nur ein Volk weise und klug; es ist diese Nation."
An dieser Stelle sind folgende Aspekte bemerkenswert. Zuerst vergleicht

Mose nicht das Volk Israel mit den andern Völkern. Er stellt vielmehr ein
Verhältnis zwischen diesen und den Satzungen und Gesetzen, chuqqîm und
mischpatim her. Der Doppelausdruck bezeichnet die Gesamtheit aller
Vorschriften. Das ergibt sich schon aus V. 2 „ihr dürft nichts zum Wort hinzutun,
das ich euch (hiermit) gebiete, und nichts dürft ihr von ihm wegnehmen, um
die Gebote JHWHs, eures Gottes zu beobachten, die ich euch gebiete." Diese

Formulierung meint eine abgeschlossene Gesamtheit von Geboten. Es ist eine

„kanonische" Formel, die die absolute Unantastbarkeit eines fest umrissenen

Korpus einprägen will, Dt 13:1; Apok 22:18-19. Vollends klar wird, dass es

sich um die Tora handelt, weil die Formulierung in V. 8: „welches grosse Volk
hat gerechte Satzungen wie diese Tora, die ich euch heute gebiete?" ausdrücklich

die Tora nennt. Die Satzungen und Gesetze sind also die Tora, die Gott
Israel gibt, und die Mose vermittelt und promulgiert. Diese göttliche Tora
werden die Völker hören. Es ist das einzige Mal in der ganzen Tora (im
Pentateuch), dass die Völker der Welt in ein direktes Verhältnis zur Tora gesetzt
werden: sie hören sie.

Zweitens werden die Völker die Weisheit und Klugheit, chokma und bîna an
der Tora bewundern. Unter dieser Hinsicht ist sie einzigartig, und als solche
nehmen sie sie wahr.

Drittens verstehen die Völker aus der Tora, die sie hören, dass das

Verhältnis Israels zu seinem Gott von einzigartiger Nähe gekennzeichnet ist, weil
die Götter in den Religionen der Welt im Vergleich dazu in grösserer Distanz
zu den sie verehrenden Völkern stehen: „Denn welches Volk gibt es, dem die

Götter so nahe sind wie JHWH, unser Gott, jedes Mal, wenn wir zu ihm
rufen?" (Dt 4:7). Die Tora offenbart dergestalt ein Attribut von Israels Gott, das

den Göttern der Völker der Welt abgeht: seine nicht zu überbietende Gegenwart.

Denn Nähe bedeutet Präsenz.
Viertens hat die Tora die Qualität einzigartiger Gerechtigkeit: „Und

welches grosse Volk hat gerechte Satzungen und Gesetze wie diese Tora, die ich
dir heute übergebe?" (Dt 4:8). Die Weisheit der Tora hat zur Folge, dass diese

gerecht ist. Diese Weisheit ist somit praktisch und politisch, denn sie schafft
mit der Tora eine gerechte Ordnung für das Volk in seinem Land, d.h. für den

israelitischen Staat.

Fünftens ist es Mose, der dieses sagt. Er ist Gesetzgeber, denn er promulgiert

die Tora (V. 2, 8). Er ist Weiser, da seine Gesetzgebung weise und klug
(V. 6) und gerecht (V. 8) ist. In griechischer Perspektive ist er demgemäss ein



Die Bedeutung der Tora 343

Philosoph, so wie Plato und auch Aristoteles den Philosophen sehen.45 Mose
ist jedoch auch Prophet nach dem Deuteronomium selbst (Dt 18:18; 34:10).
Seine im Moment der Gesetzesproklamation gemachte Ankündigung, dass die
Völker die Tora hören und als einzigartige und höchste Weisheit bewundern
werden, setzt voraus, dass diese die Tora wirklich kennenlernen werden. Denn
nur so werden sie ja in der Lage sein, diese mit andern Weisheiten zu vergleichen

und als höchste und beste zu bestimmen. Diese Ankündigung aus
solchem prophetischen Mund kann nur wahr sein.

Versetzen wir diese Deuteronomium-Stelle in die jüdische Gemeinschaft in
Alexandrien im 3. Jh. v.Chr. Als gläubige Juden war sie von der Wahrheit dieses

Wortes des Propheten und weisen Gesetzgebers Moses überzeugt. Das war
die ausdrücklich geäusserte Uberzeugung Aristobuls im 2. Jh.46 und Philos im
1. Jh.,47 übrigens auch die des Aristeasbriefes am Ende des 2. Jh., der ja die
Weisheit der Tora und ihrer Ubersetzer zu einem Hauptpunkt seiner Darstellung

macht.48

Überdies lebten diese Juden mitten unter den Völkern der Ägypter und der

für damalige Verhältnisse weltweit verstreuten Griechen, deren intellektuelle
Kreise sich für Weisheit, d.h. für Philosophie in Verbindung mit der besten

Staatsordnung interessierten. Konnte da für Juden die Frage ausbleiben: Wie
können denn diese Völker die weiseste Gesetzgebung kennen, die es auf dieser

Erde überhaupt gibt, und von der der Prophet und Gesetzgeber Mose vorausgesagt

hatte, die Völker würden diese eines Tages in der Tat kennenlernen und
als einzigartige und beste preisen? Die einzige mögliche Antwort auf diese

unvermeidliche Frage im geistigen Kontext der hellenistischen Welt von
Alexandrien war die der Übertragung der Tora in die Sprache der Griechen! Nur
in dieser Sprache konnten sich ja die Griechen mit der Tora vertraut machen.

4. Bestätigungen

Die Ägypter und die Bewohner Vorderasiens (Phönizier, Bewohner der meso-

potamischen Tiefebene) übersetzten ihre Schriften nicht ins Griechische.

Ägypten war voll von monumentalen Inschriften an Tempelwänden und auf

Obelisken, Denkmälern und Gräbern. Papyri in ägyptischer Schrift und Sprache

gab es ohne Zahl. Beim Desinteresse der Griechen an der ägyptischen Kultur

bestand kein Anreiz, diese Texte zu übersetzen. Der Priester Manethon

45 Siehe Anm. 27.
4^ WALTER: Aristobulos (wie Anm. 11) 129-135, vgl. bes. Fragment 2: Eusebius, Praep.

Evangelien VIII 10.2-6 (éd. E. des Places, SC 369; Paris: Cerf 1991) 116-9; HOLLADAY :

Aristobulos (wie Anm. 11) 136-7.
47 PHILO: Vita Mosis II, 1-7, 187-190, vgl. oben Anm. 12; PHILO: De opificio mundi, 1-3.
48 Aristeasbrief 128-171; 187-300. LÉONAS: Aube (wie Anm. 1) 188-197, 203-210, 226 zeigt

seinerseits, wie der Pentateuch im hellenistischen Judentum als Philosophie galt.



344 Adrian Schenker

zog es vor, eine Geschichte Ägyptens in griechischer Sprache zu verfassen, die

Aegyptiaca,49 anstatt ägyptische Dokumente zu übersetzen. Manche moderne

Autoren meinen übrigens, die Verbreitung dieses Geschichtswerkes sei in der
hellenistischen Welt nur gering gewesen. Es stiess auf wenig Interesse. Ebenso

hat es Berossos unternommen, anstatt akkadische und sumerische Schriften
auf griechisch zu übersetzen, eine Geschichte Mesopotamiens von den mythischen

Anfängen an bis in die Zeit Alexanders d.Gr., die Babyloniaka oder
Chaldaika in griechischer Sprache zu verfassen.50 Das Datum dieses Werkes

fällt in das erste Drittel des 3. Jh. v.Chr.
Warum haben die Juden von Alexandrien im 3. Jh. v.Chr. diesen Weg

nicht beschritten? Es gab ja in der Tat jüdische Historiker, die die Geschichte
des israelitisch-jüdischen Volkes in analoger Weise wie Manetho und Berossos

beschrieben haben: Demetrios, Eupolemos, Pseudo-Hekataios, Jason von Ky-
rene u.a.51 Doch das Wort des israelitischen Gesetzgebers Mose in Dt 4:6-8

kündigte die selbständige Kenntnisnahme der Tora, der israelitischen Gesetzgebung

durch die Völker der Welt an. Ihnen war demzufolge mit einer
Paraphrase oder mit einer historischen Erzählung über das jüdische Volk nicht
genug getan. Sie mussten selbst Einsicht in die Tora gewinnen können, wie sie

die Philosophen lesen und studieren konnten. Dafür war die einzige Möglichkeit

die der Ubersetzung der Gesetzgebung Moses. Die Uberzeugung der
hellenistischen Juden vom höchsten Wert der Tora ist vielfach bezeugt. Die Stelle

in Dt 4:6-8 begründet sie aus der Tora selbst.52

Es ist möglich, dass Ptolemaios I. Soter die Bibliothek von Alexandrien an
seinem Hof im Mouseion gründete, um den Ägyptern die Überlegenheit der

griechischen Bildung zu beweisen. Die griechischen Eroberer, die mit Alexander

dem Grossen nach Ägypten kamen, waren Soldaten. Man kann annehmen,
dass sie, wie bei Soldaten üblich, wenig gebildet waren. Ägypten war damals

schon eine uralte, dreitausendjährige Kultur. So verachteten die gebildeten
Kreise in Ägypten die groben Kolonisatoren, die nichts als ihre Waffen und

49 Siehe Anm. 7.

50 H.H. SCHMITT: Art. „Berossos," Lexikon des Hellenismus (wie Anm. 2) 196: Berossos hat
keilschriftliche Quellen benützt; SCHWARTZ: Art. „Berossos," Pauly-Wissowa, RE 111,1

(Stuttgart: Alfred Druckenmüller 1897, reprint 1970) 309-316.
51 C.R. HOLLADAY: Fragments from Hellenistic Jewish Authors, vol. I Historians (SBL Texts

and Translations 20; Chico, Ca: Scholars Press 1983) bietet Fragmente auf griechisch und in
englischer Ubersetzung von Demetrios in Alexandrien (Mitte 3. Jh. v.Chr.), von Pseudo-

Eupolemos, einem Samaritaner, um 150 v.Chr., Eupolemos, ebenfalls um 150 in Palästina,

Artapanos in Ägypten zur Zeit Ptolemaios' VI. Philometor (180-145), Pseudo-Hekataios (Mitte
2. Jh.), Aristeas u.a.

52 PHILO: Vita Mosis II, 25-28 (s. oben Anm. 12), drückt diesen Gedanken, dass die Völker
auf die Schönheit der Tora aufmerksam wurden, sie bewunderten und folgerichtig ihre
Ubersetzung wünschten, die dann offiziell vom angesehensten König der Welt veranlasst wurde.
Dabei zitiert Philo Dt 4:6-8 jedoch nicht.



Die Bedeutung der Tora 345

Kriegstechnik hatten. Demgegenüber sollten die sofort gegründete Bibliothek
und die Stiftung des Mouseion, eines Kollegiums von Gelehrten, die hohe
Bildung auf Seiten der Eroberer beweisen. Vielleicht erklärt das das hastige und
masslose Zusammenraffen von allen Büchern, deren man habhaft werden
konnte, von dem Galen (129-199 n.Chr.) berichtet.53 Es musste eine reichhaltige

Bibliothek sein, um den Vergleich mit den zahllosen Schriftzeugnissen
Ägyptens auszuhalten. Eine solche Finalität würde ebenfalls erklären, warum
die Bibliothek nur griechische Bücher und griechisches Wissen sammelte und
aufbewahrte. Dieses galt es unter Beweis zu stellen!

In einer solchen Situation kultureller Rivalität würde die verglichen mit
Ägypten und mit den Griechen in Metropole und Kolonien kleine jüdische
Gemeinschaft wie ein Aschenbrödel erscheinen, es sei denn, sie hätte einen

unvergleichlichen Schatz, der Ägypten und Griechenland in den Schatten
stellte. Das war in der gläubigen Uberzeugung der Juden der Fall. Sie besassen

die Tora, die beste aller Weisheiten und aller Gesetzgebungen.54 Nur musste
diese den Griechen zugänglich sein. Vielleicht hofften die Juden, wegen der

einzigartigen Qualität ihrer Gesetzgebung würde diese in ihrer griechischen
Gestalt dann in die Bibliothek unter die andern griechischen Bücher
aufgenommen. Dieser Wunschtraum, der aber auf der echten jüdischen Uberzeugung

von der Vortrefflichkeit der Weisheit Moses beruhte, hat vielleicht zur
Legende geführt, der athenische Philosoph und Staatsmann Demetrios Phale-

reus selbst habe beim ptolemäischen König die Aufnahme dieser Gesetzgebung
in griechischer Sprache in die Bibliothek angeregt.

5. Zusammenfassung

Diese Untersuchung stellt einen Zusammenhang zwischen dem bedeutenden

Wort des Gesetzgebers und Propheten Mose in Dt 4:6-8 und der griechischen
Übersetzung der Tora in Alexandrien her. In der Perspektive von hellenistischen

Juden, die in diesem prophetischen Wort Moses keine bloss metaphorisch

oder bildlich aufzufassende hyperbolische Aussage sahen, sondern als

gläubige Juden von der Wahrheit dieser Aussage überzeugt waren, musste sich
diese verwirklichen: die Nationen würden von der Tora Kenntnis nehmen
und könnten dann gar nicht anders als ihre einzigartige Vortrefflichkeit unter
allen andern Philosophien und Gesetzgebungen der Welt einsehen. In einer

geistigen Welt wie jene des Hellenismus war die Frage der besten Philosophie
für den Staat seit Plato und Aristokles gestellt und wichtig. Der jüdische An-

53 Zitiert bei FRASER: Alexandria (wie Anm. 4), vol. I, S. 325-328; das Zitat von Galen in
vol. II, S. 480-1, Anm. 147-150.

54 Die pseudepigraphische Sapientia Salomonis präsentiert sich in analoger Weise als Buch für
Könige (Sap. 1:1; 6:1-2), das der weise König Salomo zu deren Nutzen verfasste.



346 Adrian Schenker

spruch, der sich in Dt 4:6-8 äusserte, stiess auf ein vorbereitetes Terrain und
hatte seinen Horizont. Die Nationen konnten sich aber von der höchsten
Weisheit der Tora nur überzeugen, wenn ihnen diese zugänglich wurde. Dafür
bedurfte es des Mediums der damals internationalsten Sprache, des Griechischen.

Dies zog naturgemäss die Idee der Ubersetzung ins Griechische nach

sich.

Die Idee der Ubersetzung entstand auf Grund von Dt 4:6-8, gelesen im
hellenistischen Kontext Alexandriens und aufgefasst als wahres Wort des Propheten

und Gesetzgeber-Philosophen Mose. Die Ursache der Übersetzung der
Tora ist demgemäss, wenn diese Erklärung zutrifft, religiöser oder theologischer

Art.55 Sie erklärt sich nicht aus praktischen Erfordernissen, etwa aus
fehlenden Hebräischkenntnissen. Sie ist auch nicht als Proselytismus misszu-
verstehen. Es geht nicht um die Gewinnung von Anhängern für die jüdische
Religion. Das Ziel ist vielmehr, das von Mose angekündigte geistesgeschichtliche

Ereignis von Weltrang herbeizuführen, das in der Feststellung der
Philosophen bestehen würde, die Gesetzgebung Moses sei die weiseste und gerechteste

Ordnung des Staates, die je auf dieser Erde bekannt geworden sei. Es ist
die Entscheidung im Wettstreit der Philosophien zugunsten der Tora vor dem

Forum aller Völker und aller Weisen.
Sie ist auch nicht apologetischer Natur. Apologie und Apologetik bezeichnen

die Verteidigung gegen Angriffe. Die Tora war aber nicht angegriffen
worden. Sie stiess auf kein Interesse bei den Griechen und war unbekannt! Sie

musste Philosophen und Staatsmännern zur Kenntnis gebracht werden. Sie

bedurfte der Veröffentlichung auf Griechisch.
Man mag allenfalls von kulturellem Interesse sprechen, aber dann ist kulturell

im antiken hellenistischen Sinn zu nehmen, nämlich unter Einschluss der

damals diskutierten Suche nach der besten Philosophie und Gesellschaftsordnung,

zu der auch die beste Religion gehörte, welche Dt 4:7 für die Tora
ausdrücklich in Anspruch nimmt.

55 Unter Theologie ist hier die denkerische Durchdringung und Entfaltung einer religiösen
gedanklichen oder symbolischen Realität verstanden. Die jüdische hellenistische und die frühe
christliche Literatur erschöpft sich nicht in missionarischen, apologetischen und polemischen
Gattungen. Es gibt ebenso spezifische begriffliche Verarbeitungen religiöser Gehalte. Wasserstein,

Legend (wie Anm. 1) 95-6 weisen überrascht, aber zu Recht auf Origenes hin, der die

Legende der Entstehung der Septuaginta nie erwähnt, auch nicht in ihrer philonischen Gestalt
mit der Inspiration der Septuaginta! Origenes hielt die Septuaginta aus theologischen (ekklesio-
logischen) Gründen für unersetzlich, während er aber gleichzeitig auch am hebräischen Text als

dem notwendigen Originaltext festhielt, wie er im Brief an Julius Africanus darlegt (der bei

Wasserstein in solchem Kontext der Bedeutung der Septuaginta für Origenes unbedingt hätte

herangezogen werden müssen!), A. SCHENKER: „Die Heilige Schrift subsistiert gleichzeitig in
mehreren kanonischen Formen,", ID.: Studien zu Propheten und Religionsgeschichte (SBAB.AT 36;

Stuttgart: Kath. Bibelwerk 2003) 192-200; ID.: „Urtext, Kanon und antike Bibelausgaben. Zur
Aufgabe der alttestamentlichen Textkritik," ibid., 201-210.



Die Bedeutung der Tora 347

Die Übersetzung erklärt sich gut im Horizont jüdischer gläubiger

Überzeugung, das prophetische Wort Moses vor seiner Promulgation der Tora in
Moab in Dt 4:6-8 sei wahr und werde sich deshalb realisieren, aber man müsse

dafür die Voraussetzung schaffen, die es der Welt erlaubt, die Tora kennenzulernen.

Diese Voraussetzung war die griechische Übertragung des Pentateuchs.

Als Übersetzer darf man daher solche Juden in Alexandrien vermuten, die

die griechische Philosophie des 4. Jh. v.Chr. kannten und überzeugt waren,
die Weisheit und Gerechtigkeit der Tora, an deren göttlichen Ursprung sie

glaubten, entfalte ihre höchste Plausibilität in diesem geistigen und
philosophischen Horizont.56 Daher wollten sie sie durch Übertragung in ihn
hineinstellen.

Abstract
The Pentateuch of the Septuagint is the first known translation of a large literary
text into Greek in the history of Greek literature. The reasons which explain this

pioneering innovation in Hellenistic Alexandria in Egypt (3d c. B.C.) are not
known. Both ancient and modern writers tried to account for it. According to
them it was due to an initiative of the librarian of the Mouseion and the king
(letter ofAristeas), or it served liturgical Bible reading in the synagogue (Thackeray
and others), or it was realized by the Jews in imitation of the literary canon of
Greek literature collected in the Alexandrian library (Veltri), or it was necessary

as the official legal basis on which the Jewish community in Ptolemaic Egypt was
established (Barthélémy, Mélèze-Modrzejewski and others), or it had the function of
a school translation for those who had no direct access to the Torah in its original
tongue (Pietersma). Here it is argued that the Torah itself explains the translation
in Deut 4 :6-8 because here the prophet and legislator of the Jews announces that
the nations of the world will hear and admire the unparalleled wisdom of the

Torah. The translation of the Pentateuch was made accordingly in order to prepare
the accomplishment of that prophetic word, in the favorable conditions of the

Hellenistic world with its international Greek language.

56 So M. RÖSEL: Übersetzung als Vollendung der Auslegung. Studien zur Genesis-Septuaginta

(BZAW 223; Berlin: de Gruyter 1994) 257-260.


	Wurde die Tora wegen ihrer einzigartigen Weisheit auf Griechisch übersetzt? : Die Bedeutung der Tora für die Nationen in Dt 4:6-8 als Ursache der Septuaginta

