Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue

philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica

di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 54 (2007)
Heft: 3
Artikel: Wurde die Tora wegen ihrer einzigartigen Weisheit auf Griechisch

Ubersetzt? : Die Bedeutung der Tora fir die Nationen in Dt 4:6-8 als
Ursache der Septuaginta

Autor: Schenker, Adrian
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-760540

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 26.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-760540
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Adrian Schenker

Wurde die Tora wegen ihrer einzigartigen
Weisheit auf Griechisch tibersetzt?

Die Bedeutung der Tora fiir die Nationen in Dt 4:6-8 als
Ursache der Septuaginta*®

1. DIE ZU KLARENDE FRAGE

Die Ubersetzer, welche die Tora in Alexandrien im 3. Jh. v.Chr. zum ersten
Mal aus dem Hebriischen iibersetzten, haben ihre Beweggriinde fiir diese pri-
zedenzlose Pionierleistung der Nachwelt nicht tiberliefert. Sie hatten die erste
bekannte Ubertragung eines umfangreichen literarischen Werkes ins Griechi-
sche geschaffen.! Bis zu diesem Zeitpunkt waren amtliche Dokumente, aber
auch Inschriften mit politisch-historischem Inhalt zur Glorifizierung von Ké-

* Dieser Aufsatz entspricht einer Vorlesung, die Verf. am 1. Juli 2007 im Kloster St.
Hyazinth, Freiburg/Schweiz aus Anlass seiner Ernennung zum Magister in S. Theologia gehalten
hat. Eine vorlidufige Fassung dieser Studie war ein an der Pontificia Universita Urbaniana am 11.
Mai 2007 gehaltener Vortrag.

1 Diese oft verkannte Tatsache wird zu Recht hervorgehoben von A. LEONAS: L'aube des
traducteurs. De ’hébreu au grec: traducteurs et lecteurs de la Bible des Septante (III*s. av.].-C. -
IVe s. apr.].-C.) (Paris: Cerf 2007) 9, 33-34, und von S.P. BROCK : Art. ,Septuaginta,” (TRE 6;
Berlin: de Gruyter 1980) 163-168, hier 163, 1. 20f.; R.B. MOTZO : ,Aristea,” id., Ricerche sulla
letteratura e la storia giudaico-ellenistica (Atti della Reale Accademia delle Scienze di Torino 50
[1914-1915]) 202-225, 547-570, hier 542-3 = reprint a cura di F. Parenti (Roma: Centro
editoriale internazionale 1977) 505-572, hier 560-1 (diese wichtige Studie wird, wie schon
Bickerman beklagte, viel zu wenig zur Kenntnis genommen); J.M. DINES : The Septuagint
(London-New York: T. & T. Clark 2004) 28-33; M. ROSEL : Ubersetzung als Vollendung der
Auslegung. Studien zur Genesis-Septuaginta (BZAW 223; Berlin: de Gruyter 1994) 254-270; M.
CIMOSA: Guida allo studio della Bibbia greca (LXX). Storia - lingua - testi. (Roma: Soc. Biblica
brit. & forest. 1995) 13-15. A. WASSERSTEIN / D.]. WASSERSTEIN: The Legend of the Septuagint
from Classical Antiquity to Today (Cambridge: University Press 2007) 1-4, unterschitzen die
historische Besonderheit der Septuaginta-Ubersetzung, weil sie Zwei- und Mehrsprachigkeit
(Bilingualism, Multilingualism) mit Ubersetzen zusammenwerfen, weil sie nicht zwischen Uber-
setzungen amtlicher, politischer, kommerzieller, juristischer Art des praktischen Lebens und
solchen von literarischen Werken unterscheiden, weil sie zwischen griechisch-hellenistischer und
spiterer romisch-hellenistischer Welt zu wenig unterscheiden. Zum weiteren geistesgeschicht-
lichen Kontext der Septuaginta-Ubersetzung kann man vergleichen BENEDIKT XVL.: Glaube und
Vernunft. Die Regensburger Vorlesung. Vollstindige Ausgabe (Freiburg/Basel/ Wien: Herder
2006).



328 Adrian Schenker

nigen in verschiedene Sprachen und so auch ins Griechische iibersetzt wor-
den.2 Sehr viel frither wurden freilich in Mesopotamien epische und andere
literarische Stoffe in sumerischen und akkadischen Fassungen in die andere
Sprache iibertragen.’ Die Griechen jedoch tibersetzten keine fremdsprachigen
Werke ins Griechische.4 Die wenigen Ubertragungen aus dem Agyptischen ins
Griechische, die bekannt sind, stammen aus dem 2. und 3. Jh. nach der christ-
lichen Zeitwende. Menander von Ephesus, ein Historiker des 2. Jh. v.Chr.,
schrieb tiber die Geschichte Phoniziens, wobei er phénizische Quellen be-
nutzte. Flavius Josephus hat seine Geschichte von Tyros gekannt, Contra Api-
onem 1, 116.5 Der Nachricht von Josephus gemiss suchte Menander Zugang zu

2 LEONAS: Aube (wie Anm. 1) 35; H.H. SCHMITT: Art. ,Vélkerrecht,“ H.H. SCHMITT / E.
VOGT (Hrsg.): Lexikon des Hellenismus (Wiesbaden: Harrassowitz 2005) 1097-1100, hier 1100
(Biindnis zwischen Hannibal und Philipp V. von Makedonien im Jahr 215); W.P. SCHMID / B.
KOTRASCH: Art. ,Sprache®, Lexikon des Hellenismus, Sp. 1002-1010, hier 1004 (Kandahar:
indisch-griechisch, Partherreich: iranische Sprachen-griechisch); J. LECLANT: Art. ,ROSETTE
(Pierre de)*, J. LECLANT (éd.) : Dictionnaire de I’Antiguité (Paris: Quadrige/PUF 2005) 1913-4;
A. JACQUEMIN : Art. ,Bilinguisme (Gréce),“ Dictionnaire de ’Antiquité, S. 349; J. RENGER / G.
NEUMANN : Art: ,Bilingual Inscriptions,” Brill’s New Pauly, Bd. 2 (Leiden/Boston : Brill 2003)
642-6; H. GALSTERER : Art. ,Monumentum Ancyranum,“ Brill’s New Pauly, Bd. 9 (Leiden/
Boston: Brill 2006) 195-6; E. LIPINSKI : Art. ,Epigraphie, E. LIPINSKI (Hrsg.) : Dictionnaire de
la civilisation phénicienne et punique (Turnhout: Brepols 1992) 153-155; J. MELEZE MODR-
ZEJEWSKI : The Jews of Egypt From Ramses II to Emperor Hadrian (Edinburgh: T. & T. Clark
1995) 105-6 (die franzds. Originalausgabe: Les Juifs d’Egypte, de Ramsés II a Hadrien [Paris:
Quadrige/PUF ?1997] ist mir nicht zuginglich).

3 Im 2. Jahrt. v.Chr. wurden literarische und religitse Texte aus dem Sumerischen ins Akka-
dische iibersetzt. Die akkadische Ubersetzung stand jeweils auf derselben Tafel eine Zeile unter
der entsprechenden Zeile mit dem sumerischen Text (Interlineariibersetzung); die Ubersetzungen
waren nicht immer ganz wortlich: F. JOANNES: Art: ,Bilinguisme,“ F. JOANNES (Hrsg.):
Dictionnaire de la civilisation mésopotamienne (Paris: Robert Laffont 2001) 132-4, hier 133-4.

4 MOTZO : Ricerche (wie Anm. 1) 542-3 = 560-1; H.-I. MARROU : Histoire de I’éducation
dans PAntiquité (Paris: Seuil 1948) 346; LEONAS : Aube (wie Anm. 1) 9, 33-38. In anderer Weise
wird diese erstaunliche Tatsache daraus ersichtlich, dass Pauly-Wissowa, Realencyclopaedie der
classischen Altertumswissenschaft, kein Stichwort ,Ubersetzung® gibt! Unter dem Stichwort
»Multilingualism“ von V. BINDER u.a., Brill’s New Pauly, Bd. 9 (Leiden/Boston: Brill 2006) 269-
276, kommen Ubersetzungen ebenfalls nicht vor. Plinius d.A., Historia naturalis 30,4, berichtet
zwar, der Historiker Hermippus hitte zwei Millionen Verse Zoroasters (viciens centum milia
versuum) erklirt und Listen oder Kataloge der Biicher erstellt, die Zoroaster verfasst hatte.
Hermippus lebte und schrieb im 3. Jh. in Alexandrien. P.M. FRASER: Ptolemaic Alexandria
(Oxford: Clarendon Press 1972) 330, der diese Stelle zitiert (Bd. 2, S. 486, Anm. 183), versieht
diese Angabe mit einem Fragezeichen. Sie verdient wohl nicht einmal ein Fragezeichen, sondern
muss als unhistorisch gelten, denn auf sie ist kein Verlass: KIESSLING: Art. ,Hermippos, der
Kallimacheer,“ Pauly-Wissowa, RE VIIL1 (Stuttgart: Alfred Druckenmiiller Verl., 1912) 845-852,
hier 846, 1. 39-61, zur histor. Zuverlissigkeit Hermippos’ auch Sp. 851, l. 19-32; H. GARTNER:
Art. ,Hermippos aus Smyrna,“ Der kleine Panly, Bd. 2 (Miinchen: DTV, 1979) = (Miinchen:
Alfred Druckenmiiller Verl. 1975) 1079.

5 Flavius Joséphe Contre Apion. Texte établi par Th. REINACH et traduit par L. BLUM (Coll.
Budé; Paris: Les belles lettres 1930) 23-4. H.H. SCHMITT: Art. ,Menandros aus Ephesos,“



Die Bedeutung der Tora .. 329

den Quellen der Volker, iiber die er schrieb, in deren eigener Sprache. Auf
welchen Wegen, ob iiber eigene oder iiber vorliegende oder fiir thn gemachte
Ubersetzungen, teilt Josephus nicht mit. Herennius Philo von Byblos hat erst
um 100 n.Chr. phonizische literarische Stoffe ins Griechische {ibersetzt. Fer-
ner haben wenige griechische Wiedergaben von Vergil und Cicero aus dem
Schulbetrieb iiberlebt, auch sie aus nachchristlicher Zeit.6 Es hat den An-
schein, dass die Bibliothek von Alexandrien in ptolemiischer Zeit nur griechi-
sche Werke sammelte.” Die griechische Ubertragung eines so grossen literari-

Lexikon des Hellenismus (wie Anm. 2) 697-8; E. LIPINSKI: Art. ,Annales,“ Civilisation phéni-
cienne (wie Anm. 2) 33.

6 LEONAS: Aube (Anm. 1) 36-38. Ennius habe schon im 2. Jh. v.Chr. eine Schrift des
Historikers Euhemeros von Messene, Hiera anagraphe, auf lateinisch tibersetzt, U. DUBIELZIG:
Art. ,Roman, Novelle und verwandte Gattungen,“ Lexikon des Hellenismus (wie Anm. 2) 934-
946, hier 939. Diese Nachricht beruht auf Cicero, De natura deorum, 1 119: ,Euhemero quem
noster et interpretatus est et secutus... Ennius“, und auf VARRO, De rebus rusticis I 48,2: ,apud
Ennium ... esse in Euhemeri libris versis“, Ausg. J]. HEURGON : Varron, Economie rurale, livre
premier (Coll. Budé; Paris: Les belles lettres 1978) 74. F. JACOBY: Art. ,Euhemeros von Messe-
ne,“ Pauly-Wissowa, RE VI,1 (Stuttgart: Alfred Druckenmiiller 1907) 952-972, hier 956-7, unter-
sucht die Frage, ob der Ausdruck Ciceros eher eine freie Bearbeitung als eine eigentliche Uber-
setzung meint, und kommt zum Schluss, dass literarische Eingriffe Ennius’ in seiner lateinischen
Fassung festzustellen sind, deren Umfang bei dem fragmentarischen Erhaltungszustand der
griechischen Vorlage und der lateinischen Wiedergabe nicht mehr festzustellen ist. E. NORDEN:
Agnostos Theos. Untersuchung zur Formengeschichte religidser Rede (Darmstadt: WBG 1971)
374, hilt Ennius’ latein. Fassung fiir eine getreue Wiedergabe. W. SUERBAUM: Art. ,Ennius,“
Brill’s New Pauly, Bd. 4 (Leiden/Boston: Brill 2004) 984-990, hier 987, nennt Ennius’ Fassung ,a
rendition® (nicht ,translation®). SKUTSCH: Art. ,Ennius,“ Pauly-Wissowa, RE V,2 (Stuttgart:
Alfred Druckenmiiller 1905) 2588-2628, hier 2600, 1. 24-39 rechnet mit Zusitzen in der latein.
Fassung. Wie dem auch sei, es handelt sich vielleicht um eine Ubersetzung (méoglicherweise die
erste) eines literarischen Werkes aus dem Griechischen ins Lateinische um 200 v.Chr., nicht um
eine Ubertragung ins Griechische. Zu Herennius Philo von Byblos (2. Hilfte 1. Jh. n.Chr): J.
RIST: Art. ,Herennius Philo,“ Brill’s New Pauly, Bd. 6 (Leiden/Boston: Brill 2005) 199-201.

7 FRASER: Alexandria (wie Anm. 4), Bd. 1, S. 330, Bd. 2, S. 487; K. VOSSING: Art.
yLibraries,“ Brill’s New Pauly, Bd. 7 (Leiden/Boston: Brill 2005) 503-511, hier 504-5; L. CASSON:
Libraries in the Ancient World (New Haven/London: Yale University Press 2001) 35, und die
meisten Autoren nehmen an, es wiren auch griech. Ubersetzungen fremdsprachiger Werke
gesammelt und aufbewahrt worden. Diese Auffassung stiitzt sich v.a. auf den Aristeasbrief (unten
wie Anm. 9), auf Manethons Ubersetzung von chronol. Tafeln und auf Notizen bei Plinius d. A.,
Historia naturalis 30,4; auf Epiphanius von Salamis und Athenaios. Mit Recht lisst Fraser das
Zeugnis von Georgios Synkellos (um 800) und der bei Joh. Tzetzes (12. Jh.) erwihnten
Gewihrsminner ausser Betracht, es wiren in der Bibliothek von Alexandrien im 3. Jh. v.Chr.
auch latein. Biicher vorhanden gewesen. Zum mehr als zweifelhaften Wert der Notiz bei Plinius
d. A. siche Anm. 4. Manethon schrieb bezeichnenderweise eine Geschichte Agyptens auf
Griechisch, die Aegyptiaca, fiir die er dgyptische chronologische Tafeln beniitzte, von denen aber
nirgendwo gesagt wird, Manethon habe sie iibersetzt und verdffentlicht. Er hat sie vielmehr, des
Agyptischen kundig, als Quellen fiir die Abfassung seines Werkes bensitzt, FL.H. SCHMITT: Art.
»Manethon,“ Lexikon des Hellenismus (Anm. 2) 670; M.-C. BONHEME: Art. ,Manéthon, Ille s.
av.].-C.,“ Dictionnaire de I’ Antiquité (wie Anm. 2) 1326; W. KROLL: Art. ,Manethon, Pauly-
Wissowa, RE XIV,1 (Stuttgart: Alfred Druckenmiller 1928) 1060-1106, hier bes. 1063-1099; W.
HUBNER: Art. ,Manetho,“ Brill’s New Pauly, Bd. 8 (Leiden/Boston: Brill 2006) 232-3. Zu Gregor



330 Adrian Schenker

schen Werkes, wie es die Tora ist, war in dieser Welt, die ohne Ubersetzungen
ins Griechische auskam, eine unvermittelt auftretende Neuheit, die der Erkli-
rung bedarf.

Solche Erklirungen werden seit dem Altertum gegeben, weil ja die Frage
gestellt war und Antwort heischte. Aber sind es plausible, iberzeugende Er-
klirungen? In dieser Untersuchung sollen zuerst die bisher versuchten Erkla-
rungen skizziert und auf ihre Stichhaltigkeit gepriift werden. Es sind insge-
samt finf. Dann mochte ich eine bisher noch nicht in Erwigung gezogene Er-
klirung aus der Tora selbst vorschlagen und begriinden.

2. DIE FUNF HAUPTSACHLICHEN ERKLARUNGEN, WIE ES ZUR ERSTMALIGEN
UBERSETZUNG DER TORA KAM

In der Antike selbst scheint die dlteste Erklirung im Buche Aristeas’ zu ste-
hen, das man iiblicherweise als Brief des Aristeas an Philokrates bezeichnet.8 Es
ist eine pseudepigraphische Schrift. Der wahre jiidische Verfasser ist unbe-
kannt. Er hat sein Werk im 2. Jh. v.Chr., vielleicht gegen Ende des Jahrhun-
derts verfasst. Er erklirt die Ubersetzung als Wunsch des Vorstehers der Bib-
liothek des Mouseion in Alexandrien zur Zeit von Konig Ptolemaios II. Phila-
delphos (285/283-246 v.Chr.). Nach Aristeas war dies damals Demetrios von

Synkellos’ Quelle (Panodoros um 400 n.Chr., der auf Sextus Julius Africanus fusst): K. KRUM-
BACHER: Geschichte der byzantinischen Litteratur. Von Justinian bis zum Ende des ostrémischen
Reiches (527-1453), 2. Aufl. (Handbuch der klass. Altertumswissenschaft, 9; Miinchen 1897 =
Reprint New York: B. Franklin o.].) 339-342; zu Tzetzes’ Quellen: C. WENDEL: Art. , Tzetzes,*
Pauly-Wissowa, RE, 2. Reihe, Bd. VIIA, 2 (Stuttgart: Alfred Druckenmiiller 1948) 1959-2011,
hier 1972-1978 (Komm. zu Aristophanes, dessen Prolegomena die Hauptquelle fiir die
Geschichte der Bibliothek von Alexandria darstellen, und deren Stoff Tzetzes aus den verlorenen
Grammatikern Eukleides, Krates und Dionysios und aus Scholien zu Dionysius Thrax geschopft
hat). Es bleiben somit fiir die Annahme fremdsprachiger ins Griechische iibersetzter Biicher in
der Bibliothek des Mouseion nur spite Zeugnisse. Zu diesen gehort ebenfalls Epiphanius von
Salamis, De mensuris et ponderibus (392 verfasst), PG 43, cc. 237-294, hier 249-252, vollstindig
nur auf syrisch erhalten: J.E. DEAN: Epiphanius’ Treatise on Weights and Measures. The Syriac
Version (Chicago: University of Chicago Press 0.].), hier S. 25 (fol 52a-b). Der bei Athenaios,
Deipnosophisten 1 4 berichtete Ankauf der Bibliothek Aristoteles’ und Theophrasts durch
Ptolemaios II. ist wohl unhistorisch: O. PRIMAVESI: Art. ,Aristoteles, Lexikon des Hellenismus
(wie Anm. 2) 133-141, hier 139 (A.M. DESROUSSEAUX : Athénée de Naucratis. Les Deipnosopbistes,
livres I-II [Coll. Budé; Paris: Les belles lettres 1956] 4-5.)

8 Dieses Buch ist sehr oft analysiert worden. Das braucht hier nicht wiederholt zu werden:
siche MOTZO: Ricerche (wie Anm. 1) 558-570 = 540-552; LEONAS: Aube (wie Anm. 1) 17-22; E.
SCHURER: The History of the Jewish People in the Age of Jesus Christ (175 B.C. - A.D. 135). A New
English Translation, Vol. II,1 (Edinburgh: T. & T. Clark 1986) 677-687; WASSERSTEIN: Legend
(wie Anm. 1) 19-26, u.a. Krit. Ausgabe mit franzés. Ubersetzung und ausfithrlicher Einleitung:
A. PELLETIER: Lettre d’Aristée a Philocrate (SC 89; Paris: Cerf 1962). Deutsch: N. MEISNER:
Aristeasbrief (JSHRZ 2,1; Giitersloh: Giitersloher Verl. 1973) 35-87. Die Absicht dieses
pseudepigraphischen Buches ist schwer zu erkennen: G. ZUNTZ: ,Aristeas-Studies I, IL,“ JSS 4
(1959) 21-36, 109-126.



Die Bedeutung der Tora 331

Phaleron, ein peripatetischer Philosoph und Staatsmann aus Athen,® der den
Konig im Beisein Aristeas’ auf eine wichtige Liicke in seiner schon riesigen
Biichersammlung hinwies: es fehlten die Gesetze der Juden! Da diese aber nur
in hebriischer Sprache und Schrift vorlagen, mussten sie fiir die Bibliothek auf
Griechisch iibersetzt werden. Sofort veranlasste der Konig diese Ubersetzung.
Wie diese ins Werk gesetzt wurde, bildet die Rahmenhandlung von Aristeas’
Erzihlung.19 Diese ist dem jiidischen Philosophen Aristobulos (2. Jh.
v.Chr.)11, Philo von Alexandrien und Flavius Josephus!? bekannt, auch wenn
Philo gewisse Umstinde der Ubersetzung der Tora anders darstellt als
Aristeas. Aber alle drei setzen diese Ubersetzung in die Zeit Ptolemaios II. in
Alexandrien. Dominique Barthélemy hat 1974 zwei weitere christliche Zeug-
nisse (Irendus von Lyon, eine Justinus Martyr zugeschriebene Schrift Coborta-
tio ad Gentiles) sowie ein jidisches Zeugnis (bMeg 9a) tiber die Urspriinge der
Tora-Ubertragung neu gepriift.13 In seiner Analyse aller Zeugnisse (Aristeas-

? K. LUCHNER: Art. ,Demetrios aus Phaleron,“ Lexikon des Hellenismus (wie Anm. 2) 234-
238. Phaleron war der alte Schiffslandeplatz von Athen. Demetrios lebte von ca. 350 bis nach
285. Zu Ptolemaios II. Philadelphos: A. BOUCHE-LECLERCQ : Histoire des Lagides, t. 1 (Paris:
Ernest Leroux 1903) 141-243.

10 Aristeas 9-11. Aristeas setzt voraus, dass die Bibliothek nur griech. Biicher sammelte. Das
diirfte der Wirklichkeit entsprechen, s. Anm. 8 und MOTZO: Ricerche (wie Anm. 1) 543-581.

11 N. WALTER: Der Toraausleger Aristobulos. Untersuchungen zu seinen Fragmenten und zu
pseudepigraphischen Resten der jiidisch-hellenistischen Literatur (TU 86; Berlin: Akademie Verl.
1964) 88-92. Das Fragment Aristobulos’ hat Eusebius von Caesarea in der Praeparatio evangelica
X1I11,12,1-3 iiberliefert: Eusébe de Césarée, La préparation évangélique, livres XII-XIII, éd. E. des
Places, s.j. (SC 307; Paris: Cerf 1983) 310-312. Ferner: C.R. HOLLADAY: Fragments from
Hellenistic Jewish Authors, vol. 3 Aristobulos (SBL Texts and Translations 39; Atlanta, CA:
Scholars Press 1995), hier 152-161. A. und D.J. WASSERSTEIN: Legend (wie Anm. 1) 27-35,
zweifeln an der Echtheit dieses Fragmentes.

12 Vita Mosis TI, 25-40, ed. L. COHN: Philonis Alexandrini opera quae supersunt, vol. IV
(Berlin: G. Reimer, 1902); deutsche Ubers. L. COHN: Die Werke Philos von Alexandrien in
deutscher Ubersetzung, Bd. 1, T. 1 (Breslau: M. & H. Marcus 1909) 304-7. In engl. Ubersetzung
und mit Kommentar bei Wasserstein, Legend (wie Anm. 1) 36-40. FLAVIUS JOSEPHUS:
Antiguitates Iudaicae XII, 12-118, Ausg. B. NIESE: Flavii losephi opera, 3 (Reprint Berlin:
Weidmann 1955) 74-92; deutsch H. CLEMENTZ: Des Flavius Josephus jiidische Altertiimer (Reprint
Wiesbaden: Fourier Verl. 0.].) 61-77; K. MARTIN: Die jiidischen Alterthiimer des Flavius Josephus,
2. Bd. (Koln: J.P. Bachem 1853) 58-74. Hier zitiert Fl. J. ganze Passagen des Aristeasbriefes. Er
bezieht sich auch in Contra Apionem II 45-47 auf ihn.

13 D. BARTHELEMY : ,Pourquoi la Torah a-t-elle été traduite en grec? M. BLACK / W.A.
SMALLEY (Hrsg.) : On Language, Culture and Religion: in Honor of Eugene G. Nida (The Hague-
Paris: Mouton 1974) 23-41, hier 26 = D. BARTHELEMY : Etudes d’histoire du texte de I’Ancien
Testament (OBO 21; Fribourg/Suisse-Géttingen: Ed. Universitaires-Vandenhoeck & Ruprecht
1978) 322-340, hier 325. Die Zeugnisse hatte bereits die alte Kritik gesammelt und ausgewertet:
siche die anonyme Ausgabe, die schon auf einer Vorgingerausgabe beruht: Aristeae Historia
LXXII Interpretum. Accessere Veterum Testimonia de eorum Versione (Oxford: Theatrum
Sheldonianum, 1692) 105-144 (Aristobulos, Fl. Jos., Justinus Martyr, dem Hody u.a. die
Cohortatio ad Graecos zuschreiben, Irenaeus, Epiphanius v. Salamis u.a., sowie bMeg fol 9 u.a.).
Humphrey Hody hat den Aristeasbrief als pseudepigraphische jiidische Schrift nachgewiesen: H.



332 Adrian Schenker

brief, Aristobulos, Philo und die soeben genannten drei weiteren Texte)
kommt er zum Schluss, der geschichtliche feste Kern dieser Uberlieferungen
sei es, dass eine Kommission von Ubersetzern auf der Insel Pharos vor
Alexandrien im Auftrag eines der ersten Ptolemderkonige die Tora ibersetzt
habe.14 Manche folgen ihm in der Annahme, die Initiative zur Ubersetzung sei
vom Konig von Agypten selbst ausgegangen.’s Wer diese Auffassung teilt,
muss begriinden, warum héochste offizielle Kreise eine solche Ubersetzung
veranlassten. Zwei Griinde werden namhaft gemacht: Die Tora sei die Rechts-
grundlage der jiidischen Bevolkerung gewesen, die in Agypten ansissig war
und einen besonderen Rechtsstatus genoss. Die Regierung sei naturgemiss
daran interessiert gewesen, diese jiidische Rechtsordnung zu kennen, die im
Konigreich Geltung haben sollte. Es wird auch gesagt, es sei das Interesse der
vom Konig personlich geforderten Bibliothek des Mouseion gewesen, das Werk
der judischen Tora zu besitzen.

Wer als Ursprung der Septuaginta eine konigliche Initiative fiir unwahr-
scheinlich hilt,6 der muss notwendigerweise den Anlass fiir die Ubersetzung

HoODY: Contra historiam Aristeae de LXX interpretibus dissertatio (Oxford: L. Lichfield 1685).
Darin waren ithm Luis Vives und ].J. Scaliger im 16. Jh. vorausgegangen. Die antiken Zeugnisse
stellt ebenfalls PELLETIER: Lettre d’Aristée (wie Anm. 9) 78-98 zusammen und analysiert sie; in
Auswahl auch bei M. HENGEL, ,Die Septuaginta als ,christliche Schriftensammlung’, ihre
Vorgeschichte und das Problem ihres Kanons,“ M. HENGEL / A.M. SCHWEMER (Hrsg.): Die
Septuaginta zwischen Judentum und Christentum (WUNT 72; Tiibingen: Mohr Siebeck 1994) 182-
284, hier 198-203. Deutsche Ubers. der Cobortatio ad Graecos 13; Iren., Adv. Haer. 111,21,2;
Epiphanius v. Salamis, De ponderibus et mensuris 3-6, bei R. HANHART, ,Fragen um die
Entstehung der Septuaginta,“ R. HANHART: Studien zur Septuaginta und zum bellenistischen
Judentum, hrsg. R. Kratz (FAT 24; Tiibingen: Mohr Siebeck 1999) 3-24, hier 10-11 (Erstver-
sffentlichung: VT 12 (1962) 139-163, hier 147-149).

14 Op. cit. S. 28 = S. 327. — Die einzige moderne Untersuchung, welche Aristeas als glaub-
wiirdige historische Quelle verteidigt, ist N.L. COLLINS: The Library in Alexandria and the Bible
in Greek (VT.S 82; Leiden/Boston/Koln: Brill 2000). Verfasserin will nachweisen, dass
Demetrios von Phaleron tatsichlich der erste Bibliothekar der von Ptolemaios I. Soter gegriin-
deten Bibliothek war (S. 82-114), dass Demetrios auch das Vertrauen von Ptolemaios IL. Phila-
delphos genoss und unter ihm wirkte (S. 58-81), dass demgemiss der Bericht des Aristeasbrief
glaubhaft ist und die Ubersetzung der Tora ins Jahr 281 v.Chr. fillt (S. 56f). Abgesehen von dem
abzuwigenden Gewicht der einzelnen Argumente nimmt Collins selbst ihrer eigenen These die
Uberzeugungskraft, weil sie mit zwei Redaktionsschichten im Aristeasbrief rechnet, und vor
allem weil sie gegen den Aristeasbrief selbst, der ganz vom Enthusiasmus der Juden in Agypten
und Jerusalem iiber die weise Ubersetzung der Tora durchdrungen ist, behauptet, diese
Ubersetzung sei den Juden gegen ihren Willen durch die obersten griechischen Instanzen auf-
oktroyiert worden. Damit zerstort sie selbst ein Stiick weit die historische Glaubwiirdigkeit des
Aristeasbriefes, die sie gerade nachweisen méchte.

15 G. DORIVAL, ,Les origines de la Septante: la traduction en grec des cinq livres de la
Torah,“ M. HARL / G. DORIVAL / O. MUNNICH : La Bible grecque des Septante. Du judaisme
hellénistique au christianisme ancien (Paris: Cerf/Ed. C.N.R.S. 1988) 39-82, hier 66-78, bes. 77.

16 So die Historiker des Ptolemierreichs und Alexandriens: BOUCHE-LECLERCQ: Lagides
(wie Anm. 9) 223; FRASER: Alexandria (wie Anm. 4) 690, aber auch WASSERSTEIN: Legend (wie
Anm. 1) 23-4.



Die Bedeutung der Tora 333

in der jiidischen Gemeinschaft von Agypten und Alexandrien suchen. Zwei
Erfordernisse werden dafiir vorgeschlagen: die liturgische Notwendigkeit, im
Gottesdienst die Tora auf Griechisch vorzulesen, und das pidagogische Hilfs-
mittel einer Ubersetzung fiir griechisch-sprachige Leser, die einen Zugang zum
hebriischen Urtext haben wollten. Beide Erklirungen nehmen an, in Agypten
und Alexandrien hitten die Juden kaum mehr Hebriisch verstanden. Sind
diese vier Erklirungen einleuchtend?

Die Ubersetzung der Tora als Teil der rechtlich-politischen Adoption des
judischen Zivilrechts im Ptolemierreich wird namentlich von Elias Bicker-
man(n), Leonhard Rost, Dominique Barthélemy und Joseph Méléze Modrze-
jewski vertreten.l? Diese Autoren weisen auf den idealisierenden Bericht von
Diodor von Sizilien (1. Jh. v.Chr.), Historische Bibliothek, Buch I, 95, 4-6 hin,
demgemiss Darius I. dgyptische Priester veranlasst habe, fiir ihn eine umfas-
sende Gesetzgebung Agyptens zu schaffen.18 Méléze Modrzejewski zeigt, dass
die Juden im ptolemiischen Agypten im Zivilrecht (Familien- und Schei-
dungsrecht) jidische Normen befolgten. Er schliesst ferner aus einer griechi-
schen Ubersetzung eines dgyptischen Gesetzestextes, der ebenfalls in einem
demotischen Dokument erhalten ist, auf die Praxis der Ubersetzung nicht-
griechischer (dgyptischer und judischer) Dokumente geltenden Rechts ins
Griechische.!? Ferner ruft er den relativen Rechtspluralismus im Agypten der
Ptolemier in Erinnerung.20

Aber scheitert diese Erklarung nicht an der Natur des Pentateuchs? Er ent-
hilt praktisch keine Rechtsmaterien, die der ptolemiische Staat fiir seine

17 E. BICKERMAN: , The Septuagint as a Translation,* Proceedings of the American Academy
for Jewish Research 28 (New York 1959) 1-39 = E. BICKERMAN: Studies in Jewish and Christian
History, P. 1 (Leiden: Brill 1976) 167-200, hier 173-4; L. ROST: ,Vermutungen iiber den Anlass
zur griechischen Ubersetzung der Tora,“ H.]. STOEBE (Hrsg.): Wort-Gebot-Glanbe. Walther
Eichrodt zum 80. Geburtstag (AThANT 59; Zirich: Zwingli 1970) 39-44, hier 41-3;
BARTHELEMY: ,La Torah,“ (wie Anm. 13) 29-32; MELEZE MODRZEJEWSKI: Jews in Egypt (wie
Anm. 2) 99-112; ID.: ,Les Juifs d’Egypte, modéles de la dualité culturelle,“ Le Monde de la Bible,
no 163 (2005) 52-56; S.P. CARBONE / G. RIZZI: Le scritture al tempo di Gesi (Bologna:
Dehoniane 1992) 23-25.

18 Diodore de Sicile. Bibliothéque bistorique, livre 1, éd. P. BERTRAC / Y. VERNIERE (Coll.
Budé; Paris: Les belles lettres 1993) 175. Seine Quelle fiir die Geschichte Agyptens ist Hekataios
von Abdera: G. WIRTH: Art. ,Diodor(os), Lexikon des Hellenismus (wie Anm. 2) 349-350.

19 Die griech. Ubersetzung ist Pap. Oxyrhynchus 3285, J.R. REA: The Oxyrhynchus Papyri,
vol. 46 (London: British Academy-Egypt Exploration Society 1978) 30-38 (mit engl. Ubers.);
dieser Papyrus stammt aus der Zeit 150-200 n.Chr., aber die Ubersetzung entstand im 3. Jh.
v.Chr.; das demotische Dokument ist verdffentlicht von G. MATTHA / G.P. HUGHES: The
Demeotic Legal Code of Hermopolis West (IFAO, Bibliothéque d’Etudes 45; Le Caire 1975). Gute
Zusammenfassung der Bedeutung dieser Dokumente im Rechtssystem des Konigreichs der
Ptolemier bei DORIVAL: ,Origines“ (wie Anm. 15) 72-75.

20 MELEZE MODRZEJEWSKI: Jews of Egypt (wie Anm. 2) 108-112; DORIVAL: ,Origines“ (wie
Anm. 15) 73; A. KRANZLEIN: Art. ,Recht,“ Lexikon des Hellenismus (wie Anm. 2) 900-906, hier
904-5.



334 Adrian Schenker

Rechtsordnung iiberhaupt tibernehmen konnte. Dafiir kamen erstens die er-
zdhlenden und genealogischen Partien ohnehin nicht in Frage. Ebenso wenig
gehort die kultische Gesetzgebung da hinein, weil diese sich ja auf die im
Tempel von Jerusalem gefeierte Liturgie bezog,?! abgesehen vielleicht vom
Sabbat und vom Festkalender oder vom Zehnten und der Tempelsteuer, die
nach Jerusalem ins Ausland hitten abgefiihrt werden miissen. Ferner bildeten
die rein religitsen und rituellen Bestimmungen wie Reinheit und Unreinheit,
Beschneidung, Phylakterien und Schaufiden, Geliibde usw. keinen Bestandteil
des Rechtes. Ebenso wenig gehdrten dazu die ethischen Vorschriften, wie z.B.
die in Dekalog und Lev 19 enthaltenen Gebote und Verbote oder die Vor-
schriften der Menschlichkeit gegentiber Armen, Waisen, Witwen, Sklaven und
Tieren (wie z.B. das Bécklein, das nicht in der Milch seiner Mutter gekocht
werden darf oder das unverbundene Maul des dreschenden Ochsen), wie sie
z.B. in Dt 24 und oft in der Tora eingeschirft werden. Alle das Land Israel
betreffenden Bestimmungen wie Asylstadte, Sabbat- und Jubeljahr, Schulder-
lass oder Stundung der Riickzahlung von Dt 15, das Heer, sowie simtliche den
Bann (berem), den Krieg und den Konig angehenden Anordnungen usw. hat-
ten keinen Platz in der Rechtsordnung des Landes Agypten. Wahrscheinlich
durften die Juden im Strafrecht nicht die Todesstrafe tiber alle Vergehen ver-
hingen, fiir welche die Tora diese Strafe vorsah. Das spezielle die Sklaven be-
treffende Recht der Tora konnte in Agypten nicht angewandt werden, wenn
judische Sklaven nicht-jiidischen Besitzern gehorten. Denn es ist nicht anzu-
nehmen, diese hitten sich in Agypten an Bestimmungen wie Lev 25:47-55

21 Jerusalem gehorte im 3. Jh. mit dem Land Israel-Palistina zum Ptolemierreich, nimlich zu
dessen Provinz Syrien-Phénizien. Doch impliziert die Erklirung der Septuaginta-Ubersetzung als
Anerkennung jiidischen Rechts durch den Staat der Ptolemier, dass dieses Recht nur das
eigentliche Staatsgebiet Agypten betraf und fiir die darin lebenden Juden galt. Fiir die nicht-
igyptischen Teile des Reichs der Ptolemier galten andere Rechtsordnungen, A. BOUCHE-
LECLERCQ: Histoire des Lagides, t. 3 (Paris: Ernest Leroux 1906) 141-3. Die Ptolemier haben, wie
es scheint, die Steuerverwaltung und die militdrische Organisation der ausserhalb Agyptens
gelegenen Provinzen mit Energie und Prizision ausgebaut, wihrend sie deren Rechtsordnungen
unberiihrt liessen. Die Historiker Palistina-Israels in ptolemiischer Zeit (3. Jh. v.Chr.) berichten
denn auch fast nur iiber steuerpolitische und militdrische Massnahmen der Ptolemierkénige in
der Provinz Syrien-Phénizien: F.-M. ABEL: Histoire de la Palestine depuis la conquéte d’Alexandre
jusqu’a 'invasion arabe, t. 1. De la conquéte d’Alexandre jusqu’a la guerre juive (Paris: J. Gabalda
1952) 60-71; M. HENGEL: Judentum und Hellenismus (WUNT 10; Tiibingen: Mohr Siebeck 1969)
42-61; ID.: ,,The Political and Social History of Palestine from Alexander to Antiochus III (333-
187 B.C.E),“ W.D. DAVIES / L. FINKELSTEIN (Hrsg.): The Cambridge History of Judaism, Vol. 2
The Hellenistic Age (Cambridge: University Press 1989) 52-63; R.S. BAGNALL: The
Administration of the Ptolemaic Possessions Outside Egypt (Columbia Studies in the Classical
Tradition 4; Leiden: Brill 1976) 18-22, 235-238. - H.]. WOLFF: Das Justizwesen der Ptolemder
(Miinchener Beitrige zur Papyrusforschung und zur antiken Rechtsgeschichte 44; Miinchen:
Beck 1962) 199-200, zeigt, dass die Beamten in Agypten neben den Gerichten weiterhin
ausgedehnte Kompetenzen im Rechtsbereich besassen. Das war sicher nicht nur in Agypten,
sondern wohl noch mehr in den ,Kolonien® des Ptolemiischen Agypten der Fall.



Die Bedeutung der Tora 335

gehalten! Selbst unter den wenigen noch bleibenden zivilrechtlichen Bestim-
mungen findet sich manches fiir ein praktisch anwendbares Rechtsbuch un-
brauchbare Material. Etwa im Schadenersatz- und Kompositions- oder Ver-
gleichsrecht (Ex 21) oder im Depositenrecht (Ex 22) des Bundesbuches gibt es
ausgefallene Regelungen, die in keine konkrete hellenistisch-dgyptische Ge-
setzgebung integriert werden konnten. Fazit: in der Tora gibt es fast keine fiir
das ptolemiische Recht oder den ptolemiischen Staat direkt brauchbaren Ma-
terien.

Wie anders sieht demgegeniiber das dgyptische Rechtsbuch aus, das auf
Griechisch iibersetzt wurde!?? Es besteht aus einer Aufzihlung von konkreten
Rechtsstreitigkeiten, die inhaltlich zusammengeh6ren und alle in einer Stadt
oder auf dem Land durchaus in der Wirklichkeit vorfallen kénnen. Es ist ein
echt juristisches Dokument.2> Das kann man von der Tora nicht sagen, ja
nicht einmal vom ersten Teil des Bundesbuches (Ex 21-22), das einem orienta-
lischen Rechtsbuch am nichsten kommt.24

Man kann die These nicht mit dem Hinweis auf die Analogie mit der Hala-
cha der rabbinischen Tora-Ausleger retten, die das halachische Recht aus der
Tora abgeleitet haben. Diese Ableitung entfernt sich in so zahlreichen Schrit-
ten und Deduktionen von der Primisse der Tora, dass eine ganz hoch entwi-
ckelte spezielle exegetische Wissenschaft notig ist, um den Zusammenhang
zwischen dem Grundlagentext der Tora und dem aus ihr deduzierten Rechts-
gebdude einsichtig zu machen. Die Ubersetzung der Tora wire fiir die griechi-
schen Rechtskenner ohne die griechische Vermittlung einer solchen zusitzli-
chen hochkomplizierten Interpretation und Jurisprudenz ein Buch mit sieben
Siegeln geblieben. Wer aber hitte sich im ptolemiischen Agypten fiir eine sol-
che jidische Spezialwissenschaft der Rechtsauslegung interessiert?

Zusammengefasst ldsst sich festhalten, dass die Tora kein Rechtsbuch ist,
weil die in ithr vorkommenden eigentlichen Rechtsmaterien nur einen ver-
schwindenden Bruchteil des Ganzen ausmachen, wihrend umgekehrt die
meisten Bestimmungen, die sie enthilt, von ihrer Natur her den dgyptischen
Staat und seine Rechtsordnung nicht interessieren.25

22 REA: Oxyrhynchus Papyri (wie Anm. 19) 32-34 (griech. Text und engl. Ubersetzung).

23 Wie immer man das literarische Genus des Dokumentes niher umschreiben mag, MELEZE
MODRZEJEWSKI: Jews of Egypt (wie Anm. 2) 105.

24 E. OTTO: Wandel der Rechtsbegriindungen in der Gesellschaftsgeschichte des antiken Israel.
Eine Rechtsgeschichte des ,,Bundesbuches™ Ex XX 22 - XXII 13 (Studia biblica 13; Leiden: Brill
1988); Sh.M. PAUL: Studies in the Book of Covenant in the Light of Cuneiform and Biblical Law
(VT.S 18; Leiden: Brill 1970); R. ROTHENBUSCH: Die kasuistische Rechtssammlung im ,Bundes-
buch’ (Ex 21,2-11.18-22,16) und ibr literarischer Kontext im Licht altorientalischer Parallelen
(AOAT 259; Miinster: Ugarit Verl. 2000).

25 DORIVAL: ,,Origines“ (wie Anm. 15) 75, zweifelt neben den hier dargelegten Einwinden
auch deshalb an der Erklirungskraft dieser These, weil es keine sicheren Zeugnisse fiir die
Integration der Tora in das dgyptisch-ptolemidische Rechtssystem gibt.



336 Adrian Schenker

Man kann dagegen nicht einwenden, dass Aristobulos und Philo von der
Tora als von der Gesetzgebung Moses und von Mose als dem Gesetzgeber spre-
chen.26 Diese Begrifflichkeit kommt von Plato und von andern griechischen
Philosophen her. Plato hat es als Aufgabe des Weisen betrachtet, Gesetze zu
erlassen, weil der Philosoph allein die wahre Natur der Dinge kennt, der die
Gesetze ja entsprechen miissen.?” Aristobulos und Philo verstehen in dieser
Sicht die Gesetzgebung nicht als juristische Spezialwissenschaft der Rechts-
und Verfassungsordnung, sondern als Frucht héchster Weisheit. Die Gesetz-
geber miissen dementsprechend viel mehr als nur Rechtsgelehrte sein. Sie sind
die einsichtigsten Geister, die das wahre Ziel menschlichen Lebens verstanden
haben.28 Gesetzgebung fillt daher mit Weisheit zusammen, und wahre
Gesetzgeber konnen nur Philosophen sein.

Statt politisch-administrativer Interessen wurde auch die Forderung der
koniglichen Bibliothek im Mouseion oder der Wunsch, die Tora dort zu depo-
nieren als Ursache der Septuaginta-Ubersetzung erklirt.2? Eine Bibliothek
setzt eine massgebliche Literatur voraus, die man festlegen, sammeln und auf-
bewahren will. Diese Voraussetzung war bei den Griechen im ptolemiischen
Agypten gegeben. Zu diesem Zweck schuf Ptolemaios I. Soter die Bibliothek
in Alexandrien. Die Juden wollten es ihnen mit ihrer klassischen Literatur,
der Tora, gleichtun. Das sei der historische Kern der Nachricht bei Pseudo-

26 Aristobulos in Eusebius, Praeparatio evangelica XIII 12,3 (wie Anm. 11) 312-3; fiir Philo
vgl. Joh. LEISEGANG: Philonis Alexandrini opera quae supersunt, vol. VIL Indices ad Philonis ...
opera, pars II (Berlin: de Gruyter 1930) 549-550 (nomothesia, nomotbhetes).

27 PLATO: Politeia V 18 (473d): ,Wenn die Philosophen nicht Kénige sind in den Stidten
oder die jetzt als Konige und Herrscher Bezeichneten nicht echt und hinreichend die Weisheit
lieben, ... nimmt es kein Ende mit dem Ungliick, lieber Glaukon, fiir die Stidte, ja fiir das
Menschengeschlecht“: E. CHAMBRY: Platon, La République, livres IV-VII (Coll. Budé; Paris: Les
belles lettres 1933) 88; A DIES: ,Introduction: Politique et philosophie chez Platon,* E.
CHAMBRY : Platon, La Républigue, livres I-III (Coll. Budé; Paris: Les belles lettres 1932) V-
CXXXVIII; Aristoteles, Politik VII 1,1 (13232 14): um die beste Verfassung zu bestimmen, muss
man wissen, was die erstrebenswerteste Lebensform ist: J. AUBONNET: Aristote Politique, t. 3
Livre VII (Coll. Budé; Paris: Les belles lettres 1986) 58; id., ,Introduction,” Aristote Politique, t. 1
Livres I et I (Coll. Budé; Paris: Les belles lettres, 1960) VII-CXX, bes. XLII-XLVII, CII-CV.

28 R. BARRACLOUGH: ,Philo’s Politics. Roman Rule and Hellenistic Judaism,* W. HAASE
(Hrsg.): Principat, 21.1 Religion. Hellenistisches Judentum in rémischer Zeit: Philon und
Josephus (Aufstieg und Niedergang der rém. Welt II; Berlin/New York: de Gruyter 1984) 417-
553, hier 486-491. Daher sind bei Philo, Vita Mosis I, 25-40, die Prirogativen ,K&nig“ und
»Hohepriester nicht die h&chsten, wie es bei WASSERSTEIN, Legend (wie Anm. 1) 39f steht.
»Gesetzgeber® und ,Weiser” (Philosoph) gehdren bei Mose untrennbar zu seinen koniglichen
und priesterlichen Funktionen.

29 So COLLINS, Library in Alexandria (wie Anm. 14) 178; in anderer Weise G. VELTRI:
Libraries, Translations and ,Canonical’ Texts. The Septuagint, Aquila and Ben Sira in the Jewish
and Christian Traditions (JSJ.S 109; Leiden/Boston: Brill 2006) 26-27: die Juden selbst
wiinschten einen ,Kanon® ihrer klassischen Literatur auf griechisch ihr eigen nennen zu kénnen,
wie die Griechen den ihren besassen. Die Initiative ging demgemaiss nicht vom Bibliothekar des
Konigs, sondern von den Juden aus.



Die Bedeutung der Tora 337

Aristeas, der Bibliothekar des Konigs Ptolemaios II. habe die Ubersetzung der
Tora angeregt.30

Diese Erklirung ist eine Vermutung, die weiterer Stiitzen bediirfte, um die
Ubersetzung der Tora ins Griechische hinreichend zu begriinden. Vor allem
stosst sie sich an der Tatsache, dass in diesem Fall nur Juden, nicht aber die
Agypter, die ja im gleichen geistigen Klima und Land lebten, die Notwendig-
keit eines Kanons ihrer Literatur in griechischer Sprache empfanden. Es muss
daher bei den Juden von Alexandrien einen fiir sie spezifischeren Grund fiir
die Ubersetzung der Tora gegeben haben. Lag dieser Grund in der Unkenntnis
des Hebridischen, die in Alexandrien zu Synagogengottesdiensten in
griechischer Sprache fithren sollte? Diese Erklirung, wie es zur Septuaginta-
Ubersetzung kam, vertreten so namhafte Gelehrte wie Raimondo Bacchisio
Motzo, Paul Kahle3! und Robert Hanhart,32 aber auch Historiker des
ptolemiischen Agypten.? Vor allem trat einer der bedeutendsten Erforscher
der Septuaginta, Henry St. John Thackeray fiir sie ein.34

Das Unbefriedigende an dieser Begriindung liegt daran, dass iiber den Syn-
agogengottesdienst in Alexandrien im 3. Jh. v. Chr. nichts bekannt ist. Was
von der Geschichte des jiidischen Gottesdienstes greifbar ist, stammt aus spi-
terer Zeit.35 Es gibt kein Zeugnis dafiir, dass die ganze Tora in einem Ein- oder

30 Avristeasbrief, 9-11. Demetrios von Phaleron, der nach dem Verfasser dieser Schrift der
Bibliothek unter Ptolemius II. Philadelphos vorstand, war nie Leiter der Bibliothek und wurde
vom Kénig Ptolemius II. aller Amter enthoben und ins Exil geschickt, FRASER: Alexandria (wie
Anm. 4), DORIVAL: ,Origines“ (wie Anm. 15) 57-8, aber anders COLLINS: Library in Alexandria
(wie Anm. 14) 58-114.

31 MOTZO: Ricerche (wie Anm. 1) 564-5; P. KAHLE: The Cairo Genizah (The Schweich
Lectures of the British Academy 1941; London: British Academy 1947) 132-179, hier 137; id.,
Die Kairoer Genisa (Berlin: Akademie-Verl. 1962) 222-279, hier bes. 227. Kahle erklirt die
dltesten Ubersetzungen der Tora (es bestanden mehrere nebeneinander) in Analogie mit den
Targumen in Palistina. Zuerst waren es miindliche aus dem Stegreif gemachte Ubersetzungen
(wohl im Gottesdienst, den Kahle aber nicht ausdriicklich nennt); auf diese folgten dann
schriftliche Ubertragungen, die in spiterer Zeit iiberarbeitet und vereinheitlicht wurden. Der
Aristeasbrief legt von diesem Prozess der Uberarbeitung im 2. Jh. v.Chr. Zeugnis ab. Schon
MOTZO: ricerche (wie Anm. 1) 561-570, hatte 1914/1915 den Aristeasbrief als Zuriickweisung
von Rezensionen gedeutet, die die alte Ubersetzung der Tora ersetzen wollten. Diese Sicht auch
bei BROCK, ,Septuaginta® (wie Anm. 1) 163, Z. 35-46.

32 R. HANHART: ,Fragen um die Entstehung der Septuaginta,“ ID.: Studien zur Septuaginta
und zum hellenistischen Judentum (FAT 24; Tiibingen: Mohr Siebeck 1999) 3-24, hier 22 (dieser
Aufsatz erschien zum ersten Mal in V7 12 (1962) 139-162, hier 161); C. COLPE / R. HANHART:
Art. ,Juden, C. Literatur,“ Lexikon des Hellenismus (wie Anm. 2) 485-506, hier 498.

33 BOUCHE-LECLERCQ: Lagides (wie Anm. 9) 223; FRASER: Alexandria (wie Anm. 4) 690,
auch WASSERSTEIN: Legend (wie Anm. 1) 11-2, 15.

34 H.St.]. THACKERAY: The Septuagint and Jewish Worship. A Study in Origins (The
Schweich Lectures 1920; London: The British Academy 1921) 9-12.

35 DORIVAL: ,,Origines (wie Anm. 15) 68-9 (es gab im 3. Jh. v.Chr. wohl noch keine lectio
continua der Tora im Synagogengottesdienst); BICKERMAN: ,Septuagint® (wie Anm. 17) 171-3;
ROSEL: Vollendung (wie Anm. 1) 256.



338 Adrian Schenker

Dreijahreszyklus in so frither Zeit in Alexandrien vorgelesen wurde. Dass die
hebriische Bibel im Agypten der Ptolemierzeit von einem ,griechischen Tar-
gum“ begleitet worden wire, wie es spiter in Palistina einen aramiischen Tar-
gum gab, ist moglich, aber nicht festzustellen.3¢ Es gibt demgemiss keine
positiven Hinweise auf gottesdienstliche Notwendigkeiten, die eine schriftli-
che Ubersetzung der gesamten Tora ins Griechische erfordert hitten.

Albert Pietersma schligt deshalb eine neue Erklirung vor. Die Septuaginta
ist urspriinglich eine fiir Lernzwecke geschaffene Ubersetzung, als Hilfe fiir
solche Leser bestimmt, die die hebriische Tora nicht ohne Hilfe einer paralle-
len wortlichen griechischen Ubersetzung lesen und verstehen konnen. Er
nennt diesen Typ der Ubersetzung eine ,Interlinear-Ubersetzung®, nicht im
graphischen Sinn als eine Seite oder Spalte der Handschrift, auf welcher hebri-
ische und griechische Zeilen einander abwechseln wiirden, sondern im Uber-
setzungs-typologischen Sinn, demgemiss eine Ubersetzung ausschliesslich als
Lesehilfe fiir einen Originaltext dient. Eine solche Art der Ubersetzung kann
und will nicht selbstindig und unabhingig von diesem Original bestehen. Fiir
sich allein genommen ist sie ohne Funktion. Erst in Verbindung mit dem Ori-
ginaltext, den sie Wort um Wort glossierend begleitet, bekommt sie ihren
Sinn als Verstehenshilfe fiir die Lektiire des Originals.?” Solche Ubersetzungen
werden fiir die Schule geschaffen. Nach Pietersma gibt es antike Papyri mit
der Ubersetzung Homers ins gingige hellenistische Griechische, die diese Art
der Ubersetzung fiir die homerischen Dichtungen enthalten. Pietersma zitiert
einen solchen Papyrus als Beispiel.38 Diese Hilfsiibersetzungen fiir den Schul-
gebrauch waren nach Pietersma das Beispiel, das die Juden von Alexandrien
auf die Idee brachte, die Tora in solcher Weise mit einer griechischen Uberset-
zungskriicke fiir Leser zu versehen, die ohne derartige Verstehenshilfe vor ei-
nem verschlossenen Buch stiinden.

Abgesehen davon, dass Papyri mit Homergedichten, die ins gingige Grie-
chisch tbersetzt wurden, nicht ganz eindeutig dem Schulbetrieb zugeordnet
werden konnen, leidet diese Erklirung daran, dass sie das besondere Idiom der
Septuaginta nur als eine vereinfachte, {iber Gebithr am Originaltext klebende

36 Kahle und Bickerman vermuten es (siehe Anm. 31 und 35).

37 A. PIETERSMA: ,A New Paradigm for Addressing Old Questions: the Relevance of the
Interlinear Model for the Study of the Septuagint,“ J. COOK (Hrsg.): Bible and Computer. The
Stellenbosch AIBI-6 Conference. Proceedings of the Association Internationale Bible et Infor-
matigue ,From Alpha to Byte“. University of Stellenbosch 17-21 July 2000 (Leiden/Boston: Brill
2002) 337-64.

38 PIETERSMA: ,New Paradigm® (wie Anm. 37) 348: Papiri greci e latini (PSI), vol. 12 a cura
di M. Norsa e V. Bartoletti ni. 1272-1295 (Firenze: F. Le Monnier 1951) 114-119 (Pap. 1276,
schon verdffentlicht in Aegyptus 19 [1939] 177-186). Der Herausgeber, V. Bartoletti betrachtet
diese Homerausgabe mit Interlinearparaphrase nicht als Schultext, S. 115-6, sondern als ,para-
frasi grammaticale“ (S. 114) wie die spiteren byzantinischen Homerparaphrasen aus dem Mittel-
alter fiir Leser, die die homerische Sprache nicht geniigend verstanden.



Die Bedeutung der Tora 338

Sprache erklirt, die eben fiir schulische Schliissel von Originaltexten zweck-
missig und kennzeichnend ist. Alexis Léonas hat demgegeniiber das antike
Verstindnis der Sprache allgemein und der Sprache der Tora im Besonderen
im Hellenismus und im hellenistischen Judentum beleuchtet. Manche Ziige
der Sprache der Septuaginta erkliren sich in dieser Perspektive einleuchtend
als Merkmale einer besonders alten, ehrwiirdigen und heiligen Sprache. Sie
entspricht der hieratischen Natur des {ibersetzten Buches der Tora.?

Eine heilige Schrift, die nicht nur menschliches Wissen vermittelt, sondern
gottliche Offenbarung enthilt, verwendet nach hellenistischem Empfinden
keine gewdhnliche Alltagssprache. Sie bedient sich einer geheimnisvollen, co-
dierten Sprache, die als erhaben empfunden wird. Es ist auch sinnvoll, dass
diese bisweilen dunkel ist, und manchmal ist sie von befremdender Schlicht-
heit. Jedenfalls ist sie von der Normalsprache weit entfernt. Da heilige Schrif-
ten uralt sind, erwartet man von thnen eine seltsame sprachliche Ausdrucks-
weise und eine geheimnisvolle Schrift.4#0 ,La singularité de la forme
d’expression constituait [...] un des indices essentiels pour orienter la compre-
hension du lecteur (d.h. dafiir, dass er ein besonderes, heiliges Buch las).41

Ein Zeichen dafiir, wie die Septuaginta-Ubersetzer des Pentateuchs die
Sprache auffassten, konnte die Wiedergabe von Eigennamen liefern. Es gibt
Erzdhlungen, bei denen Geschehensablauf und Bedeutung auch durch Namen
vermittelt werden. Man konnte sie metaphorische Namen nennen. Bei Topo-
nymen werden diese Namen meistens ins Griechische tibersetzt, z.B. Gen
2:15; 3:23; 11:9; 26:20,21,22; 28:17; 32:3,31; Ex 15:23; 17:7; Num 11:34 usw.

39 A. LEONAS: Recherches sur le langage de la Septante (OBO 211; Fribourg/Géttingen:
Academic Press - Vandenhoeck & Ruprecht 2005) 27-131; LEONAS: Aube (wie Anm. 1) 134-140,
144-9. Nach der platonischen Frage, ob die Sprache ein konventionelles Zeichensystem sei oder
ob zwischen Wortern und Ausdrucksmitteln der Sprache und der Natur der Dinge ein not-
wendiger Zusammenhang obwalte, hat sich die Antike allgemein und das Judentum insbesondere
intensiv mit der Natur der Sprache befasst: LEONAS: Aube (wie Anm. 1) 41-112 stellt solche
Fragen zusammen, die im Judentum der hellenistischen Zeit erdrtert wurden: warum heissen
Hebriisch und Aramiisch ,Chalddisch“? (Alles Chalddische ist uralt!) Ist das ,Chaldiisch-
Hebriische die Sprache der ersterschaffenen Menschen (Gen 2)? Welche Sprache sprechen Gott
und Engel im Himmel? (Manche dachten, es sei das Hebriische.) Welches wird die Sprache der
Auferstehung sein? Denn da wird es nur noch eine Sprache geben. Wurde das Hebriische und die
andern Sprachen offenbart? Hat Mose das hebriische ,heilige* Alphabet erfunden?

40 LEONAS: Aube (wie Anm. 1) 151-167, 226; A. SCHENKER: ,Gewollt dunkle Wiedergaben
in der Septuaginta? Zu den scheinbar unverstindlichen Ubersetzungen im Psalter der LXX am
Beispiel von Ps 28(29),6,“ H. Graf REVENTLOW (Hrsg.): Theologische Probleme der Septuaginta
und der bellenistischen Hermeneutik (Verdffentlichungen der Wissensch. Gesellschaft fér
Theologie, 11; Giitersloh: Ch. Kaiser 1979) 63-71.

41 LEONAS: Aube (wie Anm. 1) 164. Zur Ubersetzungssprache der Septuainta siehe die
umfassende Studie von A. PASSONI DELL’ACQUA: La tradizione della traduzione. Riflessioni sul
,tradurre’ nella Bibbia greca e nel Giudaismo ellenistico (im Druck).



340 Adrian Schenker

Denn die Erzihlung verlangt, dass der Name durchsichtig ist, weil er das Ge-
schehene zusammenfasst und ausdriickt.

Das tun die Ubersetzer jedoch nie bei Personennamen! Diese werden immer
transkribiert, z.B. Adam, Abel, Enosch. Die Bedeutung dieser Namen kannten
die Ubersetzer sehr wohl, wie Gen 1:26; 16:12 usw. fiir Adam zeigen, Dt 32:21
fiir Abel, denn im Kontext sind ,Idole“als inkonsistent, als blosser Lufthauch,
gewissermassen als Luftblasen entlarvt, Dt 32:26 fiir Enosch. Aber wo sie als
Personnennamen vorkommen, haben die Ubersetzer ihre Bedeutung nicht
durch Ubertragung ins Griechische durchsichtig gemacht, sondern unter dem
originalen hebridischen Wortlaut verhtllt. Offenbar sollen Personennamen
nicht iibersetzt werden, auch wenn sie eine Bedeutung haben, die auf grie-
chisch ausgedriickt werden kann. Mit den Toponymen haben es die Uberset-
zer wie gesagt anders gehalten.42

Dies passt nicht zu einer als Zugang zum Originaltext konzipierten Wie-
dergabe. Denn eine solche wiirde im Interesse eines besseren Verstindnisses
des im Originaltext Erzihlten gerade die Bedeutung der Personennamen her-
ausstellen, weil sie fiir den Sinn der Erzihlung eine unentbehrliche Rolle spielt.

Mehr noch als bei Personennamen von Menschen, fiir die nur der originale
Name in seiner phonetischen (hebriischen) Materialitdt gebraucht wird, nicht
seine Bedeutung, gilt es fiir den unaussprechlichen Gottesnamen, das Tetra-
grammaton, dass er nicht durch seine Bedeutung ersetzt wird. Diese ist aus Ex
3:15-16 bekannt: ,der Seiende“ (bo 67). Aber die Septuaginta-Ubersetzer
haben anscheinend den Namen Gottes von Anfang an durch den Titel kyrios
ersetzt.43 In diesem Fall haben sie sogar auf die Transkription verzichtet. Der

42 ORIGENES: Contra Celsum, V 45, ed. P. KOETSCHAU: Origenes’ Werke, Bd. 2 (GCS;
Leipzig: J.C. Hinrichs 1899) 48-50; deutsch: P. KOETSCHAU: Des Origenes acht Biicher gegen
Celsus, 2. Teil Buch 5-7 (BK 29.3; Miinchen: Kosel & Pustet 1927) 66-68, schreibt den
Personennamen von Menschen und Gott (sowie den Namen von Dimonen und Engeln in
Contra Celsum 1 24-25, ed. Koetschau, 1. Teil, S. 22-23; BK 29.2, S. 32-35) in der Origi-
nalsprache eine geistgewirkte gottliche Macht zu, die sie in Ubersetzung nicht haben. Origines
erklirt in Hom XX dber Josua (lat Text von Rufin: Origéne, Homélies sur Josué, éd. A. JAUBERT
[SC 71; Paris: Cerf 1960] 404-417, griech. Text in der Philokalie, 12: Origéne Philocalie, 1-20 sur
les Ecritures, éd. M. HARL [SC 302; Paris: Cerf 1983] 388-393), dass die blosse Aussprache und
Vorlesung biblischer Namen in sakramentaler Weise Dimonen vertreibt und die guten Krifte
der Seele nihrt und stirkt, weil die Namen wie die ganze Schrift inspiriert und demgemiss
niitzlich sind (2 Tim 3:16), auch wenn sie nicht verstanden werden. Eine solche Konzeption mag
die Beibehaltung der hebriischen Form der Personennamen in der LXX erkliren, obwohl
Origenes um 450 Jahre spiter gelebt hat.

43 A. PIETERSMA: ,Kyrios or Tetragram: A Renewed Quest fort he Original Septuagint,“ A.
PIETERSMA / C. COX (Hrsg.): De Septuaginta. Studies in honour of John William Wevers on his
sixty-fifth Birthday (Mississauga, Ont.: Benben Publ. 1984) 85-101; M. ROSEL: ,Die Ubersetzung
des Gottesnamens in der Genesis-Septuaginta,“ D.R. DANIELS / U. GLESSMER / M. ROSEL:
Ernten, was man sit. Festschrift fiir Klaus Koch (Neukirchen-Vluyn: Neukirchener 1991) 357-
377; id., Adonaj — warum Gott ,Herr’ genannt wird (FA'T 29; Tiibingen: Mohr Siebeck 2000) 5-7.



Die Bedeutung der Tora 341

Name in seiner originalen Gestalt sollte sorgfiltig vor dem Aussprechen
geschiitzt werden. Jedenfalls durfte er dort, wo er in der Tora auftritt, nicht
durch seine Bedeutung ,der Seiende“ auf Griechisch reprisentiert werden, son-
dern durch den Titel kyrios und manchmal auch durch andere Titel, die ihn
vertraten, ohne seinen Sinn auszudriicken.

Der Name Gottes und der Name von Menschen existieren nach alledem
nur in ihrem eigenen Wortlaut. Werden sie iibersetzt, ist es nicht mehr ihr
Name. Fiir eine ,,Interlinear-Ubersetzung“, die nur dem Verstindnis des Ur-
textes dienen will, indem sie dessen Bedeutung durch Ubertragung auf-
schliesst, miisste es erlaubt sein, die Namen zu iibersetzen, um sie in ithrer Be-
deutung durchsichtig zu machen. Sie ist ja kein unabhingiger Text, sondern
liuft neben dem Originaltext her, um mit Hilfe einer Ubertragung seine Be-
deutung zu enthiillen, die ohne Ubersetzung dunkel bliebe. Die Behandlung
der Eigennamen von Gott und Menschen in der Septuaginta-Ubertragung
passt demgemiss nicht zu dem Typus der ,Interlinear-Ubersetzung®.44

Insgesamt iiberzeugt die Erklirung der Septuaginta als sprachliche Er-
schliessung des hebriischen Originals der Tora durch eine schulmissige Be-
helfsiibersetzung weniger als die besondere hieratische Wiedergabe eines heili-
gen Textes, der sich einer Sondersprache sowohl im Original als auch in der
Ubertragung bedient. Uberhaupt ist allen vorgeschlagenen Erklirungen, wa-
rum es zur Ubersetzung der Septuaginta kam, eines gemeinsam: die Notwen-
digkeit der Ubersetzung ist funktionaler Art. Entweder fehlt der kéniglichen
Bibliothek ein unentbehrliches Gesetzeswerk, oder die Juden sehen in dieser
Bibliothek die Biicher der klassischen Literatur der Griechen stehen und emp-
finden den Wunsch, diesen das klassische Werk ihrer eigenen Literatur in ei-
ner endgiiltigen Edition zur Seite zu stellen, oder der Gottesdienst mit seinen
Lesungen oder die Schule mit ihrer Methode einer dem Originaltext unterge-
ordneten Ubersetzung als Zugang dazu erforderten die Ubertragung der Tora
ins Griechische. Die Ubersetzung beruht gemiss diesen Erklirungen jedenfalls
nicht auf der Tora selbst und folgt aus rein praktischen Notwendigkeiten. Aber
ist es nicht denkbar, dass fiir die Juden von damals die Idee einer Ubersetzung
ihrer ,Gesetzgebung” einem Gebot in dieser selbst entsprach?

3. DIE TORA SELBST VERLANGT EINE UBERSETZUNG

In den Biichern Moses steht eine Stelle, die zwar nicht expressis verbis die
Notwendigkeit einer Ubertragung der Tora bekriftigt, aber diese doch einzu-

44 DINES: Septuagint (wie Anm. 1) 52-57 fiihrt ferner ein stilistisches Argument gegen die
Erklirung der Septuaginta als Interlineare-Ubersetzung an: die griechische Ausdrucksweise geht
stilistisch manchmal iiber das hinaus, was fiir eine rein subsidiire U'bersetzung erforderlich wire,
die nur den Urtext durchsichtig machen will.



342 Adrian Schenker

schliessen scheint. Denn in Dt 4:6-8 sagt Mose zu Israel: ,Beobachtet und
verwirklicht sie (ndmlich die Satzungen und die Gesetze, die V. 5 erwihnt
hat), denn das ist eure Weisheit und eure Klugheit (Wissenschaft) in den Augen
der Volker. Sie werden diese Satzungen alle héren, worauf sie sagen werden: es
ist nur ein Volk weise und klug; es ist diese Nation.“

An dieser Stelle sind folgende Aspekte bemerkenswert. Zuerst vergleicht
Mose nicht das Volk Israel mit den andern Vélkern. Er stellt vielmehr ein
Verhiltnis zwischen diesen und den Satzungen und Gesetzen, chuggim und
mischpatim her. Der Doppelausdruck bezeichnet die Gesamtheit aller Vor-
schriften. Das ergibt sich schon aus V. 2 ,ihr diirft nichts zum Wort hinzutun,
das ich euch (hiermit) gebiete, und nichts diirft ihr von ihm wegnehmen, um
die Gebote JHWHs, eures Gottes zu beobachten, die ich euch gebiete.“ Diese
Formulierung meint eine abgeschlossene Gesamtheit von Geboten. Es ist eine
ykanonische“ Formel, die die absolute Unantastbarkeit eines fest umrissenen
Korpus einprigen will, Dt 13:1; Apok 22:18-19. Vollends klar wird, dass es
sich um die Tora handelt, weil die Formulierung in V. 8: ,welches grosse Volk
hat gerechte Satzungen wie diese Tora, die ich euch heute gebiete?” ausdruck-
lich die Tora nennt. Die Satzungen und Gesetze sind also die Tora, die Gott
Israel gibt, und die Mose vermittelt und promulgiert. Diese gottliche Tora
werden die Volker héren. Es ist das einzige Mal in der ganzen Tora (im Penta-
teuch), dass die Volker der Welt in ein direktes Verhiltnis zur Tora gesetzt
werden: sie horen sie.

Zweitens werden die Volker die Weisheir und Klugheit, chokma und bina an
der Tora bewundern. Unter dieser Hinsicht ist sie einzigartig, und als solche
nehmen sie sie wahr.

Drittens verstehen die Volker aus der Tora, die sie horen, dass das Ver-
hiltnis Israels zu seinem Gott von einzigartiger Nibe gekennzeichnet ist, weil
die Gotter in den Religionen der Welt im Vergleich dazu in grésserer Distanz
zu den sie verehrenden Vélkern stehen: ,Denn welches Volk gibt es, dem die
Gotter so nahe sind wie JHWH, unser Gott, jedes Mal, wenn wir zu ihm ru-
fen?“ (Dt 4:7). Die Tora offenbart dergestalt ein Attribut von Israels Gott, das
den Gottern der Volker der Welt abgeht: seine nicht zu tiberbietende Gegen-
wart. Denn Nihe bedeutet Prisenz.

Viertens hat die Tora die Qualitdt einzigartiger Gerechtigkeit: ,Und wel-
ches grosse Volk hat gerechte Satzungen und Gesetze wie diese Tora, die ich
dir heute iibergebe?“ (Dt 4:8). Die Weisheit der Tora hat zur Folge, dass diese
gerecht ist. Diese Weisheit ist somit praktisch und politisch, denn sie schafft
mit der Tora eine gerechte Ordnung fiir das Volk in seinem Land, d.h. fiir den
israelitischen Staat.

Fiinftens ist es Mose, der dieses sagt. Er ist Gesetzgeber, denn er promul-
giert die Tora (V. 2, 8). Er ist Weiser, da seine Gesetzgebung weise und klug
(V. 6) und gerecht (V. 8) ist. In griechischer Perspektive ist er demgemiss ein



Die Bedeutung der Tora 343

Philosoph, so wie Plato und auch Aristoteles den Philosophen sehen.#> Mose
ist jedoch auch Prophet nach dem Deuteronomium selbst (Dt 18:18; 34:10).
Seine im Moment der Gesetzesproklamation gemachte Ankiindigung, dass die
Volker die Tora horen und als einzigartige und héchste Weisheit bewundern
werden, setzt voraus, dass diese die Tora wirklich kennenlernen werden. Denn
nur so werden sie ja in der Lage sein, diese mit andern Weisheiten zu verglei-
chen und als hochste und beste zu bestimmen. Diese Ankiindigung aus sol-
chem prophetischen Mund kann nur wahr sein.

Versetzen wir diese Deuteronomium-Stelle in die jidische Gemeinschaft in
Alexandrien im 3. Jh. v.Chr. Als glaubige Juden war sie von der Wahrheit die-
ses Wortes des Propheten und weisen Gesetzgebers Moses tiberzeugt. Das war
die ausdriicklich gedusserte Uberzeugung Aristobuls im 2. Jh.#6 und Philos im
1. Jh.,# {ibrigens auch die des Aristeasbriefes am Ende des 2. Jh., der ja die
Weisheit der Tora und ihrer Ubersetzer zu einem Hauptpunkt seiner Darstel-
lung macht.8

Uberdies lebten diese Juden mitten unter den Vélkern der Agypter und der
fiir damalige Verhiltnisse weltweit verstreuten Griechen, deren intellektuelle
Kreise sich fiir Weisheit, d.h. fiir Philosophie in Verbindung mit der besten
Staatsordnung interessierten. Konnte da fiir Juden die Frage ausbleiben: Wie
kénnen denn diese Volker die weiseste Gesetzgebung kennen, die es auf dieser
Erde iiberhaupt gibt, und von der der Prophet und Gesetzgeber Mose voraus-
gesagt hatte, die Volker wiirden diese eines Tages in der Tat kennenlernen und
als einzigartige und beste preisen? Die einzige mégliche Antwort auf diese un-
vermeidliche Frage im geistigen Kontext der hellenistischen Welt von Ale-
xandrien war die der Ubertragung der Tora in die Sprache der Griechen! Nur
in dieser Sprache konnten sich ja die Griechen mit der Tora vertraut machen.

4. BESTATIGUNGEN

Die Agypter und die Bewohner Vorderasiens (Phonizier, Bewohner der meso-
potamischen Tiefebene) tibersetzten ihre Schriften nicht ins Griechische.
Agypten war voll von monumentalen Inschriften an Tempelwinden und auf
Obelisken, Denkmilern und Gribern. Papyri in dgyptischer Schrift und Spra-
che gab es ohne Zahl. Beim Desinteresse der Griechen an der dgyptischen Kul-
tur bestand kein Anreiz, diese Texte zu iibersetzen. Der Priester Manethon

45 Siehe Anm. 27.

46 WALTER: Aristobulos (wie Anm. 11) 129-135, vgl. bes. Fragment 2: Eusebius, Praep.
Evangelica VIII 10.2-6 (éd. E. des Places, SC 369; Paris: Cerf 1991) 116-9; HOLLADAY :
Aristobulos (wie Anm. 11) 136-7.

47 PHILO: Vita Mosis 11, 1-7, 187-190, vgl. oben Anm. 12; PHILO: De opificio mundi, 1-3.

48 Avisteasbrief 128-171; 187-300. LEONAS: Aube (wie Anm. 1) 188-197, 203-210, 226 zeigt
seinerseits, wie der Pentateuch im hellenistischen Judentum als Philosophie galt.



344 Adrian Schenker

zog es vor, eine Geschichte Agyptens in griechischer Sprache zu verfassen, die
Aegyptiaca,® anstatt dgyptische Dokumente zu iibersetzen. Manche moderne
Autoren meinen iibrigens, die Verbreitung dieses Geschichtswerkes sei in der
hellenistischen Welt nur gering gewesen. Es stiess auf wenig Interesse. Ebenso
hat es Berossos unternommen, anstatt akkadische und sumerische Schriften
auf griechisch zu iibersetzen, eine Geschichte Mesopotamiens von den mythi-
schen Anfingen an bis in die Zeit Alexanders d.Gr., die Babyloniaka oder
Chaldaika in griechischer Sprache zu verfassen.® Das Datum dieses Werkes
fallt in das erste Drittel des 3. Jh. v.Chr.

Warum haben die Juden von Alexandrien im 3. Jh. v.Chr. diesen Weg
nicht beschritten? Es gab ja in der Tat jidische Historiker, die die Geschichte
des israelitisch-jiidischen Volkes in analoger Weise wie Manetho und Berossos
beschrieben haben: Demetrios, Eupolemos, Pseudo-Hekataios, Jason von Ky-
rene u.a.5! Doch das Wort des israelitischen Gesetzgebers Mose in Dt 4:6-8
kiindigte die selbstandige Kenntnisnahme der Tora, der israelitischen Gesetz-
gebung durch die Volker der Welt an. Thnen war demzufolge mit einer Para-
phrase oder mit einer historischen Erzdhlung tiber das jiidische Volk nicht ge-
nug getan. Sie mussten selbst Einsicht in die Tora gewinnen kdnnen, wie sie
die Philosophen lesen und studieren konnten. Dafiir war die einzige Moglich-
keit die der Ubersetzung der Gesetzgebung Moses. Die Uberzeugung der hel-
lenistischen Juden vom héchsten Wert der Tora ist vielfach bezeugt. Die Stelle
in Dt 4:6-8 begriindet sie aus der Tora selbst.52

Es ist moglich, dass Ptolemaios I. Soter die Bibliothek von Alexandrien an
seinem Hof im Mouseion griindete, um den Agyptern die Uberlegenheit der
griechischen Bildung zu beweisen. Die griechischen Eroberer, die mit Alexan-
der dem Grossen nach Agypten kamen, waren Soldaten. Man kann annehmen,
dass sie, wie bei Soldaten iiblich, wenig gebildet waren. Agypten war damals
schon eine uralte, dreitausendjihrige Kultur. So verachteten die gebildeten
Kreise in Agypten die groben Kolonisatoren, die nichts als ihre Waffen und

49 Siche Anm. 7.

50 H.H. SCHMITT: Art. ,Berossos,“ Lexikon des Hellenismus (wie Anm. 2) 196: Berossos hat
keilschriftliche Quellen beniitzt; SCHWARTZ: Art. ,Berossos,“ Pauly-Wissowa, RE III,1
(Stuttgart: Alfred Druckenmiiller 1897, reprint 1970) 309-316.

51 C.R. HOLLADAY: Fragments from Hellenistic Jewish Authors, vol. 1 Historians (SBL Texts
and Translations 20; Chico, Ca: Scholars Press 1983) bietet Fragmente auf griechisch und in
englischer Ubersetzung von Demetrios in Alexandrien (Mitte 3. Jh. v.Chr), von Pseudo-
Eupolemos, einem Samaritaner, um 150 v.Chr., Eupolemos, ebenfalls um 150 in Palistina,
Artapanos in Agypten zur Zeit Ptolemaios’ VI. Philometor (180-145), Pseudo-Hekataios (Mitte
2. Jh.), Aristeas u.a.

52 PHILO: Vita Mosis 11, 25-28 (s. oben Anm. 12), driickt diesen Gedanken, dass die Vélker
auf die Schénheit der Tora aufmerksam wurden, sie bewunderten und folgerichtig ihre
Ubersetzung wiinschten, die dann offiziell vom angesehensten Konig der Welt veranlasst wurde.
Dabei zitiert Philo Dt 4:6-8 jedoch nicht.



Die Bedeutung der Tora 345

Kriegstechnik hatten. Demgegeniiber sollten die sofort gegriindete Bibliothek
und die Stiftung des Mouseion, eines Kollegiums von Gelehrten, die hohe Bil-
dung auf Seiten der Eroberer beweisen. Vielleicht erklirt das das hastige und
masslose Zusammenraffen von allen Biichern, deren man habhaft werden
konnte, von dem Galen (129-199 n.Chr.) berichtet.53 Es musste eine reichhal-
tige Bibliothek sein, um den Vergleich mit den zahllosen Schriftzeugnissen
Agyptens auszuhalten. Eine solche Finalitit wiirde ebenfalls erkliren, warum
die Bibliothek nur griechische Biicher und griechisches Wissen sammelte und
aufbewahrte. Dieses galt es unter Beweis zu stellen!

In einer solchen Situation kultureller Rivalitit wiirde die verglichen mit
Agypten und mit den Griechen in Metropole und Kolonien kleine jiidische
Gemeinschaft wie ein Aschenbrédel erscheinen, es sei denn, sie hitte einen
unvergleichlichen Schatz, der Agypten und Griechenland in den Schatten
stellte. Das war in der gliubigen Uberzeugung der Juden der Fall. Sie besassen
die Tora, die beste aller Weisheiten und aller Gesetzgebungen.5* Nur musste
diese den Griechen zuginglich sein. Vielleicht hofften die Juden, wegen der
einzigartigen Qualitdt threr Gesetzgebung wiirde diese in ihrer griechischen
Gestalt dann in die Bibliothek unter die andern griechischen Biicher aufge-
nommen. Dieser Wunschtraum, der aber auf der echten jiidischen Uberzeu-
gung von der Vortrefflichkeit der Weisheit Moses beruhte, hat vielleicht zur
Legende gefiihrt, der athenische Philosoph und Staatsmann Demetrios Phale-
reus selbst habe beim ptolemiischen K6nig die Aufnahme dieser Gesetzgebung
in griechischer Sprache in die Bibliothek angeregt.

5. ZUSAMMENFASSUNG

Diese Untersuchung stellt einen Zusammenhang zwischen dem bedeutenden
Wort des Gesetzgebers und Propheten Mose in Dt 4:6-8 und der griechischen
Ubersetzung der Tora in Alexandrien her. In der Perspektive von hellenisti-
schen Juden, die in diesem prophetischen Wort Moses keine bloss metapho-
risch oder bildlich aufzufassende hyperbolische Aussage sahen, sondern als
gldubige Juden von der Wahrheit dieser Aussage tiberzeugt waren, musste sich
diese verwirklichen: die Nationen wiirden von der Tora Kenntnis nehmen
und kénnten dann gar nicht anders als ihre einzigartige Vortrefflichkeit unter
allen andern Philosophien und Gesetzgebungen der Welt einsehen. In einer
geistigen Welt wie jene des Hellenismus war die Frage der besten Philosophie
fiir den Staat seit Plato und Aristokles gestellt und wichtig. Der jiidische An-

53 Zitiert bei FRASER: Alexandria (wie Anm. 4), vol. I, S. 325-328; das Zitat von Galen in
vol. II, S. 480-1, Anm. 147-150.

54 Die pseudepigraphische Sapientia Salomonis prisentiert sich in analoger Weise als Buch fiir
Kénige (Sap. 1:1; 6:1-2), das der weise Kdnig Salomo zu deren Nutzen verfasste.



346 Adrian Schenker

spruch, der sich in Dt 4:6-8 dusserte, stiess auf ein vorbereitetes Terrain und
hatte seinen Horizont. Die Nationen konnten sich aber von der héchsten
Weisheit der Tora nur iiberzeugen, wenn ihnen diese zuginglich wurde. Dafiir
bedurfte es des Mediums der damals internationalsten Sprache, des Griechi-
schen. Dies zog naturgemiss die Idee der Ubersetzung ins Griechische nach
sich.

Die Idee der Ubersetzung entstand auf Grund von Dt 4:6-8, gelesen im hel-
lenistischen Kontext Alexandriens und aufgefasst als wahres Wort des Prophe-
ten und Gesetzgeber-Philosophen Mose. Die Ursache der Ubersetzung der
Tora ist demgemiss, wenn diese Erklirung zutrifft, religidser oder theologi-
scher Art.55 Sie erklirt sich nicht aus praktischen Erfordernissen, etwa aus feh-
lenden Hebriischkenntnissen. Sie ist auch nicht als Proselytismus misszu-
verstehen. Es geht nicht um die Gewinnung von Anhingern fiir die jiidische
Religion. Das Ziel ist vielmehr, das von Mose angekiindigte geistesgeschichtli-
che Ereignis von Weltrang herbeizufihren, das in der Feststellung der Philo-
sophen bestehen wiirde, die Gesetzgebung Moses sei die weiseste und gerech-
teste Ordnung des Staates, die je auf dieser Erde bekannt geworden sei. Es ist
die Entscheidung im Wettstreit der Philosophien zugunsten der Tora vor dem
Forum aller Volker und aller Weisen.

Sie ist auch nicht apologetischer Natur. Apologie und Apologetik bezeich-
nen die Verteidigung gegen Angriffe. Die Tora war aber nicht angegriffen
worden. Sie stiess auf kein Interesse bei den Griechen und war unbekannt! Sie
musste Philosophen und Staatsminnern zur Kenntnis gebracht werden. Sie
bedurfte der Verotfentlichung auf Griechisch.

Man mag allenfalls von kulturellem Interesse sprechen, aber dann ist kultu-
rell im antiken hellenistischen Sinn zu nehmen, nimlich unter Einschluss der
damals diskutierten Suche nach der besten Philosophie und Gesellschaftsord-
nung, zu der auch die beste Religion gehdrte, welche Dt 4:7 fiir die Tora aus-
driicklich in Anspruch nimmt.

55 Unter Theologie ist hier die denkerische Durchdringung und Entfaltung einer religiésen
gedanklichen oder symbolischen Realitit verstanden. Die jiidische hellenistische und die frithe
christliche Literatur erschépft sich nicht in missionarischen, apologetischen und polemischen
Gattungen. Es gibt ebenso spezifische begriffliche Verarbeitungen religioser Gehalte. Wasser-
stein, Legend (wie Anm. 1) 95-6 weisen iiberrascht, aber zu Recht auf Origenes hin, der die
Legende der Entstehung der Septuaginta nie erwihnt, auch nicht in ihrer philonischen Gestalt
mit der Inspiration der Septuaginta! Origenes hielt die Septuaginta aus theologischen (ekklesio-
logischen) Griinden fiir unersetzlich, wihrend er aber gleichzeitig auch am hebriischen Text als
dem notwendigen Originaltext festhielt, wie er im Brief an Julius Africanus darlegt (der bei
Wasserstein in solchem Kontext der Bedeutung der Septuaginta fiir Origenes unbedingt hitte
herangezogen werden miissen!), A. SCHENKER: ,Die Heilige Schrift subsistiert gleichzeitig in
mehreren kanonischen Formen,“, ID.: Studien zu Propheten und Religionsgeschichte (SBAB.AT 36;
Stuttgart: Kath. Bibelwerk 2003) 192-200; ID.: ,Urtext, Kanon und antike Bibelausgaben. Zur
Aufgabe der alttestamentlichen Textkritik,“ ibid., 201-210.



Die Bedeutung der Tora 347

Die Ubersetzung erklirt sich gut im Horizont jiidischer gliubiger Uber-
zeugung, das prophetische Wort Moses vor seiner Promulgation der Tora in
Moab in Dt 4:6-8 sei wahr und werde sich deshalb realisieren, aber man miisse
dafiir die Voraussetzung schaffen, die es der Welt erlaubt, die Tora kennenzu-
lernen. Diese Voraussetzung war die griechische Ubertragung des Pentateuchs.

Als Ubersetzer darf man daher solche Juden in Alexandrien vermuten, die
die griechische Philosophie des 4. Jh. v.Chr. kannten und tiberzeugt waren,
die Weisheit und Gerechtigkeit der Tora, an deren gottlichen Ursprung sie
glaubten, entfalte ihre héchste Plausibilitit in diesem geistigen und philoso-
phischen Horizont.5% Daher wollten sie sie durch Ubertragung in ihn
hineinstellen.

Abstract

The Pentateuch of the Septuagint is the first known translation of a large literary
text into Greek in the bistory of Greek literature. The reasons which explain this
pioneering innovation in Hellenistic Alexandria in Egypt (3d c. B.C.) are not
known. Both ancient and modern writers tried to account for it. According to
them it was due to an initiative of the librarian of the Mouseion and the king
(letter of Aristeas), or it served liturgical Bible reading in the synagogue (Thackeray
and others), or it was realized by the Jews in imitation of the literary canon of
Greek literature collected in the Alexandrian library (Veltri), or it was necessary
as the official legal basis on which the Jewish community in Ptolemaic Egypt was
established (Barthélemy, Méléze-Modrzejewski and others), or it had the function of
a school translation for those who had no direct access to the Torah in its original
tongue (Pietersma). Here it is argued that the Torah itself explains the translation
in Deut 4 :6-8 because here the prophet and legislator of the Jews announces that
the nations of the world will hear and admire the unparalleled wisdom of the
Torah. The translation of the Pentateuch was made accordingly in order to prepare
the accomplishment of that prophetic word, in the favorable conditions of the
Hellenistic world with its international Greek language.

56 So M. ROSEL: Ubersetzung als Vollendung der Auslegung. Studien zur Genesis-Septuaginta
(BZAW 223; Berlin: de Gruyter 1994) 257-260.



	Wurde die Tora wegen ihrer einzigartigen Weisheit auf Griechisch übersetzt? : Die Bedeutung der Tora für die Nationen in Dt 4:6-8 als Ursache der Septuaginta

