Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 54 (2007)
Heft: 1-2
Rubrik: Rezensionen - Besprechungen - Comptes rendus

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 26.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REZENSIONEN - BESPRECHUNGEN - COMPTES RENDUS

REZENSIONSARTIKEL
MARTIN BONDELI

Uber Ideen, Postulate der praktischen Vernunft und ein wiedererwachtes
theologisches Interesse an Kant !

Kants Versuch, ausgehend vom Sittengesetz so genannte Postulate der prakti-
schen Vernunft zu begriinden, ist dort, wo nicht die Bewiltigung von Proble-
men der Ideenlehre, sondern die moraltheologische Erneuerung der metaphysica
specialis im Mittelpunkt steht, ebenfalls vor dem Hintergrund eines profilierten
religisen Aufklirungskontextes zu erschliefen. Die Postulatenlehre kommt
einem Plidoyer fiir den Vernunftglauben gleich. Der Glaube als Form des Fiir-
wahrhaltens einer Vorstellung wie auch der Glaube im Sinne religiser Lehr-
sitze soll auf Vernunft beruhen. Jene Glaubensformen und Lehrinhalte, die
gegen diese Forderung verstoflen, sind als blinder Glaube oder Aberglaube zu
verwerfen. Kant schliefit damit an eine religiés-aufklirerische Denkrichtung an,
die im Laufe des 18. Jahrhunderts vor allem durch den Deismus, die Neologie
und manche Fraktionen des Pietismus beférdert wurde. In diesen Strémungen
herrschte die Ansicht vor, dass es eine natiirliche oder verniinftige (in der Regel:
christliche) Religion, die jeder Mensch in seinem unverdorbenen Geist und
Herzen trigt, gegen eine Offenbarungsreligion, die sich primir auf historische,
iiberlieferte, durch iiberrationale Quellen wie Wunder verbiirgte Wahrheiten
beruft, zu verteidigen gilt. Die gesunde religiose Menschenvernunft soll mehr
gelten als alle religiosen Institutionen und Rituale, zur entscheidenden Instanz
tiberdies bei der Auslegung der Heiligen Schrift avancieren.

Anders als seine Vorldufer ergreift Kant allerdings fiir eine natiirliche oder
verniinftige Religion der moralischen Vernunft Partei, was nicht ohne neue
Frontstellungen auch innerhalb der aufgeklirten philosophischen Theologie
selbst vor sich geht. So wird neben der Offenbarungsreligion gleichfalls jene
Form von rationaler Theologie in die Schranken gewiesen, die eine theoretische
Erkenntnis Gottes und der Unsterblichkeit der Seele behauptet und damit den
Vernunftglauben irrtiimlich als Wissen betrachtet. Zudem entspringen daraus
die Kritik an der Gottesvorstellung des Deisten (Gott als ,Weltursache“) und die
Parteinahme fiir den Gott des moralischen Theisten (Gott als lebendiger , Welt-
urheber®).2 Im Blick auf den seit Mitte der 80er Jahre des 18. Jahrhunderts

1 Fortsetzung zu: Freiburger Zeitschrift fiir Philosophie und Theologie 53 (2006) 3, 766-780.

2 Vgl. Kritik der reinen Vernunft. A 6311f., B 659ff. - Kant wird mit dieser Unterscheidung
auch die Bedeutungsdifferenz von ,Deismus“ und , Theismus® verbindlich festlegen. Diese beiden



Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus 251

ausgefochtenen Pantheismusstreit bedeutet die Befiirwortung der moralischen
Vernunft schliefllich eine Absage sowohl an die blofle, sich zur docta ignorantia
bekennende Glaubensphilosophie (Jacobi, Wizenmann, Lavater) als auch an die
rationalistische Gegenposition: den originiren wie auch den theistisch geliuter-
ten Pantheismus (Spinoza, Lessing, Mendelssohn).3

Was die Kritik an der Offenbarungsreligion aus dem Standpunkt der Ver-
nunftreligion anbelangt, nimmt Kant, betrachtet man das Spektrum damaliger
aufklirerischer Religionskritik, eine gemifligte Haltung ein. Die Schrift Die
Religion innerbalb der Grenzen der bloffen Vernunft zeigt uns nicht nur den
Kritiker eines unmoralischen ,Pfaffentums® und den Advokaten eines Christen-
tums der reinen Moralitdt Jesu, sie fithrt uns auch den kompromissbereiten
Retter der geoffenbarten christlichen Lehre vor Augen. Was an dieser als mora-
lisch verniinftig erscheint, wird integriert. Selbst der Erbsiindenlehre und den
»,Geheimnissen® des Trinititsdogmas’ wird ein moralischer Gehalt zugebilligt.
Bei einer Vorstellung von Gottesgnade, die ohne jeden Konnex zu den mora-
lischen Werken des Menschen auskommt und sich allein auf die unerforschliche
Willkiir des Schopfers beruft, ist allerdings auch fir Kant die Grenze des
Zumutbaren tberschritten.6

In vielen theologischen Kreisen und in der katholischen Theologie insbeson-
dere besteht bis heute ein wenn nicht ablehnendes, so doch unterkiihltes Ver-
hiltnis zur Kantischen Philosophie. Kant gilt in erster Linie als gefiirchteter
Kritiker der Gottesbeweise, als Verfechter eines subjektivistischen und auto-
nomistischen Geistes der Moderne. Gegen seine Religionsphilosophie wird meist
eingewandt, dass mit ihr die Religion im Ubermaf} anthropologisiert, zur Magd
der Moral und menschlichen Freiheit degradiert wird. Es gibt freilich auch
andere Sichtweisen und diese mehren sich in neuerer Zeit. Beachtenswert hierzu
ist der vor kurzem von Georg ESSEN und Magnus STRIET herausgegebene
Sammelband Kant und die Theologie.” Die Beitrige dieses Bandes zeichnen sich
durch das Bemithen aus, auf einen anderen, im Hinblick auf die Klirung ilterer
und neuerer theologischer Fragestellungen produktiven, ja, unentbehrlichen
Kant aufmerksam zu machen. Durch Kants kritische Neubegriindung der Meta-
physik ldsst sich, so eine der hauptsichlichen Erwartungen bzw. Losungen
dieses Bandes, ,die Kluft zwischen Theologie und Philosophie, die seit der
Neuzeit aufgerissen ist, iiberbriicken®, was freilich voraussetzt, dass die Theo-

Termini waren vor seiner Zeit in ihrer Bedeutung unklar, uneinheitlich. Vielfach wurden sie
auch als Synonyme verwendet oder galten als unterschiedliche Schreibweisen ein und desselben
Wortes.

3 Zu dieser Positionierung vgl. insbesondere: Was beifSt : Sich im Denken orientieren ?
Akademieausgabe (AA) VIII, 131-147.

4 Vgl. Die Religion innerbalb der Grenzen der bloffen Vernunft. AA VI, 391f.

5Vgl. ebd. 141f.

6 Vgl. ebd. 143.

7 ESSEN, Georg / STRIET, Magnus (Hgg.): Kant und die Theologie. Darmstadt: WBG 2005.

348 Seiten. - Die Seitenangaben im Text beziehen sich auf die jeweils besprochene Publikation.



252 Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus

logie ihrerseits sich ,positiv auf das von Kant auf den Weg gebrachte Subjekt-
und Freiheitsdenken einlisst.“ (10) Eine zeitgemifle Theologie muss sich mit
anderen Worten am Problembewusstsein und an den Rationalititsstandards der
Kantischen Philosophie messen. Aufgrund dieses Anspruchs widmen sich die
Beitrige nicht nur Kants Moraltheologie und Religionskonzept, zur Sprache
kommt auch eine Reihe erkenntnistheoretischer und dsthetischer Aspekte seines
vernunftkritischen Denkens.

Kants moralphilosophische Auslegung und Begriindung der Unsterblichkeit
der Seele und des Daseins Gottes ist heute gleichermaflen fiir theologisch inte-
ressierte Philosophen wie fiir Theologen, die sich auf philosophisches Terrain
begeben, ein attraktives und spannungsreiches Thema. Neben dem Bemiithen um
scharfsinnige Interpretationen zu diesen beiden Postulaten der praktischen
Vernunft geht es dabei nach wie vor um die Klirung der Frage, ob Kant an diesem
Punkt tiberhaupt mit der theologischen Tradition verbunden werden kann und,
falls ja, welche Art von Verbindung Erfolg versprechend ist. Im Aufsatz, den
Georg Essen zum Sammelband beigesteuert hat, wird dafiir plidiert, dass Kanti-
sche Einsichten seitens der Theologie unbedingt aufzunehmen sind, dies obschon
der Briickenschlag zu den gingigen theologischen Ansichten iiber die Gott-
Mensch-Beziehung alles andere als leicht fillt. Essen befasst sich mit Kants Ver-
abschiedung der rationalistischen Seelenmetaphysik und Neubegriindung der
psychologischen Idee aus dem Begriff der moralischen Person und konstatiert,
dass mit diesem Personenbegriff nicht nur den iiblichen Substantialisierungen der
Seele, sondern auch der christologischen Idee der ,Hypostatischen Union“ der
Boden entzogen wird (201, 207). Die Person als freies, moralisch-verniinftiges
Wesen, das dem Sittengesetz gehorcht und im Verbund mit anderen personalen
Wesen moralische Zwecke realisiert, ist nicht jene Person, die sich an einem
Mensch-Sein Jesu orientiert, das nur kraft einer ,Aktuierung® durch den gott-
lichen Logos wahres Mensch-Sein ist. Da ein Riickfall hinter die Bedingungen
ymoderner Subjektphilosophie“ keineswegs in Kauf genommen werden kann,
wird, so Essen, eine aktuelle Christologie gut beraten sein, ihre Idee der hypo-
statischen Union mithilfe des Kantischen Personenbegriffs zu modifizieren. Klaus
Miiller verdeutlicht, dass der Postulatenlehrer Kant weniger weit von der theo-
logischen Tradition entfernt ist als gemeinhin behauptet. Miiller widmet sich dem
Spannungsfeld von Gottesbeweiskritik und Neubegriindung des Gottesdaseins als
praktisches Postulat und macht darauf aufmerksam, dass diese Neubegriindung
theologischen Desideraten einer Gott-Mensch-Einheit sehr wohl entgegenkommt.
Zwar ist nicht zu bestreiten, dass mit ‘dem aus dem Sittengesetz abgeleiteten
Gottespostulat eine von theologischer Seite zu beargwdhnende Differenz von
Mensch und Gott entsteht. Kant schwicht diese Differenz aber durch an Spinoza
erinnernde ,,monistische Intuitionen® ab, die sich unter anderem in der Idee eines
»Gottes in uns“ als moralischen Wesen niederschlagen (148, 158ff.). Auflerdem
hebt Kant, wie Miiller unter Beizug der Theodizee-Schrift® darlegt, die Differenz

8 Uber das MifSlingen aller Versuche in der Theodicee. AA VIII, 253-272.



Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus 253

von Gott und Mensch insoweit auf, als er gingige Denkmuster der Theodizee wie
jenes, dass das Bose allein durch den Menschen verursacht sei, verwirft und am
Beispiel Hiobs auf eine Gott-Mensch-Einheit hinweist, die durch die moralische
Aufrichtigkeit des Menschen gestiftet wird (1544f.).

Fragt man nach der Bedeutung der theoretischen Philosophie Kants fiir die
Theologie, wird man frither oder spiter auf das Wahrheitsthema zu sprechen
kommen. Inwieweit kann und soll Kants Auffassung von Erkenntnisbegriindung
fiir ein theologisches Wahrheitsverstindnis vorbildlich sein? Eine Antwort hierzu
setzt natiirlich voraus, dass iiber die besagte Kantische Auffassung hinlinglich
Klarheit geschaffen wird. Auf diesem Weg und im Blick auf neuere Dispute zur
Frage, ob man Kants Erkenntnis- bzw. Wahrheitsauffassung als korrespondenz-,
kohirenz- oder konsenstheoretisch zu qualifizieren hat, argumentiert Klaus von
Stosch dahingehend, dass bei Kant eine ,transzendentale Wahrheit“ im Mittel-
punkt steht (75ff.), die sich im Sinne eines Kriteriums fiir wahre synthetische Ur-
teile exemplifizieren lisst (fiir die analytischen Urteile gentigt nach Kant die for-
male Bedingung der Widerspruchsfreiheit). Von wahren synthetischen Urteilen
kann diesem transzendentalen Wahrheitsverstindnis zufolge dann gesprochen
werden, wenn neben der formalen eine Reihe materialer Bedingungen erfiillt ist:
so das Vorliegen des gegebenen Mannigfaltigen unter der einheitsstiftenden ur-
spriinglichen Apperzeption, das Bestehen von kategorialen Verstandesbegriffen
und entsprechenden Zeitschemata, der Bezug dieser schematisierten Begriffe auf
raum-zeitlich strukturierte Daten, wodurch das Artikulieren von Erfahrungssit-
zen jeder Art iiberhaupt erst moglich wird. Dabei versteht Kant diese materialen
Bedingungen niher besehen als notwendige Bedingungen, die zugleich hinreichend
sind fiir das Erschlieffen von synthetischen Urteilen a priori bzw. Gegenstinden
moglicher Erfahrung. Fiir die Ermittlung wahrer Erfahrungssitze, die mit diesen
materialen Bedingungen noch nicht ausreichend gedeckt sind, muss, so eine
weitere Annahme Kants, die Urteilskraft hinzutreten. Diesem Vermdgen der
Klassifizierung und Spezifizierung bleibt es zu bestimmen vorbehalten, inwieweit
im konkreten Fall Sitze der wirklichen Erfahrung jenen der méglichen Erfahrung
entsprechen, ob im konkreten Fall ein Sachverhalt besteht oder nicht. Ich halte
Stoschs Ansicht, Kants Wahrheitsverstindnis sei in erster Linie als transzendental
zu begreifen, fiir richtig. Und auch seine Einzelausfiihrungen zu diesem Ver-
stindnis kdnnen in vielem iiberzeugen. Unausgefiihrt bleibt allerdings, in welcher
Weise er sein Ergebnis fiir ein theologisches Wahrheitsverstindnis fruchtbar
machen mochte. Da es die Theologie mit Gegenstinden zu tun hat, die, mit Kant
gesehen, den Bereich der raum-zeitlich strukturierten Erfahrung iibersteigen,
miisste transparent gemacht werden, wie hier ein transzendentales Wahrheits-
verstindnis, wie es im Rahmen der theoretischen Vernunftkritik entwickelt wird,
analogisch zur Anwendung kommen kann. Stosch beschrinkt sich stattdessen auf
einen im Allgemeinen verbleibenden Appell: Die Theologie soll Kants
kopernikanische Wende zum Kritizismus beherzigen, zumal dieser Standpunkt
den Vorteil hat, mit einem dogmatischen Wahrheitsverstindnis brechen zu
kénnen, ohne dem Relativismus und Skeptizismus anheim zu fallen (931.).



254 Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus

Nach Kant soll die Religion in ihrer Kerngestalt die ,Erkenntnis aller
unserer Pflichten als gottlicher Gebote“ sein.? Dass damit einer gewissen
Instrumentalisierung der Religion seitens der Moral das Wort geredet wird, ist
nicht zu bestreiten. Doch ergibt sich daraus ebenso, dass Religion durch ihre
Bindung an Moral auf eine héhere Stufe gehoben wird. Es entsteht eine ethisch
vertrigliche, zivile Form von Religion. Ein verstirktes Augenmerk auf diesen
Vorzug einer moralischen Neufassung der Religion wird im Beitrag von Magnus
Striet gerichtet. Nach Striet geht die Aussage, unsere moralischen Pilichten seien
gottliche Gebote, unweigerlich mit der Forderung eines moralischen Gottes-
glaubens einher. Der Glaube an Gott wird zum Glauben an die moralische Ver-
nunft, wird aus den Fesseln eines anthropomorphen Fron- und Lohnglaubens
befreit. Striet geht dabei noch einen Schritt weiter und vertritt die These, dass
damit der Glaube an einen zutiefst humanen Gott impliziert ist. Unsere
moralischen Pflichten sind, sofern sie als gottliche Gebote betrachtet werden,
mit einem hdchsten Gebot verbunden, dessen Inhalt die Bejahung des Menschen
ist. Besteht in der Ethik fiir uns ein kategorischer Imperativ, ein ,Du sollst®, so
in unserem Glauben an Gott ein ,kategorischer Indikativ: Du darfst sein“ (181).
Und dieser gilt selbst dann, wenn der kategorische Imperativ noch nicht erfiillt,
keine moralische Vorleistung erbracht worden ist.

Die Beitrige von Knut Wenzel und Michael Murrmann-Kahl kliren dariiber
auf, wie diese Tendenz einer moralisch gelduterten Religion sich bei Kants
Behandlung der Erbsiinde auswirkt. Als Wesen mit verniinftigen wie auch sinn-
lichen Bediirfnissen haben wir Kant zufolge eine nicht eliminierbare Anlage
zum Guten wie zum Bdsen. Dass dem Menschen das Bése damit als Vermogen
gleichsam eingepflanzt ist, kann man mit Kant als Erbsiinde bezeichnen. Damit
ist zugleich aber auch gesagt, dass fiir Kant diese Erbstinde weder ein zeitliches,
historisches Ereignis noch ein totales Naturverhingnis sein kann. Zudem erge-
ben sich daraus einsichtige Folgerungen fiir die Vorstellung von Erlésung. Die
Annahme eines ,externen Erlosers®, eines Wesens, welches die Siinde oder
Schuld anderer abtrigt, ist abzulehnen (265). Denn Erlésung ist ein Vorgang, der
von uns selbst, in einer Revolution unserer Denkungsart, zu vollziehen ist.
Nimmt man hinzu, dass Kant sich diesen Vollzug als Manifestation unserer indi-
viduellen Moral im ethischen Staat denkt, kann man durchaus, wie Wenzel vor-
schligt, von einer ,Solidaritdt in der Siinde® (247) sprechen. Wir fiihlen uns fir
die Siinde anderer insofern mitverantwortlich, als wir alle Erben der Anlage
zum Bosen und alle am Projekt der Revolution unserer Denkungsart beteiligt
sind.

Obschon Kant nicht vollends auf den Gedanken eines gnidigen Gottes
verzichten kann, ist eine Religion der Gnadenmittel fiir thn das Gegenteil von
moralischer Religion. Eine Religion der Gnadenmittel untergribt seines Erach-
tens den moralischen Gehalt der Religion. Zudem erscheint sie ihm als unauf-
richtig, kann sie doch dasjenige, was sie den Menschen verspricht, die Erlésung,

? Die Religion innerbalb der Grenzen der bloffen Vernunft. AA VI, 153.



Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus 255

nicht halten. Im Beitrag von Michael Bohnke wird diese Kantische Kritik an der
Gnadenreligion mit den Fragen konfrontiert: ,Ist es verantwortungslos, die
Unbedingtheit der Liebe, als die sich Gott in Jesus Christus geoffenbart hat, als
Bestimmung des Menschen und der Welt anzunehmen? Muss jeder Trost, der
sich darauf beruft, als unverniinftige Verstréstung verdichtigt werden? Gilt
nicht auch umgekehrt, dass es keine Humanitit ohne Verzeihen und Vergebung
geben kann?“ (344). Ich bin der Ansicht, dass man die eine Sache nicht gegen die
andere ausspielen sollte. Natiirlich zieht Kant die Grenzen gegeniiber gnaden-
und erlésungsreligiésen Vorstellungen manchmal zu eng (man denke an seine
rigorosen Ansichten iiber ,Strafgerechtigkeit®)!0. Er diirfte mit seiner Auffas-
sung aber dort Recht behalten, wo diese Vorstellungen als grundlegende Alter-
native zu Gerechtigkeit aufgefasst werden.

Einen namhaften Schwerpunkt des Sammelbandes bildet schliefilich die
Auseinandersetzung mit Kants Konzept der moralischen Freiheit. Dieses
Konzept wird von den Autoren, die sich hierzu zentral duflern (Saskia Wendel,
Christoph Hiibenthal, Jean-Pierre Wils), in mehreren Hinsichten als gewinn-
bringend fiir eine zeitgemifle Theologie erachtet. Betont wird, dass seine
Anwendung auf die Religion in immer noch vorbildlicher Weise deren Erneue-
rung im Geiste moralisch- verniinftigen Forderns und Argumentierens befor-
dert, dass seine Versinnlichung in der isthetischen Vorstellung des Erhabenen
den Weg zu einer religidsen Asthetik erdffnet, die sich nicht in einer Symbolik
der ,Ordnung und der Kohirenz“ erschopft (Jean-Pierre Wils, 306). Nicht
unerwihnt bleibt ferner das Kantische Verdienst, eine moralische Freiheit
etabliert zu haben, die man als Freiheit jenseits jeder Vorstellung von Natur-
gesetzlichkeit zu verstehen hat. Kant hat auf diese Weise ein fiir die Theologie
auflert schitzbares ,Bollwerk® gegen (ebenfalls aktuelle) naturalistische Stro-
mungen geschaffen, welche das Phinomen der Willensfreiheit reduziert wieder-
geben oder das Bestehen von Willensfreiheit sogar bestreiten (Saskia Wendel, 15,
34). Wie Saskia Wendel und Christoph Hiibenthal hervorheben, gibt es aller-
dings auch einige Punkte in Kants Konzept von moralischer Freiheit, welche
eine Verbindung mit der Theologie erschweren. Zu monieren ist ihrer Meinung
nach eine undurchsichtige, das Mensch-Gott-Verhiltnis im Unklaren lassende
Beziehung von moralischer Freiheit und unbedingter Freiheit der absoluten
Spontaneitit. Unzureichend ist ihres Erachtens ferner die Reflexion auf Mo-
mente, die fiir ein ins Soziale und Religiose gewendetes Verstindnis von mora-
lischer Freiheit notig sind: so auf eine Freiheit durch ,Anerkennung® (40, 127).
Es ist Fichte, der im Blick auf diese beiden kritisierten Richtungen mit entschei-
denden Neuerungen aufwartet; dies indem er zum einen eine schopferische
Freiheit der Selbstsetzung des Ich ins Zentrum riickt, zum anderen eine als
Anerkennung und Gemeinschaft im Bereich des Rechts umschriebene Idee von

10 Vgl. Die Metaphysik der Sitten. AA VI, 336.



256 Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus

Interpersonalitit entwickelt. 11 Von daher erstaunt es nicht, dass im Beitrag von
Wendel am Ende die Position Fichtes und nicht mehr jene Kants favorisiert
wird (vgl. 35ff.). Zu diesem Resultat ist festzuhalten, dass Fichte einer Freiheit
durch Anerkennung in der Tat eine fundamentalere Rolle zuweist als Kant, der
eine derartige Freiheit mit seinen Uberlegungen zu einer Vergesellschaftung der
Moral im ,ethischen Staat“12 sowie zur ,moralischen Freundschaft“13 lediglich
in marginalen Zusammenhingen zu artikulieren begonnen hat. Und es ist
ebenfalls unstreitig, dass Fichte mit seinem Selbstsetzungstheorem die von Kant
in Vorschlag gebrachte moralische Freiheit aus einer umfassenderen, urspriing-
licheren Auffassung von Freiheit expliziert. Doch ist dieser letzte Schritt nicht
auch mit einer unliebsamen Reduktion im Konzept der moralischen Freiheit
verbunden? Es spricht vieles dafiir, dass mit Fichte Kants Freiheit im Sitten-
gesetz, d.h. jene Freiheit, die im Vermogen besteht, sich fiir Handlungsmaximen
zu entscheiden, die als allgemeines moralisches Gesetz gelten konnen, an
Bedeutung verliert. Aufgewertet wird stattdessen ein Gott und Mensch
gleichermafen betreffendes moralisches Gesetz der Selbstschépfung.

Bei Hiibenthal (112-114) wird kursorisch noch ein anderes, in der Kant-
Literatur als klassisch geltendes Freiheitsproblem angesprochen, nimlich das so
genannte Imputabilitits- oder Zurechnungsproblem. Es handelt sich um die
Frage, ob es Kant mit seinem Konzept von moralischer Freiheit gelingt, sowohl
die sittlichen oder guten als auch die unsittlichen oder bésen Handlungen
dergestalt zu erkliren, dass sie als willentliche, freie Handlungen begreifbar
werden. Wire dem nicht so, miisste Kant sich den Vorwurf gefallen lassen, eine
moralische Freiheit zu vertreten, mit der sich zurechenbares, verantwortbares
Handeln nicht denken lisst. Diese Frage hat bereits unmittelbar nach der
Veroffentlichung der Grundlegung zur Metaphysik der Sitten und der Kritik der
praktischen Vernunft zu mancherlei Kritiken und zu kontroversen Auslegungen
der Kantischen Freiheitsauffassung gefithrt und scheint iiberdies Kants eigene
Erklirungen zum Freiheitsbegriff in spiteren Schriften, so in der Religionsschrift
und in der Metaphysik der Sitten, beeinflusst zu haben.

Kant hat in der Kritik der reinen Vernunft im Rahmen der Auflésung der
dritten kosmologischen Antinomie - d.h. des Nachweises, dass Notwendigkeit
und Freiheit als zwei subkontrir zueinander stehende, somit zwar gegen-
satzliche, aber einander dem Umfang nach nicht ausschlieflende Weltbereiche
aufzufassen sind - den Begriff einer transzendentalen Freiheit geprigt. Ver-
standen wird darunter eine intelligible Ursache, deren Wirkung im Bereich des
Phinomenalen, in Form des Erstanstofles in einer kausalen Reihe von Begeben-

11 Letzteres vor allem in: Grundlage des Naturrechts nach Prinzipien der Wissenschafislebre. ].
G. Fichtes Simtliche Werke. Hg. v. I. H. Fichte. Berlin 1845/46 Band III (Neudruck de Gruyter
1971), 44ff.

12 Vgl. Die Religion innerbalb der Grenzen der blofSen Vernunft. AAVI, 93ff.

13 Vgl. Die Metaphysik der Sitten. Tugendlehre § 47. AA VI, 471ff.



Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus 257

heiten, manifest wird.1# Gleichzeitig hat Kant im Vorgriff auf eine kommende
praktische Vernunftkritik von einer Freiheit der Willkiir (,arbitrium liberum®)
gesprochen, die das Vermégen sein soll, sich unabhingig von der Notigung
durch sinnliche Antriebe und somit von selbst zu bestimmen.!> In der Grund-
legung zur Metaphysik der Sitten und der Kritik der praktischen Vernunft wird
sodann ein Konzept von moralischer Freiheit entfaltet, das diese beiden Ansitze
zusammenfihrt und erweitert. Wie die transzendentale Freiheit gilt auch die
moralische Freiheit als intelligibel und soll, wie Kant im Zusammenhang der
Tafel der Freiheitskategorien in Ansehung des Guten und Bosen ausfiithrt,16 in
der Bedeutung einer sich modifizierenden und realisierenden praktischen
Kategorie der ,Kausalitit“ genommen werden. Erneut ist zudem von der Frei-
heit als Unabhingigkeit von sinnlichem Zwang die Rede, einer Freiheit, die als
negative Bedeutung von moralischer Freiheit bezeichnet wird. Zu dieser soll
nun auch eine entsprechende positive Bedeutung hinzukommen. Die positive
Bedeutung besteht in einer Kausalitit der moralischen Freiheit, die man als
selbstbeziigliche Autonomie des Willens aufzufassen hat. Freiheit oder freier
Wille gilt aus dieser Sicht als das Vermogen des Willens, fir sich selbst ein
praktisches Gesetz zu sein, sich selbst ein praktisches Gesetz zu geben. Dieses
praktische Gesetz seinerseits ist kein anderes als das Sittengesetz, dessen Prinzip
der kategorische Imperativ ist, d.h. die Aufforderung, in unserem Handeln und
Wollen Maximen zu wihlen, die verallgemeinerbar sind und damit als mora-
lische Gesetze gelten kénnen.17

Aufgrund dieser Charakterisierung einer positiven Bedeutung von Freiheit
lassen sich zwei weitere zentrale Merkmale des Kantischen Konzepts von mora-
lischer Freiheit ausmachen. Durch die Annahme, das Prinzip der Autonomie des
Willens sei das Sittengesetz - eine Annahme, die Kant nebenbei den Weg zum
Nachweis erdffnet, dass Freiheit begrifflich bestimmt und wirklich ist18 - wird
die moralische Freiheit erstens in den Zusammenhang einer Gesetzesauffassung
gebracht, die neben der Vorstellung von Selbstgesetzgebung auch jene einer fiir
sich bestehenden Giiltigkeit des Gesetzes, einer Autonomie seines Geltungs-
sinns, einschlieft. Demgemif sind wir Kant zufolge moralisch frei nur unter der
Bedingung, dass unser Wille sich ein autonom (und kein heteronom) giiltiges
praktisches Gesetz selber zu geben vermag. Zweitens steht mit der besagten
Annahme neben der Autonomie des Willens oder Selbstgesetzgebung auch ein
am Maximenbegriff des kategorischen Imperativs festgemachtes Freiheits-
moment zur Diskussion. Zur moralischen Freiheit gehdrt offenbar auch das

14 Vgl. Kritik der reinen Vernunfi. A 444, 544, B 472, 582.
15Vgl. ebd. A 534, B 562.

16 Vgl. Kritik der praktischen Vernunfi. A 114ff.

17 Vgl. Grundlegung zur Metaphysik der Sitten. AA TV, 440, 446f.

18 Aufgrund des als Faktum der praktischen Vernunft behauptbaren Sittengesetzes darf die
zunichst nur als problematisch giiltig ausgewiesene Idee der Freiheit als wirklich gelten. Vgl.
Kritik der praktischen Vernunft. A 82f.



258 Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus

Vermogen, Maximen zu wihlen, sich fiir oder gegen eine bestimmte Maxime zu
entscheiden.

Wihrend Kant die als Freiheitsbedingung zu begreifende Autonomie des
Geltungssinnes von Anbeginn thematisiert, bringt er das am Maximenbegriff
festgemachte Freiheitsmoment erst in der Religionsschrift und der Metaphysik der
Sitten zur Sprache. In der Religionsschrift ist die Rede von einer Freiheit, die
eigens mit dem Annehmen oder Verwerfen von Maximen zu tun haben und in
einem ersten ,subjektiven Grund®, der fir uns letztlich ,unerforschlich“ bleibt,
bestehen soll.1® Und in der Metaphysik der Sitten wird expliziert, dass es neben
dem ,Willen“ eine als Bestimmungsgrund von Maximen zu begreifende ,Will-
kiir“ anzunehmen gilt.20 Diese Willkiir wird sogar zum einzig wahren Vermdogen
der Freiheit erhoben, da Kant an dieser Stelle den Willen als ein vom Selbstakt
der Gesetzgebung abgekoppeltes legislatives Vermogen (als blofle Gesetzgebung)
auffasst und dadurch - entgegen friheren Formulierungen - als ,weder frei noch
unfrei“ bezeichnet wissen mdchte. Naher besehen denkt Kant bei dieser auf
Maximen gehenden Willkiirfreiheit primir an das Vermdgen, einer gesetzes-
konformen Maxime gemifl zu handeln, und nicht an das Vermégen der Maxi-
menwahl allgemein. Eine Willkiirfreiheit, die im ,Vermégen der Wahl, fiir oder
wider das Gesetz zu handeln (libertas indifferentiae)“ besteht, ist seines Erachtens
von untergeordneter Natur und kann niher besehen nur eine empirische
Bedeutung haben. Sie ist etwas, wovon uns die ,Erfahrung hiufige Beispiele
giebt.“2l Als Definitionsbasis fiir eine Freiheit, die ein intelligibles Vermdgen
darstellt, ist sie deshalb ungeeignet.

Es war Karl Leonhard Reinhold, der im zweiten Band seiner Briefe iiber die
Kantische Philosophie aus dem Jahre 1792 erstmals entscheidend darauf hinwies,
dass Kants Konzept der moralischen Freiheit gewissen Lesarten zufolge zu
einem Imputabilititsproblem fithrt.22 Reinhold setzte sich mit dem Kantianer
Carl Christian Erhard Schmid auseinander, der Kants Konzept von moralischer
Freiheit im Zeichen eines ,intelligiblen Fatalismus“ auslegte, indem er annahm,
dieses Konzept sei mit der Feststellung, dass wir unabhingig von sinnlichem
Zwang und damit im Rahmen eines rein intelligiblen Vermdgens handeln
konnen, ausreichend bestimmt.23 Schmid ergriff damit Partei fiir die Gleich-

19 V¢l. Die Religion innerbalb der Grenzen der blofien Vernunft. AA VI, 21. - Zuvor spricht
Kant in der Kritik der Urteilskraft auch von der ,,Unerforschlichkeit der Idee der Freibeit“, die einer
positiven Bestimmung dieser Idee den Weg abschneidet (vgl. AA V, 275).

20 Vgl. Die Metaphysik der Sitten. Einleitung. AA VI, 226.

21 Vgl. ebd. 226f.

22 Briefe diber die Kantische Philosophie. 2. Band. Leipzig 1792. Dort vor allem 7. und 8. Brief.

23 Zu Reinholds Auseinandersetzung mit Schmid siehe besonders FABBIANELLI, F.: Die
Theorie der Willensfreibeit in den ,Briefen iiber die Kantische Philosophie“ (1790-1792) von K.L.
Reinhold. In: Philosophisches Jahrbuch (107) 2000, 428-443; LAZZARI, A.: ,Das Eine, was der
Menschheit Noth ist“. Einheit und Freiheit in der Philosophie K.L. Reinholds. Stuttgart-Bad
Cannstatt 2004, 198ff.; GOUBET, ].-F.: Der Streit zwischen Reinhold und Schmid iiber die Moral.



Rezensionsartikel — Besprechungen - Comptes rendus 259

setzung von Freiheit und Intelligibilitit, Unfreiheit und sinnlichem Zwang. Und
konsequenterweise attackierte er damit jene, die nicht nur den sittlichen,
sondern auch den unsittlichen Willen zur Freiheit des Willens rechnen.?4 Gegen
diesen intelligiblen Fatalismus wandte sich Reinhold mit einer alternativen
Interpretation der Kantischen Freiheitslehre. Dieser zufolge hat Kant das
Vermégen des freien Willens in ein Verhiltnis der Beziehung und Differenz zur
Instanz des Sittengesetzes gebracht, Freiheit und Sittengesetz somit nicht
gleichgesetzt. Er hat sich auf diese Weise die Mdglichkeit eréffnet, sowohl den
sittlichen als auch den unsittlichen Willen als Formen eines freien, sanktio-
nierbaren Willens zu begreifen.

Reinhold verdeutlichte mit diesem Gegenvorschlag, dass ein Zwang, der
etwas anderes als die mit dem kategorischen Imperativ implizierte, von uns als
pilichtgemifl handelndem Wesen akzeptierte Notigung durch das moralische
Sollen bedeutet, nicht nur im Falle der Abhingigkeit unseres Willens von einem
sinnlichen Antrieb vorliegt. Ein solcher, nicht-moralischer Zwang besteht auch
im Falle einer Abhingigkeit unseres Willens vom Sittengesetz, die sich als
Monismus dieses Gesetzes und damit als Tilgung der relativen Eigenstindigkeit
des Willensvermégens duflert. Es ist ein Zwang, der unberiihrt bleibt von
Uberlegungen, wonach der beim Sittengesetz unterstellte moralische Zwang
kein eigentlicher, harter Zwang ist und wonach aufgrund des mit dem Sitten-
gesetz einher gehenden Autonomiegedankens nicht von Zwang, sondern nur
von Selbstzwang gesprochen werden kann. Denn er steht und fillt mit der Art
und Weise, wie Wille und Sittengesetz ins Verhiltnis gesetzt werden. Elimi-
nieren ldsst er sich nur dann, wenn man einen Begriff von Willensfreiheit in
Vorschlag bringt, bei dem die Doppelperspektive von Freiheit im Sittengesetz
einerseits und Freiheit des Wihlens von Maximen andererseits zugrunde gelegt
wird - eine Doppelperspektive, die zwar in ein und derselben moralischen
Person besteht, als solche aber nicht auf einen Einheitsgrund zuriickgefiihrt
werden kann.

Ausgehend von dieser Verdeutlichung stellte Reinhold schliefflich eine
Definition der Willensfreiheit auf, die dem Kantischen Freiheitsverstindnis
angemessen sein sollte. Dieser zufolge gilt es drei Elemente vorauszusetzen:
erstens den freien Willen als Vermégen der absoluten Selbstbestimmung; zwei-
tens das Sittengesetz, das den freien Willen zum gesetzeskonformen Handeln
auffordert - nach Reinhold auch: den verniinftigen oder uneigenniitzigen Trieb,
der als veranlassender Grund den freien Willen affiziert; drittens den sinnlichen
oder eigenniitzigen Trieb, der als veranlassender Grund den freien Willen
affiziert. Die Willensfreiheit kann auf dieser Basis definiert werden als ,das
Vermogen der Person, sich selbst zur Befriedigung oder Nichtbefriedigung eines
Begehrens entweder nach dem praktischen Gesetze oder gegen dasselbe zu

In: BONDELI, M. / LAZZARI, A. (Hgg.): Philosophie obne Beynamen. System, Freiheit und
Geschichte im Denken K.L. Reinholds. Basel 2004, 239-250.

24 Siehe SCHMID, C.C.E.: Versuch einer Moralphilosophie. 2., vermehrte Ausg. Jena 1792, § 249.



260 Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus

bestimmen“.25 Der sittliche freie Wille erscheint damit als abgeleitete und
erweiterte Form dieses freien Willens iiberhaupt. Er ist das Vermdgen der
Person, sich selbst fiir die Forderung des Sittengesetzes zu entscheiden und im
Sinne dieses Gesetzes, bei dem Reinhold im Einklang mit Kant den Gedanken
der Selbstgesetzgebung und des autonomen Geltungssinnes der praktischen
Vernunft voraussetzt, zu handeln. Ebenso ist der unsittliche freie Wille eine
abgeleitete Form des freien Willens {iberhaupt. Die Person besitzt ein
Vermogen, eine Anlage zum Bosen, und sie entscheidet sich dabei selbst fiir eine
Forderung des eigenniitzigen Triebs.

In der neueren Literatur zu Kants Freiheitslehre wird dieser Reinholdsche
Definitionsvorschlag zur Willensfreiheit hiufig als zwiespiltig beurteilt. Man
anerkennt auf der einen Seite, dass Reinhold hiermit einen Weg einschligt, der
sich als eine interessante Parallele zu Kants seit Anfang 1792 zunehmendem
Bestreben erweist, den Begriff des freien Willens im Hinblick auf die Vor-
stellung eines bosen Willens begreiflich zu machen. Auf der anderen Seite hegt
man einiges Misstrauen gegeniiber Reinholds Assoziierung des Kantischen Be-
griffs des Sittengesetzes mit einem uneigenniitzigen Trieb, erweckt dies doch
den Eindruck, Kants Idee der Selbstgesetzgebung werde als Trieb missdeutet,
Kants reine, autonome Vernunftmoralitit mit empirischen, heteronomen Moral-
vorstellungen, wie sie die Philosophen des moral sense vertreten haben, ver-
mischt. Anders verhilt es sich bei der Stellungnahme zu Reinholds Definitions-
vorschlag, die sich im Rahmen der jingst erschienenen Studie zu Kants Frei-
heitslehre von Jochen BOJANOWSKI findet.26 Auch hier wird Reinholds Vor-
gehen zwar als zwiespiltig beurteilt, doch geschieht dies mit anderer, gegen-
teiliger Akzentuierung. Nicht Reinholds Assoziierung des Sittengesetzes mit
einem uneigenniitzigen Trieb wird als Stein des Anstofles erachtet, sondern
Reinholds Auffassung von Willensfreiheit, soweit sie eigens als Losung des
Imputabilititsproblems im Vorschlag gebracht wird. Obschon urspriinglich
nicht gegen Kant selbst gerichtet, hat Reinhold damit, so die kritische Stofi-
richtung Bojanowskis, einem in der Kant-Literatur bis in die Gegenwart wirk-
samen ,Mythos“ zum Durchbruch verholfen. Reinhold hat der These Nahrung
gegeben, in Kants Konzept von moralischer Freiheit entstehe aufgrund einer
vorausgesetzten Identitit von sittlichem und freiem Willen ein Imputabilitits-
problem; und Reinhold wird damit indirekt auch zum Initiator der These, Kant
selbst habe dieses Problem im Laufe der Ausarbeitung seines Konzepts von
moralischer Freiheit erkannt und spitestens seit Anfang 1792, mit dem vor-
verdffentlichten ersten Stiick der Religionsschrift, darauf reagiert (25£., 2291f.).

Im gesamten dritten Teil seiner Studie fithrt Bojanowski mit Blick auf
Reinholds Definition der Willensfreiheit den Kampf gegen eine Phalanx von
Kant-Interpreten, die seiner Meinung nach im Banne dieser beiden Thesen

25 Briefe iiber die Kantische Philosophie. Bd. 2, 2711.

26 BOJANOWSKI, Jochen: Kants Theorie der Freibeit. Rekonstruktion und Rebabilitierung (=
Kant-Studien. Erginzungshefte 151). Berlin/New York: de Gruyter 2006. 314 Seiten.



Rezensionsartikel — Besprechungen - Comptes rendus 261

stehen. Kant soll damit, wie der Untertitel der Studie zum Ausdruck bringt,
srehabiliert, gegen all jene, die in seiner Argumentation Unklarheiten,
Dilemmata und Briiche erkennen wollen, als der gradlinige Denker der Freiheit,
der er ist, verteidigt werden. Bojanowski ist der Uberzeugung, Kant habe bereits
in der Grundlegung zur Metaphysik der Sitten ein Konzept von moralischer
Freiheit unterbreitet, bei dem nicht eine Identitit von sittlichem und freiem
Willen behauptet werde und das deshalb kein Imputabilitidtsproblem aufwerfe.
Dementsprechend seien Kants spitere Stellungnahmen zur Willensfreiheit nicht
im Sinne einer mit diesem Problem in Zusammenhang stehenden Revision zu
begreifen. Hinsichtlich des ersten Punktes fithrt Bojanowski den Nachweis,
Kantische Aussagen wie jene, dass ,ein freier Wille und ein Wille unter
sittlichen Gesetzen einerlei“ sei,?” implizierten nicht die Behauptung, nur der
sittliche Wille sei ein freier Wille; solche Aussagen seien vielmehr vor dem
Hintergrund der Tatsache zu interpretieren, dass Kant von einem ,Wechsel-
verhiltnis von Freiheit und Moralitdt® ausgehe und auf dieser Basis Bedingungs-
zusammenhinge zwischen freiem Willen und Sittengesetz als autonomer Instanz
herausarbeite (248, 251-253). Im Blick auf den zweiten Punkt wird erklirt, Kant
wende sich in der Religionsschrift zwar stirker als in fritheren Schriften dem
Thema des moralisch Bésen zu, die Grundfrage, die er hier beantworte, betreffe
allerdings nicht das Zurechnungsproblem, sondern die Erwigung, ob die Gat-
tung Mensch von Natur aus gut oder bose sei (2621f.). Ebenso wenig stehe die
Unterscheidung von Wille und Willkiir aus der Metaphysik der Sitten im Zeichen
der Losung des Imputabilitdtsproblems, gehe es Kant hiermit doch darum zu
zeigen, dass der Wille als legislative Instanz mit einer auf die Maximenent-
scheidung ausgerichteten Willkiir, einem ,kausalen Potential einer handelnden
Ursache®, einhergehe und dass somit, auf der Grundlage von Kants prinzipiell
kausalem Freiheitsverstindnis, erst diese Willkiir Freiheit ausmache (261£.).28
Was in diesem Zusammenhang Bojanowskis Urteil iiber Reinholds Defini-
tion der Willensfreiheit betrifft, kommt auch der Forderer des Jenaer Kantia-
nismus in den Genuss einer Rehabilitierung: Reinhold habe véllig zu Recht
angenommen, Kants Konzept von moralischer Freiheit schlieffe die Annahme
eines unsittlichen freien Willens nicht aus. Und nicht nur dies. Reinhold werde
mit seiner Unterscheidung von Willensfreiheit und Selbsttitigkeit der prakti-
schen Vernunft den Kantischen Bestimmungen zu Willkiir und Wille aus der
Metaphysik der Sitten weit gerechter als die neueren Kant-Interpreten (242).
Allerdings kritisiert Bojanowski gleichzeitig Reinholds Bestreben, ausgehend
von dieser intuitiv Kantischen Ausrichtung eine Willensfreiheit im Sinne des
absoluten Vermégens, sich selbst fiir oder gegen das Sittengesetz zu entscheiden,

27 Grundlegung zur Metaphysik der Sitten. AA TV, 447.
28 Bereits L.W. Beck hat gezeigt, dass man Kants Bestimmungen zu Wille und Willkiir im
Sinne eines Verhiltnisses von legislativer und exekutiver (handlungsorientierter) Seite ein und

derselben Sache interpretieren kann (siehe BECK L.W.: Kants ,Kritik der praktischen Vernunft®.
Miinchen 1974, 188).



262 Rezensionsartikel — Besprechungen - Comptes rendus

zu statuleren. In dieser Beziehung wird zustimmend Kants Vorwurf referiert,
eine Freiheit des Wihlens von Maximen bzw. des Entscheidens fiir oder gegen
das Sittengesetz sei lediglich empirischer Natur und konne somit nicht fiir die
Definition einer als intelligibles Vermégen zu verstehenden Freiheit verwendet
werden (257-260).

Meines Erachtens ist Bojanowski in der Ansicht Recht zu geben, dass Kant
nicht behauptet, freier und sittlicher Wille seien dasselbe, dass er vielmehr
gemeinsame Bedingungen der beiden Willensbegriffe festlegt, Bedingungen, ohne
welche nicht zureichend bestimmt wire, was man unter sittlicher Freiheit zu
verstehen hat. Fiir fragwiirdig halte ich dagegen Bajanowskis implizite Schluss-
folgerung, wenn Kant keine Identitit von freiem und sittlichem Willen behaup-
te, so werfe sein Konzept von moralischer Freiheit auch kein Imputabilitits-
problem auf. Dem ist entgegenzuhalten, dass mit der Nicht-Identitit von freiem
und sittlichem Willen nur eine formale Voraussetzung zur Losung des Imputa-
bilititsproblems bereitgestellt wird. Losen lisst sich das Problem erst dann,
wenn, analog zum Verstindnis sittlicher Freiheit, gezeigt wird, dass und unter
welchen Bedingungen ein freies unsittliches Handeln besteht. Soweit Boja-
nowski den Kantischen Begriff eines vom sittlichen Willen abzukoppelnden
freien Willens in einer solchen, positiven Hinsicht entfaltet, entsteht dariiber
hinaus der Eindruck, dass damit das Imputabilititsproblem gerade nicht als
gelost betrachtet werden kann. Bojanowski konstatiert ausgehend von Kants
Diktum, die Freiheit in Beziehung auf die Gesetzgebung durch Vernunft sei
seigentlich allein ein Vermodgen; die Moglichkeit, von dieser abzuweichen, ein
Unvermdgen®,?? mit Unvermdgen sei nicht ,Unmdglichkeit® gemeint, sondern
»Schwiche®; die Rede von Unvermégen impliziere somit nicht, dass eine ,bdse
Handlung #nmdglich oder unfrei wire“ (258). Dazu ist zu bemerken, dass
Unvermdgen zwar nicht Mdglichkeit ausschliefft, mit Mdglichkeit aber nicht
auch schon Freiheit gemeint ist, jedenfalls nicht jene Freiheit, die beim
Imputabilitdtsproblem zur Diskussion steht: das freie, von natiirlichen Hinder-
nissen unbehelligte Wollen.

Im Grunde ist hier natiirlich nicht nur Bojanowskis Interpretation, sondern
auch Kants Position selbst unbefriedigend. Ist eine bése Handlung im moralisch-
praktischen Sinne frei, zurechenbar, lisst sich die Annahme von bdsen
Handlungen aus Unvermdgen nicht aufrechterhalten. Man wir mit anderen
Worten nicht umhin kdnnen, ebenfalls bei bésen Handlungen mit der Vor-

29 Die Metaphysik der Sitten. Einleitung. AA VI, 227. - Im Blick auf den Entstehungskontext
der Kant-Reinhold-Kontroverse zum Begriff der Willensfreiheit ist es nicht uninteressant
festzustellen, dass das Kantische Diktum an eine Reinhold wohlbekannte Auferung aus F.H.
Jacobis Aufsatz Etwas, was Lessing gesagt hat von 1782 erinnert. Die Theorie der Tugend oder
Freiheit ist, so Jacobi, eine ,Theorie des menschlichen Vermégens®, die Theorie des Lasters
dagegen eine ,Theorie der Sclaverey, des menschlichen Unvermégens®. ,Wahre Freyheit also
wire mit der Tugend einerley.“ (Werke. Hg. v. F. Roth und F. Koppen. Leipzig 1815. Bd. 2,
368f.). Zu Reinholds Bezugnahme auf diese Auflerung vgl. Der neune Teutsche Merkur (1791) 3.
Stiick, Miarz 1791, 228.



Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus 263

stellung von Vermogen oder Selbstbestimmung zu operieren. Vor diesem
Hintergrund ist nun schliefllich gerade Reinholds Annahme eines freien Willens
im Sinne des Vermogens, sich selbst zu einer Handlung fiir oder gegen das
Sittengesetz zu bestimmen, in ein anderes Licht zu riicken, als dies bei Kant und
in der Interpretation durch Bojanowski geschieht. Reinholds Definition ist nicht
als Alternative, sondern als Grundlage oder Erginzung zur Auffassung eines
sittlich freien Willens, eines Handlungsvermégens und Handlungsvollzugs
gemifl dem Sittengesetz, aufzufassen. Der Kantische Definitionsansatz, der auf
den sittlich freien Willen ausgerichtet ist, wird somit durch Reinholds Vorschlag
vollstindiger. Und vor allem wird er dadurch auch zu einem Ansatz, der dem
Imputabilititsproblem Rechnung zu tragen vermag. Kants Einwand, eine
Freiheit der Wahl oder der Entscheidung fiir oder gegen das Sittengesetz sei
empirisch und damit fiir die Definition eines Freiheitsvermégens, das intelli-
gibler Natur sei, ungeeignet, verfehlt, sofern er auf Reinhold gemiinzt ist, sein
Ziel. Was Reinhold mit Selbstbestimmung fiir oder gegen das Sittengesetz meint,
betrifft nicht eine Erfahrung, der zufolge fiir oder wider das Sittengesetz
gehandelt wird, sondern die Tatsache, das wir prinzipiell zwischen Maximen
wihlen kénnen, dass wir vermdgend sind, uns fiir die eine oder andere Maxime
zu entscheiden und einen Entscheid, da unsere Selbstbestimmung absolut ist,
auch zu fillen. Diese Tatsache ist eine Folge der als transzendental einzu-
stufenden Voraussetzung, der zufolge der Mensch ein sinnlich-intelligibles Dop-
pelwesen ist und deshalb, im Unterschied zu einem blof intelligiblen oder
gottlichen Wesen, der Moral bedarf. Nur weil dieses Doppelwesen besteht, gibt
es die mit dem kategorischen Imperativ ausgesprochene moralische Forderung,
nach Maximen zu handeln, die als moralisches Gesetz gelten kénnen. Und diese
Forderung ihrerseits schliefft doch offenbar ein, dass der Mensch wihlen, ent-
scheiden, so oder anders handeln kann.



JOEL LONFAT
Métaphysique et ontothéologie : éléments pour Ihistoire de 1’analogie de I’étre

Il est des livres qui sont écris et édités — a I'instar des jeux vidéos - a grande vi-
tesse, vitesse qui leur est méme parfois imposée par des politiques éditoriales en
manque de vente, et que quelques patchs fournis sous forme d’articles tendent a
améliorer ou corriger... mais ce n’est heureusement pas le cas de ce livre.! Bien
au contraire. Inventio analogiae est resté pendant de nombreuses années un objet
intentionnel en travail, connu seulement de quelques amis et collégues de
I’Auteur qui, ayant vu quelques ébauches de ’ouvrage en question, avaient pu
témoigner de son existence pendant les plus de dix ans qu’a duré sa gestation. La
naissance d’Inventio analogiae avait méme été annoncée avec quelque optimisme
en 2000 déja : « Je renvoie, sur ce point, a I’ouvrage Inventio Analogiae. Eléments
pour Phistoire de ’analogie de [’étre, ou ]J.-F. Courtine reprend et développe
’ensemble de ses recherches »2; mais il a fallu attendre 2005 pour voir enfin
paraitre Inventio analogiae, avec son sous-titre définitif, dont I’édition par Vrin a
été le seul moyen de stopper !’éternel re-travail... ce livre est peut-étre
I’archétype qui illustre le mieux ce propos d’Alfonso Reyes : « Esto es lo malo
de no hacer imprimir las obras: que se va la vida en rehacerlas »,3 ce qui, pour les
non hispanophones, donne : « C’est tout ’inconvénient de ne pas faire imprimer
ses ceuvres : on passe sa vie a les refaire ». Faire, refaire, défaire, refaire a nou-
veau I’histoire de la métaphysique n’est pas chose évidente, et ’on ne s’étonnera
point que Jean-Frangois Courtine ait mis dans ce livre un peu de réflexion déja
présentée ailleurs, principalement dans Sudrez et le systéme de la métaphysique 4 et
dans deux articles « Aux origines néoplatoniciennes de 1’analogie de I’étre » et
« La critique heideggérienne de 1’analogia entis », dans leurs versions publiées en
2003 aux Presses Universitaires de France> - une premiére version des « origi-
nes » ayant deja été publiée dans un numeéro spécial des Cabiers de la revue de
théologie et de philosophie en 1999, et retravaillée a I'occasion de sa réédition.
Inventio analogiae se présente donc comme le résultat des dix derniéres années
de recherche de Jean-Frangois Courtine touchant a I’histoire de la métaphysi-
que ; il nous emmeéne dans un voyage dans le temps, et nous conduit 2 travers les
méandres de I’histoire de la métaphysique d’une maniere exemplaire : de Platon

1 COURTINE, Jean-Frangois : Inventio analogiae. Métaphysique et ontothéologie (= Probléemes
& Controverses). Paris : Vrin 2005.

2 DE LIBERA, Alain : Archéologie et reconstruction. In : coll., Un siécle de Philosophie : 1900~
2000 (= Folio Essais 39). Paris : Gallimard - Centre Pompidou 2000, 572, note 2.

3 REYES, Alfonso: Obras Completas 1 (= Letras Mexicanas). México : Fondo de Cultura
Econémica 1955, 174.

4 COURTINE, Jean-Frangois : Sudrez et le systéme de la métaphysique (= Epiméthée). Paris :
PUF 1990.

5 Versions publiées dans COURTINE, Jean-Frangois: Les catégories de [’étre. Etudes de
philosophie ancienne et médiévale (= Epiméthée). Paris : PUF 2003.



Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus 265

a Heidegger, soit plus de 2000 ans, a travers cinq langues différentes, soit le grec,
I’arabe, le latin, ’allemand et le francais. Son titre nous annonce tout un pro-
gramme : la métaphysique, I’ontothéologie et ’analogie de I’étre.

Le champs d’investigation ainsi ouvert est proprement démesuré, et oblige
I’Auteur - qui pour la premiére et derniére fois prend pitié de son lecteur - a en
rassembler le déploiement grace a: 1) une question directrice : comment com-
prendre que la recherche aristotélicienne d’une science de ’étre en tant qu’étre
ait pu donner naissance et étre systématisée en une méta-physique et une onto-
théo-logie 2) une étude de cas: ’analogie de I’étre et 3) une méthode, dont
I’importance est telle qu’il est peut-étre utile que nous en disions préalablement
quelques mots. Jean-Francois Courtine nous présente plus cette méthode qu’il
ne la formalise ou justifie - la pertinence des recherches menées fait d’Inventio
analogiae lui-méme la preuve ultime de la qualité de la méthode employée - dans
I’avant-propos (7-10), dans 'introduction a la premiére partie (qui traite de la
constitution ontothéologique de la métaphysique, axée principalement sur Bren-
tano et Heidegger, 13-14), dans I’introduction 2 la deuxiéme partie (qui traite de
la métaphysique chez Aristote et les commentateurs grecs, 103-107), au début du
deuxiéme chapitre de la deuxiéme partie (qui traite de 1’élaboration de la doc-
trine de 1’analogie de I’étre, 153-156) et dans la conclusion (359-365) ; c’est dire
si cette méthode structure le livre lui-méme, tout du moins dans ses grands
schémes - que nous allons analyser un peu plus bas. L’Auteur introduit donc sa
méthode au tout début de son propos, et ce en partant d’'une remarque conclu-
sive d’un article d’Alain de Liberaé, qui affirme: « C’est par un certain type
d’archéologie fine, libéré de ’horizon de I’onto-théo-logie, que je crois, en tout
cas, possible d’approcher de maniére véritablement historique la pluralité des
métaphysiques médiévales tout en jetant un pont sur les métaphysiques d’hier et
d’aujourd’hui ». Archéologie... le mot - dans son acception savante de mélange
collingwoodien et foucaldien, rehaussé a la maniére delibérienne - est lancé ! et
assumé : sans reprendre ici ’argument publicitaire que constitue la quatrieme de
couverture, nous pouvons citer I'introduction a la premiére partie : « La pers-
pective ici directrice est donc historique ou mieux peut-étre ‘archéologique’ :
elle programme en effet une enquéte sur les conditions principielles de possibi-
lité/impossibilité d’un régime discursif défini, mais qui aura fait époque,
s’agissant de I’étre, des étres ou des étants, envisagés dans leurs différences et
leur possible unité » (13). Jean-Francois Courtine nous invite donc a le suivre
dans une histoire, qu’ill nomme lui-méme « souterraine» (9) - une sorte
d’archéologie spéléologique — et qui pointe dans la longue durée une série
d’analyses micrologiques visant des textes qu’il nous montre étre porteur de sens
pour comprendre les inflexions, voire contresens, ayant permis certaines systé-
matisations de la recherche aristotélicienne de la science de I’étre en tant

6 DE LIBERA, Alain : Genése et structure des métaphysigues médiévales. In : NARBONNE, Jean-
Marc / LANGLOIS, Luc (éds) : La Métaphysique. Son histoire, sa critique, ses enjeux. Paris/Laval &
Québec : Vrin/Presses de I'Université de Laval 1999, 181.



266 Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus

qu’étre : ’histoire des métaphysiques, plutét que de L& métaphysique. Bien que
non nommeées par I’Auteur, nous pouvons aisément reconnaitre les données mé-
thodologiques de bases qu’il emploie afin de rendre intelligible ces inflexions,
soit I’étude des transformations de la métaphysique, a travers I’histoire de la
transmission des textes et des corpus, grace a ’analyse micrologique des Com-
plexes constitués de Questions et de Réponses (CQR) pertinents.” Ainsi,
I’examen historico-critique de I’invention et des développements du concept de
métaphysique selon la méthode des CQR permet a Jean-Francois Courtine « de
distinguer différents ages de la métaphysique (‘age néoplatonicien’, ‘age gréco-la-
tin’, ‘age arabo-latin’, a tout le moins) et de remettre donc radicalement en
cause, par cette ‘historicisation’ méme, le principe d’intelligibilité de la constitu-
tion ontothéologique de la métaphysique » (360).

On ’aura déja compris, ce livre n’est pas une introduction a I’histoire de la
métaphysique, un Que saisje de ’analogie ou un 128 de l’ontothéologie...
Inventio analogiae demande le meilleur de son lecteur : livre complexe, techni-
que et difficile, il demande attention et lecture fine ; bien que la plupart des tex-
tes grecs, latins et allemands soient traduits, il demeure certains passages en V.O.
qui demandent persévérance et recherches, 1’aide de traductions ou de diction-
naires.8 L’ Auteur a fait son travail, au lecteur scrupuleux de faire le sien.

L’organisation d’Inventio analogiae, structurée par la méthode des CQR,
nous présente donc le développement de la recherche mise en place par Jean-
Frangois Courtine : trois partie, soit Heidegger et la métaphysique (Métaphysique
et pensée de [’érre), le monde grec et la métaphysique (Aristote et les commenta-
teurs grecs) et le monde gréco-arabo-latin et la métaphysique (De la traduction), le
propos étant, pour chaque partie, mis en perspective par la problématique de
I’ « analogie ». S’il est aisé de comprendre la nécessité de 1’étude gréco-arabo-la-
tine de la métaphysique, le fait d’entrer dans cette problématique avec Heidegger
peut étre sujet a question, voire dénigrement; cela semble fort arbitraire...
pourquoi ne pas commencer avec Kant par exemple (I’origine du mot onrothéo-
logie se trouve en effet dans la Critigue de la raison pure) ou, si ’on veut faire
plus récent et anglo-saxon - c’est 2 la mode -, avec par exemple I’excellente
étude de Lambert Marie De Rijk? ou celles de Charles Kahn ou Jaakko Hin-

7 En ce qui concerne la formalisation de cette méthode, pour combler le non-dit d’Inventio
analogiae, qu’il nous soit permis de renvoyer a Alain de Libera, « Le relativisme historique :
théorie des ‘complexes questions-réponses’ et ‘tragabilité’ ». In: Les Etudes Philosophiques,
Octobre-Décembre 1999, 479-494,

8 Par exemple 4 la page 58 : « Ayant ainsi accentué la contradiction ‘insupportable’ entre ces
deux orientations, Natorp non seulement récuse toute identification de la mpiiTn émioTipn avec
une TLPLWTATN €MOTHUN ayant pour objet le TipuidTatov yévos, mais encore, et trés
logiquement, il considére comme une interpolation la fin du chapitre I du livre E qui assigne a la
Grundwissenschaft non seulement 1’6v dmAds kat 1) dv, mais encore un dv TuL kal yévos Ti, fit-
il Tl TaTov, GetotdTor kKal THY TLLwTdTNY S€L Tepl yYévos elvat ».

9 DE RIK, Lambert-Marie : Aristotle. Semantics and ontology (= Philosophia Antiqua).
Leiden : Brill, 2 vol., 2002.



Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus 267

tikka ?10 L’intérét porté par I’Auteur a la philosophie de Heidegger n’y est
probablement pas pour rien, mais ne constitue pas non plus a notre avis ’entier
de la réponse. Entrer d’emblée dans le probléme de la métaphysique-ontothéolo-
gie par Heidegger permet de mettre a jour, d’exprimer de maniére claire certains
problémes centraux de la question de la constitution de la métaphysique ; il ne
s’agit pas d’acquiescer a I’étude heideggérienne (bien au contraire, la pertinence
méme de ce modele est remis en question), ni de cautionner une méthode hei-
deggérienne « déconstructionniste » en histoire de la philosophie (ou de la dé-
construire elle-méme) selon ce qu’affirmait Frédéric Nef, classant Jean-Francois
Courtine parmi les destructeurs de la métaphysique congue comme un obstacle a
une pensée authentiquell. Il s’agit d’étre attentif a certains problémes posés par
I’exégese heideggérienne, qui sont révélatenrs de problémes internes a la consti-
tution de la métaphysique comme ontothéologie, afin d’en tracer I’histoire (dans
le bon sens ou a contresens) ; il s’agit d’archéologie, pas de déconstruction ;
I'instrument utilisé est la loupe, pas le destructeur de documents.

La pierre d’achoppement qui va ouvrir la réflexion sur la nature de la méra-
physique est donnée par I’étude de cas « fil-rouge » du livre, I’analogie, et plus
particuliérement par I’étude que Heidegger fait de la fameuse dissertation de
Brentano, Von der mannigfachen Bedeutung des Seienden nach Aristoteles ; en ef-
fet, dans une analyse particuliére du chapitre 5 du texte de Brentano, Heidegger
va prendre le contre-pied de son prédécesseur en refusant que la multiplicité des
sens de I’étre soit restreinte aux catégories, considérant l’analogie non pas
comme une solution au probléeme de I’€tre, mais comme la marque d’une aporie.
Si ’analogie est donc signe d’un probléeme plutdét qu’une réponse, ’étude doit
remonter en amont, et s’intéresser a ce qui fonde ’analogie, soit la métaphysi-
que. Cette entrée en matiére fournit donc une bonne raison a I’Auteur pour ou-
vrir son étude par une analyse de la constitution de I'ontothéologie, dont la
question directrice devient : « L’ontothéologie [...] est-elle en mesure d’éclairer
ou d’expliciter, dans leur nécessité intrinséque, les apories, les tensions, voire les
‘contradictions’ de la métaphysique aristotélicienne ? » (48). La réponse a cette
question est double, et porte sur ce que ’on comprend par ontothéologie et par
métaphysique.

Premierement, Jean-Francois Courtine nous montre, a 1’aide de nombreux
textes de Heidegger!2, que celui-ci considére que le probleme fondamental est en
fait celui de la polysémie de I’étre, mise en relation avec ce qu’Aristote appelle la

10 Par commodité, car rassemblés en un seul ouvrage : respectivement Retrospect on the Verb
To Be’ and the Concept of Being et The Varieties of Being in Aristotle. In: KNUUTTILA, Simo /
HINTIKKA, Jaakko (éds): The Logic of Being. Dordrecht : D. Reidel Publishing Company 1986, 1-
28 et 81-114.

11 Cf. NEF, Frédéric : Qu’est-ce que la métaphysique (= Folio Essai). Paris : Gallimard 2004,
189-190.

12 C’est-a-dire : Hegels Phinomenologie des Geistes, Anfangsgriinde der Logik im Ausgang von
Leibniz, Heraklit, Vom Wesen der menschlichen Freibeit, Wegmarken, Gundprobleme der
Phinomenologie, die onto-theo-logische Verfassung der Metaphysik, Was ist Metaphysik 2, Holzwege.



268 Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus

philosophie premiére ; en d’autres termes, le probléme est né de I’identification
de la science de I’étre en tant qu’étre avec la philosophie premiére, soit de
I'identification de la science de I’étre comme tel avec la science d’une région de
I’étre, celle de I’étre séparé, puis plus précisément de I’étre séparé supréme, Dieu
(d’ou I’onto-théo-logie). Heidegger va redéployer I'unité ontologique de la mé-
taphysique en ceci qu’elle interroge en fait, selon lui, I’essence de I’étre (soit le
temps, ce qui renvoie au Dasein), et ce grace l’analyse du participe év qui, ren-
forcant la duplicité étre/étant, déplace la question directrice de la métaphysique
(soit T{ TS 6v) de qu’est-ce que ’étant ? a qu’est-ce que I’étant e(s)tant ? (cf. 79),
au sens ou un étant n’est jamais sans 1’étre ; Heidegger dépasse ainsi 1’aporie
identificatrice sans avoir besoin de I’affronter directement. Sans vouloir mettre
en doute cette analyse fine, qui est fondée dans les textes mémes de Heidegger,
nous voudrions signaler un point ou un supplément d’information n’aurait pas
été superflu : en effet, Heidegger utilise comme base de sa réflexion la célébre
expression d’Aristote tirée de Métaphysique Z 1, 1028b4, T( 16 v, qu’il com-
prenait dans les années 30 non pas comme « qu’est-ce que I’étant e(s)tant » mais
comme gu’est-ce que [’étre (et qu’on pourrait tout aussi bien comprendre comme :
qu’est-ce que I’étant, qu’est-ce qui est 1’étre ou encore qu’est-ce qui est étant) en
oubliant presque toujours la fin de la phrase, qui dit To0T6 éoTL Tis 7 ovola,
c’est-a-dire autrement dit, qu’est-ce que la substance (ce qu’on pourrait aussi com-
prendre comme : qu’est-ce que I’essence, qu’est-ce qui est la substance ou encore
qu’est-ce qui est ’essence), comme c’est le cas par exemple dans Die Grundpro-
bleme der Phinomenologie .13 Etant donné que la théorie mise en place dans les
Gundprobleme et Sein und Zeit ont conduit 4 une impasse, qui a obligé Heideg-
ger via ses interprétations des présocratiques a se tourner vers une nouvelle
théorie de la métaphysique, ne devrait-on pas faire une différence entre les theses
du jeune Heidegger, et celle du vieux ? Il est dommage que Jean-Frangois Cour-
tine n’ait fourni ici aucun argument pour cette mise a égalité (est-ce parce que
pour cette problématique, nous avons affaire a une constance chez Heidegger,
ou est-ce que - thése beaucoup plus forte - I’Auteur pense qu’il n’est pas perti-
nent de distinguer une philosophie du jeune et du vieux Heidegger ?).
Deuxiémement, Jean-Frangois Courtine nous montre comment Heidegger,
dépassant l'origine « bibliothécaire » du Td petd Ta dvoixa, (affirmant que ce
nom a été donné a la Métaphysique parce qu’elle faisait suite aux Physiques dans
I’édition d’Andronicos de Rhodes), congoit que ce titre n’est pas seulement
révélateur d’un embarras de classification a ’intérieur d’une tripartition classi-
que de la philosophie en logique, physique et éthique, mais est aussi le signe
d’un « embarras philosophique principiel » (85). C’est ce qui permet - selon
Heidegger - de comprendre le passage du titre d’une classification au titre de
I’ouvrage lui-méme. Pour ’expliquer, il va interpréter la préposition petd plus
uniquement dans le sens de apreés, mais dans le sens de dépassement : la métaphy-

13 HEIDEGGER, Martin: Die Grundprobleme der Phinomenologie. Frankfurt a.M.:
Klostermann 2005, Einleitung, §3, 19.



Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus 269

sique est ainsi interprétée en transphysigue. Et Heidegger donne I’estocade finale,
qui lie la premiere a la deuxieme réponse : a cette transcendance de I’étre corres-
pond la transcendance du Dasein : « Ce mouvement de transcendance, ce passage
au-dela de ’étant présent ou donné ne caractérise pas simplement la démarche
du métaphysicien, au sens courant du terme, mais il est constitutif de 1’étre-la
lui-méme des lors qu’il peut se rapporter a quelque étant que ce soit » (88).

Suivant ce que nous venons d’expliquer de la raison de la présence de Hei-
degger en ouverture d’Inventio analogiae, nous pouvons donc déja anticiper les
problématiques a venir : Comment ’analogie se développe-t-elle, en aporie ou
solution ? qu’est-ce que cette philosophie premiére ? et qu’est-ce que cette méta-
physique ? L’analogie n’ayant jamais été considérée par Aristote comme une
aporie, et dépendant du reglement de la question de I’étre (étant donné que
I’ « analogie » sert d’unité aux multiples sens de 1’étre), Jean-Frangois Courtine
va d’abord rechercher la réponse aux deux autres questions.

Commengons par rappeler les problémes qui accompagnent la Métaphysique
d’Aristote : 1) les morceaux qui composent cet ouvrage semblent parfois trés hé-
térogenes et on peine a leur trouver une unité 2) Aristote n’emploie jamais le
mot métaphysique pour désigner tout ou partie des textes rassemblés sous ce nom
et, alors que la science recherchée demeure majoritairement anonyme, phi-
losophie premiére est parfois utilisée 3) ’objet de cette science n’est pas claire-
ment identifié : I’étre en tant qu’étre, les premiers principes, les causes, la subs-
tance, la substance premiére, les étres séparés ou encore dieu ? Etant donné cet
état de chose, doit-on donc tout simplement se débarrasser de ce titre de Méta-
physique, ou ne lui garder comme place que celle du bibliothécaire ? utiliser uni-
quement philosophie premiére ? selon I’Auteur, la réponse est non... se basant
sur une étude de la place de la dialectique dans le systéme aristotélicien, Jean-
Francois Courtine montre la parenté entre les démarches de la dialectique et de
cette science jamais nommeée et toujours recherchée, parenté qui ’améne a af-
firmer qu’on peut « chercher a entendre en un sens obvie le terme de métaphysi-
que, de telle sorte que ce titre, pour n’étre pas originellement aristotélicien, ne se
réduise pas purement et simplement a une dénomination fondée sur des raisons
extrinseques — un ordre dans la classification d’éditeur -, et de telle sorte qu’il
conserve encore une écoute et une fidélité vis-a-vis de la recherche authentique-
ment aristotélicienne » (120). Ayant ainsi résolu de maniére satisfaisante la pro-
blématique de ’appellation non aristotélicienne de métaphysiqgue en ce qui
concerne ’ouvrage d’Aristote lui-méme, 1’Auteur poursuit sa recherche dans la
direction des commentateurs d’Aristote, postérieurs 3 Andronicos de Rhodes, et
qui eux sont confrontés a la coexistence des deux appellations de métaphysique
et de philosophie premiére. Il démontre avec sagacité comment, suite 3 une in-
terprétation forte des concepts aristotéliciens de premier et second en soi et
pour nous, Alexandre d’Aphrodise déja, et a sa suite Asclépius et Syrianus vont
orienter la compréhension de cette science toujours recherchée dans une direc-
tion fort peu aristotélicienne : la philosophie premiere, congue comme science
supréme, est premiére en soi par opposition 2 la philosophie seconde, la physi-



270 Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus

que, parce que son objet est supérieur, étant éternel, immuable et séparé de la
matiere ; et de plus, comme ’indique I’étymologie de métaphysique, celle-ci
vient apres la physique, mais seulement pour nous, car ce qui est sensible nous
est plus directement perceptible que les réalités séparées. Cette interprétation
permet de joindre en une seule science la philosophie premiere et la métaphysi-
que, 'union de la science de I’étre en tant qu’étre avec celle de I’étre séparé,
culminant en la science de I’étre séparé suprémement étant, dieu, est consommée
chez Alexandre déja, et donne naissance a ’ontothéologie. Or cela n’existait
pourtant pas chez Aristote, comme |’indique bien 1’Auteur : « La distinction de
I’antérieur et du postérieur, pour nous et par nature, ne recoupe en aucune fagon
I’opposition de la physique et de la métaphysique, mais c’est au sein méme de la
physique, comme au sein de la métaphysique qu’elle prend seulement tout son
sens. [...] Le double chemin qui nous est ici présenté par Aristote n’est certes pas
celui qui conduit de la physique a la métaphysique [...] » (139). C’est ici a notre
avis plutdt I'entrée en jeu d’une unité de consécution selon I’antérieur et le pos-
térieur (T édefis) et d’une hiérarchisation proprement néo-platonicienne du
réel que, comme le souligne Jean-Francois Courtine, le fait que «le d¢’ évés
prenne le pas sur le mpos €v,14 et se laisse expliciter en une priorité architectoni-
que causale », qui permet un tel déplacement de la philosophie premiere et de la
métaphysique vers ’ontothéologie (c¢f. 130) ; mais cela n’atteint en rien la
pertinence du raisonnement.

L’articulation centrale du propos devient donc évidente : toute la probléma-
tique de la métaphysique est déterminée par le probléme de son unité : est-ce une
unité donnée par un rapport au premier (d$’ €vés et mpos €v) qui est la subs-
tance, de consécution entre le premier et les subordonnés, un ensemble des deux,
ou encore autre chose ? c’est ici qu’intervient la problématique de I’analogie. La
question directrice devient donc : « Nous voudrions [...] chercher a savoir com-
ment, de par la logique propre a son développement, cette lecture hyperphysi-
que, parce que métaphysique, a pu conduire a une systématisation de la recher-
che aristotélicienne, par 'intermédiaire d’une doctrine de I’analogie comme
analogia entis. » (153-154). Jean-Frangois Courtine présente alors avec brio une
histoire passionnante que nous ne pouvons malheureusement qu’esquisser ici,
mais qui est peut-étre la plus belle illustration de la capacité heuristique et créa-
tive du commentaire. L’épée de Damocles est suspendue sur la science une de
I’étre, certains textes d’Aristote (comme celui tiré des Topigues 1.15), principa-
lement centré sur la critique de la théorie des Idées de Platon, semblant nier sa
possibilité alors que d’autre textes (tirés par exemple de I’Ethique a Nicomagque
1.4, de Métaphysique T.2), bien qu’affirmant ’unité de cette science, proposent
différentes définitions de I'unité qui ne coincident pas toujours les unes avec les
autres : il y a 'unité d’analogie, du terme grec dvaloyla qui depuis Platon, et
donc aussi pour Aristote, signifie uniquement une égalité de rapports dans une

14 Le premier présentant 'unité par rapport a une commune origine, et le second par rapport
a une fin commune.



Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus 271

relation 3 quatre terme,!5 unité qui selon I’Ethique a Nicomaque garantit une
science une de I’étre, alors que selon la Métaphysique c’est une unité par réference
a un premier qui en garantit l'unité. L’embarras augmente encore avec la lecture
P q &
du premier chapitre des Catégories qui définit les choses synonymes, homony-
mes - sans mentionner ni 'unité par référence 4 un premier ni analogique - et la
paronymie. Pour le Stagirite, c’est ’unité par référence a un premier qui unifie
les différents sens de 1’étre, qui ne sont donc pas totalement homonymes : si
) b g
’tre se dit de fagon multiple, c’est toujours vers un, une certaine nature et il
¢ pl€, ] >
n’est donc pas homonyme.16 L’exemple dont Aristote se sert pour illustrer son
propos est celui de la santé ; I’ Auteur, se refusant 2 commenter une nouvelle fois
cet exemple canonique, explique avec justesse que comprendre le rapport du sain
a la santé comme linéaire est faux, mais qu’il faut le comprendre comme une
q
unité circulaire, sans que jamais ’'un des sens ne puisse étre saisi sans un autre au
q
moins : ’homonymie par référence a un premier n’est pas un schéme sclérosé et
fixe qui établit une structure hiérarchique mais bien plutdt un renvoi de signifi-
q q
cation a I’intérieur méme de la multiplicité de ces significations, suffisant pour
P )
créer une unité entre elles (puisqu’elles se renvoient les unes les autres par rap-
q P
port A une premiére, et jamais une signification n’est hors de ce cercle de signifi-
cations), sans pour autant en restreindre la dispersion : « le mpos €v en effet ne
réduit pas ’homonymie de I’étre, il explicite au contraire » (194). Ce sont les
commentateurs, avec Alexandre a leur téte, qui vont, moyennant a)
Iinterprétation ontologique de la désinence - caractéristique des paronymes -
comme dépendance et participation, b) I’introduction de I’aspect sériel selon
I’antérieur et le postérieur dans la relation de référence a un premier et c) son
placement, non plus comme un cas d’homonymie intentionnelle, mais comme
intermédiaire entre les synonymes et les homonymes, donner a l'unité a un
premier la charge de structurer non seulement I'unité de la métaphysique, mais
aussi I'unité du monde dont elle découle. Les témoins a charge présentés par
I’Auteur sont nombreux et tout a fait convaincants: Alexandre, Asclépius,
Dexippe, Plotin, Porphyre, Proclus, le Pseudo-Denys et Simplicius. Et ainsi
3 ) ) Y

s’achéve la deuxieme partie.

La troisieme et derniére partie de notre voyage va nous mener des paysages

paysag
gréco-arabes au terres gréco-latines, ou nous allons enfin rencontrer I’analogie de
’étre. Initiée brillamment par Bernard Montagnes en 1963,V les recherches sur
P & )
ce terrain sont nombreuses, et I’ Auteur lui-méme ne craint pas d’annoncer au su-
jet de Thomas d’Aquin que « nous n’entendons pas ici entrer plus avant dans le
détail des réponses ou des formules, ni dans I’examen d’une possible évolution
P ) P

15 Cf. Aristote : Ethique 4 Nicomague 1.4, 1090b28-29 et Métaphysique A.6, 1016b31-32.

16 Soit: To 8¢ v AéyeTal pév modhax®s, dAAa wpds €v kal plav Twd ¢vov kal oly
dpovipes, Aristote : Métaphysique I".2, 1003233-34.

17 MONTAGNES, Bernard : La doctrine de I’analogie de létre d’aprés Saint Thomas d’Aquin (=

Philosophes Médiévaux VI). Louvain/Paris: Publications Universitaires/Béatrice-Nauwelaerts
1963.



272 Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus

de la doctrine thomasienne » (261). En effet, la partie gréco-arabe, récupérée a
travers Albert le Grand, est présentée en 16 pages, et la théorie de Thomas en 24
pages. La, et contrairement 4 ce qui a été présenté dans la plus grande partie
d’Inventio analogiae, le lecteur n’est plus conduit pas a pas a travers les develop-
pements, mais est renvoyé a son travail et & sa responsabilité de compléter ce
qu’il ne connait, mais que Jean-Francois Courtine présuppose connu. Néan-
moins, les éléments les plus pertinents nécessaires a la compréhension du déve-
loppement sont analysés : en ce qui concerne le monde gréco-arabe, le passage de
’analogie par Avicenne, Algazel, Alfarabi et Averroés est étudie avec suffisam-
ment de détails pour permettre au lecteur de suivre le propos de I’Auteur. Nous
aurions cependant souhaités, afin de mieux pouvoir comparer cette partie avec
les analyse de la métaphysique chez Heidegger et chez Aristote, avoir quelques
explications sur le statut et ’objet de la métaphysique chez Avicenne et Aver-
roes.18 En ce qui concerne le monde gréco-latin, I’ Auteur, suivant sa méthode de
coup de sonde micrologique, se concentre d’abord sur Thomas d’Aquin, puis sur
Thomas de Sutton en tant qu’un des représentants de ’école thomiste, pour
terminer sur une étude de ’analogie chez Suarez et Cajetan. Inutile ici de repro-
cher & I’Auteur de ne pas avoir traité des problemes de 1’équivocité et de
’analogie dans les traités logiques, de ne pas avoir analysé les théories métaphy-
siques d’autres auteurs... le but annoncé de ’auteur n’était pas de retracer inte-
gralement toute I’histoire de la métaphysique et de I’analogie, mais seulement
celle pertinente pour comprendre, ou tout du moins éclairer, la problématique
de ’analogia entis. Sans reprendre ’analyse fine de Bernard Montages ni déve-
lopper I’évolution de la doctrine de 1’analogie de I’étre chez Thomas d’Aquin,
Jean-Frangois Courtine, fidéle a son projet, présente donc a son lecteur les in-
flexions de la métaphysique thomasienne et leurs répercutions dans ses théories
de I’analogie, illustrées par la question des Noms divins (principalement Qui est
et le Tétragramme YHWH) ; en effet, la conception thomasienne de la causalité
comme cause formelle au début de sa carriére influence directement sa doctrine
de I’analogie de I’étre : c’est sa solution du Commentaire des Sentences « qui pro-
posait une forme d’analogie par référence dans une perspective formaliste
d’imitation et de participation » (266), et qui sera abandonnée car le risque
d’univocité et de rapport direct créateur-créature (qui peut amener un pan-
théisme) est trop fort. La solution du De veritate, qui privilégie une proportion-
nalité (soit une analogie au sens aristotélicien), basée toujours sur une concep-
tion de la causalité formelle, ne sera pas non plus retenue et laissera place a une

18 Te fait que la métaphysique d’Avicenne ait été connue avant celle d’Aristote dans le
monde latin est intéressant pour ce propos : en effet, ’objet premier de la métaphysique étant
pour le Persan I’étre en tant qu’étre et le second ’existence de dieu, ce schéme ontothéologique a
suscité des lectures conflictuelles de la Métaphysigue d’Aristote, Averroés étant en complet
désaccord avec cette vision. Pour plus de renseignements, ¢/. BERTOLACCI, Amos : I/ pensiero
filosofico di Avicenna. In: D’ANCONA, Cristina (éd.) : Storia della Filosofia nell’Islam Medievale
(= Piccola Biblioteca Einaudi Filosofia). Torino: Giulio Einaudi Editore 2005, 522-626,
principalement 561-578.



Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus 273

théorie de ’analogie basée sur une causalité efficiente créatrice : « Cette nouvelle
optique de la causalité efficiente, en corrigeant (ou complétant) la these de la
participation, permet de réaffirmer 'immanence de Dieu a tous les étres non pas
a titre de forme, mais a titre de cause [...] Or c’est cette dépendance causale en-
vers Dieu qui assure le rapport nécessaire a 1’analogie par référence a un pre-
mier, sans possibilité de confondre les étres et Dieu dans une méme forme ou
dans une méme notion inégalement participée. C’est parce qu’il y a une réelle
dépendance causale de tous les étres vis-a-vis de Dieu que la structure d’analogie
par référence a un premier (ladite analogie d’attribution) est possible. » (267) Les
ouvrages utilisés pour illustrer ce propos sont la Somme contre les Gentils, la
Somme théologique et la Question disputée sur la puissance de Dien. La causalité
ainsi envisagée comme dépendance ontologique créatrice n’a plus le risque
d’impliquer le partage d’'une méme forme, méme dégradée, entre Dieu et ses
créatures, ce qui était impliqué par la causalité entendue comme forme.

Puis, I’étude de Thomas de Sutton, dans sa polémique avec le scotiste Robert
Cowton, permet a2 I’Auteur de démontrer le fait singulier d’une amorce de de-
placement de la problématique de 'unité de I’étre, problématique ontologique
s’il en faut, vers la problématique de 'unité du concept d’étre, problématique
logico-sémantique, ce qui lui fournit le pont vers sa derniére étude : Suarez. A
’aide des Disputationes Metaphysicae (principalement II, XII, XXVIII et XXXII),
I’Auteur nous présente les caractéristiques principales de I’analyse suarézienne
de I’analogie, et fait ressortir clairement a quel point Suidrez est tributaire,
concernant ses propres options théoriques, de son « combat » a la fois contre Ca-
jetan (ce qui le force a refuser ’analogie de proportionnalité propre avancée par
celui-ci) et contre Jean Duns Scot (ce qui le force aussi a refuser ’univocité com-
pléte du concept d’étre). Jean-Francois Courtine montre en quoi le déplacement
unilatéral de la problématique de I’étre en direction de la question du concept
- voire du nom - d’étre ouvre notre problématique a 1’origine ontologique (rap-
pelons nous, Aristote parle de chose homonyme, synonyme, etc.) 4 un horizon
qu’elle n’avait jamais eu 2 traiter ainsi, qui est premiérement sémantico-épisté-
mologique, mettant en jeu les notions aujourd’hui traditionnelles de concept
formel et objectif ; a ce stade, la question de 'unité de la métaphysique et de son
objet passe au second plan : il s’agit maintenant de problemes liés a 'unité du
savoir et a ses conditions de possibilités. Pris dans sa polémique contre Cajetan,
voulant refuser absolument I’analogie de proportionnalité propre!? défendue par
celui-ci, qu’il trouve trop proche de la métaphore, Suarez se voit obligé
d’affirmer 'univocité du concept d’étre, dit de la substance et des accidents :
« C’est donc au conceptus objectivus qu’il appartient d’abord d’assurer sur le
mode de la convenientia ’unité des signifiés [...] en se fondant sur une ressem-
blance proprement ontologique, celle de la raison d’étre (ratio essendi) » (297).
Mais cette décision est lourde de conséquence... elle risque de ramener Suarez a

19 Soit un rapport de quatre termes pris deux 3 deux dont le nom se dit des deux analogués
non métaphoriquement.



274 Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus

la position scotiste, ce que notre Auteur ne manque pas de remarquer, et
d’expliquer comment, par I’invention d’une analogie d’attribution intrinséque,20
Suarez « trouve un espace de jeu pour une figure de ’analogie, sans remettre en
cause la these fondamentale de 'unité du concept objectif d’étre » (304) et sans
céder pour autant a Scot. Théorie complexe, signe d’une position de funambule
s’il en est, qui demandait une explication fine, que I’Auteur n’a pas manqué non
plus de fournir a son lecteur.

Au final, Jean-Francois Courtine nous donne avec [nventio analgiae une
somme de grande qualité pour nous diriger dans les méandres de I’histoire de la
métaphysique et de ’analogie. Le pari annoncé en quatriéme de couverture de
« contribuer ainsi a relancer ’écriture de ses histoires dont toute métaphysique
future - analytique ou non - ne saurait faire I’économie » est déja en bonne voie
pour étre gagné : la Journée Incipit 2006 du centre Pierre Abélard (Paris IV-Sor-
bonne) lui a dédié toute une aprés-midi, avec des interventions de Marwan Ras-
hed, Olivier Boulnois et Jacob Schmutz. Ce livre deviendra fort probablement
un incontournable de I’histoire de la métaphysique, s’il ne I’est déja. Et méme
s’il est bien évident qu’Inventio analogiae n’est pas parfait - existe-t’il un livre de
philosophie qui ne soit pas perfectible ? -, a part I’absence fort regrettable de bi-
bliographie, ce livre n’a pas d’autres défauts majeurs que ceux que lui préte le
lecteur insatiable, ceux de n’étre pas plus... plus grand, plus développé, plus
etoffé... défauts qui ne sont finalement que le reflet de sa propre insatiabilité.

20 Soit analogie unius ad alium, dont la forme qui porte la dénomination est intrinséquement
dans les deux membres, dans I'un absolument et dans le deuxiéme par référence au premier.



REZENSIONEN — THEOLOGIE UND EXEGESE

MULLER, Sascha: Richard Simon (1638-1712). Exeget, Theologe, Philosoph und
Historiker. Eine Biographie. Mit e. Geleitwort von R. Voderholzer. Wiirzburg:
Echter 2005. 159 S. ISBN 3-429-02399-8.

Richard Simon (1638-1712) ist eine der wichtigsten Figuren in der Geschichte
der Bibelwissenschaften und der Theologie iiberhaupt. Er ist ein Musterbeispiel
fir die Spannungen, die durch zwei verschiedene methodologische Ansatz-
punkte hervorgerufen wurden: durch eine eher philosophisch und eine eher phi-
lologisch gesinnte Theologie. Er gilt als der Griinder der modernen Pentateuch-
kritik. Er besitzt den Geist Erasmus’ beztiglich des Pentateuch und ist ein Retter
der katholischen Ehre in Sachen Bibelwissenschaft, hat er doch die Quellenkri-
tik lange Zeit vor Wellhausen ausgeiibt. Er war sozusagen der M.-]J. Lagrange
seiner Zeit. Der katholische Stolz wird aber durch die Tatsache gebremst, dass
er seine Werke damals kaum in Frankreich veréffentlichen konnte, weil die
Zensur dusserst streng war. Seine Biicher sind zuerst in London und Amsterdam
erschienen, nicht in Paris. Als Mensch des schwer zu bewiltigenden 16. Jahr-
hunderts war er eine barocke Ubergangsfigur, ein Briickenbauer zwischen Welt-
alter, Mentalititen und theologischen Lagern.

Simon war ein Mann der Wahrheit. Er kimpfte dafiir an allen Fronten: Er
kimpfte gegen Spinoza, ebenfalls ein Bibelkritiker, aber gleichzeitig ein Vertre-
ter eines reinen Rationalismus, ohne Glaube an Wunder und einen personlichen,
sich offenbarenden Gott; er kimpfte gegen die reformatorische Normaldogma-
tik und gegen deren naiv-unkritischen Glauben an die Unfehlbarkeit, d.h. Irr-
tumslosigkeit der Heiligen Schrift; er kimpfte gegen die Jansenisten und deren
Treue zu Augustinus, auch wenn Augustinus dem Literalsinn der Schrift wider-
sprach; er kimpfte gegen die Jesuiten, Gelehrte wie er, gefangen aber in ihrer
gegenreformatorischen Apologetik. Nach Miiller scheint es, als ob Simon sich
besonders als Freund und Verbiindeter der Thomisten fiihlte, z.B. des Domini-
kaners Antoine Goudin (111, 121). Zweifelsohne wurde Simon von offenen,
neugierigen Geistern in allen Lagern geliebt und gelesen.

Im Grunde war Simon ein Mann des Dialogs, immer bereit fiir faire Gespri-
che mit Reformierten, Griechisch Orthodoxen und Juden. Er hat Juden in Pro-
zessen schon friith verteidigt, und zwar mit Erfolg. In einem polemischen Zeital-
ter suchte er immer die Wahrheit - und nichts als die Wahrheit. Das bedeutet
aber nicht, dass er nicht grosse Freude hatte, die Zensoren zu iiberlisten und ih-
nen (z.B. mit Decknamen) auszuweichen.

Simons Hauptwerk war seine Histoire critique du Vieux Testament, seit Jah-
ren vorbereitet, zuerst auf Lateinisch verdffentlicht in Paris im Jahre 1678, kurz
darauf auf Franzdsisch (Rotterdam 1685) und in einer englischen Ubersetzung
(London 1682). Wegen des Widerstandes Bossuets wurden die lateinischen Ex-
emplare fast alle sofort verbrannt. Warum war Bischof Bossuet, der Hofpredi-



276 Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus

ger, so emport? — Er hat das Buch nicht gelesen. Ein einziger Satz des Inhalts-
verzeichnisses hat ihn gedrgert: ,Mose kann nicht der Autor des gesamten In-
halts der Biicher [des Pentateuch] sein, die ihm zugeschrieben werden.“ Simon
dachte unter anderem an die Beschreibung von Moses’ eigenem Tod (Dtn 34,1-
12). Bossuet war entsetzt, weil er mit seiner hauptsichlich deduktiven Denkart
den Sturz der ganzen Glaubwiirdigkeit der Schrift sah, sobald eine Frage zweit-
rangiger Art vorgebracht wurde. Leider ist sein grosser Angriff gegen Simon
posthum verdffentlicht worden, was dem Ruf Bossuets und Simons und dem ka-
tholischen Bibelverstindnis viel Schaden zufiigte. Ein dhnlich trauriges Beispiel
ist Galileis Lehrsatz, dass die Erde um die Sonne kreise und nicht umgekehrt,
wie bis dahin angenommen wurde. Galilei hat das ganze Weltbild verindert,
ohne dass deswegen der christliche Glaube Schaden genommen hitte. Die Theo-
logen damals konnten das nicht so deutlich sehen.

Das Leben und der wissenschaftliche Beitrag Simons sind auf Franzésisch gut
erschlossen, besonders durch die zwei Studien von Jean Steinmann (1960) und
Paul Auvray (1974). Im deutschen Sprachraum hat Sascha Miiller nun eine Li-
cke gefiillt, zuerst mit seiner Dissertation (2004), jetzt mit diesem knappen, gut
lesbaren Buch, das fiir ein breites Publikum gedacht ist. Weil Miiller eher als
Systematiker denn als Exeget gilt, betont er den Ertrag von Simons Arbeit fiir
die theologische Hermeneutik und die Fundamentaltheologie. Simon 16st die
grosseren Probleme mit zwei Antworten. Die eine Antwort liegt in der wohl
begriindeten Hypothese, dass es im alttestamtentlichen Zeitalter (seit Mose) ,,61-
fentliche Schreiber (,Ecrivains publics®) gab. Sie haben die Tempel-, Staats- und
mosaischen Archive bewahrt. Sie haben die mosaischen Gesetze in einen erzih-
lerischen Rahmen gebracht. Das Musterbeispiel ist Esra (113-115). Sie sind ,6f-
fentliche Schreiber®, nicht Privatschreiber (,Ecrivains particuliers®), um alle
schriftstellerische Willkiir zu vermeiden. Die Propheten gehoren dazu.

Simons zweite Losung besteht in seinem Vertrauen in die grosse Tradition
der Kirche und auch der Synagoge. Es ist eine Glaubenssache: Gott hat sein
Volk trotz Siinde und Verrat durch alle Schwierigkeiten gefiithrt und geschiitzt.
Die Fehler sind durch bessere Kenntnisse allmihlich korrigiert worden. Es han-
delt sich um eine langsame Entfaltung.

Ich kann dieses Buch allen empfehlen, die eine eindriickliche Lebensge-
schichte entdecken und eine reiche Perspektive in Bezug auf die hermeneuti-
schen Fragen von heute gewinnen wollen. Auch der jetzige interreligiése Dialog
konnte davon profitieren.

BENEDICT T. VIVIANO OP.

PETERSON, Erik: Lukasevangelium und Synoptica. Aus dem Nachlass hg. v. Rein-
hard von Bendemann. Wiirzburg : Echter 2005. 445 S. ISBN 3-429-02747-0.

Once again a stately volume of the unpublished manuscripts of Erik Peterson
(1890-1960) appears, carefully edited by Reinhard von Bendemann, professor of



Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus 277

NT at Kiel. The volume consists primarily of Peterson’s lecture notes from
1924/5 and 1929, on Luke 1,1 to 9,48 (1-400). To these are added some short
pieces (401-441).

Peterson was lecturing at Bonn during this period and a year later he con-
verted from the Prussian territorial to the Roman Catholic Church. His works
are being published now, or republished, in a uniform series of fourteen vol-
umes, under the general editorship of Barbara Nichtweiss. They are still of in-
terest today because of their author’s brilliance, learning, combination of NT
and Early Christian studies with a concern for systematic theology, as well as
his original eschatological, Jewish Christian reading of the N'T.

Besides the verse by verse exegesis, the commentary itself is punctuated by
thirty-four excursus or detached notes. These range widely: e.g., astrological
prophecy; the census; spirit and prophecy; the origin and meaning of John’s
baptism; poverty, repentance and fire baptism; Jesus’ baptism as adoption; the
bodiliness of the Spirit; Christ and Anti-Christ; the metaphysics of power; Son
of God and worldly sovereignty and autonomy; the difference between fever
and demonic possession; poverty and riches in Luke; love of enemies in excep-
tional situations; the form of suffering as a note of the church; tears, anointing
oil and kisses as notes of the church; the charism of healing the sick and the
church; the difference between transfiguration and metamorphosis.

After the commentary proper which covers Luke up to 9,48, a second part of
the book, much shorter, gathers fragments of Peterson’s exegesis of the sayings
on discipleship (9,56-62), and the Prodigal Son (15,11-20); short essays on topics
like early Christian worship, the early Christian understanding of history; three
lexicon articles for RGG?, on the Sermon on the Mount, friends of God, Jewish
Christianity. There are no indices.

The editor of this volume has provided a careful introduction (xv-cvi) in
which he tries to locate Peterson’s exegesis in the academic landscape of his time
and its value for today. It emerges that Peterson’s lectio eschatalogica is of lasting
value, as is his sensitivity to Judaism and Jewish Christianity. While writing his
own lecture commentary, Peterson regularly consulted three commentaries : by
Erich Klosterman (1919); Theodor Zahn (1913); M.-]. Lagrange (1921). To a
lesser extent he consulted Wellhausen, Bultmann, Billerbeck and, for mystical
phenomena, Louis Massignon. In spirit he is close to Dalman, Stauffer, J. Jere-
mias but only mentions the first of these. It would also be interesting to know
what he thought of another highly theological exegete: E. Lohmeyer. Except in
his article on the Sermon on the Mount, he remains reserved on the two-source
hypotheses, viz., that Matthew and Luke depend upon Q, and Mark. Like
Schlatter, he is a Matthean priorist. He is unsympathetic to the existential her-
meneutic of Heidegger and Bultmann. His interest in historical reality makes
him a forerunner of M. Hengel. He tries to show the uniqueness of the biblical
message and, to this end, sometimes allows theological convictions to determine
questions of historicity (e.g., the census and Quirinus). For P., Luke’s gospel is a
holy, inspired text, even if its prologue sounds rather profane, and even if its



278 Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus

general tone is less pneumatically exalted than John’s gospel. Luke’s inclusion in
the N'T canon only confirmed this high evaluation.

A good example of Peterson’s approach is his excursus (238-242) on a key
element of the Sermon on the Plain (Luke 6), the love of enemies. For Peterson
this bold teaching is not a high point in the evolution of human ethical reflec-
tion; it contains nothing of prudential, tactical calculation. It must be under-
stood eschatological i.e., in the light of the cross and resurrection of Christ, as
belonging to the new Eon. This sounds like Karl Barth, and includes a strongly
homiletically expression. Many interpreters echo it, but it will not please old
liberals. It will, one sees, always be worthwhile to wrestle with Peterson.

BENEDICT T. VIVIANO O.P.

Théologien dans le dialogue social. Ecrits de Roger BERTHOUZOZ OP. Présentés
par Anto Gavric OP (= Etudes d’éthique chrétienne, Nouvelle Série 3). Fri-
bourg : Academic Press 2006. 415 p. ISBN 978-2-8271-1007-0.

Connu pour sa réflexion et son engagement dans les domaines de 1’éthique et de
’enseignement social de I’Eglise, le Pére Roger Berthouzoz OP (1945- 2004),
professeur d’éthique et de théologie morale et ancien doyen de la Faculté de
théologie de I’Université de Fribourg (Suisse), a cherché a inscrire les exigences
ethique et chrétienne dans le dialogue social, en s’efforcant de manifester le sens
des différentes tiches du théologien. Anto Gavric a réuni dans le présent ou-
vrage une vingtaine d’études R. Berthouzoz, présentées en trois moments.

La premieére partie intitulée « Enraciné dans la Tradition » est composée de
cinq études qui trouvent leur fondement dans I’héritage traditionnel de I’Eglise
aussi bien au niveau théologique que philosophique. Dans le domaine théologi-
que, une relecture des Lettres trinitaires d’Ignace d’Antioche et de I’Epitre a Dio-
gneéte parait significative pour le contexte actuel de la pensée théologique et de
’existence chrétienne. Dans le domaine philosophique, le Pére Berthouzoz mon-
tre comment la réflexion grecque a pu aider & ouvrir un champ de compréhen-
sion de la foi comme expérience humaine intégrale. Chez saint Paul par exem-
ple, le sens de la liberté chrétienne s’enracine profondément dans la philosophie
grecque (cf. 1 Co 10, 24). De plus, il montre que, repenser dans un contexte
nouveau la grice et la liberté, traditionnelles expressions d’anthropologie chré-
tienne, reste un exercice fondamental de notre époque.

Regroupées sous le titre « A 'écoute de I’actualité », les treize études que
comporte la deuxiéme partie de ’ceuvre peuvent étre considérées comme des ex-
plicitations concretes et contextuelles des données contenues dans la premiére
partie. Traitant de questions actuelles, les divers thémes abordés traduisent
’expérience croyante ou chacun se comprend a la fois comme libre et responsa-
ble d’'un comportement éthique humainement autonome et aussi entiérement
redevable 4 Dieu. Ainsi, outre des questions fondamentales comme les catégories
du légal et du moral, la justice et ses défis, la méthode et les démarches de



Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus 279

I’enseignement social chrétien, le génie génétique, ’auteur développe une pensée
chrétienne sur des thémes aussi vitaux que urgents, a savoir les implications
éthiques de ’individualisme, de I’environnement, du droit a ’alimentation et
des droits et devoirs des minorités. Une réflexion éthico-théologique profonde, a
partir de la pensée de I’Eglise en matiére d’économie, de développement, de dé-
mocratie, du management d’entreprise et de problémes sociaux particuliers a
I’Europe ou a I’Afrique, vient clore cette deuxiéme partie.

La troisiéme et derniére partie de I’ouvrage se compose de trois études sous le
titre « Dans le contexte suisse ». A partir d’enquétes de terrain, le Pére Berthou-
zoz analyse en milieu suisse, les valeurs morales relatives aux notions de bien et
de mal, les croyances religieuses en contexte d’industrialisation et d’urbanisa-
tion, et les exigences éthiques chrétiennes de la situation des familles immigrées.

Compte tenu de I'importance et de la pertinence actuelles des thémes traités,
I’ouvrage mérite I’attention, non seulement des chercheurs en sciences ecclésias-
tiques en général et en théologie morale en particulier, mais aussi de tout
homme de bonne volonté qui veut se laisser interpeller par des questions exis-
tentielles en cherchant a relever, du point de vue éthique, les différents défis so-
ciaux auxquels nous avons a faire face individuellement ou collectivement. En
vingt et une études riches et diversifiées, ’auteur propose, en effet, des valeurs et
des principes fondamentaux a la base de I'institution sociale, en élabore les nor-
mes de fonctionnement et énonce des directives d’action pour la promotion de
la dignité humaine.

MATHIEU SAMA

DALFERTH, Ingolf U.: Becoming present. An inquiry into the Christian sense for
the presence of God. Leuven: Peeters 2006. 291 S. ISBN 90-429-1727-X.

Dass Gott nicht nur allem schopferisch gegenwirtig ist, was er ins Leben ruft
und im Dasein hilt, sondern sich Menschen als unbedingte und individualisie-
rende Liebe vergegenwirtigt, geh6rt nach L.U. Dalferth zum Kern christlicher
Gotteserfahrung. Gottes Gegenwart, so die Grundthese des Buches, ist nicht me-
taphysisch als zeitiibergreifende Allgegenwart zu denken, sondern trinitarisch
differenziert als freie und je singulir neue Selbstvergegenwirtigung (,becoming
present‘). Diese im ersten der sieben Kapitel eingefiihrte These widerspricht Au-
gustins Axiom ,opera trinitatis ad extra sunt indivisa“, wendet sich aber insbe-
sondere gegen (panen-)theistische Denkformen jiingeren Datums. Anders als im
neuzeitlichen Projekt einer Vernunftreligion gehe es christlicher Verkiindigung
nicht darum, im Hinblick auf den sozialen Zusammenhalt und die Sinnfrage der
einzelnen einen ,sense of the whole“ (W. Dean) zu vermitteln, sondern um die
Weckung eines individualisierenden ,sense of the presence of God“: ,my sense
of the presence of God discloses the infinite importance given to my contigent
individual human life coram deo for no reason whatsoever® (30).



280 Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus

Im Anschluss an diese Ausgangsbestimmungen geht das zweite Kapitel ver-
schiedenen Weisen ,realer Gegenwart‘ nach. Der Begriff der Gegenwart kann
sowohl zur temporalen Orientierung gebraucht werden, als auch fiir Relationen
stehen, die sich durch personale Nihe auszeichnen. Die Theologie tut gut daran,
diese beiden Verwendungen von ,Gegenwart® auseinanderzuhalten: Gottes nicht-
temporale, personale Gegenwart bei uns kann von uns, wenn iiberhaupt, nur in
zeitlichen Bezugnahmen wahrgenommen werden. Ob sich Gottes Gegenwart
wahrnehmen ldsst, ist eine offene Frage. Im dritten Kapitel setzt sich D. mit Po-
sitionen auseinander, die dies bestreiten (D. Klemm), und solchen, welche diese
Wahrnehmungsmdoglichkeit s.E. unzureichend konzeptualisieren (A. Plantinga,
W.P. Alston). Gottes Gegenwart wahrzunehmen bedeute, Gott so zu erkennen,
wie er sich auf singulire Weise je neu vergegenwirtigt (wobei D. mit ,Wahr-
nehmung’ einen intuitiven Erkenntnisvorgang bezeichnet). Da Gottes Gegen-
wart nur in dem erkennbar ist, was sie bewirkt und erschliesst, ldsst sie sich nur
als verborgene wahrnehmen. Die theologischen und erkenntnistheoretischen
Probleme, die mit dieser Sicht verbunden sind, thematisiert D. im vierten Kapi-
tel. Da auch Glaubende Gottes Abwesenheit beklagen konnen, ohne deswegen
an seiner verborgenen Gegenwart zu zweifeln, hat Luther zwei Gegenwartswei-
sen Gottes unterschieden: die natiirliche Gegenwart in allen Geschdpfen und die
geistliche Gegenwart in besonderen Ereignissen, in denen sich Gottes Wesen als
Liebe erschliesst. Diese Unterscheidung fortbestimmend postuliert D. ein Zu-
sammenspiel von Gottes zeitfreier Gegenwart als Schopfer, seiner ,multi-prisen-
ten‘ Gegenwart als Heiliger Geist und der geschichtlich-personalen Selbstverge-
genwirtigung in Jesus Christus. Die kreatiirliche Wirklichkeit des Menschen
werde dadurch nicht in kausaler Weise bestimmt. Vielmehr erdffne Gott durch
seine Selbstvergegenwirtigung Moglichkeitshorizonte und schaffe so Raum fiir
Neuheit und Uberraschung. Denn Gott sei, so die mehrfach wiederkehrende
Schliisselaussage des Buches, als ,the poet of the possible“ und nicht als ,the
cause of the actual® zu verstehen (162).

Gottes liebende Selbstvergegenwirtigung umschreibt die christliche Theolo-
gie als unverrechenbare Gabe. Diese Rede der géttlichen Selbstgabe, der D. im
fiinften Kapitel nachgeht, setzt lebensweltliche Erfahrungen des Schenkens und
Beschenktseins voraus. Das Geben und Empfangen von Geschenken ist als sozi-
ale Praxis sui generis zu beschreiben. Sie unterscheidet sich vom (Gaben-)Tausch
darin, dass sie nicht zur Rickgabe verpflichtet. Im Hinblick auf eine Theologie
der Gabe diskutiert D. sowohl J. Derridas Zweifel daran, ob es eine ,reine’ Gabe
gibt, die von jeder Erwartung und Verpflichtung frei ist, als auch J.-L. Marions
Phinomenologie der Gabe, die auf das Gegebensein aller Phinomene abhebt.
Nach D. geht es im Disput zwischen Derrida und Marion letztlich nicht um das
Phinomen der Gabe, sondern um die phinomenologische Methode. In Abgren-
zung zu einer Phinomenologie der Gabe, welche die Gabe entweder nirgends
(Derrida) oder iiberall (Marion) erblickt, entwickelt D. eine Hermeneutik der
Gabe, die das Kommunizieren von Gaben als lebensweltliche Praxis themati-
siert. Zur lebensweltlichen Logik der Gabe gehore es etwa, dass Gaben nicht in



Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus 281

der Verfiigung derjenigen stehen, die sie empfangen. Nicht der Empfinger
macht die Gabe, sondern die Gabe bestimmt diejenigen neu, die sie empfangen.
Und was fiir lebensweltliche Phinomene des Beschenktseins zutrifft, gelte auch
fir Gottes Selbstgabe. Sie werde verkiirzt wahrgenommen, wenn man sie im
Horizont einer Mingelanthropologie beschreibt: Was Menschen durch Gottes
Selbstvergegenwirtigung werden, ist nicht auf ihre Erwartungen und Bediirf-
nisse zuriickzufiihren.

Unter dem Titel ,Re-presenting God’s Presence” erkundet D. im sechsten
Kapitel die symbolischen Vermittlungen, durch die sich Gott vergegenwirtigt
bzw. mittels derer sich Gottes Prisenz reprisentieren lisst. Beides gehort
zusammen: ,Full awareness of God’s presence [...] involves both divine selfpre-
sentation and human re-presentation (220). Nach D. fehlt es heute nicht an reli-
giosen Erfahrungen, sondern an der Deutungskompetenz des Glaubens, der Got-
tes Gegenwart als solche wahrnimmt und von ihren Reprisentationen zu unter-
scheiden weiss. Als Medium der gottlichen Selbstvergegenwirtigung dient zum
einen das je eigene Leben mit seinen Moglichkeitshorizonten, zum anderen die
Vielfalt religioser Kommunikation, durch die sich unsere Gegenwart auf Gottes
Gegenwart hin erschliessen kann. Entsprechend der trinitarisch differenzierten
Selbstvergegenwirtigung Gottes ist eine solche Erfahrung von Gottes Gegen-
wart in unterschiedlichem Masse geprigt vom Gefiihl kreatiirlicher Abhingig-
keit gegeniiber dem Schopfer, vom Vertrauen auf den Erldser und einem ,sense
of presence®, welcher der Gegenwart des Heiligen Geistes entspricht. Im letzten
Kapitel untersucht D. schliesslich das Problem konflingierender religioser Re-
prasentationen der Gegenwart Gottes. Da Religionen nie in vacuo, sondern
immer in bestimmten kulturellen Ausprigungen vorkommen, geht D. zunichst
dem Verhiltnis zwischen Religion(en) und Kultur(en) nach. Um ihrer Eigen-
standigkeit willen bediirfe eine Religion der kritischen Selbstunterscheidung von
der Kultur, in der sie sich artikuliert. Nicht nur durch eine zu grosse Distanz,
sondern auch durch zu grosse Nihe und Adaptation hore eine Religion auf,
prigend auf eine bestimmte Kultur einzuwirken. Das Christentum sei nicht an
eine bestimmte Kultur gebunden, sondern ,a way of transforming, modifying,
improving (in some respects), and ending (in other respects) certain strands in a
culture. It is not a ,religion of a book® but has always existed only in trans-
lations“ (2581.). Dass in pluralistischen Gesellschaften unweigerlich Wert- und
Deutungskonflikte zwischen religidsen Lebensformen und sikularer Kultur
sowlie zwischen den verschiedenen religiosen Traditionen auftreten, ist nach D.
nicht in jedem Fall ein Ubel, das durch den Rekurs auf gemeinsame Werte thera-
plert werden muss: ,Not every difference is a conflict that needs to be solved,
and not every conflict stands in the way of peaceful coexistence® (265). Es
brauche allerdings offentliche Diskussionsforen und allgemein anerkannte Re-
geln zur Entscheidungsfindung. Sind aber solche Verfahrensregeln nicht ihrer-
seits Ausdruck gemeinsamer Minimalwerte? Setzt D. nicht selber solche voraus,
wenn er die Anerkennung des Andersseins der anderen ins Zentrum riickt und



282 Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus

die Toleranz von Andersdenkenden als den Zement unserer Gesellschaften
bezeichnet?

D.s variationsreiche und spannend zu lesende ,Inquiry‘ zeichnet sich durch
argumentative Klarheit und sprachliche Pragnanz aus. Schritt fiir Schritt spannt
sie einen Bogen von einem klassischen theologischen Thema zu gegenwirtigen
philosophischen und theologischen Diskussionsfeldern und erkundet Alternati-
ven zu bisherigen Denkwegen. Einer von vielen Diskussionspunkten ist D.s
These, dass glaubende und nicht-glaubende Menschen ,do not differ in their ex-
periences (what) but in their mode of experiencing (how)“, so dass fiir denjeni-
gen, der zum Glauben gefunden hat, gilt: ,He had all the experience before, but
he had missed its meaning® (240). Fihrt ein neuer Erfahrungsmodus ,nur® zu
einer neuen Sicht auf gleichbleibende Erfahrungen? Erschliesst er nicht auch
neue Erfahrungen?

SIMON PENG-KELLER

REZENSIONEN - PHILOSOPHIEGESCHICHTE UND PHILOSOPHIE

THOMAS D’AQUIN / BOECE DE DACIE : Sur le bonheur. Textes introduits, tra-

duits et annotés par Ruedi Imbach et Ide Fouche (= Translatio). Paris: Vrin
2005. 176 p. ISBN 2-7116-1805-6.

GUILLAUME D’OCKHAM : Intuition et abstraction. Textes introduits, traduits et
annotés par David Piché (= Translatio). Paris : Vrin 2005. 271 p. ISBN 2-7116-
1806-4.

Ces deux volumes sont les premiers de la collection Translatio. Autour d’un
théme et d’un ou de deux auteurs, ils fraient une voie a la lecture de textes mé-
diévaux en version originale : ils contiennent une sélection de matériaux textuels
latins, une traduction frangaise en vis-a-vis, une introduction, une bibliographie
et un index.

Consacré au bonheur, le premier volume contient le traité Du souverain bien
de Boéce de Dacie, qui est précédé d’un choix d’extraits de la deuxieéme partie de
la Somme de théologie de Thomas d’Aquin, des textes entiers (sans coupure in-
terne) mais abstraits de leur contexte immeédiat. Ruedi Imbach et Ide Fouche
proposent en effet deux séries de solutions ou déterminations, tirées respective-
ment de ST I'1], q. 1-5 et ST II'Il, q. 179-182, en les dépouillant de leur apparat
argumentatif, objections et réponses aux objections. Cette opération sélective
produit deux petits traités ; le premier est intitulé « Traité du bonheur », le se-
cond « Traité de la vie active et contemplative ». Enfin, le lecteur rencontre trois
textes programmatiques thomasiens, les prologues des commentaires de
I’ Ethique, de la Métaphysique, et du Livre des causes. Un manifeste de philosophie



Rezensionsartikel — Besprechungen - Comptes rendus 283

issu de la Faculté des arts de Paris (vers 1270) cotoie donc deux traités théologi-
ques produits a partir de la Somme de théologie et trois prologues philosophiques
de Thomas d’Aquin. Les traductions, toutes nouvelles, allient la qualité
d’exactitude a un beau frangais ; elles résistent treés souvent a la pression de
I’habitude. Le choix des textes illustre ’interprétation proposée par R. Imbach
dans P’introduction. A la différence de lectures 4 couleur fortement théologique,
R. Imbach défend que I’approche thomasienne de la question du bonheur est
philosophique méme dans les grandes ceuvres théologiques. Ayant situé les tex-
tes dans leurs contextes historique et culturel, R. Imbach s’intéresse en effet a la
maniere dont Thomas traite du bonheur humain et a la nature de ce bonheur. Le
spectre de la lecture est élargi : on part de la Sentencia sur 1’Ethique & Nicomagque
(1270/1) pour remonter vers la Somme contre les Gentils (1259-1265), en passant
par les divers textes traduits dans le volume. Ce parcours sert 3 montrer que la
conception aristotélicienne du bonheur comme contemplation et activité intel-
lectuelles loge au cceur de la réflexion thomasienne. Thomas traite la question
du bonheur en philosophe et définit le bonheur humain 2 la maniére d’Aristote :
saisie et jouissance intellectives de ce qui est le plus intelligible (I’essence divine
dans la version thomasienne). La bifurcation thomasienne se situe a I’endroit des
conditions de réalisation de ce bien maximal : possible sur terre chez Aristote,
elle est reportée dans 1’au-dela par Thomas. Ce « hiatus » (31) entre désir naturel
de connaitre Dieu et impossibilité de cette connaissance dans I’état actuel de la
nature - qui est présenté sous l’intitulé « L’angoisse du philosophe et la
confiance du croyant » (30) - est aussi le carrefour ou divergent les interprétes.
La béance du désir naturel de ’homme sur terre appelle un accomplissement
dans ’au-dela : 'insuffisance fonciére de la philosophie a I’état isolé suppose un
rapport a la théologie. Ce rapport peut étre envisagé de trois maniéres au
moins : comme sauvetage in extremis d’'un montage philosophique inconséquent
(’incapacité du sujet humain nécessite une intervention divine ad hoc), comme
indice de subordination unilatérale de la philosophie a la théologie, ou comme
seuil d’un « passage... sans difficulté » (31-32). R. Imbach emprunte cette troi-
sieme voie, inscrivant la discontinuité entre désir naturel et accomplissement
surnaturel de ce désir dans une continuité plus vaste, celle de ’objet désiré qui
est le méme dans les deux cas, c’est-a-dire 1’essence la plus parfaite et la plus in-
telligible. Ainsi, Thomas peut « concilier » (28) les approches philosophique et
théologique moyennant une « complémentarité, entre le perfectible et la perfec-
tion » (32). Dans la seconde partie de I'introduction, Boece de Dacie sert & écrire
un motif en contrepoint, car chez lui « le méme intellectualisme radical aboutit
[...] 2 des conclusions différentes » (38). Pour refuser tout passage entre philoso-
phie et théologie, Boéce de Dacie proportionne en effet le maximum noétique -
’objet parfait de I’intellect - aux capacités humaines effectives. L’introduction
s’acheve sur une belle et convaincante sortie sociologique, replacant les deux au-
teurs dans leurs chaires respectives, de théologie et de philosophie.



284 Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus

Signé par David Piché, le deuxiéme volume est consacré i la gnoséologie de
Guillaume d’Ockham. Il livre un vaste choix de textes extraits du Commentaire
des Sentences, des Questions diverses et des Questions sur la Physique, ainsi que
cinq questions tirées des Quodlibets I, V et VI. La générosité de cette sélection a
nécessité des coupes (toujours signalées par des parenthéses) : des parties homo-
genes sont Otées (un dubium entier par exemple) ou des morceaux de discours
moins clairement distincts dans le texte. La traduction recherche ’exactitude et
I'intelligibilité philosophique a la fois. Dans cette double optique, elle se veut
littérale. Tout mot ajouté est donné entre crochets : il peut s’agir d’un terme né-
cessaire pour rendre une formule elliptique en latin scolastique (Circa secundum
apparait ainsi : « Relativement au second <point> », 60-61), ou de faciliter la
lecture philosophique (notitiam complexi est traduit par «la connaissance d’un
complexe <propositionnel > », 60-61). Enfin, cette traduction opére une dis-
tinction intéressante entre « chose » traduisant res et « <chose> » rendant un
neutre ou un participe substantivés en latin. L’introduction est une étude sur la
connaissance incomplexe ockhamienne, c’est-a-dire la connaissance non-proposi-
tionnelle des singuliers (qui est aussi ante-propositionnelle dans I’optique inter-
prétative de ’auteur). Elle s’organise autour de la distinction entre connaissance
intuitive (notitia intuitiva) et connaissance abstractive (notitia abstractiva). En
un premier temps, la connaissance intuitive, qu’elle soit sensitive ou intellective,
est définie comme celle qui permet de causer 1’assentiment évident a une propo-
sition contingente ([ce x est y]) ; par opposition, la connaissance abstractive ne le
peut pas, car elle fait précisément abstraction de ’existence ou de la non-exis-
tence de la chose. Sous I'intitulé « analyse transcendantale » (16), la lecture de D.
Piché privilégie en effet I’élucidation ockhamienne des conditions de possibilité
de P’assentiment aux divers types de propositions. A partir de 13, D. Piché consa-
cre quelques pages a la question trés discutée de la fonction du raisonnement De
potentia absoluta Dei : selon Ockham, Dieu peut causer en nous la connaissance
intuitive d’une chose non-existante, notitia intuitiva qui nous permettrait
d’assentir a une proposition contingente niant I’existence de cette chose. Par le
passé, ce raisonnement ockhamien a parfois été lu comme une exacerbation de la
toute-puissance divine. D. Piché réinscrit ce théme dans le contexte de I’analyse
transcendantale des jugements et en montre la fonction opératoire (20-24, 38),
apres avoir cependant souligné la visée théologique de la gnoséologie ockha-
mienne (10). Le cceur de 'introduction discute de points plus deélicats : de la
connaissance intuitive imparfaite et des trois sens de « connaissance abstractive »
(30-47). La coda est une bréve « étiologie des actes de connaissance incom-
plexes » (47-49), c’est-a-dire une élucidation du processus causal produisant la
connaissance dans le sujet connaissant. Peut-étre faut-il partir de 1a pour situer la
lecture de D. Piché : comme Claude Panaccio (et a la différence de Joél Biard), il
attribue 2 Ockham une théorie représentationaliste de la connaissance, ou le
concept est une « similitude représentative » (49) de la chose et non pas un sim-
ple acte de référence au monde (qui serait dés lors postérieur a une proposition a
fonction déictique). C’est sur cette base interprétative que toute l’analytique



Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus 285

transcendantale ockhamienne est reconstruite (les pages 31-32, 41, et 46-47 sont
symptomatiques). Pour conclure, il faut souligner la facture tres philosophique
de cette introduction. Les divers textes ockhamiens font systeme, avec le risque
de voir Ockham « se contredire lui-méme » (46). Adoptant le principe de cha-
rité, D. Piché lave cependant Ockham d’un tel défaut. Son étude poursuit en ef-
fet trois objectifs : présenter les doctrines telles qu’elles apparaissent dans les
textes, en faire I’expertise, et, lorsque celle-ci révéle une lacune par omission ou
un défaut d’argumentation, y suppléer en proposant une solution « conforme
aux principes de la pensée ockhamienne » (46). (Le procédé est mis en ceuvre aux
pages 24, 37-39 et 44-46.)

CATHERINE KONIG-PRALONG

OLIVA, Adriano : Les débuts de [’enseignement de Thomas d’Aquin et sa conception
de la sacra doctrina. Avec I’édition du prologue de son Commentaire des Senten-
ces (= Bibliothéque thomiste, LVIII). Paris: Vrin 2006. 416 p. ISBN 2-7116-
1827-7.

Parmi les dizaines d’études sur les commentaires des Sentences (théme devenu en
vogue depuis quelques années), la présente monographie du pére Oliva se distin-
gue par son acribie et sa profondeur. Le ceeur de cette publication, c’est I’édition
du Prologue de Thomas. Cette édition est précédée d’une ample introduction
critique et historique. Les prolégomeénes constituent la base sur laquelle se fonde
’édition. Cette base est trés solide : plus de trois cents pages, qui résultent indu-
bitablement de plusieurs années de recherches sérieuses consacrées non seule-
ment au Prologue du Scriptum, mais aussi au commentaire dans son entiéreté
ainsi qu’a la vie et aux ceuvres complétes de son auteur.

Le premier chapitre, intitulé « Normes et critéres d’une édition scientifi-
que », sert comme introduction méthodologique. Or ce chapitre nous offre
beaucoup plus que la formulation lucide et précise des principes qui président a
une édition critique d’un texte scolastique : cette introduction esquisse égale-
ment le contexte historique dans lequel le Scriptum a été produit, c.-a-d.
'université parisienne, la production et la transmission des textes, le systéme des
pecie. Par rapport a ce chapitre, on ne peut faire qu’une toute petite remarque
critique. Le pére Oliva exagere, quand il écrit : « il n’est pas possible de qualifier
notre édition de véritablement critique » (22 ; thése qu’il répéte et renforce en-
core dans sa conclusion a la p. 345). Pour persuader le lecteur de cette thése mo-
deste, le pere Oliva emploie des argumenta auctoritatis, qui soulignent que «le
but idéal de la ‘critique textuelle’ est de reconstituer, A partir de tous ces docu-
ments divergents, un texte ayant le plus de chance possible de se rapprocher du
texte original » (22, n. 21), et il développe une ratio qui devrait démontrer la na-
ture non-critique de son édition. Puisqu’il n’a édité qu’une seule piéce du pre-
mier livre du commentaire et qu’il n’y a trouvé aucune trace d’une tradition pa-
rallele (c.-a-d. non-universitaire), son édition du Prologue ne serait pas vérita-



286 Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus

blement critique. En théorie, cette argumentation est valable et correcte ; or en
pratique, et puisque le pére Oliva a appliqué ses principes méthodologiques de
facon systématique, il semble peu probable que I’édition du Prologue doive étre
corrigée substantiellement aprés I’étude critique de Ientier Primus Thome.

Passons au deuxieme chapitre, « les témoins du texte ». En un peu plus de
quarante pages, les manuscrits et les éditions sont présentés. Inutile de s’attarder
sur ce chapitre : il est évident que 1’éditeur a soigneusement inventorié et décrit
tous les témoins connus ; surtout les descriptions des manuscrits de la Bibliothe-
que Vaticane sont extrémement détaillées, mais aussi ses autres analyses histo-
rico-codicologiques sont trés fines et trés riches de sorte qu’elles forment un im-
portant supplément aux fameux volumes Codices manuscripti operum Thomae de
Aguino.

Vient ensuite [’étude critique de la tradition du texte. A laide d’un assez
grand nombre d’exemples bien choisis, I’éditeur prouve que le texte du Prologue
n’est préservé que dans une seule tradition universitaire, composée de deux pecie,
a savoir la famille a et la famille B, qui dépend de I’exemplaire a corrigé. En ou-
tre, il distingue une famille dérivée ¢ ainsi qu'un groupe de témoins fluctuants,
qui eux aussi dépendent indirectement de la famille a. Quant aux éditions, le
pere Oliva montre qu’il faut «pratiquer avec beaucoup de prudence
I’interprétation littérale de Thomas d’Aquin a partir de 'actuelle tradition im-
primée » (100). En particulier, il fait remarquer que I’édition de Parme, sur la-
quelle est basé I'Index Thomisticus, contient un texte qui est d’une!part pourvu
de plusieurs fautes et d’autre part dépourvu de certains passages dus a la révision
de I’auteur. Il nous conseille donc de consulter 1’éditio Piana, I’édition Vives ou
celle de Mandonnet. Les résultats de ’analyse de la tradition sont schématisés
dans un beau stemma.

Malgré le style agréable de 1’éditeur et malgré la subtilité de son argumenta-
tion, les trois premiers chapitres de I’introduction critique sont assez ennuyeux :
cette partie est, comme chaque introduction critique, nécessaire mais peu plai-
sante. En revanche, le reste de I’introduction du pére Oliva - soit plus de deux
cent cinquante pages - se lit vraiment comme un roman policier. Le chapitre IV
traite des rectifications majeures au premier livre du commentaire des Sentences.
Ici, le pére Oliva montre, par une étude perspicace des différents témoins et de
certaines formules de style, que la rectification au Prologue, c.-a-d. le célebre
passage sur la théologie comme science subalternée (passage inséré dans ’article
3) doit avoir été congu avant la rédaction du commentaire du livre IIl. Grace a
cette étude pénétrante, il est le premier qui réussit, aprés tant de siécles, a remet-
tre 2 sa place authentique I’addendum sur la subalternation. Ses études paléogra-
phiques et historico-littéraires sur les deux autres rectifications du Primus Thome
(a savoir concernant les attributs divins et concernant la locution du Verbe trini-
taire) sont également impressionnantes. Dans le cadre de ses recherches sur les
rectifications, on trouve aussi une intéressante digression sur les théories ante-
rieures ou contemporaines de la subalternation (sont étudiés Eudes Rigaud,
Guillaume de Méliton, la Summa fratris Alexandri, Albert le Grand et Bonaven-



Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus 287

ture) et une autre digression sur la réception du Scriptum par les premiers éléves
de Thomas, notamment par Annibaldus Annibaldi, Bombolognus de Bologna et
Romanus Orsini de Roma (inutile de noter que le pére Oliva appartient a la sé-
lecte pléiade de médiévistes qui fréquentent et connaissent ces auteurs tombés
depuis longtemps dans [’oubli).

Le chapitre V est intitulé « Observations sur la chronologie et I’ordre des Li-
vres commentés » ; titre trop humble, puisqu’il cache une réelle étude biogra-
phique sur le jeune Thomas d’Aquin, une étude qui tient compte non seulement
des anciennes biographies (celles de Ptolémée et de Tocco) mais aussi d’une
étude codicologique des autographes (spécialement de 1’autographe du commen-
taire albertinien sur la Hiérarchie céleste et du commentaire de Thomas sur Isaie).
Tout cela permet au pére Oliva de corriger la biographie accréditée de Weis-
heipl, selon lequel la lecture cursive sur Isaie devrait étre considérée comme un
opus coloniense. Dans une deuxiéme étape, il éclaire les différents sens des mots
‘lectio’ et ‘lectura’ dans le Corpus thomisticum, non comme un simple exercice
linguistique, mais en vue de calculer a peu prés la matiére traitée pendant une
heure ou plutdt pendant une séance de cours sur les Sentences. Combinant ces
analyses lexicologiques avec les résultats de la recherche biographique, le pere
Oliva conclut que Thomas a commenté « en classe les Sentences seulement pen-
dant deux ans, probablement de ’automne 1252 a I’été 1254 ou, au plus tard, de
I’automne 1253 a [’été 1255 » (241 et 344). Sur la base d’une étude exhaustive des
renvois internes au Scriptum, il établit que Thomas, a ’encontre de plusieurs au-
tres théologiens, a suivi, en commentant les Sentences, I’ordre des livres de Pierre
Lombard.

Le chapitre VI, ou ’on passe de la critique a ’herméneutique, peut étre lu
comme un prélude 2 une monographie doctrinale concernant le Prologue de
Thomas, étude que le pére Oliva a mise sur le chantier et qu’il publiera,
espérons-le, prochainement. Dans ce chapitre, le pére Oliva éclaire la structure
du Prologue et la conception thomasienne de la sacra doctrina (qui est, comme il
le montre contre Patfoort, identique a la théologie). Afin d’interpréter la pensée
de Thomas adéquatement, il compare son proemium avec d’autres prologues de
commentaires sur les Sentences (d’Alexandre de Halés a Robert Kilwardby en
passant par Albert, Bonaventure et cinq autres théologiens du 13° siécle). Cette
étude comparative met en lumiére 'originalité de Thomas, qui, plus que ses
prédécesseurs ou contemporains, a assimilé la philosophie aristotélicienne et
particulierement la méthodologie des Analytiques Postérieurs. Son originalité se
réveéle surtout dans la question sur la nécessité d’une science théologique outre
les sciences philosophiques. De la, le pére Oliva conclut que c’est la philosophie
qui, selon Thomas, accorde la place d’honneur a la théologie, et que c’est la
philosophie qui indique la nécessité de la théologie. Méme si cette thése peut
surprendre ou préter a controverse, I’auteur réussit i rendre son interprétation
plausible.

Dans le dernier chapitre de lintroduction, ’orthographe polygraphique
médiévale est défendue contre I'usage des éditeurs qui normalisent les textes



288 Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus

médiévaux en se référant a 'orthographe néolatine. Tous ceux qui, aprés et en
dépit des études des péres Gils et Bataillon, de Paul Tombeur et de Roland
Hissette, croyaient encore a la validité de ’orthographe néolatinisée, doivent
lire ces dix pages que le pere Oliva y a consacrées : s’ils ne sont pas trop tétus, ils
devront avouer qu’il est stupide de vouloir moderniser 1’orthographe des textes
médiévaux.

Dois-je dire encore quelque chose sur I’édition du texte? La réponse est
bréve: Non! Il faut parler des éditions seulement pour corriger des fautes. Or en
lisant assez attentivement le texte qu’Adriano Oliva vient d’editer, je n’ai
découvert aucune véritable erreur. Qui plus est, 'apparat des variantes est tres
clair, ’apparat des sources (des citations explicites et des passages paralléles) est
extraordinairement abondant. Quant au texte, et plus spécialement quant a
I’orthographe, je voudrais faire quand-méme une petite remarque critique, une
remarque générale qui concerne 1’édition de presque tous les textes médiévaux.
D’une part, on s’efforce a reconstruire le texte authentique, tel que ’auteur I’a
écrit, en prétant beaucoup d’attention a l’orthographe, y compris la ponctua-
tion. D’autre part, on modernise encore ’emploi des majuscules et des minuscu-
les. Pourquoi utilisons-nous encore toujours des majuscules pour les noms
propres (personnels et géographiques), pour les noms de Dieu et des dieux
(‘deus’ y compris), pour ‘philosophus’ et ‘commentator’ et pour les titres des
ouvrages ? En introduisant ces majuscules superflues, qui sont de bizarres
Fremdkdérper dans les textes du 13 du 14° et méme du 15° siecle, on modifie ces
textes médiévaux de fagon considérable. Cela est inutile, c’est difficile (faut-il
écrire les pronoms désignant Dieu avec majuscule ? faut-il écrire ‘trinitas’ avec
majuscule mais ‘essentia diuina’ avec minuscule? pourquoi ?), et c’est fautif (tout
comme il serait une bétise d’écrire les termes génériques en frangais avec
majuscule et en allemand avec minuscule). Nous devrions plutdt suivre
’exemple de David Piché, qui, au moins dans son édition critique de La
condamnation parisienne de 1277 (Paris, 1999) utilise les majuscules en con-
formité avec les manuscrits médiévaux (cf. 62). Or, avouons-le immédiatement :
cela n’est qu’un détail peu important, qui concerne seulement 1’habillement
typographique du texte !

Que le livre d’Adriano Oliva soit un trésor de connaissances théologiques,
philosophiques, historiques et philologiques, cela est immédiatement évident si
’on parcourt I’index et la bibliographie ; et cette impression est confirmée et
corroborée par chaque page de ce grand livre. Il y a quelques années, nous avons
écrit, 2 la fin de notre sévere et malicieux compte-rendu de I’édition du De
spiritualibus creaturis, que nous espérions que 1’on ne serait jamais obligé de dire
de la Commission Léonine ce qu’Abélard avait remarqué par rapport a Anselme
de Laon : « Stat magni nominis umbra ». Aujourd’hui, nous sommes heureux de
pouvoir chanter une palinodie en louant le Président de la Commission Léonine
avec une citation empruntée cette fois a2 Bernard de Clairvaux: « Non est in eo
magni nominis umbra, sed ueritas »!

GUY GULDENTOPS



Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus 289

INGHAM, Mary B.: Johannes Duns Scotus (= Zuginge zum Denken des Mittel-
alters 3). Miinster: Aschendorff 2006. 135 S. ISBN 3402046326.

Troisieme volume d’une collection qui propose des initiations aux grandes figu-
res de la pensée médiévale, cet ouvrage se veut une introduction historique et
thématique a la pensée de Jean Duns Scot (1265/66-1308). Il s’adresse notam-
ment aux étudiants en philosophie et au publique plus large des intéressés a la
pensée du Moyen Age. Conformément au profil de cette collection, il débute par
une introduction historique qui rappelle quelques faits majeurs de la culture phi-
losophique du XIII® siecle: le cadre institutionnel de la pensée, ’héritage philo-
sophique gréco-arabe, I'impact de I’aristotélisme et les réactions critiques qu’il a
suscitées — notamment chez Bonaventure, avant de prendre une forme institu-
tionnelle dans la célébre condamnation de 1277 et de trouver des théorisations
de la légitimité de cette censure chez quelques représentants de la tradition fran-
ciscaine de la fin du XIII® siécle (Guillaume de la Mare, Pierre de Jean Olivi,
Guillaume de Ware). Cette tradition fournit le terrain et 1'horizon dans lequel
Duns Scot s'inscrit comme une figure a la fois de continuité et de rupture:
continuité dans son intention critique a ’égard des philosophes, rupture quant a
I'usage d’Aristote et a la maniére nouvelle de faire de la philosophie (10). Celle-
ci est produite dans une confrontation intense avec des maitres du XIII® siecle fi-
nissant — Henri de Gand, Gilles de Rome, Godefroid de Fontaines -, dont Scot
discute et critique les positions avant de clarifier ses choix théoriques. Ces choix
s’exercent notamment dans ’examen de quelques themes majeurs, que I’Auteure
présente de maniere claire et concise et qu’elle regroupe en trois domaines: la
théorie de la connaissance, la métaphysique et I’éthique. S’agissant de rendre
compte du processus cognitif, il est montré que Duns Scot oriente son examen
vers I’identification des conditions de possibilité d’une connaissance certaine de
la réalité extramentale et de la conscience subjective des états intérieurs, et ce a
partir de la considération de la nature de ’homme plutdt que de ses capacités ac-
tuelles: I’ Auteure reléve ici 'importance de la notion d’étant congu comme uni-
voque, qui constitue précisément la condition de possibilité recherchée. La dis-
tinction entre connaissance abstractive et connaissance intuitive déplace
’attention vers I’acte cognitif et débouche sur une valorisation de la perfection
de I'intellect - un aspect envisagé dans cette étude comme un dépassement de la
conception aristotélicienne de I’Ame et de son activité (36). Dans le domaine de
la métaphysique, le propre de la démarche scotiste est situé dans la mise en avant
des transcendentaux comme objet premier, ce qui fait de ce domaine la science
des déterminations transcendentales de 1’étre - une science qui n’est plus ancrée
dans la réalité extramentale, mais dans la réalité telle qu’elle est accessible et telle
qu’elle est présente a I’intellect humain. Dans cette orientation, qui accorde une
importance particuliére a la réflexion sur les conditions de possibilités de cette
science, ’Auteure voit une anticipation de la démarche kantienne (37). Par ail-
leurs, la réflexion scotiste sur la contingence, menée par le biais de la notion de
possible, met en avant la liberté divine, dont la prise en compte permet de rem-



290 Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus

placer le modele aristotélicien de causalité: dans ces considérations 1’Auteure
repere des éléments développés ensuite par Ockham ou Descartes (38). Concer-
nant le domaine de 1’éthique, la nouveauté scotiste est située dans le refus du
modele intellectualiste formulé dans I’Ethigue a Nicomaque et dans la primauté
accordée a la volonté et a 'acte d’amour comme accomplissement de la rationa-
lité humaine. Scot ne dissocie pourtant pas 'intellect de la volonté, mais déve-
loppe une éthique rationnelle dont I’héritage sera recueilli par Ockham et Buri-
dan. Plus généralement, I’Auteure caractérise la pensée de Scot comme une « at-
tention envers la conscience subjective personnelle a la lumieére de principes ra-
tionnels » - des principes qui, selon 1’Auteure, vont exercer leur influence au
cours des siécles sur des penseurs aussi différents que Suarez, Molina, Leibniz,
Wolff ou Kant, jusqu’aux développements récents du pragmatisme américain
(39). Tout en rendant fidélement compte de ’articulation interne de la démarche
scotiste, ce volume montre ainsi a la fois ’enracinement dans le passé et les
perspectives que la doctrine de Scot a ouvertes sur la modernité philosophique.
Loin des jugements faisant du Docteur Subtil une figure de rupture i 1’égard des
syntheses du XIII° siecle, et notamment a I’égard de la doctrine de Thomas
d’Aquin, la présentation de M.B. Ingham envisage Scot plutét comme un pen-
seur-charniére: héritier critique de la tradition philosophique - mais aussi de la
culture franciscaine de la fin du XIII® siecle -, il a élaboré une pensée propre,
dense et souvent nouvelle, qui a su exercer son influence bien au-dela du Moyen
Age.

La deuxiéme partie de ce volume permet de se familiariser avec la pensée de
Scot et d’en approfondir quelques aspects par la présentation d’un vaste choix de
textes (45-112), introduits par des « aides a la lecture » (40-42). Une bibliogra-
phie fournit au lecteur des indications utiles quant aux éditions critiques et aux
traductions (allemandes et anglaises) des écrits de Scot et offre un choix de litté-
rature secondaire - on peut cependant regretter que celle-ci soit axée essentiel-
lement sur des études en langue allemande et anglaise et que, par exemple, les
travaux de G. Sondag (traductions francaises de plusieurs textes de Scot et la
monographie: Duns Scot. Paris 2005) et de O. Boulnois (Duns Scot, la riguenr de
la charité. Paris 1998; Etre et représentation. Une généalogie de la métaphysque mo-
derne a I’époque de Duns Scot. Paris 1999 ainsi que I’édition des Actes du colloque
qui s’est tenu a Paris en 2002: Duns Scot a Paris. Paris 2004) n’y soient pas men-
tionnés. Un glossaire (122-130), ainsi qu’une table chronologique et un index
des noms et des choses viennent clore ce volume, qui fournit sans doute un ins-
trument trées utile pour I’approche de la pensée scotiste, offre plusieurs occasions
d’approfondissement et ouvre des perspectives intéressantes d’élargissement de la
pensée de cette figure majeure de la philosophie médiévale.

TIZIANA SUAREZ-INANI



Rezensionsartikel - Besprechungen — Comptes rendus 291

LEINSLE, Ulrich G.: Dilinganae Disputationes. Der Lehrinbalt der gedruckten
Disputationen an der Philosophischen Fakultit der Universitit Dillingen 1555-1648

(= Jesuitica 11). Regensburg: Schnell & Steiner 2006. 678 S. ISBN 13 978-3-7954-
1873-1.

Das neue Buch des Regensburger Philosophiehistorikers, ein schwerer Pracht-
band, setzt der 1803 aufgehobenen schwibischen Universitit Dillingen ein
Denkmal. Genauer gesagt, den ersten hundert Jahren ihrer Philosophischen Fa-
kultit; denn die Universitatsgeschichte im Allgemeinen ist gut erforscht. Leins-
les Buch bildet die Fortsetzung einer inzwischen stattlichen Reihe philosophie-
historischer Monographien zu katholischen Bildungszentren der Frithen Neu-
zeit (vgl. Arno Seifert zu Ingolstadt, Emmanuel J. Bauer zu Salzburg, Roman
Darowski zur polnischen Szene). Um es gleich vorweg zu sagen: eine groflartige
Leistung zur Wiedergewinnung unserer kulturellen Vergangenheit.

Von 1563 bis 1773 war Dillingen Jesuitenuniversitit. Verglichen mit Ingol-
stadt - von anderen Orten zu schweigen — war es eine Provinzanstalt, doch das
Rotationssystem, an welchem der Dillinger Lehrkérper partizipierte, war nicht
auf die Provinz beschrinkt. Unter den insgesamt 67 untersuchten Professoren
befinden sich Ungarn, Italiener, Schweizer, Belgier, Englinder und sogar ein Ire
(ein Bruder des berithmten Skotisten Wadding und Cousin des Prager Wadding).
Die 1617/22 gegriindete Universitit Salzburg war geistig ein Ableger von Dil-
lingen (558). Leinsles Untersuchung gilt dem literarischen Profil einer Anstalt,
die in die Hinde jenes Ordens iibergegangen war, von dessen Schulphilosophie
Charles Lohr gezeigt hat, daf8 sie das bei weitem grofite Kontingent zum frith-
neuzeitlichen Aristotelismus gestellt hat. Niichtern doxographisch gibt Leinsle
eine Bestandsaufnahme der philosophischen Enzyklopidie im Rahmen des durch
die Ratio Studiorum vorgeschriebenen Triennium philosophicum. Die Grenze des
Berichtszeitraums - 1648 - ist ein Zugestindnis an die politische Geschichts-
schreibung (22). Motiviert wird sie aber auch mit einer hochschulpolitischen Zi-
sur: dem philosophischen Syllabus des Jesuitengenerals Piccolomini von 1651.
Leinsle wertet ihn als eine empfindliche Beschrinkung der Lehrfreiheit (240,
553). Dillingens Bliitezeit wiirde er in die Jahre 1612-30 setzen (559).

Erneut (vgl. FZPhTh 48 [2001] 493-96) bewdhrt Leinsle seinen Sinn fiir Orte
der Beschaulichkeit mit ungepliinderten Bibliotheken. Die Studienbibliothek
Dillingen ist ja eine bekannte Adresse. Ausgewertet werden - neben einigen
handschriftlichen Archivalien (jedoch keinen Vorlesungsmanuskripten) - iiber
dreihundert Dissertationen. Das Verzeichnis der Primirquellen umfafit 48 Sei-
ten. Daf} die Lehrentwicklung in vielen Bereichen ,praktisch liickenlos® (158)
dokumentiert ist, ist die Vorbedingung fiir das von ihm gewihlte Verfahren, die
universitire Thesen- und Dissertationsliteratur in der Weise zu sichten, daf} er
sie im genauen Anschlufl an die Gliederung des aristotelischen Kurrikulums je-
weils in zeitlichen Lingsschnitten charakterisiert: Logica (86-156), Physica (157-
241), De caelo / De meteoris (242-290), De generatione et corruptione (291-
344), De anima (345-463), Ethica / Politica (464-492), Metaphysica (493-532).



292 Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus

Ein Abschnitt zu verschiedenen Aspekten des Verhiltnisses von Philosophie
und Christentum (Philosophia sacra, Eucharistielehre, Vorliufer des Athanasius
Kircher) rundet den Uberblick ab (533-551). Sowenig er Fingerzeige in dieser
Richtung ganz unterdriickt, geht es Leinsle doch weder um die Stichhaluigkeit
noch um die Quellen der von ihm referierten Lehrmeinungen. Es geht um einen
Aufrif} des fiir probabel gehaltenen ,Wissens® in der Zeit des ,Ubergangs vom
,Spathumanismus‘ zur ,Barockscholastik‘“ (552). Daf} gemiitliche Lateinlehrer
wie Jacob Pontanus im 17. Jh. nicht mehr tonangebend waren (556), liegt nim-
lich nicht an der entstehenden Naturwissenschaft.

Wer sich dafiir interessiert, was zur Zeit Galileis naturphilosophisch los
war, wird mit Gewinn, wenn auch enttiduscht, zu diesem Band greifen. 1611,
schon ein Jahr nach dem Erscheinen des Sidereus nuncius, wurde zwar in Dillin-
gen dariiber disputiert (266), und 1618 konnte Dillingen sich rihmen, im Besitz
eines Teleskops zu sein (209), aber viel scheint daraus nicht gefolgt; die kirchli-
che Zensur des Kopernikanismus hinterlieff ihre Spuren. Zwar bekannte man
sich vergleichsweise frith, 1619, zur Netzhaut als dem Sehorgan, das lag jedoch
an der Autoritit Christoph Scheiners (464). In Abgrenzung vom reformierten
Marburg verdammte man 1628 feierlich den Paracelsismus, aber mit der Autori-
tit der spanischen Inquisition im Riicken (323). Eine Autoritit war leider auch
der Hexenjiger Delrio (344, 523). Davon, dafl Dillingen den gleich nebenan to-
benden Hexenwahn wenigstens zu beschwichtigen versucht hitte, berichtet die
Geschichte nichts. Also doch eher alles sehr renaissancehaft. Wie ,,die Materie in
poetisch-sinnlichem Glanze den ganzen Menschen anlacht® (Marx), diese Ab-
schnitte scheinen auch mit einer gewissen Vorliebe geschrieben; jedenfalls sind
sie Leinsle besonders gut gelungen.

Das Dillingen des Berichtszeitraums war eine unausgegorene Mischung aus
Thomismus, Skotismus, Ramismus und italienischer Naturphilosophie. Kein
Wunder, dafl sich das literarisch zu keinem Cursus Philosophicus verdichtet hat.
Es hat nicht nur am Dreifligjahrigen Krieg gelegen, dafl die damals modernste
philosophische Literaturgattung nur auflerhalb Deutschlands florierte. Statt des-
sen also ein knapper Regalmeter Dissertationen - Leinsle meint, ein ,Zeichen
der Lebendigkeit“ (560). Qu’a-t-on decidé?!

Vermutlich wird man die bleibende Leistung der Philosophischen Fakultit
von Dillingen darein setzen, dafl hier am 8. November 1624 der Keim zum His-
torischen Worterbuch der Philosophie gelegt wurde. Fiir eine Disputation an die-
sem Tag stellte Georg Reeb eine Sammlung von 65 alphabetisch geordneten
Distinctiones Philosophicae, quarum in Scholis frequentior usus zusammen, die es
dann, zu einem kleinen Handbuch erweitert, im Schulbetrieb der Jesuiten bis
zum Ende des 19. Jhs. auf immerhin neun Auflagen gebracht hat. Daf} Johann
Adam Scherzer sie seinem eigenen Vademecum sive Manuale philosophicum ein-

1 Tsaak Casaubon (1559-1614), als er in der Sorbonne den dreihundert Jahre alten Dispu-
tationssaal gezeigt bekam. Nach G.W. LEIBNIZ: Philosophische Schriften. Hg. v. C.I. Gerhardt.
Berlin 1875-90, Bd. 3, 192.



Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus 293

verleibte, verschaffte ihr Eingang auch in die protestantische Tradition (73-79).
So vergleichsweise bescheiden sich seit der Kirchenspaltung der deutsche Beitrag
zur scholastischen Philosophie ausnimmt, unter Quellenangabe die lexikalische
Aufarbeitung der philosophischen Terminologie scheint, seit Reeb, ein Geschift
vornehmlich deutscher Philosophieprofessoren geblieben. ,Das Edelste, was wir
besitzen, wird Johann Gottfried Herder die Voraussetzung explizit machen,
,haben wir nicht von uns selbst; unser Verstand mit seinen Kriften, die Form,
in welcher wir denken, handeln und sind, ist auf uns gleichsam herabgeerbt. Wir
denken in einer Sprache, die unsere Vorfahren erfanden, in einer Gedanken-
weise, an der so viele Geister bildeten und formten [...]“. Leinsles Buch legt die
Vermutung nahe, dafl es das anhaltend humanistische Air der Jesuitenuniversitit
Dillingen war, das fiir solche Einsichten disponiert hat.

Dabei war der Zweck der Ubung nicht die Thesaurierung, sondern die Vor-
bereitung auf die gelehrte Disputation. Diese setzte nicht nur die sichere Beherr-
schung von Konsequenz- und Schlufiregeln voraus - der Student soll, hief§ es in
der Studienordnung der Jesuiten, iiber jeden begangenen Schnitzer in dieser Be-
ziehung vor Scham zu erréten gelernt haben -, sondern vielleicht noch mehr,
dafl man sich in den vielen Méglichkeiten - den distinctiones — auskennt, auf die
philosophische Sitze in der einen Beziehung wahr, in einer anderen Beziehung
falsch sein kénnen. Durch scharfsinnige Distinktionen die Einwinde des Oppo-
nenten entkriftet zu haben, war der Triumph des Defendenten. Um den Erwerb
dieser Art Bildung war es an den philosophischen Fakultdten der Friithen Neu-
zeit zu tun. Leinsles Buch handelt davon, was sich in den dieser piadagogischen
Absicht untergeordneten Ubungen an philosophischem Leben spiegelt. Sein
Thema ist die philosophische Lehre, nicht die Forschung.

Was die Forschung betriff, spielte damals spielte die Musik bekanntlich in
Spanien. Wie Leinsle das Verlaufsprofil des Philosophiebetriebs tiber eine Zeit-
spanne von hundert Jahren nachzeichnet, kann er sowohl die Beharrungskrifte
einer typischen Renaissancegriindung als auch ganz konkret zeigen, ab wann
(kein zeitlicher Vorsprung gegeniiber den protestantischen Universititen: 531)
und wo diese Mentalitit durch die Rezeption der spanischen Jesuitenscholastik
kippte. Suarez’ Disputationes metaphysicae von 1597, denen seit jeher diese Wir-
kung nachgesagt wird, haben das nicht allein geschafft. Die jiingeren - Pedro
Hurtado de Mendoza, Rodrigo de Arriaga, Francisco de Oviedo (554), nicht zu
vergessen Kardinal Juan de Lugo und der Pole Marcin Smiglecki (110) - spielen
als Folie fiir die Dillinger Vorginge zusammen eine mindestens so grofle Rolle.
Leinsle datiert (557) den Umbruch auf ca. 1617. Besonders die 1642-46 auch in
Dillingen ausgetragene Kontroverse um die Existenz der sog. Modi scheint ein
Vorgang von grofler Tragweite zu sein. Unter ,Modi“ verstand die Barockscho-
lastik Seinsannahmen, die die Vertreter dieser Hypothese zur Analyse komple-
xer Phinomene einfithrten. Um z.B. einen ,Stau” als Sachverhalt angemessen zu
beschreiben, dafiir kommt man mit der traditionellen Substanz-Akzidens-Onto-
logie kaum aus. Wird jedoch erst einmal diese neue Sorte von Entititen zugelas-
sen, die Modi, haben sie auch alles gleich iiberschwemmt. Kein Wunder, daf§



294 Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus

Ockhams Rasiermesser, das im 14. Jh. die Seinsannahmen der skotistischen On-
tologie zuriickstutzte, auch im 17. Jh. wieder gehandhabt wurde. Dillingen in
Ehren, um aber diese hochinteressante, bisher unbekannte Diskussion und deren
Beziige adiquat darzustellen, mufl man schon weiter ausgreifen, und so hat
Leinsle dem Thema hier nur wenige Seiten (123-134) gewidmet und die ausfiihr-
liche Problemgeschichte in - auch darum sehr empfehlenswerte - Sammelbinde
ausgelagert.2

Dieser Umstand zeigt die Grenzen des gewihlten Verfahrens. Ob der Philo-
sophiehistoriker sich mit Gewinn auf Lingsschnittstudien lokaler Institutionen
verlegt, Zweifel daran wird auch Leinsles neues Buch nicht ausriumen. Will
man an systematische Diskurse ihrer argumentativen Substanz nach heran,
scheint die festgehaltene Identitdt der Lehranstalt den frither beliebten Rastern -
Schulen, Identititen der konfessionellen, sprachlichen oder politischen Geogra-
phie - nicht unbedingt tiberlegen. Leinsles eigene Praxis widerlegt die von ihm
mit dem Argument begriindete Aufwertung der Thesenliteratur gegeniiber den
~Lehrbiichern®, jene biete ein frischeres Bild des philosophischen Lebens. Um-
gekehrt: Erstens hat das Genre iiberhaupt einen Stich ins Triviale. Daf} z.B. der
Mensch ,animal rationale mortale“ sei, kann nicht, weil es 1607 wiederholt
wurde, deswegen auch fiir registrierenswert (454) gehalten werden. Zweitens die
Kurzatmigkeit. Ausfiihrlichkeit allein gibt philosophischen Thesen Sinn. Die
zeitgendssischen Lehrbiicher werden von Leinsle daher fleiflig konsultiert. Sein
Aufgebot an Sekundirquellen (616-625) ist mindestens so eindrucksvoll wie das
der Primirquellen. Wo die Lehrbiicher ihn im Stich lassen, steht man dumm da.
Was soll man z.B. mit der Information (234) anfangen ,Coscan versteht 1615
Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft als quasi-transzendentale Teile (tres
quasi transcendentales partes) der Zeit“? Das klingt ungewohnlich, es konnte
spannend sein, aber um das zu beurteilen, miifite man wissen, wogegen es sich
richtet und inwiefern hier ,quasi-transzendental® als Unterscheidungsbegriff
fungiert. Nur der argumentative Kontext gibe dariiber Aufschluff, ob es mehr
als Jargon ist. Aber je mehr ,These®, desto weniger Kontext. Wird mit der Auf-
wertung der Thesenliteratur nicht doch aus der Not eine Tugend gemacht? Dis-
putation vs. Lehrbuch: die Opposition ist tiberhaupt fragwiirdig. Die ,Lehrbi-
cher” der Zeit - wir sprechen von Folianten - waren ja ihrerseits disputativ or-
ganisiert. Wo die Thesenliteratur unbestreitbar fiir Kolorit sorgt — bei so man-
cher naturphilosophischen Schnurre -, feiert sich die Renaissancekultur. Umge-
kehrt ist es auch ein Zeichen von deren Uberwindung, dafl die Dissertationen
zum Ende von Leinsles Berichtszeitraum hin massiv anschwellen. Statt der 15,
20, hochstens 30 Seiten sonst hat man bei Christoph Haunold, dem Hauptim-

2 LEINSLE, Ulrich G.: Schwester formalitas® oder Bruder ,modus‘?® Mastri im Streit um modale
Entititen. In: M. FORLIVESI (Hg.): Rem in seipsa cernere. Saggi sul pensiero filosofico di Bartolomeo
Mastri (1602-1673) (= Subsidia mediaevalia Patavina 8). Padua: Il Poligrafo 2006, 363-397.
Vorher schon: DERS.: Rodrigo de Arriaga im Streit um modale Entitdten. In: J. BENES u.a. (Hgg.):
Bene scripsisti... (Festschrift Stanislav Sousedik). Prag: Filosofia 2002, 161-189.



Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus 295

porteur spanischer Theoreme, plétzlich 100, ja 300 Seiten. Dazwischen ist kaum
noch ein Vergleich méglich, es ist nicht mehr dieselbe Textgattung.

Einwinde in dieser Richtung sind nicht herabsetzend gemeint. Der Autor
weifl selber, dafl sein Ansatz nicht vollauf befriedigt, z.B. auch darum nicht,
weil auf dieser Quellenbasis das Fach Metaphysik, wegen der Priifungstermine
damals, notwendig zu kurz kommt (493). Die Einleitung benennt Forschungsde-
siderate. Das Geleistete ist gleichwohl stupend, der gelehrte Apparat so aufwen-
dig, wie es sich fiir ein Werk dieser Anlage geziemt. In den biographischen An-
gaben zu den Verfassern der Thesen hitte man sich gewiinscht, die Konzentra-
tion auf Dillingen nicht ganz so strikt durchgefiihrt zu sehen. Gern erfithre man
die weiteren Karrierestationen dieser Professoren: Woher kam Coscan? Was ist
aus Coscan geworden? Das infame ,Jesuitennullen” (Prantl) hingt doch, trotz
Frans Romstdck, immer noch zu fatal iiber diesen Leuten. Die jiingere Sekun-
dirliteratur ist fair bedacht, vielleicht etwas zu wohlwollend: Rezensent zihlt
auf 2500 Fufinoten kaum zehn Akte der Distanzierung. Sind wir inzwischen
wirklich so weit, dafl die Minner des 19. Jhs. (Carl Werner!) ad acta gelegt wer-
den kénnen? Neben dem unerlifilichen Personenregister gibt es ein umfangrei-
ches Begriffs- und Sachregister, das brauchbar ist, denn es verzeichnet auch la-
teinische Termini. Ohne die auf den Druck verwendete grofie Sorgfalt wire all
die Mihe iibrigens verschwendet. Die Buchausstattung, das typographische Er-
scheinungsbild: alles wohltuend. Hier hat ein Verlag einmal nicht alle Arbeit auf
den Autor abgewilzt.

Die bei Schnell & Steiner erscheinende Reihe Jesuitica, herausgegeben von
Giinter Hess, Julius Oswald SJ., Ruprecht Wimmer und Reinhard Wittmann,
umfaflt Quellen und Studien zu Geschichte, Kunst und Literatur der Gesell-
schaft Jesu im deutschsprachigen Raum. Petrus Canisius, Jakob Bidermann und
Jacob Balde sind bisher Gegenstand eigener Monographien.

Da regt sich ein Wunsch: Reeb ist greifbar. Praktisch ungreifbar sind die phi-
losophischen Dissertationen Christoph Haunolds. Leinsle stellt ihm das Zeugnis
aus, daf} er ,die glinzendste philosophische Begabung ist, die Dillingen in dieser
Zeit aufzuweisen hatte“ (156, 463, 559). Was Haunold anschlieffend in Ingolstadt
publiziert hat — nicht nur als Theologe -, bestitigt dieses Urteil. Auf Haunold
macht Leinsles Buch Appetit. Wire es nicht an der Zeit, diesem einzigen Deut-
schen, der mitten im Dreifligjahrigen Krieg scholastisch auf der Hohe seiner
Zeit war, endlich wenigstens eine Sammlung seiner Opuscula philosophica zu
gonnen? Womdglich gleich unter Einschlufl der handschriftlichen Kosmologie
(Ms. StuBD XV 37)? So hitte man am Ende doch noch einen nahezu kompletten
Philosophiekurs. Rezensent bote dazu gern seine Hand.

SVEN K. KNEBEL



296 Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus

KOCH, Bettina: Zur Dis-/Kontinuitit mittelalterlichen politischen Denkens in der
neuzeitlichen politischen Theorie. Marsilius von Padua, Jobannes Althusius und
Thomas Hobbes im Vergleich. Berlin 2005. 381 S. ISBN3-428-11609-7.

,sDenn siehe, ich will einen neuen Himmel und eine neue Erde schaffen, daf}
man der vorigen nicht mehr gedenken und sie nicht mehr zu Herzen nehmen
wird, spricht der Herr durch den Mund seines Knechtes Jesaja.“ (Jes. 65,171f.).
Zu der europdischen Geschichte der Neuzeit, die man als Sikularisierung -
Koch spricht lieber von ,Desakralisation® - oder als humane Selbstbehauptung
lesen kann, gehort es auch, nicht mehr von Gott zu erwarten, dafl alles, Irdi-
sches wie Himmlisches, neu wird. Der neuzeitliche Mensch wird zum Schopfer
und Betrachter seiner eigener Weltneuheit. Doch was ist eigentlich neu an der
Neuzeit? Blickt man vom Groflen und Ganzen auf die Details, 1a8t sich diese
Frage gar nicht mehr so leicht beantworten. Bettina Koch hat in ihrer Vechtaer
Dissertation die Geschichte des politischen Denkens in den Blick genommen
und dabei detailgenaue Analysen und Vergleiche der politischen Theorien von
Marsilius von Padua, Johannes Althusius und Thomas Hobbes angestellt, um im
ganzen weniger die Briiche als vielmehr die Kontinuitaten zwischen mittelalter-
lichem und neuzeitlichem politischen Denken zu akzentuieren.

Das Ergebnis ist eine pointilistische Zusammenschau der politischen Anthro-
pologie, der Philosophie der politischen Ordnung und des Rechts sowie des poli-
tisch-theologischen Problems und der Pathologie politischer Systeme, wie sie die
drei untersuchten Autoren jeweils behandeln. In vergleichender Perspektive bean-
sprucht Koch u.a. zu zeigen, wie es ,von Marsilius zu Althusius zu Hobbes zu
einer ,Entbiirgerlichung’ des Biirgers“ komme (335). Dariiber hinaus kann es iiber-
raschen, daf} sie in Marsilius von Padua den ,sikularsten Theoretiker erkennen
will (294). Zwar wird man heute nicht mehr Otto von Gierkes Auffassung folgen
wollen, der die Politica des Herborner Calvinisten als eine rein weltliche, rational
begriindete Politik verstanden hat. Koch nimmt aber auch Hobbes’ Konstruktion
des ,sterblichen Gottes® und die christlich-theologische Legitimation der Souve-
rinitit gegeniiber dem rationalen Vertragsmodell ernster, als es das weithin
verbreitete modernistische Hobbes-Verstindnis wahrhaben will. Marsilius und
Hobbes wollen es kirchlichen Wiirdentragern verwehren, weltliche Autoritit
auszuiiben. Wihrend Marsilius dabei, seiner organologischen Staatsauffassung
folgend, die den verschiedenen Stinden unterschiedliche Aufgaben zuzuweisen
erlaubt, zum Mittel funktionaler Trennung greift, denkt Hobbes konsequent von
oben her und vereinigt in einer Person das Amt des weltlichen und des geistlichen
Oberhaupts. Was es Hobbes dariiber hinaus ermogliche, die Gehorsamskollision
zwischen Souverdn und Gott bzw. zwischen weltlichem und geistlichem Ober-
haupt - zumindest einem christlichen - zu vermeiden, ist sein zivilreligiGser
Bekenntnisschwund, der den fiir das Seelenheil nétigen Glauben auf den Satz:
»Jesus is the Christ.“ beschrinkt und damit der Vereinheitlichung von politischem
Gemeinwesen und Kirche ihren problematischen Charakter nimmt. Schliefllich



Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus 297

betone Hobbes im Unterschied zu Marsilius und Althusius auch, dafl der Herr-
scher bis zur zweiten Ankunft Christi Stellvertreter Gottes sei (293; 3421.).

Ob die Ergebnisse der Arbeit die These von einem etwas Mehr an Kontinui-
tit zwischen mittelalterlicher und neuzeitlicher politischer Theorie belegen, darf
man indes bezweifeln. Zwar ist es aufschlufireich, im akribisch nachgezeichne-
ten Detail zu verfolgen wie Althusius und Hobbes zwei kontrire Méglichkeiten
realisieren, wie die politische Theorie des Paduaners in der Neuzeit weitergetra-
gen werden konnte. Aber wie reprisentativ ist Marsilius von Padua fiir mittelal-
terliches politisches Denken, gerade wenn man dieses wie Koch wesentlich cha-
rakterisiert sieht durch das Konsensprinzip, die Idee der Reprisentation und das
Prinzip der Hierarchie? Wie neuzeitlich andererseits ist Althusius, dessen f&de-
rale politische Theorie der consociationes ohne den systematisch konstitutiven
Bezug auf das Individuum auskommt? Zudem vertreten Althusius und Hobbes
zwei vollkommen kontrire politiktheoretische Modelle, die Koch als Suprema-
tiemodell und als Fdderalismusmodell unterscheidet. Wird damit die Vielfalt
neuzeitlichen politischen Denkens angedeutet, so doch bei weitem noch nicht
ausgeschdpft - zu denken wire etwa auch an den Staatsrisondiskurs wie an des-
sen Widerpart, den neorepublikanischen Diskurs, von den Utopien als Typus
neuzeitlichen politischen Denkens zu schweigen. Wer indes das Buch stirker fo-
kussiert auf die drei Autoren und die Darstellung der Einzelthemen liest, hat je-
denfalls mehr davon und wird auf jeder Seite kundig unterrichtet. George Stei-
ner hat einmal davon gesprochen, wie ihn die ,Offenbarung inkommensurabler
,Einzigkeit'“ gefesselt habe. In den Geisteswissenschaften sei Theorie nichts als
eine Intuition, die die Geduld verloren hat. Fiir das Ziehen und Verriicken von
Epochengrenzen scheint das gleiche zu gelten.

Kochs Studie versteht sich als ideengeschichtlicher Beitrag zum neo-klassi-
schen politikwissenschaftlichen Diskurs. Politikwissenschaft soll wie bei Voege-
lin Ordnungswissenschaft sein. Zugleich teilt Koch Hennis” Verstindnis der po-
litischen als praktischer Wissenschaft. Analytisch finden Konzepte Michael Oa-
keshotts Verwendung. Dariiber hinaus bekennt sich Koch selbstbewufit pragma-
tisch zum ,Methodenmix“. Einen sachlichen Schwerpunkt bildet das Verhiltnis
von Politik und Religion, wie es von den zwei ,Neugliubigen“, Hobbes und
Althusius, sowie dem Beinahe-Hiretiker Marsilius bestimmt wird. Koch fragt,
welchen Einflufl Glaubensvorstellungen auf das Gemeinwesen hitten und wie
die Interaktion zwischen geistlichen und weltlichen Vorstellungen und Anspri-
chen sich bei den drei Autoren jeweils gestalte. Einer rein sikularen Deutung al-
ler drei Denker tritt sie entschieden entgegen. Insbesondere mit Bezug auf Hob-
bes’ Theorie will sie fiir ,ein mehr religiés determiniertes Verstindnis des Poli-
tischen® (342) argumentieren. Dariiber hinaus verdient die ebenso detailgetreue
wie vielfiltige und dabei immer systematisch geordnete Rekonstruktion der drei
politischen Theorien grofle Anerkennung.



298 Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus

Repriésentation

Ein wichtiges Problem wird indes als moglicher systematischer Schwerpunkt
mehr angedeutet (54; 122£.; 134; 162; 1721f.; 195; 334{.) als akribisch ausgefiihrt.
Es handelt sich um das Problem der Reprisentation, das laut Koch ein Prinzip
des mittelalterlichen politischen Denkens und zugleich eines der problemati-
schsten Phinomene innerhalb der politischen Theorie ist. Fiir Eric Voegelin,
dem Koch in manchem folgt, bildet die Reprisentation gar das Zentralproblem
der politischen Theorie. Hinzu kommt, daf} alle drei untersuchten Autoren fiir
die Geschichte des Reprisentationsgedankens durchaus signifikant sind. Koch
greift eine Unterscheidung Jeannine Quillets auf, die Reprisentation einerseits
als ,reine Delegation im Sinne eines Mandats“ verstehe und diese Auffassung
von ,divine delegation andererseits unterscheide. Marsilius und Althusius folg-
ten eher der rémisch-rechtlichen Auffassung der Reprisentation. Der Repri-
sentant verfiige Giber ein eng umrissenes Mandat. Hobbes stehe hingegen mit sei-
ner Auffassung vom christlichen Souverin als Statthalter Gottes in der Tradi-
tion der ,divine delegation®, die vom Paptstum vertreten werde und ein Repri-
sentationsverstindnis mit - sit venia verbo - metaphysischem Mehrwert darstel-
le. Der Auffassung der Reprisentation als Mandatsverhiltnis entspreche bei Mar-
silius und Althusius eine aktivere Konzeption des Biirgers als bei Hobbes (333£.).

Aus der leitenden Perspektive ihrer Untersuchung erscheint aber weder die
Unterscheidung angemessen und brauchbar zu sein, noch tiberzeugt die Zuord-
nung der drei Autoren. So ist Koch selbst skeptisch, ob die Idee der politischen
Reprisentation fiir Marsilius {iberhaupt mehr als eine blofle Maoglichkeit ist
(123; 162). Zwar spricht Marsilius vereinzelt von Reprisentanten und er be-
stimmt an einer Stelle die Relation zwischen der opaken wvalentior pars und der
universitas civium als ein Verhiltnis der Reprisentation, aber insgesamt entstehe
der Eindruck, laut Koch, ,dafl die Reprisentation in so wichtigen Angelegenhei-
ten wie der Gesetzgebung und der Absetzung des Regenten nicht Marsilius’ erste
Wahl darstell[t]* (123). Wihrend Quillet die Rolle des politischen Reprisentati-
onsgedankens im Sinne eines Mandats bei Marsilius akzentuiert, teilt Koch mit-
hin eher Nedermans Auffassung, dafl Reprisentation in Marsilius’ Lehre vom
menschlichen Gesetzgeber (legislator humanus) ohne Bedeutung ist. ,[TThe De-
fensor Pacis does not really offer a theory of representative government at all, in
the modern ‘political’ sense of representation.“ (NEDERMAN, Cary J.: Comm-
unity and Consent, Lanham. London 1995, 84). Marsilius macht indes vermehrt
Gebrauch von der Idee der Reprisentation im Hinblick auf das Konzil als
oberster kirchlicher Autoritit. Seine reprisentative Qualitdt aber verdankt das
Konzil, von dem es heifdt, es reprisentiere Christus als Gesetzgeber des ewigen
Gesetzes oder die Versammlung der Apostel und ihrer Gemeinde (DP II, 28, §
21), der Anwesenheit des Heiligen Geistes. Das Verstindnis von Reprisentation
ist an der genannten Stelle das der Verkorperung einer Rolle bzw. die ,Erfiillung
einer vorgepriagten Funktion® (HOFMANN, Hasso: Reprisentation. 3. Aufl.



Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus 299

Berlin 1998, 210). Die Schliisse, die Koch fiir Marsilius’ Verstindnis des Biirgers
ziehen will (334), ergeben sich daraus jedoch nicht.

Blickt man von Marsilius zu Althusius hiniiber, stellt sich die Frage nach der
Reprisentation etwas anders. Das Prinzip der Reprisentation, heiflt es, sei in der
Theorie des Althusius fest verankert (162). Aber in welchem Sinn? Hasso Hof-
mann hat gezeigt, wie der reichsstaatsrechtliche Dualismus sich bei Althusius in
einer Parallelaktion der Reprisentation niederschligt. (cap. XVIII §§ 47 {.) Wih-
rend die Ephoren als diejenigen bezeichnet werden, welche die politische Verei-
nigung in ihrer Gesamtheit verkorpern, besitzt die herrschaftliche Reprisenta-
tion des summus magistratus den begrenzteren Sinn eines Mandats. Hofmann
(a.2.0., 371) spricht daher zu Recht von einem Dualismus von monarchischer
Vertretungs- und stindischer Identitdtsreprisentation (Hofmann, 371) Worum
Althusius gerungen habe, war der Begriff eines Volksorgans, um damit die herr-
schaftliche Reprisentation zu kontrapunktieren (ebd.).

Hobbes’ entscheidender Schritt in der Entfaltung des Reprisentationsgedan-
ken liaflt sich nun in genauer Abgrenzung dazu verstehen. Denn die Intention
seiner politischen Theorie geht in die entgegengesetzte Richtung. Die Einheit
des reprisentierten Commonwealth kommt bei ithm nur durch die Einheit des
Reprisentanten, des Souverins, zustande. Hobbes bedient sich dabei zwar der
Sprache des Vertrags und der Stellvertretung, die Althusius im Hinblick auf den
summus magistratus gebraucht. Hobbes’ Absicht aber ist es, zwischen dem Sou-
verdn und der politischen Einheit des Commonwealth ein Reprisentationsver-
hiltnis zu stiften, das dem zwischen Ephoren und Volk bei Althusius entspricht.
Was Althusius somit sprachlich und sachlich zum Zwecke gemifligter Herr-
schaft ausdifferenziert, fillt bei Hobbes zusammen.1

Kochs Deutung der Reprisentation bei Hobbes ist hingegen doppeldeutig.
Hobbes schreibt: ,Ein Common-wealth wird eingesetzt genannt, wenn bei einer
Menge von Menschen jeder mit jedem iibereinstimmt und vertraglich iiberein-
kommt, dafl jedermann, sowohl wer dafiir als auch wer dagegen stimmte, alle
Handlungen und Urteile jedes Menschen oder jeder Versammlung von Menschen,
denen durch die Mehrheit das Recht gegeben wird, die Person aller zu vertreten,
daf} heifdt ihre Vertretung (Representative) zu sein, in derselben Weise autorisieren
soll, als wiren sie seine eigenen, und dies zum Zwecke eines friedlichen Zusam-
menlebens und zum Schutz vor anderen Menschen.“ (Leviathan, Kap. 18, S. 136)
Laut Koch sei es anzuzweifeln, dal Hobbes dabei Reprisentation noch im alten
Sinne verstehe. Reprisentation im Hobbeschen Sinne sei es, ,Institutionen und
Regenten als ,Reprisentanen‘ des Willens und der Interessen des Volkes aufzufas-
sen“ (174). Hobbes’ Verstindnis schliefle die Symbolisierung des Selbstinterpreta-
tion eines politischen Gemeinwesens aus (175). Der strategische Gebrauch, den
Hobbes von der Sprache des Vertrages und vom Gedanken der Reprisentation
macht, bleibt so aber verborgen. Zudem scheinen diese Darlegungen eine Spannung

1 Vgl. PITKIN, Hanna F.: Representation. In: BALL, T. u.a. (Hgg.): Political Innovation and
Conceptual Change. Cambridge 1995, 140-142.



300 Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus

aufzuweisen zu Kochs Fazit, daff Hobbes in der Tradition des mittelalterlichen
Reprisentationsgedankens stehe, wonach der Souverin Statthalter Gottes sei (334).

Civitas als universitas oder als societas

Fiir die systematische Ordnung ihrer Darstellung der Philosophie der politi-
schen Ordnung (,civitas) von Marsilius, Althusius und Hobbes verwendet Koch
eine Unterscheidung Michael Oakeshotts (136ff.). Oakeshott sieht einen wichti-
gen Unterschied darin, ob eine politische Ordnung als universitas oder als socie-
tas begriffen wird. ,A state understood in the terms of universitas is [...] an asso-
ciation of intelligent agents who recognize themselves to be engaged upon the
joint enterprise of seeking the satisfaction of some common substantive want
[...] Government here may be said to be teleocratic, the management of a pur-
posive concern.” (On Human Conduct, Oxford 2003, 205{.). Die Mitglieder einer
societas dagegen sind lediglich durch formale Regeln geeint, nicht durch eine
gemeinsame Unternehmung, mit der sie ein bedeutendes gemeinsames Ziel ver-
folgen oder das gemeine Wohl befdérdern. Das zur societas gehorende
Regierungsverstindnis beschreibt Oakeshott folgendermaflen: ,The ruler of a
state when it is understood as a societas is the custodian of the loyalties of the
association and the guardian and administrator of the conditions which consti-
tute the relationship of socii“ (On Human Conduct, 202). Ausgerechnet dort
weicht Koch nun von ihrer ansonsten streng praktizierten triadischen Darstel-
lungsform ab, wo man es am wenigsten erwartet. Sie iibernimmt nimlich das
analytische Schema von Oakeshott, ohne dessen Einschitzung von Marsilius
und insbesondere von Hobbes in diesem Zusammenhang zu teilen. Oakeshott
ordnet Hobbes’ Form der politischen Gemeinschaft eindeutig dem Modell der
societas zu. ,[TThe notion that civil authority derives from or may be explicated
in terms of a compact or covenant is deliberately used by Hobbes in order to
confirm that the association he is concerned with is a societas; the covenant here
is to ,erect’ and maintain a ‘sovereign’ civil authority, not to unite covenanters
in pursuit of a common substantive enterprise.“ (On Human Conduct, 232f.).
Wer indes Ausfithrungen zur civitas als societas bei Hobbes in der vorliegenden
Arbeit sucht, stofit auf eine iiberraschende Leerstelle. Koch deutet Hobbes’
Konzeption der politischen Gemeinschaft als universitas und macht dafiir den
Mangel an ,nomokratischen Elementen® bei Hobbes verantwortlich. Thre Ab-
weichung von der niherliegenden Deutung Oakeshotts hitte indes eine vertie-
fende Argumentation verdient. Fehlen bei Hobbes nicht eher die ,teleokrati-
schen“ Elemente, in denen Oakeshott die Eigenschaften einer Regierung er-
blickt, die dem universitas-Modell der politischen Ordnung zugehort? In bezug
auf Marsilius von Padua wiederum hilt Oakeshott den Gebrauch korporatisti-
scher Terminologie fiir triigerisch. ,Thus, in spite of this parade of the language
of corporate association, a realm for Marsilius turns out not to have the essential
characteristic of a universitas.“ (On Human Conduct, 217).

Es steht mithin im impliziten Widerspruch zu Oakeshotts Auffassung, wenn
Koch die universitas zum dominierenden Modell (139) fiir Marsilius, Althusius



Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus 301

und Hobbes erklirt. Sie sieht bei allen eine organologische Staatsauffassung
verwirklicht, die sich nur im #niversitas-Modell adiquat ausdriicken liflt. Zwei-
fellos hat Koch alles Recht, sich eine eingefithrte Terminologie und Unterschei-
dung kreativ zu neuen Erkenntniszwecken anzueignen, der Leser kdnnte aber
erwarten, darauf aufmerksam gemacht zu werden, wie kreativ es dabei zugeht.

Die hier vorgetragenen Einwinde dndern jedoch nichts daran, dafl Koch eine
grundsolide ideengeschichliche Vergleichsstudie vorgelegt hat, der man gedul-
dige Leser wiinscht - Leser, im tibrigen, die sich nicht allererst durch den finalen
Paukenwirbel der unzeitgemiflen Aktualisierung verlocken lassen und die dem
Vorwurf trotzen, die Spezialisierung auf Detailgeschichten politischer Ideen
gebe keine unmittelbaren Antworten auf die aktuellsten Fragen der Zeit, ja sei
gar ein Anzeichen fiir eine fortgeschrittene ,Lihmung des Denkens“ (P. Sloter-
dijk). Weit gefehlt! Gegenwirtig arbeitet Koch an einer Studie iiber Theorien
des Niedergangs im politischen Denken.

DIrRK LUDDECKE

ROTHER, Wollfgang: La maggiore felicita possibile. Untersuchungen zur Philosophie
der Aufklirung in Nord- und Mittelitalien. Basel: Schwabe Verlag 2005 (=
Schwabe Philosophica 6). 445 S. ISBN 3-7965-2106-1.

Wihrend herausragende Personlichkeiten wie Cesare Beccaria und Pietro Verri
sowie weniger bekannte nord- und mittelitalienische Autoren schon seit langem
Gegenstand der Aufklirungsforschung sind - davon liefern die wichtigen Arbei-
ten von Franco Venturi und Carlo Capra ein hinreichendes Zeugnis! -, ist eine
Untersuchung ihrer Werke unter einem spezifisch philosophischen und philo-
sophiegeschichtlichen Gesichtspunkt bisher unterblieben. Diese Unterlassung
als Defizit zu erweisen, setzt sich Rothers Untersuchung zum Ziel. Durch ,eine
philosophisch geleitete Lektiire und Analyse“ zahlreicher Beitrige von Autoren
wie Cosimo Amidei, Cesare Beccaria, Gian Rinaldo Carli, Carlo Denina, Se-
bastiano Franci, Alfonso Longo, Pompeo Neri, Agostino Paradisi, Carlo Anto-
nio Pilati, Dalmazzo Francesco Vasco, Giambattista Vasco, Alessandro und
Pietro Verri soll der nord- und mittelitalienischen Aufklirung ein ,komplexes
philosophisches Profil“ (14) mit eigener , Tragweite und Dignitdt® (345) nachge-
wiesen werden, das in manchen Fillen — wie bei Beccaria und P. Verri - auf ein
philosophisches System ausgerichtete philosophische Anspriiche sichtbar wer-
den lisst.

Den Mittelpunkt dieses Profils bildet fiir Rother der Begriff des Gliicks, der
als zentraler Bezugspunkt der den einzelnen Themenbereichen gewidmeten Ka-

1 Vgl. vor allem VENTURI, Franco: Settecento riformatore. Bde. I-V. Torino: Einaudi 1969-
1990; DERS. (Hg.): [lluministi italiani. Bd. III: Riformatori lombardi, piemontesi e toscani.
Milano/Napoli: Ricciardi 1958; CAPRA, Carlo: [ progressi della ragione. Vita di Pietro Verri.
Bologna: il Mulino 2002; DERS. (Hg.): Pietro Verri e il suo tempo. 2 Bde. Bologna: Cisalpino 1999.



302 Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus

piteln figuriert. Die These, er bilde ,das philosophische Leitmotiv des nord- und
mittelitalienischen Aufklirungsdenkens“ (14) dient deshalb auch als heuristi-
sches Prinzip fir den Aufbau der Untersuchung. Nach einer Einleitung, die
»Zielsetzung und Aufriss der Arbeit“ prisentiert, Anmerkungen zum For-
schungsstand sowie zum historischen Hintergrund anbringt (13-26), erdrtert
Rother im ersten Kapitel zunichst das ,philosophische Selbstverstindnis der
nord- und mittelitalienischen Aufklirungsphilosophie® (27-62). Im zweiten Ka-
pitel (,Anthropologische Grundlagen der praktischen Philosophie®, 63-107)
wird darauthin der Gliicksbegriff (felicita) als systematischer Grundbegriff bei
Beccaria und Pietro Verri eingefiihrt. Die Kapitel drei bis sieben sind der Reihe
nach den Leistungen der nord- und mittelitalienischen Aufklirern in den Berei-
chen der Moralphilosophie, der politischen Philosophie, Religionsphilosophie,
Strafrechtsphilosophie und der politischen Okonomie gewidmet, und dem
Nachweis der jeweiligen zentralen Stellung des Gliicksbegriffs.

Besondere Aufmerksamkeit widmet der Autor den prominenten Gestalten
Cesare Beccarias und Pietro Verris, bei denen der utilitaristisch geprigte
Glicksbegriff nicht nur in zentraler Stellung figuriert, sondern als letzter Be-
zugspunkt eines zu errichtenden philosophischen Systems erscheint, dem alle
Disziplinen der praktischen Philosophie unterzuordnen sind, und als solcher
theoretisch in Verris Theorie von Vergniigen und Schmerz und in Beccarias
Konzeption einer einheitlichen scienza dell’nomo verankert ist.

Das Streben nach Vergniigen und die Vermeidung des Schmerzes bilden die
Grundlage der in den Meditazioni sulla felicita (1763), im Discorso sulla felicita
(1763/1781) und im Discorso sull’indole del piacere e del dolore (1773) von Pietro
Verri in Anlehnung an Maupertuis entwickelten Anthropologie, indem sie ei-
nerseits konstitutiv fiir die Leidenschaften sind, andererseits auch die menschli-
chen Handlungen bestimmen. Wihrend kérperliche Empfindungen unmittelbar
einsetzen, ist fir Verri die Wirkung der von ihnen zu unterscheidenden morali-
schen Empfindungen kulturell und vernunftvermittelt: Sie treten ein als Ant-
worten auf unsere Befiirchtungen und Hoffnungen. In beiden Fillen besteht das
Vergniigen in einem plétzlichen, raschen Aufhéren von Schmerz (91). Der
Schmerzzustand ist hiermit primir gegeniiber dem Zustand des Vergniigens; er
stellt gewissermassen die Bedingung der Mdoglichkeit des Vergniigens dar und
bezeichnet zugleich eine Grundbefindlichkeit des menschlichen Daseins. Verris
pessimistische Folgerung aus diesem Umstand, dass ,,die Summe der Vergniigen
die der Schmerzen niemals iibersteigen® (96) konne, gilt aber nicht fiir die mora-
lischen Schmerzen, gegen die ein lindernder Eingriff der Vernunft vielfach méog-
lich sei. Wie Rother iiberzeugend zeigt, kdnnen Verris Beitrige auf den Gebie-
ten der Asthetik, Moralphilosophie, Politik, Strafrechtsphilosophie, politischer
Okonomie und Religionsphilosophie als Versuche angesehen werden, diese Ein-
griffe der Vernunft konkret darzustellen und zu begriinden. Im #sthetischen Be-
reich schlagen sich diese Bemiihungen in einer ,Asthetik der Schmerzkultivie-
rung® nieder, die den Sinn schoner Kiinste in der Bekimpfung des moralischen
Schmerzes sieht und zugleich eine bewusste Pflege des Schmerzes zur Ermégli-



Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus 303

chung der schénen Kiinste vorschreibt. In Verris auf dem Begriff der Eigenliebe
gegriindeter eudimonistischer Moral ist der rechte Gebrauch der Vernunft in
zweifacher Weise auf die Verminderung des Ungliicks angesetzt, einerseits als
Strategie der Wunschverminderung, andererseits als Erweiterung der erforderli-
chen Mittel, um vorhandene Wiinsche zu erfiillen (123). Tugendhaft ist hier der-
jenige, der ein ausgeprigtes Interesse daran hat, den anderen Gutes zu tun und
sich fiir sie niitzlich zu erweisen (131). Auf politischer Ebene entspricht dieser
Konzeption Verris kontraktualistischer Utilitarismus, demzufolge die felicita
pubblica, das grosstmdgliche Gliick bei grosstmoglicher Gleichheit, Ziel des Ge-
sellschaftsvertrags ist (132). Der mit der Erreichung dieses Ziels beauftragte auf-
geklirte Herrscher hat dabei auf die opinione pubblica zu héren und kann im
Sinne eines ,aktiven Despotismus® handeln, um die von der Zielsetzung erfor-
derte Ordnung wieder herzustellen (179f.). Wihrend sich von den Argumenten,
die Verri gegen die Folter ins Feld fihrt (Osservazioni sulla tortura, 1770-1777),
zumindest diejenigen, die in ihr ein untaugliches Mittel zur Wahrheitsfindung
sehen, einem utilitaristischen Ansatz zuordnen lassen (unniitze Schmerzzufi-
gungen sind zu vermeiden), ist der systematische Zusammenhang zwischen Ver-
ris politischer Okonomie (Meditazioni sulla economia politica, 1771) und dessen
Lehre vom Gliick eindeutig. Einerseits ist der Gegenstand der politischen Oko-
nomie die felicita pubblica (307), andererseits ist die Utilitit das Kriterium poli-
tisch-6konomischer Dignitit (321), was Verri zu einer moralisch negativen Ein-
schitzung des Luxus als kiinstlichem Bediirfnis (304, 335{.) veranlasst. Schliess-
lich sind auch Verris Gedanken zur Religion in seinen utilitaristischen Glicks-
diskurs eingebettet: Die Ausiibung der Religion als Bewunderung der gottlichen
Schopfung einerseits, als Ehrung Gottes durch Ausiibung der Tugend anderer-
seits ist insofern verniinftig, als dadurch zur Beruhigung des Gewissens - und
somit zur Schmerzverminderung - beigetragen wird (192ff.).

Eine grundsitzliche Bedeutung erhilt der Glicksbegriff in Cesare Beccarias
programmatischen Bemerkungen iiber eine aufzustellende Wissenschaft vom
Menschen (scienza dell’nomo). Das Streben nach Glick (["amore della felicita) und
der Friede auf politischer Ebene bilden hier das ,universale Prinzip“, das die
Einheit der verschiedenen Disziplinen der Wissenschaft vom Menschen bzw.
praktischen Philosophie - Moral, Politik und Asthetik - bilden soll, indem ,die
als scienza dell’'uomo verstandene Philosophie in letzter Konsequenz als Wissen
vom Gliick und von den Mitteln und Wegen, dieses zu verwirklichen® (78) zu
deuten ist. Obwohl Beccarias Bemithungen um eine einheitliche Systematik we-
niger ausgepragt sind als bei Verri, kann auch bei ithm ein enger Zusammenhang
zwischen dem Glucksbegriff und den Beitrigen zu den einzelnen Themenberei-
chen aufgewiesen werden, wie Rother zeigt.

Wie Verri vertritt auch Beccaria den Gedanken eines Primats der Schmerzver-
meidung, die dem Lustgewinn systematisch vorgeordnet und urspriingliches
Motiv und Triebfeder des menschlichen Handelns sowie der Entwicklung der
menschlichen Gattung ist (79f.). Auf diesem Primat und der damit verbundenen
Theorie der Leidenschaften griindet zunichst Beccarias Theorie der schénen



304 Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus

Kiinste (Ricerche intorno alla natura dello stile, 1770), durch die wir lernen, ,unsere
Aufmerksamkeit auf die Ideen als angenehme bzw. unangenehme zu richten“ (81),
und seine Theorie der Kulturentstehung, in der der Bediirfnisbegriff eine zentrale
Stellung einnimmt (85). Er bildet aber geradezu den Kern seiner Moral- und
Politikauffassung (De: delitti e delle pene, 1764; Elementi di economia pubblica,
1769-1771), die im Gliick des Einzelnen bzw. im sozialen Nutzen und im Frieden
unter den Volkern den Zweck moralischen, politischen und 6konomischen
Handelns sieht und die durch Gesellschaftsvertrag begriindete Souverinitit des
Staates als ,6ffentliches Depositum® bestimmt (152) - es wird dem Staat nur so
wenig Freiheit iibertragen, wie fiir die allgemeine Freiheitssicherung notwendig
ist, da das Glick desto grosser ist, ,je geringer der Anteil an geopferter Freiheit
ist“ (153). Obwohl Beccarias Gedanken zur Religion eher Marginalien zu seinen
moralphilosophischen und rechtstheoretischen Uberlegungen darstellen, ist auch
in ithnen der Zusammenhang mit dem Gliicksthema von zentraler Bedeutung. Ziel
der gottlichen Offenbarung und des natiirlichen Gesetzes ist nimlich nicht nur das
Gliick des Menschen im Jenseits, sondern schon in dieser Welt, wenn auch der
Status beider im Verfahren politischer und moralischer Normenbegriindung nicht
eindeutig ist (202f.). Zu Recht gibt Rother Beccarias Strafrechtsdiskurs in dessen
Hauptwerk Dei delitti e delle pene eine besondere Aufmerksamkeit. Nicht nur
handelt es sich hier um den bekanntesten und wichtigsten italienischen Beitrag zur
europdischen Aufklirung; es ist auch der Text, in welchem Beccarias philoso-
phisch-utilitaristische Verpilichtung am deutlichsten wird. Insofern fiir Beccaria
,die Rechtmissigkeit des positiven Rechts wie auch realer politischer Macht [...]
einzig und allein in ihrer Konformitit mit der utilitaristischen Gliicksmaxime*
(237) griinden, ist hier auch der generalpriventive Legitimititsrahmen fiir das
Strafrecht gegeben. Weil sich das Recht zu strafen aus dem an der Sicherung der
Freiheit und des allgemeinen Interesses gebundenen Gesellschaftsvertrag herleitet,
sind Strafen, die fiir den Zweck der Verbrechensprivention unzureichend oder
unverhiltnismissig sind, ungerecht. Beccarias bekannte und von Rother kritisch
analysierte Argumentationen gegen die Rechtmissigkeit der Todesstrafe (Unab-
leitbarkeit aus dem Gesellschaftsvertrag, da das Leben nicht Teil des iibertragenen
woffentlichen Depositums® ist) und der Folter (sie ist kein zuverlissiges Mittel zur
Wahrheitsfindung) sind in diesem Rahmen anzusiedeln.

Neben P. Verri und C. Beccaria haben zahlreiche weitere, z.T. heute fast unbe-
kannte Autoren den nord- und mittelitalienischen Aufklirungsdiskurs mitgestal-
tet, deren philosophische Argumente und Ansitze - wenngleich ohne einen ver-
gleichbaren systematischen Anspruch - dem gemeinsamen Hintergrund der
Glicksmaximierung verpflichtet sind. Unter ihnen stechen einige bemerkenswerte
Beitrage hervor, wie Cosimo Amideis La chiesa e la repubblica dentro i loro limit:
(1768), Gian Rinaldo Carlis Elementi morali (1752), Sebastiano Francis Della difesa
delle donne (1764/65), in dem ein fiir die Zeit sehr fortschrittlicher Gleich-
berechtigungsgedanke vertreten wird, Agostino Paradisis erst 1942 unter falschem
Namen publizierte Skonomische Vorlesungen Istituzioni economico politiche
(1772-1775), Carlo Antonio Pilatis L’esistenza della legge naturale (1764), Dalmaz-



Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus 305

zo Francesco Vascos Suite du ,,Contract Social®, eine Schrift, die zugleich als Ver-
fassungsentwurf fiir ein unabhingiges Korsika konzipiert ist, und Alessandro Ver-
ris zahlreiche Aufsitze fiir die Zeitschrift I/ Caffé. Aus ihnen geht ein gemeinsames
Selbstverstindnis hervor, nicht nur Gelegenheitsarbeiten mit punktueller reforma-
torischer Wirkung sein zu wollen, sondern Beitrige, die sich mit philosophischen
Argumenten fiir Verbreitung und Vergrésserung des menschlichen Glicks ein-
setzen. Nachgewiesen zu haben, dass sie insgesamt einen originellen nord- und
mittelitalienischen Diskussionszusammenhang mit eigener philosophischer Digni-
tat, Radikalitit und Vielseitigkeit bilden, muss als das Hauptverdienst dieser
sorgfiltigen und gut dokumentierten Untersuchung angesehen werden.

ALESSANDRO LAZZARI

HaAZ, Ignace: Nietzsche et la métaphore cognitive (= Epistémologie et philoso-
phie des sciences). Paris: L’Harmattan 2006. 293 p. ISBN 2-296-00014-2.

Das hier rezensierte Buch ist in drei Kapitel geteilt. Nach einer kurzen Vorrede,
in der verschiedene Aspekte einer Theorie der Metapher ohne direkte Bezug-
nahme auf Nietzsche dargelegt wird, weist der Autor einleitend auf die Unzu-
linglichkeit der so genannten Interaktionstheorie fiir ein Verstindnis der Meta-
pher in Nietzsches Werk hin. Um letztere These zu belegen, widmet sich Ignace
Haaz anschlieflend einer sorgfiltigen Rekonstruktion der vielschichtigen Dia-
loge Nietzsches mit seinen Quellen. Der Autor befasst sich mit dieser historisch-
kritischen Aufgabe im ersten und in einem Teil des zweiten Kapitels. Im letzten
Abschnitt des zweiten Kapitels legt Ignace Haaz den Kern seiner systematischen
Betrachtung des Themas dar. Das dritte Kapitel geht schliefllich der Frage nach,
unter welchen Bedingungen die Entstehung innovativer Metaphern erklirt wer-
den kénnte.

Bei der Rekonstruktion des historischen Hintergrundes bezieht sich der Au-
tor auf fiinf verschiedene Auseinandersetzungen mit der Problematik der Spra-
che im Lauf der Geschichte der Philosophie: die klassische Tradition von Platon
und Aristoteles, deren Begriffe Nietzsche sich in seinem Umgang mit der Rheto-
rik angeeignet hat; die These Schopenhauers iiber das metaphysische Primat der
Musik als allgemeine Sprache, die bekanntlich fiir die gesamte Perspektive der
Geburt der Tragodie eine entscheidende Rolle spielt; die Tradition der deutschen
Philologie und ihr Vorzug der Sprache als enérgeia gegeniiber der Sprache als
érgon; der Versuch einer Erklirung unserer sprachlichen Fihigkeiten durch die
Evolutionsbiologie; und schliefflich das Programm Lichtenbergs einer Philoso-
phie als Berichtigung des Sprachgebrauchs. Zwar wird vom Autor kein An-
spruch auf neue Entdeckungen im Bereich der Quellenforschung erhoben; er
benutzt aber mit grofler Sicherheit und theoretischer Kreativitit das Repertoire
von Texten, die von der jingsten Sekundirliteratur als entscheidende Quellen
fir die sprachlichen Reflexionen Nietzsches festgelegt wurden.



306 Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus

Was diese historisch-kritische Betrachtung betrifft, sind die folgenden Thesen
erwihnenswert:

Haaz argumentiert fiir die These einer zweifachen Wende in Nietzsches
Werk. Zunichst habe Nietzsche insofern eine Art platonische Wende vollzogen,
als er im Anschluss an Schopenhauer von der These ausging, der zufolge die Mu-
sik als allgemeine Sprache eine unmittelbare Manifestation des Wesens der Welt
als Wille ermdgliche. Dieser These liegt eine platonische Wende zugrunde, in-
dem sie wesentlich durch die Annahme eines Hiatus zwischen den Ideen und ih-
ren bildlichen Ausdriicken motiviert ist. Mit der Verabschiedung der Artisten-
Metaphysik und der daran anschlieffenden rhetorischen Wende wird zwar der
Musik ihr metaphysischer Vorrang entzogen; jedoch ist Nietzsche weiterhin da-
von iiberzeugt, dass die musikalischen Elemente der Sprache im Gegensatz zu
den begrifflichen ihre affektive Dimension bewahren und dazu beitragen, diese
zum Ausdruck zu bringen. Obwohl Nietzsche die Hypothese vom Ursprung der
Sprache aus den Gefiihlen als eine betrachtet, die iiber keine endgiiltige Evidenz
verfiigt, werden doch vom Autor iiberzeugende Argumente vorgebracht, die den
Schluss stiitzen, dass in Nietzsches Augen der Rhythmus, die Tonalitit und die
weiteren musikalischen Elemente der Tonsprache auf unseren Gefiihlen beruhen
und insofern von ihm lebenslang, d.h. selbst nach seiner Distanzierung von
Schopenhauer, als eine Art privilegierter Zugang zur Welt und zu den anderen
Menschen behandelt wurden. Trotz der unleugbaren Originalitit der These
Haaz’ mag es wohl sein, dass den Lesern eine werkgenetisch differenziertere Be-
trachtung zu Nietzsches Begriff des Gefiihls fehlen wird, da dieser Begriff im
Lauf seines Werks verschiedene Verinderungen erfahren hat. Das Ziel dieser
Argumentation besteht allerdings vornehmlich darin, ihre Schlussfolgerungen
als Primisse eines Arguments gegen die iibliche negative oder vorwiegend apore-
tische Antwort auf die traditionelle Frage nach der Méglichkeit der Selbster-
kenntnis bei Nietzsche zu benutzen und die Konzeption einer rhetorisch inspi-
rierten Philosophie jenseits der bloflen Konfrontation der Meinungen innerhalb
einer republikanischen Redekunst zu entwickeln. Eine andere Primisse zu die-
sem Argument liefert die historisch-kritische Interpretation Ignace Haaz’ iiber
die Bedeutung, die Nietzsches Begegnung mit dem Werk Lichtenbergs fiir seine
eigene Auffassung der Aufgabe der Philosophie hatte. Bei seiner Lektiire Lich-
tenbergs, so lautet die These von Haaz, hat sich Nietzsche mit zwei konkurrie-
renden philosophischen Richtungen im Kontext einer Auseinandersetzung mit
dem erkenntnistheoretischen Realismus vertraut gemacht:

1) Einerseits eroffnet diese Lektiire die Moglichkeit einer Bestimmung der
Aufgabe der Philosophie als einer konzeptuellen Berichtigung der Sprache, wie
sie im Alltagsleben gebraucht wird. Diese Tendenz bedeutet in gewissem Sinne
eine Umkehrung der von Eduard von Hartmann signalisierten Richtung, die die
philosophische Spekulation als eine durch grammatikalische Formen gesteuerte
intellektuelle Titigkeit sieht, und verstirkt die empiristische Tendenz, die schon
durch einige Elemente der Erkenntnistheorie Schopenhauers erweckt worden
sein musste. Es gilt als eine unbestrittene Tatsache, dass das Verhiltnis Nietz-



Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus 307

sches zur empiristischen Tradition zumindest von einem quellenkritischen Ge-
sichtspunkt aus ein unberechtigterweise vernachlissigtes Thema ist. Auch wenn
der Versuch des Autors, diese empiristische Tendenz in der Nihe eines Konzep-
tualismus a la Locke anzusiedeln, einigen Lesern unbefriedigend erscheinen mag
- nicht zuletzt weil die Erkenntnistheorie Nietzsches weniger zwischen Realis-
mus und Konzeptualismus als zwischen positivistischem Fiktionalismus und na-
turalistischem Skeptizismus geschwankt zu haben scheint -, wird niemand dem
Autor das Verdienst absprechen, das Thema zutage gebracht zu haben. Es mag
auch sein, dass die Position Nietzsches zum Empirismus mindestens ebenso
stark durch seine Lektiire von F. A. Lange und Afrikan Spir wie durch die Lek-
tiire Lichtenbergs bestimmt wurde;

2) Andererseits hat Nietzsche dem Werk Lichtenbergs ein radikalisiertes
Modell der Kritik an der Philosophie des Subjekts entnommen, das als eine idea-
listische Strategie gegen den Realismus zum Solipzismus tendiert. Wihrend die
zweite Tendenz die iibliche Lesart untermauert, der zufolge Nietzsche durch
seine These des radikalen Phinomenalismus der innerlichen Erfahrung, seine
Kritik an die Figur des Selbstbewusstseins und seine unzweideutige Ablehnung
der introspektiven Methode als einer der entschiedensten Gegner des Mythos
der Innerlichkeit gilt, ist der Autor der Auffassung, dass die erste Tendenz als
ein Gegengewicht zu dieser Lesart interpretiert werden diirfte, indem sie Nietz-
sche die theoretischen Grundlagen bot, um seiner Semantik einen positiven Ge-
halt zu verleihen.

Das innovative Element, das Nietzsche ab Wahrbeit und Liige in die Spekula-
tion iiber den Ursprung der Sprache einbringt, als ein solches zu interpretieren,
das in gewissem Sinne bestimmte Merkmale der kognitiven Wissenschaften vor-
weggenommen hat, ist die argumentative Hauptaufgabe, die Ignace Haaz sich fiir
seine systematische Behandlung des Themas der Metaphorizitit vorgenommen
hat. Es geht ihm nicht darum, zu zeigen, dass zwischen Nietzsches Philosophie
und der so genannten kognitiven Wende eine historische Verbindung besteht.
Der Autor vertritt hierbei keine historische These. Sein Anspruch ist lediglich,
einerseits zu zeigen, dass bestimmte empirische Ergebnisse der Kognitionswis-
senschaften eine von Nietzsche selber nicht detaillierte Intuition iiber den
menschlichen Fundamentaltrieb zur Metapherbildung bestitigen, und anderer-
seits zu argumentieren, dass die Hypothese Nietzsches einer originellen, wesent-
lich durch endogene Faktoren bestimmten Ubertragungstitigkeit des Geistes
eine philosophische Einsicht in das immer stark kontroverse Problem der Erkli-
rungsliicke anbieten konnte, die zwischen der Perspektive der Ersten und der
Dritten Person im Rahmen der Philosophie des Bewusstseins besteht.

Ein Plidoyer fiir die starke Version der Kognitivititsthese der Metapher
muss nicht nur die heuristische Rolle und die Suggestionskraft von Metaphern
hervorheben, sondern auch der Metapher eine sozusagen konstitutive Rolle in-
nerhalb unserer kognitiven Titigkeiten zuweisen und diesen Anspruch irgend-
wie und irgendwo begriinden. Fiir die Begriindung der Kognitivitdtsthese, wie
sie im Kontext dieses Buches aufgefasst wird, ist es dariiber hinaus notwendig zu



308 Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus

zeigen, dass sich eine Ausdehnung der metaphorischen Prozesse auf nichtsprach-
liche Phinomene bzw. auf Wahrnehmungsprozesse rechtfertigen lisst.

Das Argument Haaz’ fiir die Kognitivitidtsthese der Metapher besteht aus
zwel Primissen. Die eine entnimmt er aus der Definition der Metapher im
Rahmen der Interaktionstheorie, die andere aus den empirischen Ergebnissen
der Kognitionspsychologie. Die erste Primisse setzt voraus, dass die von Aristo-
teles eingefithrte weiter gefasste Definition der Metapher als Bewegung durch
die Definition der Metapher als Interaktion zwischen einem Bildspenderbereich
und einem Bildempfingerbereich zumindest teilweise beibehalten wird, so dass
die Ubertragungsthese, der zufolge ein dynamisch aufgefasster Ubertragungsme-
chanismus von einem semantischen Bereich zu einem anderen das Wesen meta-
phorischer Prozesse als sprachliche Phinomene ausmacht, eine Briicke zwischen
der klassisch-rhetorischen und der modernen Auffassung der Metapher schligt
und uns den Weg zu einer Ausdehnung derselben auf nichtsprachliche Bereiche
bahnt.

Die zweite Primisse beruht auf den empirischen Ergebnissen der Kogniti-
onspsychologie, die gezeigt haben, dass zwischen unseren verschiedenen Sinnes-
organen eine leicht ausgeprigte Synisthesie besteht, die als eine Exemplifizie-
rung dieser Ubertragungstitigkeit des menschlichen Geistes beschrieben werden
kann. Es gibe zwischen den verschiedenen Sinnesorganen metaphorische Uber-
tragungen, die auf eine analogische, wesentlich unbewusste Denkart hinweisen,
die nicht sprachlicher Natur ist. Ein erheblicher Einwand gegen diese Argumen-
tation wire die These Piagets, der zufolge die analogische Denkart bei Kindern
die Beherrschung formaler, sprachlich bestimmter Operationen der Klassifizie-
rung und Kategorisierung voraussetzt. Der Einwand sei allerdings durch jiingste
Ergebnisse der empirischen Forschungen aufgehoben. Kinder, die noch nicht die
formalen Operationen beherrschen, sind dennoch bereits fihig, Analogien zu
bilden, unter der Bedingung, dass sie die Elemente der entsprechenden Analo-
gien im Voraus kennen. Der metaphorische Prozess im Kontext der Wahrneh-
mung wird also als eine transkategorial analogische Bewegung beschrieben, mit
deren Hilfe unsere phinomenale Welt Stiick fiir Stiick aufgebaut wird.

Es muss nun die Frage gestellt werden, ob wir durch einen solchen Begriff
der Metapher als analogische Bewegung zwischen verschiedenen Sinnesorganen
einen Begriff annehmen wiirden, der mehr Ungenauigkeiten mit sich brichte, als
durch seine Beschreibungs- und Erklirungsleistungen kompensiert werden
kénnten. Es geht letztlich um eine Frage, die nur anhand von pragmatischer
Kriterien zu entscheiden ist. Eine positive Antwort auf diese Frage wiirde aller-
dings bedeuten, innerhalb der philosophischen Debatte iiber den Begriff der Me-
tapher gerade jenes Metaphernverbot gelten zu lassen, das im Rahmen der Wis-
senschaften schon lange aufler Kraft ist.

Die andere von Haaz im Zusammenhang mit seiner systematischen Betrach-
tungsweise vorgetragene These ist von philosophisch anspruchvollerer Natur. Es
geht ihm darum, zu zeigen, dass Nietzsche durch die Annahme eines metaphori-
schen Prozesses in der Wahrnehmung das Bestehen anerkannt hat, zum einen



Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus 309

einer neurophysiologischen Komponente (der Nervenreiz), die eine kausale
Verkniipfung zwischen neuronalen und mentalen Zustinden impliziert, und
zum anderen der Ubertragungstitigkeit des Geistes anlisslich des Uberganges
von Nervenreiz zum Bild und danach zum Laut, deren Titigkeit auf einen in-
terpretativen Prozess hinweist, der wiederum ein intentionales Vokabular sowie
die Erste-Person-Perspektive erfordert, um restlos beschrieben werden zu kon-
nen.

Die berithmte Debatte iiber die Erklirungsliicke zwischen den beiden Per-
spektiven, bzw. der Ersten- und Dritten-Person-Perspektive kann auf zweifache
Weise gefithrt werden: 1) entweder als die erkenntnistheoretische Frage, wie
physikalisches Vokabular mit Mentalem oder Intentionalem zu versdhnen ist; 2)
oder als die ontologische Frage, was primir ist: das Physikalische oder das Men-
tale, und wie das Verhiltnis zwischen beiden zu charakterisieren ist. Die These
von Ignace Haaz lisst sich so rekonstruieren: Eine starke Version der Kognitivi-
titsthese der Metapher, so wie sie im Konstruktivismus im Rahmen der Kogni-
tionspsychologie vertreten wird, setzt eine Art von Urvernunft voraus, so dass
der Kognitivist gezwungen ist, auf der ontologischen Ebene eine Entscheidung
iber die Problematik der Erklirungsliicke zu treffen. Dieser Schluss fithrt uns
zu der These des Panpsychismus als einer Voraussetzung der Kognitivititsthese
der Metapher im Rahmen der gegenwirtigen Studien zuriick. Es handelt sich
tatsichlich um ein sehr wichtiges Thema, das die Aufmerksamkeit der Nietz-
scheforscher verdient. Das Thema wird allerdings von Haaz philosophiege-
schichtlich nicht ausfiihrlich behandelt, abgesehen von seinem Hinweis darauf,
dass diese Position im 19. Jh. sowohl von Schopenhauer als auch von Eduard
von Hartmann vertreten wurde. Einmal mehr ist somit das Verdienst dieses Bu-
ches auch darin zu sehen, die Aufmerksamkeit der Leser auf ein schon lange
vernachlissigtes Thema zu lenken.

Besonders originell klingt die Antwort dieser Studie auf die Frage, durch
welche Mechanismen innovative Metaphern zur Welt gebracht werden. Die iib-
liche Antwort auf diese Frage besteht vor allem darin, den Mechanismus hinter
der Herstellung innovativer Metaphern als eine Abweichung von den semanti-
schen Regeln zu beschreiben, die durch die Fihigkeit gesteuert wird, Ahnlich-
keiten wahrzunehmen, wo die meisten Menschen noch keine vermuten. Das
Problem besteht nur darin zu erkliren, warum bestimmte auf Ahnlichkeiten be-
ruhende Pridikationen theoretisch produktiver und sinnstiftend sind, wihrend
die meisten iiber keine Innovationskraft verfiigen. Das heisst: wie ist eine inno-
vative Uberschreitung der Regeln zu denken? Héchstwahrscheinlich nicht durch
andere Regeln, egal welcher Natur sie sein mdgen.

Dem Autor zufolge sind die giinstigsten Bedingungen, unter welchen innova-
tive Metaphern hervorgebracht werden, in einer melancholischen Stimmung zu
sehen, zumindest im Hinblick auf den Fall Nietzsches. Die melancholische
Stimmung steht in enger Verbindung zu der Askese in ihrem positiven Sinn als
philosophische Ubung der Einsamkeit. Die einsame Lebensweise des Philoso-
phen birgt zwar ihre eigenen Risiken, ist aber dennoch in Nietzsches Augen die



310 Rezensionsartikel - Besprechungen — Comptes rendus

unentbehrliche existenzielle Voraussetzung dafiir, neue Perspektiven im Feld
der Werte er6ffnen und die alten besser umkehren zu kénnen. Es geht natiirlich
nicht nur darum, von den semantischen oder pragmatischen Regeln der Sprache,
seien sie einmal vollstindig spezifizierbar oder nicht, abzuweichen, sondern
darum, durch eine ununterbrochene Bereitschaft, existenzielle Bedingungen zu
variieren, sogar iiber unsere eigene Tugenden Herr zu werden, weil auch Meta-
phern sterben oder in Uberzeugungen degenerieren kénnen.

Ignace Haaz lidt uns mit seinem neuen Buch iiber Nietzsche ein, iiber das
Werk Nietzsches in einem konstruktiven Sinne weiter nachzudenken. Die Me-
tapher ist vielleicht nur ein willkommener Vorwand, diese Aufgabe immer wie-
der kritisch wahrnehmen zu kénnen, ohne dabei Angst vor der Sprache haben
Zu mussen.

ROGERIO LOPES

WIMMER, Reiner: Religionsphilosophische Studien in lebenspraktischer Absicht (=
Studien zur theologischen Ethik 111). Freiburg i.Ue./Freiburg 1.Br.: Academic
Press/Herder 2005. 336 S. ISBN 3-451-28952-0.

Ein gutes Buch ist ein solches, das zum Nachdenken einliddt. Dies ist hier der
Fall. Der Verfasser des vorliegenden Bandes - Professor fiir praktische Philoso-
phie an der Universitdt Tibingen - legt eine Reihe von Einzelstudien vor, die
zum Teil noch unverdffentlicht waren. Sie sind in lebenspraktischer Absicht ge-
schrieben. Weil es unmoglich ist, einen Sammelband angemessen zu besprechen,
seien einige Gesichtspunkte ausgewihlt, in der Hoffnung, leitende Anliegen des
Ganzen zu treffen.

Dem Leser sei geraten, sich an die Reihenfolge der Beitrige zu halten. Gleich
zu Beginn von Teil A: Systematische, problembezogene Abhandlungen, werden
in Kap. 1 einige biographische Verstehenshilfen geliefert, die nach Art einer Ne-
gativfolie dienen: der Versuch, Transzendenz kategorial-gegenstindlich zu be-
greifen und Begriindbarkeit des Glaubens an Gottes Dasein mit Beweisbarkeit
gleichzusetzen. Er gehore nach wie vor zu den dogmatischen Grundiiberzeugun-
gen der katholischen Kirche und der meisten ihrer Theologen (14). Therapie ei-
ner rationalistisch-objektivistischen Metaphysik ist angesagt. Stindige Verwie-
senheit auf I. Kant und L. Wittgenstein begleitet diesen Versuch. Eine Vielzahl
einschligiger Autoren, auch katholischer Provenienz, lagert sich um diesen har-
ten Kern.

Gott - so die These - ist kein gegenstandliches Gegentiber. Um ihn zu héren
muss man selbst der Angeredete sein: Von der Oberflichengrammatik zur Tie-
fengrammatik des Sprechens (Wittgenstein)! Im Sinne der Sprechakttheorie wird
die Ebene der beschreibenden Sprache tiberstiegen auf die Ebene nicht-konstati-
ver Sprechhandlungen hin. Sie steht nicht unter Sinnlosigkeitsverdacht; das An-
rennen gegen die Grenzen unserer Sprache ist nicht bedeutungslos, sondern
weist auf das Unsagbare hin (32). Es geht um Personen, um die Welt, das Leben



Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus 311

im Ganzen, um Gott selbst, und nur partiell um Fakten im tiblichen Sinn. Die
religidse Lebens- und Praxisform als solche ist einer Begriindung oder Rechtfer-
tigung weder bediirftig noch fihig (40). Sie weist sich durch Uberverniinftigkeit
aus.

Der grofie Rahmen fiir die folgenden Uberlegungen ist somit gesteckt. Der
Verfasser entscheidet sich fiir den internen Weg der anselmischen fides guaerens
intellectum. Selbstoffenbarung aus dem Innengrund des Menschen als gottliche
erfahren und wahrnehmen gelingt nur im Glauben (54). Der Glaubensakt selbst
wird selbstreflexiv gedacht. Konsequenterweise wird Position bezogen gegen ein
objektivistisch-rationalistisches Selbstmissverstindnis der religiésen Lebensform.
Kritik an einer Lebensform ist nur iiber eine Lebensform mdglich. Nur unter
dieser Bedingung lassen sich Bekehrungen von der einen zur anderen Seite den-
ken. Kosmologische oder rein anthropologische Begriindungen greifen zu kurz.
Immer ist es Gott selbst, der die Annahme seiner Selbstoffenbarung im Men-
schen, deren Inhalt er selbst ist, bewirkt. Vor diesem Hintergrund kann eine
kritische Anfrage an die stindig drohende Instrumentalisierung der Religion er-
folgen, so iiber die Kontrolle des dufleren Verhaltens als untriiglicher Wider-
schein der inneren Gesinnung. Da der Glaube noumenal ist, also auf der Ebene
der Denkungsart liegt, ist er enttiuschungs- und verzweiflungsresistent. Ein
Wissen von ithm kann es nicht geben, es ist dem Menschen weder méglich noch
moralisch zutriglich. Eine Zuspitzung erfolgt im Kap. 6: Gott vor Gericht. Eine
theoretische Behandlung der Theodizeefrage erweist sich als Holzweg, der aus
einer intellektualistischen Einstellung zu unseren Lebensproblemen entsteht.

In Teil B werden interpretatorische, werkbezogene Abhandlungen vorgelegt.
Den Auftakt bildet eine Untersuchung zu Anselms Proslogion. Der Verfasser
legt eine lebensformbezogene Analyse religiésen Sprechens und Handelns als Al-
ternative zum Hauptstrom der traditionellen Proslogion-Auslegung vor. Sie ist
imstande, die rationalistisch spekulative Auffassung zu unterfangen, denn sie
wird - ganz im Duktus des vom Verfasser gewihlten Ansatzes - dem verantwor-
teten Umgang mit dem Wort Gott ungleich angemessener gerecht. Es bedeutet
die wirkliche Aneignung der spezifischen performativen Gestalt des Proslogion,
nimlich seiner Gebetsform, und ist eine Antwort auf die Grundintuition, die
das anselmische Argument inspirierte, nimlich dass die religidse Lebensform als
solche einer Begriindung oder Rechtfertigung weder bediirftig noch fihig ist.
Von Gott kann es nur eine Erfahrung im analogen Sinne geben, im Kontext ei-
ner Erfahrung der Welt in ihrer Ganzheit (167). Die Frage nach Gott driickt
eine Einstellung zu allen Erklirungen aus. Nichts im Leben dndert sich, sondern
das Leben selbst (Wittgenstein). Dieses fasst sich in der Dialektik von Finden
und Suchen Gottes zusammen.

Besonderer Beachtung wert sind die Uberlegungen zu Kants kritischer Reli-
gionsphilosophie (Kapitel 8): Der Preis fiir die Autonomie der praktischen Ver-
nunft ist die funktionale Abhingigkeit vom moralischen Interesse an einer mo-
ralischen Welt. In diesem Rahmen wird der Unterschied von Denkungs- und
Sinnesart, von der Revolution ersterer als Revision der Grundentscheidung oder



312 Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus

moralischen Gesinnung, und der Reform letzterer, also des empirischen Charak-
ters des Menschen, herausgearbeitet. Erstere unterliegt keinen Bedingungen au-
fler denen der noumenalen Freiheit selber, also auch keinen zeitlichen; letztere
hingegen geschieht allmdhlich. Bedeutsam das Verstindnis von gottlicher Mit-
wirkung: Bei der Revolution der Denkungsart ist eine gottliche Mitwirkung
ausgeschlossen, sie bezieht sich nur auf jene Bereiche menschlicher Wirklichkeit,
die sich seiner freien Verfiigung (noch) entzieht. Der entscheidende Einwand
Kants gegen die christliche Auffassung, der bdse Mensch bediirfe der Erldsung
durch Gott, beruht auf dem begrifflichen Widerspruch, das, was der Mensch nur
durch sich selbst und seine eigene Entscheidung sein konne, dem Wirken eines
anderen zuzuschreiben (190). Der Verfasser fiigt im letzten Abschnitt Uberle-
gungen an, die den Untertitel tragen: Uber Kant und die Vernunft hinaus: der
moralische Skandal der Liebe Gottes! Gottes Verzeihung ist, umgekehrt zur
Vergebung unter Menschen, Vorbedingung fiir die Méglichkeit der Umkehr. Sie
scheint im Widerspruch zur Logik menschlicher Vernunftmoral. Das Faktum
der Freiheit zur Entscheidung ist Erweis der iiberverniinftigen und bedingungs-
losen Liebe Gottes.

Achtsamer Lektiire wert sind die eingehenden Analysen zum Verstindnis
von Kants Religionsphilosophie im Opus postumum (Kapitel 9). Der Verfasser
vertritt die Meinung, Kant habe es unterlassen, die behauptete Notwendigkeit
einer transzendentalen Theologie in praktisch-moralischer Hinsicht einsichtig
zu machen. Er ist nicht mehr der Meinung, Kant habe gegen Ende seines Lebens
iber die Alternative im Fundierungsverhiltnis von transzendentaler Theologie
und Anthropologie hinausgeblickt, wenn er vereinzelt Wendungen benutzt, die
an das Argument Anselms von Canterbury erinnern.

Der Band versammelt in sich héchst anspruchsvolle und dicht geschriebene
Reflexionen. Er richtet sich in erster Linie an den Religionsphilosophen. Der
Moraltheologe wird an den Einfluss Karl Rahners auf seine Disziplin denken.
Wird in ihren Reihen die vom Verfasser kritisierte objektivistische Position ei-
gentlich vertreten? Er wird dabei auch an Hermeneutik, Geschichtlichkeit und
kritischen Realismus erinnert. Und er muss sich fragen, wie die Einstellung zum
Ganzen der Welt konkrete Festlegungen erlaubt, ja, fordert, weil sie sich sonst
in Unwirksamkeit verfliichtigen wiirde. Das miisste dann auch fiir den Briicken-
schlag von der Denkungsart zur Sinnesart gelten. Der Umgang mit der Theorie
von der Grundentscheidung ist davon betroffen. Den Moraltheologen wird
ebenfalls die lebensformbezogene Interpretation des anselmischen Arguments
zum selbstkritischen Nachdenken anregen. Sie verstellt ja nicht universale
Kommunikation. Kurz, der Band stimuliert zu einem sorgsamen, den Bedingun-
gen der Gegenwart entsprechenden Umgang mit dem Wort Gott in moraltheo-
logischen Fundierungsfragen.

KLAUS DEMMER



Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus 313

BAUDET, Jean C.: Mathématique et Vérité. Une philosophie du nombre (= Ouver-
ture Philosophique. Collection dirigée par Bruno Péquignot, Dominique Cha-
teau et Agnés Lontrade). Paris: L’Harmattan 2005, 186 p. ISBN 2-7475-8059-8.

Une fois par an au moins, le philosophe universitaire est informé par courrier
électronique de la parution d’un nouveau livre de «I’Historien des sciences et
philosophe», Jean Baudet. (Derniérement: De [l'outil & la machine, 2003; De la
machine au systéme, 2004; Penser la matiére, 2004; Penser le vivant, 2005; tous
chez Vuibert, Paris.) J’aimerais, a ’exemple de Mathématique et Vérité, elucider
I'utilité des ceuvres d’un auteur qui actuellement travaille «a la publication d’une
Histoire de la pensée scientifique en plusieurs volumes». Dans cet ouvrage volu-
mineux, Jean Baudet vise a développer «son épistémologie a partir de I’histoire»
tout en essayant d’évaluer le savoir et de dénoncer les illusions (186).

Mathématique et Vérité s’adresse moins a ceux qui s’intéressent a la vérité. Le
titre «Réflexions sur ’objet de la Mathématique, basées sur I’histoire de la der-
niére» refléterait plus adéquatement le contenu de I’ouvrage. Le volume n’est
clairement pas une ceuvre i usage scientifique - il n’y a ni bibliographie, ni in-
dex. Il arrive de temps a autre que les indications bibliographiques de la littéra-
ture utilisée apparaissent dans le texte et dans les 23 notes de bas de page, mais
elles ne sont jamais précises. Le livre est publié chez L’Harmattan, dans une col-
lection qui aspire a ne pas confondre la philosophie «avec une discipline acade-
mique», qui se veut donc ouverte aux philosophes «professionnels» et «non-pro-
fessionnels» et a tous ceux qui sont habités «par la passion de penser» (4). Or, de
nos jours, la revendication des contacts entre science et cité ainsi que la popula-
rité des cafés philosophiques pose la question de savoir comment le transfert des
questionnements et des savoirs entre le monde académique et la société entiére
peut étre intensifié. C’est un défi urgent a relever si ’on veut faire face aux atta-
ques économistes et anti-intellectuelles, sauver la recherche fondamentale et pré-
server la liberté de la recherche en général, y compris la pensée sans but
d’application immédiate ou d’utilité pratique. La question se pose donc de savoir
si le livre de Baudet atteste d’une bonne vulgarisation du savoir dit universitaire
et s’il incite la lectrice et le lecteur a s’engager dans une enquéte philosophique
de maniere recommandable.

Dans son Introduction (7), I’auteur annonce écarter toute technicité, qu’elle
soit mathématicienne ou «philosophale», et il précise que c’est «ni aux histo-
riens, ni aux mathématiciens, ni aux philosophes que ce petit livre s’adresse. Il
est destiné a celui que les intellectuels allemands appellent le Selbstdenker, celui
qui est capable de penser par lui-méme, quitte a philosopher a coups de marteau
[...]. Il nous a semblé que ce qui peut se dire peut se dire en frangais, et qu’il faut
- comme disait I’Autre - taire ce que I’on ne peut pas dire: ‘dariiber muss man
schweigen’. Bref, point n’est besoin de déja savoir pour lire ce livre.» Ce passage
semble truffé d’incohérences. Mais peut-étre n’est-ce la qu’une plaisanterie de
Baudet visant a confronter le lecteur a la citation dans une autre langue apres
avoir annoncé dans la méme phrase qu’il se bornera a s’exprimer en francais?



314 Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus

Peut-étre 1’absence de référence n’est-elle qu’une stratégie pédagogique de
I'universitaire Baudet pour faire découvrir ’Autre au lecteur ignorant? Mais ot
est 'intérét pour le lecteur philosophiquement naif d’entendre parler d’un pen-
ser a coups de martean sans connaitre le contexte ou 'origine de cette pensée?
Mais supposons, pour étre bienveillant dans 'interprétation, que les lecteurs ci-
blés disposent tous d’une formation philosophique qui implique la compétence
d’identifier Heidegger et Wittgenstein, ainsi que les significations contextuelles
de leurs énoncés évoqués. Dans ce cas, ’auteur présuppose donc que le lecteur
francophone non-universitaire dispose de ce savoir philosophique qui est néces-
saire pour comprendre le livre. L’impression d’incohérence que donne
I'Introduction se confirme au cours de la lecture. L’auteur a la tendance mani-
feste de faire exactement ce qu’il annonce vouloir éviter.

Le volume présente essentiellement ’histoire de la mathématique de Thales a
nos jours, en suivant plusieurs fils conducteurs. Mais Baudet commence tout
d’abord par présenter son «projet d’évaluation» (9-13). Le chapitre se structure a
partir de deux intertitres, «La mathématique est un ensemble de textes» et «Le
mathématicien était un homme comme les autres», qui expriment déja claire-
ment la conviction anti-platonicienne que ’auteur cherche a défendre. Cette ten-
tative conduit Baudet vers la fin du livre a reconnaitre étre «quelque peu degu de
n’avoir pas trouvé un fondement plus métaphysique, plus ‘élevé’, que cette idée
presque grossiere que la vérité de la mathématique se trouve dans la résistance de
la matiere, que s’est parce qu’il faut quatre pieds pour faire une chaise que le
nombre quatre ‘existe’ et qu’il est ‘vrai’ que deux et deux font quatre.» (141)
L’idée de Baudet est évidente: au fond, il y a toujours «l’intérét matériel, éco-
nomique, technique. La technique précéde la science. C’est aussi vrai en mathé-
matique.» (19) C’est, souligne Baudet, la rechnigue qui doit donc étre a la base de
la mathématique et qui devrait servir «pour évaluer le discours mathématicien»
(169). Baudet propose un matérialisme pragmatiste, ou plus précisément un anti-
idéalisme technologiste.

L’auteur commence toujours par des observations concretes. Pour répondre a
la question de ce qu’est la mathématique, ’auteur prend son départ avec la
considération de ’ensemble des textes qui sont censés composer la mathémati-
que - en examinant les maniéres dont les livres sont regroupés dans les bibiothe-
ques et dans les librairies. «Toute enquéte philosophique doit commencer par
prendre en compte un ensemble de textes» (10). Cette constatation qu’il appelle
«truisme», est de nouveau loin d’étre évidente. Ne devrait-on pas plutdt com-
mencer une enquéte philosophique par un questionnement bien précis plutot
que par un corpus historiquement contingent de textes? Le livre abonde en pro-
clamations superficielles et demi-vérités de la sorte. Il ne donne au lecteur, qu’il
soit universitaire ou non, ni les pistes exactes pour une lecture ultérieure, ni les
éléments en vue d’approfondir une réflexion autonome.

Le défaut majeur de la position développée dans ce livre est certainement ce-
lui du rapport entre les abondantes observations «sociologiques» et «psychologi-
ques» et le domaine de ’ontologique. L’auteur comprend cette relation comme



Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus 315

un passage «de la sociologie 4 ’ontologie», le parcours épistémologique étant
exactement ceci: «De la société qui ’entoure - avec ses librairies et ses biblio-
théques - vers I’étre [...]» en essayant de retrouver «cette fameuse vérité qui est
bien I’objet de la recherche épistémologique» (11). En comparaison a d’autres
«essais» qui pourraient s’arréter & d’autres dates et qui aboutiraient peut-étre a
d’autres conclusions (12), Baudet s’applique a ce que son essai se tienne «a 1’abri
de deux risques: le bavardage et le dogmatisme». Or, Baudet n’admet pas de
validité des théories mathématiques qui serait indépendante des circonstances
pragmatiques de la découverte ou de la création de ces théories. Peut-étre un tel
réductionnisme ne devrait pas étre appelé «dogmatique», mais seulement
préfiguré, ou mieux encore, clairement annoncé? De toute maniere, le dogme est
évident. Mais les positions contraires sont présentées et discutées, parfois
ridiculisées.

Quant a ’autre risque, il faudrait peut-étre se méfier de juger trop vite et
bien distinguer le bavardage de I’explication des «vérités historiques» par le biais
de I'imagination? Baudet en fait une méthode qui escamote méme ’art hermé-
neutique de la lecture des écrits: «Comment atteindre les pensées d’un homme
sinon par 'imagination? Méme si les mathématiciens avaient décrit par quels
cheminements de pensée ils sont arrivés a leur découverte, nous ne serions pas
stirs de pouvoir nous y fier» (17). Donc il vaut mieux se fier aux imaginations de
Baudet, par exemple sur le géométre «Thalés, peut-étre en 580 avant notre ére, et
sans doute a la fin d’une belle journée d’été, quand la lumiére crépusculaire lui
permet encore de dessiner des figures dans le sable de son jardin ou il se laisse
paresseusement traverser par toutes sortes d’idées» (18). L’auteur rencontre des
difficultés a expliquer pourquoi - et si vraiment - Thalés a découvert le théo-
réme des paralléles, «mais qu’importe». Apres cing pages de digressions sur la
découverte de I’art de compter, sur «I’idée aussi que ce qui est gravé est vrai» et
sur la notion que la compétence intellectuelle nécessaire pour dire que «deux et
deux font quatre» égale a celle qui consiste a dire que «le nez est au milieu du vi-
sage» (21), il constate que c’est certainement Thalés qui a opéré «le premier le
passage du savoir commun au savoir ‘scientifique’ dans le domaine des dessins
sur le sable» (23). Puis il nous explique «ce qui apparait immédiatement a Thalés,
ce qui s’impose 4 son esprit»: le théoréme des paralléles.

Un autre fil conducteur majeur est la question de ce qu’est «/e mathémati-
que», c’est-a-dire, l’objet de la mathématique. Cette entité oscille entre les gran-
deurs physiques, que le nombre ou la figure géométrique exprime de maniére
équivalente chez les Grecs, et le nombre ou la figure eux-mémes. En liaison avec
cette question, le troisiéme theme récurrent sera I’infini.

Ces questions sont reprises dans ’exposition de I’histoire de la mathématique
qu’inaugurent Thalés et Pythagore. Malgré les faiblesses du livre, il est passion-
nant de suivre son développement que l’auteur nous relate de maniére assez
structurée: I'invention, par Diophante (III° siécle de notre ére), de éguation et
de l’inconnue qu’il appelle arithme; 1’établissement du systeme décimal et du
Zéro par les Indiens en 628 (Brahmagupta); leur transmission par les Arabes -



316 Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus

auxquels on doit le terme d’algebre - & ’Occident ol ce systeme arrive seule-
ment en 1202 (Fibonacci; 52£.); la discussion de ’acceptation des chiffres négatifs
et du Zéro comme nombres; 'invention de la racine carrée (Rudolff, vers 1550)
et des nombres sophistiques (Bombelli, 1572); puis la géométrie analytique de
Descartes qui réduit les figures géométriques et en général, les courbes aux nom-
bres ou équations (Géometrrie, 1637). A ce point de I’histoire, Baudet insert un
Résumé de [Histoire de la Philosophie qui la décrit comme processus de
rationalisation. Aprés la naissance du rationalisme par Thaleés, sa premiére
reconstruction aurait été effectuée par Platon, sa deuxiéme par Descartes.
Aristote abandonna I’existence des idées, mais sa logique «est en somme ’abregé
du rationalisme» (73). Pourtant, le rationalisme est toujours accompagné par le
probleme de l’infini et un certain mysticisme («Pythagore, Platon, et surtout
plus tard les néoplatoniciens») inspiré par I'idée de la raison du monde qui est
supérieure a la nétre et a laquelle nous devrions nous soumettre.

Apres Descartes, qui unifie la mathématique en réduisant la géométrie 2
’algebre, la mathématique se développe trés vite au XVIII® siecle par la prise en
compte de ’infini qui méne a ’analyse infinitésimale, composée des calculs dif-
férentiel et intégral. Vers 1830, elle aussi sera réduite a I’arithmétique (Cauchy).
Ces succes encouragent les approches mathématiques et la volonté de
I’axiomatiser. La logique encore aristotélicienne est aussi soumise a la rigueur
mathématique et en représentant les énoncés par des lettres et en traitant les
connecteurs propositionnels comme opérateurs arithmétiques, Boole développe
la logique mathématique, I’algebre booléenne. Pourtant, le XIX* siécle connaitra
aussi La Crise des fondements. D’abord la géométrie euclidienne avec son postu-
lat des paralléles est mise en cause (Lobatchevski, Riemann). Selon Baudet, cette
crise est résolue par la distinction entre vérité formelle et vérité matérielle. La
géométrie euclidienne est a I’instar des autres géométries non-euclidiennes, vraie
formellement, c’est-a-dire comme théorie mathématique. Mais seule une géome-
trie est vraie matériellement, c’est-a-dire comme science physique. Baudet en
conclut que la mathématique est une poétique rigoureuse (98).

La vraie crise des fondements n’arrive que vers la fin du XIX" siecle. Apres
les succes de la réduction de la géométrie et de l’analyse infinitésimale a
I’algebre, de tous les nombres aux nombres entiers (Cantor, Dedekind, vers
1885) et de toute 'arithmétique a quelques axiomes (Péano; axiome du succes-
seur), il s’avere que toute la mathématique se base essentiellement sur la logique
(Frege). Avec leurs Principia mathematica de 1910, Russell et Whitehead tentent
de réécrire toute la mathématique «a partir des seules régles de la logique». Pour-
tant, au lieu d’arriver i une axiomatisation consistante et compléte, on trouve
des paradoxes autour du concept d’ensemble, ce qui ébranlera «la confiance dans
la certitude mathématique» (172). Baudet y voit un signe du retour de
I’irrationalisme exemplifié par Bergson, Heidegger, Jung et autres. Pour la plu-
part du XX° siécle, la mathématique, mais aussi la phénoménologie «qui va do-
miner toute la pensée philosophique du XX° siécle (du moins en Allemagne et
puis en France)», trouvent leur origine dans la question «qu’est-ce qu'un nom-



Rezensionsartikel - Besprechungen — Comptes rendus 317

bre?» (114f.). Baudet distingue parmi les réponses le formalisme (Hilbert, Bour-
baki) - une idéologie qui ignore sa réfutation par le théoréme d’incomplétude de
Godel (1171f.) -, I'intuitionnisme ou constructivisme (Couturat, Poincaré, Brou-
wer) et le platonisme (Cantor, Frege, Whitehead, Russell) qui «revient toujours a
une attitude religieuse» (173). La présentation de I’état actuel du questionnement
des fondements manque de structuration systematique et se perd dans les multi-
ples réponses des Philosophes Américains (Kleene, Church, Shapiro, Kline, Put-
nam, Kitcher et maintes autres) auxquels Baudet reproche de ne pas se baser «sur
Iexistence de mathématiques appliquées» (sauf Reuben Hersh), «bien que rédigés
au pays des computers» (168). Le dernier chapitre, intitulé Qu’est-ce gu’un objet?,
résume le tout. S’inspirant de ’analyse phénoménologique de Sartre, Baudet en
arrive 2 la conclusion suivante: la question de savoir si les objets mathématiques
sont réels ou mentaux est une question intéressante, mais elle n’est pas /a ques-
tion épistémologique qui est «de savoir ce que ’homme peut dire des choses, et
surtout ce qu’il peut en faire. Ceci nous ameéne a la technique. [...] C’est par
Pefficacité de la technique que le discours mathématique se révele cohérent et
fiable.» (178)

Pour répondre aux questions formulées initialement, le livre semble trop dif-
ficile pour le lecteur non-instruit auquel s’adresse Baudet. L’auteur ne lui pré-
sente pas les discussions et les différentes positions actuelles méta-mathématiques
d’une facon bien structurée. L’argumentation est souvent anecdotique et fantai-
siste. Une «épistémologie» simpliste et réductionniste sous-tend la présentation.
Au lieu d’expliquer et d’illustrer les méthodes d’enquéte qui aident a
s’approcher de la vérité - ou au moins a éviter de s’en éloigner -, il cherche a
transmettre son propre dogme teinté d’anti-académisme et d’anti-intellectua-
lisme. Ceci n’est pas un livre - ou plus précisément, ’approche de ’auteur n’est
pas une qui contribue a établir des ponts durables entre la pensée scientifique et
les lecteurs non-scientifiques.

MICHAEL GRONEBERG



	Rezensionen - Besprechungen - Comptes rendus

