
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 54 (2007)

Heft: 1-2

Rubrik: Rezensionen - Besprechungen - Comptes rendus

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 26.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Rezensionen - Besprechungen - Comptes Rendus

Rezensionsar tikel

Martin Bondeli

Uber Ideen, Postulate der praktischen Vernunft und ein wiedererwachtes

theologisches Interesse an Kant 1

Kants Versuch, ausgehend vom Sittengesetz so genannte Postulate der praktischen

Vernunft zu begründen, ist dort, wo nicht die Bewältigung von Problemen

der Ideenlehre, sondern die moraltheologische Erneuerung der metaphysica

specialis im Mittelpunkt steht, ebenfalls vor dem Hintergrund eines profilierten
religiösen Aufklärungskontextes zu erschließen. Die Postulatenlehre kommt
einem Plädoyer für den Vernunftglauben gleich. Der Glaube als Form des

Fürwahrhaltens einer Vorstellung wie auch der Glaube im Sinne religiöser Lehrsätze

soll auf Vernunft beruhen. Jene Glaubensformen und Lehrinhalte, die

gegen diese Forderung verstoßen, sind als blinder Glaube oder Aberglaube zu
verwerfen. Kant schließt damit an eine religiös-aufklärerische Denkrichtung an,
die im Laufe des 18. Jahrhunderts vor allem durch den Deismus, die Neologie
und manche Fraktionen des Pietismus befördert wurde. In diesen Strömungen
herrschte die Ansicht vor, dass es eine natürliche oder vernünftige (in der Regel:

christliche) Religion, die jeder Mensch in seinem unverdorbenen Geist und
Herzen trägt, gegen eine Offenbarungsreligion, die sich primär auf historische,
überlieferte, durch überrationale Quellen wie Wunder verbürgte Wahrheiten
beruft, zu verteidigen gilt. Die gesunde religiöse Menschenvernunft soll mehr
gelten als alle religiösen Institutionen und Rituale, zur entscheidenden Instanz
überdies bei der Auslegung der Heiligen Schrift avancieren.

Anders als seine Vorläufer ergreift Kant allerdings für eine natürliche oder

vernünftige Religion der moralischen Vernunft Partei, was nicht ohne neue

Frontstellungen auch innerhalb der aufgeklärten philosophischen Theologie
selbst vor sich geht. So wird neben der Offenbarungsreligion gleichfalls jene
Form von rationaler Theologie in die Schranken gewiesen, die eine theoretische
Erkenntnis Gottes und der Unsterblichkeit der Seele behauptet und damit den

Vernunftglauben irrtümlich als Wissen betrachtet. Zudem entspringen daraus

die Kritik an der Gottesvorstellung des Deisten (Gott als „Weltursache") und die

Parteinahme für den Gott des moralischen Theisten (Gott als lebendiger
„Welturheber").2 Im Blick auf den seit Mitte der 80er Jahre des 18. Jahrhunderts

1 Fortsetzung zu: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie 53 (2006) 3, 766-780.
2 Vgl. Kritik der reinen Vernunft. A 63Iff., B 659ff. - Kant wird mit dieser Unterscheidung

auch die Bedeutungsdifferenz von „Deismus" und „Theismus" verbindlich festlegen. Diese beiden



Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus 251

ausgefochtenen Pantheismusstreit bedeutet die Befürwortung der moralischen
Vernunft schließlich eine Absage sowohl an die bloße, sich zur docta ignorantia
bekennende Glaubensphilosophie (Jacobi, Wizenmann, Lavater) als auch an die
rationalistische Gegenposition: den originären wie auch den theistisch geläuterten

Pantheismus (Spinoza, Lessing, Mendelssohn).3
Was die Kritik an der Offenbarungsreligion aus dem Standpunkt der

Vernunftreligion anbelangt, nimmt Kant, betrachtet man das Spektrum damaliger
aufklärerischer Religionskritik, eine gemäßigte Haltung ein. Die Schrift Die
Religion innerhalb der Grenzen der bloßen Vernunft zeigt uns nicht nur den

Kritiker eines unmoralischen „Pfaffentums" und den Advokaten eines Christentums

der reinen Moralität Jesu, sie führt uns auch den kompromissbereiten
Retter der geoffenbarten christlichen Lehre vor Augen. Was an dieser als moralisch

vernünftig erscheint, wird integriert. Selbst der Erbsündenlehre4 und den

„Geheimnissen" des Trinitätsdogmas5 wird ein moralischer Gehalt zugebilligt.
Bei einer Vorstellung von Gottesgnade, die ohne jeden Konnex zu den
moralischen Werken des Menschen auskommt und sich allein auf die unerforschliche
Willkür des Schöpfers beruft, ist allerdings auch für Kant die Grenze des

Zumutbaren überschritten.6
In vielen theologischen Kreisen und in der katholischen Theologie insbesondere

besteht bis heute ein wenn nicht ablehnendes, so doch unterkühltes
Verhältnis zur Kantischen Philosophie. Kant gilt in erster Linie als gefürchteter
Kritiker der Gottesbeweise, als Verfechter eines subjektivistischen und auto-
nomistischen Geistes der Moderne. Gegen seine Religionsphilosophie wird meist

eingewandt, dass mit ihr die Religion im Ubermaß anthropologisiert, zur Magd
der Moral und menschlichen Freiheit degradiert wird. Es gibt freilich auch
andere Sichtweisen und diese mehren sich in neuerer Zeit. Beachtenswert hierzu
ist der vor kurzem von Georg ESSEN und Magnus STRIET herausgegebene
Sammelband Kant und die Theologie.7 Die Beiträge dieses Bandes zeichnen sich
durch das Bemühen aus, auf einen anderen, im Hinblick auf die Klärung älterer
und neuerer theologischer Fragestellungen produktiven, ja, unentbehrlichen
Kant aufmerksam zu machen. Durch Kants kritische Neubegründung der
Metaphysik lässt sich, so eine der hauptsächlichen Erwartungen bzw. Losungen
dieses Bandes, „die Kluft zwischen Theologie und Philosophie, die seit der
Neuzeit aufgerissen ist, überbrücken", was freilich voraussetzt, dass die Theo-

Termini waren vor seiner Zeit in ihrer Bedeutung unklar, uneinheitlich. Vielfach wurden sie

auch als Synonyme verwendet oder galten als unterschiedliche Schreibweisen ein und desselben

Wortes.
3 Zu dieser Positionierung vgl. insbesondere: Was heißt : Sich im Denken orientieren

Akademieausgabe (AA) VIII, 131-147.
4 Vgl. Die Religion innerhalb der Grenzen der bloßen Vernunft. AA VI, 39ff.
3 Vgl. ebd. 14lf.
6 Vgl. ebd. 143.
7 ESSEN, Georg / STRIET, Magnus (Hgg.): Kant und die Theologie. Darmstadt: WBG 2005.

348 Seiten. - Die Seitenangaben im Text beziehen sich auf die jeweils besprochene Publikation.



252 Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus

logie ihrerseits sich „positiv auf das von Kant auf den Weg gebrachte Subjekt-
und Freiheitsdenken einlässt." (10) Eine zeitgemäße Theologie muss sich mit
anderen Worten am Problembewusstsein und an den Rationalitätsstandards der
Kantischen Philosophie messen. Aufgrund dieses Anspruchs widmen sich die

Beiträge nicht nur Kants Moraltheologie und Religionskonzept, zur Sprache
kommt auch eine Reihe erkenntnistheoretischer und ästhetischer Aspekte seines

vernunftkritischen Denkens.
Kants moralphilosophische Auslegung und Begründung der Unsterblichkeit

der Seele und des Daseins Gottes ist heute gleichermaßen für theologisch
interessierte Philosophen wie für Theologen, die sich auf philosophisches Terrain
begeben, ein attraktives und spannungsreiches Thema. Neben dem Bemühen um
scharfsinnige Interpretationen zu diesen beiden Postulaten der praktischen
Vernunft geht es dabei nach wie vor um die Klärung der Frage, ob Kant an diesem

Punkt überhaupt mit der theologischen Tradition verbunden werden kann und,
falls ja, welche Art von Verbindung Erfolg versprechend ist. Im Aufsatz, den

Georg Essen zum Sammelband beigesteuert hat, wird dafür plädiert, dass Kantische

Einsichten seitens der Theologie unbedingt aufzunehmen sind, dies obschon
der Brückenschlag zu den gängigen theologischen Ansichten über die Gott-
Mensch-Beziehung alles andere als leicht fällt. Essen befasst sich mit Kants
Verabschiedung der rationalistischen Seelenmetaphysik und Neubegründung der

psychologischen Idee aus dem Begriff der moralischen Person und konstatiert,
dass mit diesem Personenbegriff nicht nur den üblichen Substantialisierungen der
Seele, sondern auch der christologischen Idee der „Flypostatischen Union" der
Boden entzogen wird (201, 207). Die Person als freies, moralisch-vernünftiges
Wesen, das dem Sittengesetz gehorcht und im Verbund mit anderen personalen
Wesen moralische Zwecke realisiert, ist nicht jene Person, die sich an einem
Mensch-Sein Jesu orientiert, das nur kraft einer „Aktuierung" durch den
göttlichen Logos wahres Mensch-Sein ist. Da ein Rückfall hinter die Bedingungen
„moderner Subjektphilosophie" keineswegs in Kauf genommen werden kann,
wird, so Essen, eine aktuelle Christologie gut beraten sein, ihre Idee der
hypostatischen Union mithilfe des Kantischen Personenbegriffs zu modifizieren. Klaus
Müller verdeutlicht, dass der Postulatenlehrer Kant weniger weit von der
theologischen Tradition entfernt ist als gemeinhin behauptet. Müller widmet sich dem

Spannungsfeld von Gottesbeweiskritik und Neubegründung des Gottesdaseins als

praktisches Postulat und macht darauf aufmerksam, dass diese Neubegründung
theologischen Desideraten einer Gott-Mensch-Einheit sehr wohl entgegenkommt.
Zwar ist nicht zu bestreiten, dass mit dem aus dem Sittengesetz abgeleiteten
Gottespostulat eine von theologischer Seite zu beargwöhnende Differenz von
Mensch und Gott entsteht. Kant schwächt diese Differenz aber durch an Spinoza
erinnernde „monistische Intuitionen" ab, die sich unter anderem in der Idee eines

„Gottes in uns" als moralischen Wesen niederschlagen (148, 158ff.). Außerdem
hebt Kant, wie Müller unter Beizug der Theodizee-Schriffi darlegt, die Differenz

8 Über das Mißlingen aller Versuche in der Theodicee. AA VIII, 253-272.



Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus 253

von Gott und Mensch insoweit auf, als er gängige Denkmuster der Theodizee wie

jenes, dass das Böse allein durch den Menschen verursacht sei, verwirft und am

Beispiel Hiobs auf eine Gott-Mensch-Einheit hinweist, die durch die moralische

Aufrichtigkeit des Menschen gestiftet wird (154ff.).

Fragt man nach der Bedeutung der theoretischen Philosophie Kants für die

Theologie, wird man früher oder später auf das Wahrheitsthema zu sprechen
kommen. Inwieweit kann und soll Kants Auffassung von Erkenntnisbegründung
für ein theologisches Wahrheitsverständnis vorbildlich sein? Eine Antwort hierzu
setzt natürlich voraus, dass über die besagte Kantische Auffassung hinlänglich
Klarheit geschaffen wird. Auf diesem Weg und im Blick auf neuere Dispute zur
Frage, ob man Kants Erkenntnis- bzw. Wahrheitsauffassung als korrespondenz-,
kohärenz- oder konsenstheoretisch zu qualifizieren hat, argumentiert Klaus von
Stosch dahingehend, dass bei Kant eine „transzendentale Wahrheit" im Mittelpunkt

steht (75ff.), die sich im Sinne eines Kriteriums für wahre synthetische
Urteile exemplifizieren lässt (für die analytischen Urteile genügt nach Kant die
formale Bedingung der Widerspruchsfreiheit). Von wahren synthetischen Urteilen
kann diesem transzendentalen Wahrheitsverständnis zufolge dann gesprochen
werden, wenn neben der formalen eine Reihe materialer Bedingungen erfüllt ist:

so das Vorliegen des gegebenen Mannigfaltigen unter der einheitsstiftenden
ursprünglichen Apperzeption, das Bestehen von kategorialen Verstandesbegriffen
und entsprechenden Zeitschemata, der Bezug dieser schematisierten Begriffe auf

raum-zeitlich strukturierte Daten, wodurch das Artikulieren von Erfahrungssätzen

jeder Art überhaupt erst möglich wird. Dabei versteht Kant diese materialen

Bedingungen näher besehen als notwendige Bedingungen, die zugleich hinreichend
sind für das Erschließen von synthetischen Urteilen a priori bzw. Gegenständen

möglicher Erfahrung. Für die Ermittlung wahrer Erfahrungssätze, die mit diesen

materialen Bedingungen noch nicht ausreichend gedeckt sind, muss, so eine

weitere Annahme Kants, die Urteilskraft hinzutreten. Diesem Vermögen der

Klassifizierung und Spezifizierung bleibt es zu bestimmen vorbehalten, inwieweit
im konkreten Fall Sätze der wirklichen Erfahrung jenen der möglichen Erfahrung
entsprechen, ob im konkreten Fall ein Sachverhalt besteht oder nicht. Ich halte
Stoschs Ansicht, Kants Wahrheitsverständnis sei in erster Linie als transzendental

zu begreifen, für richtig. Und auch seine Einzelausführungen zu diesem
Verständnis können in vielem überzeugen. Unausgeführt bleibt allerdings, in welcher
Weise er sein Ergebnis für ein theologisches Wahrheitsverständnis fruchtbar
machen möchte. Da es die Theologie mit Gegenständen zu tun hat, die, mit Kant
gesehen, den Bereich der raum-zeitlich strukturierten Erfahrung übersteigen,
müsste transparent gemacht werden, wie hier ein transzendentales
Wahrheitsverständnis, wie es im Rahmen der theoretischen Vernunftkritik entwickelt wird,
analogisch zur Anwendung kommen kann. Stosch beschränkt sich stattdessen auf
einen im Allgemeinen verbleibenden Appell: Die Theologie soll Kants

kopernikanische Wende zum Kritizismus beherzigen, zumal dieser Standpunkt
den Vorteil hat, mit einem dogmatischen Wahrheitsverständnis brechen zu
können, ohne dem Relativismus und Skeptizismus anheim zu fallen (93f.).



254 Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus

Nach Kant soll die Religion in ihrer Kerngestalt die „Erkenntnis aller
unserer Pflichten als göttlicher Gebote" sein.9 Dass damit einer gewissen

Instrumentalisierung der Religion seitens der Moral das Wort geredet wird, ist
nicht zu bestreiten. Doch ergibt sich daraus ebenso, dass Religion durch ihre
Bindung an Moral auf eine höhere Stufe gehoben wird. Es entsteht eine ethisch

verträgliche, zivile Form von Religion. Ein verstärktes Augenmerk auf diesen

Vorzug einer moralischen Neufassung der Religion wird im Beitrag von Magnus
Striet gerichtet. Nach Striet geht die Aussage, unsere moralischen Pflichten seien

göttliche Gebote, unweigerlich mit der Forderung eines moralischen
Gottesglaubens einher. Der Glaube an Gott wird zum Glauben an die moralische
Vernunft, wird aus den Fesseln eines anthropomorphen Fron- und Lohnglaubens
befreit. Striet geht dabei noch einen Schritt weiter und vertritt die These, dass

damit der Glaube an einen zutiefst humanen Gott impliziert ist. Unsere
moralischen Pflichten sind, sofern sie als göttliche Gebote betrachtet werden,
mit einem höchsten Gebot verbunden, dessen Inhalt die Bejahung des Menschen
ist. Besteht in der Ethik für uns ein kategorischer Imperativ, ein „Du sollst", so
in unserem Glauben an Gott ein „kategorischer Indikativ: Du darfst sein" (181).
Und dieser gilt selbst dann, wenn der kategorische Imperativ noch nicht erfüllt,
keine moralische Vorleistung erbracht worden ist.

Die Beiträge von Knut Wenzel und Michael Murrmann-Kahl klären darüber
auf, wie diese Tendenz einer moralisch geläuterten Religion sich bei Kants
Behandlung der Erbsünde auswirkt. Als Wesen mit vernünftigen wie auch
sinnlichen Bedürfnissen haben wir Kant zufolge eine nicht eliminierbare Anlage
zum Guten wie zum Bösen. Dass dem Menschen das Böse damit als Vermögen
gleichsam eingepflanzt ist, kann man mit Kant als Erbsünde bezeichnen. Damit
ist zugleich aber auch gesagt, dass für Kant diese Erbsünde weder ein zeitliches,
historisches Ereignis noch ein totales Naturverhängnis sein kann. Zudem ergeben

sich daraus einsichtige Folgerungen für die Vorstellung von Erlösung. Die
Annahme eines „externen Erlösers", eines Wesens, welches die Sünde oder
Schuld anderer abträgt, ist abzulehnen (265). Denn Erlösung ist ein Vorgang, der

von uns selbst, in einer Revolution unserer Denkungsart, zu vollziehen ist.
Nimmt man hinzu, dass Kant sich diesen Vollzug als Manifestation unserer
individuellen Moral im ethischen Staat denkt, kann man durchaus, wie Wenzel
vorschlägt, von einer „Solidarität in der Sünde" (247) sprechen. Wir fühlen uns für
die Sünde anderer insofern mitverantwortlich, als wir alle Erben der Anlage
zum Bösen und alle am Projekt der Revolution unserer Denkungsart beteiligt
sind.

Obschon Kant nicht vollends auf den Gedanken eines gnädigen Gottes
verzichten kann, ist eine Religion der Gnadenmittel für ihn das Gegenteil von
moralischer Religion. Eine Religion der Gnadenmittel untergräbt seines Erachtens

den moralischen Gehalt der Religion. Zudem erscheint sie ihm als

unaufrichtig, kann sie doch dasjenige, was sie den Menschen verspricht, die Erlösung,

9 Die Religion innerhalb der Grenzen der bloßen Vernunft. AA VI, 153.



Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus 255

nicht halten. Im Beitrag von Michael Böhnke wird diese Kantische Kritik an der

Gnadenreligion mit den Fragen konfrontiert: „Ist es verantwortungslos, die

Unbedingtheit der Liebe, als die sich Gott in Jesus Christus geoffenbart hat, als

Bestimmung des Menschen und der Welt anzunehmen? Muss jeder Trost, der
sich darauf beruft, als unvernünftige Verströstung verdächtigt werden? Gilt
nicht auch umgekehrt, dass es keine Humanität ohne Verzeihen und Vergebung
geben kann?" (344). Ich bin der Ansicht, dass man die eine Sache nicht gegen die

andere ausspielen sollte. Natürlich zieht Kant die Grenzen gegenüber gnaden-
und erlösungsreligiösen Vorstellungen manchmal zu eng (man denke an seine

rigorosen Ansichten über „Strafgerechtigkeit")10. Er dürfte mit seiner Auffassung

aber dort Recht behalten, wo diese Vorstellungen als grundlegende
Alternative zu Gerechtigkeit aufgefasst werden.

Einen namhaften Schwerpunkt des Sammelbandes bildet schließlich die

Auseinandersetzung mit Kants Konzept der moralischen Freiheit. Dieses

Konzept wird von den Autoren, die sich hierzu zentral äußern (Saskia Wendel,
Christoph Hübenthal, Jean-Pierre Wils), in mehreren Hinsichten als

gewinnbringend für eine zeitgemäße Theologie erachtet. Betont wird, dass seine

Anwendung auf die Religion in immer noch vorbildlicher Weise deren Erneuerung

im Geiste moralisch- vernünftigen Forderns und Argumentierens befördert,

dass seine Versinnlichung in der ästhetischen Vorstellung des Erhabenen
den Weg zu einer religiösen Ästhetik eröffnet, die sich nicht in einer Symbolik
der „Ordnung und der Kohärenz" erschöpft (Jean-Pierre Wils, 306). Nicht
unerwähnt bleibt ferner das Kantische Verdienst, eine moralische Freiheit
etabliert zu haben, die man als Freiheit jenseits jeder Vorstellung von
Naturgesetzlichkeit zu verstehen hat. Kant hat auf diese Weise ein für die Theologie
äußert schätzbares „Bollwerk" gegen (ebenfalls aktuelle) naturalistische

Strömungen geschaffen, welche das Phänomen der Willensfreiheit reduziert wiedergeben

oder das Bestehen von Willensfreiheit sogar bestreiten (Saskia Wendel, 15,

34). Wie Saskia Wendel und Christoph Hübenthal hervorheben, gibt es

allerdings auch einige Punkte in Kants Konzept von moralischer Freiheit, welche
eine Verbindung mit der Theologie erschweren. Zu monieren ist ihrer Meinung
nach eine undurchsichtige, das Mensch-Gott-Verhältnis im Unklaren lassende

Beziehung von moralischer Freiheit und unbedingter Freiheit der absoluten

Spontaneität. Unzureichend ist ihres Erachtens ferner die Reflexion auf
Momente, die für ein ins Soziale und Religiöse gewendetes Verständnis von
moralischer Freiheit nötig sind: so auf eine Freiheit durch „Anerkennung" (40, 127).
Es ist Fichte, der im Blick auf diese beiden kritisierten Richtungen mit entscheidenden

Neuerungen aufwartet; dies indem er zum einen eine schöpferische
Freiheit der Selbstsetzung des Ich ins Zentrum rückt, zum anderen eine als

Anerkennung und Gemeinschaft im Bereich des Rechts umschriebene Idee von

10 Vgl. Die Metaphysik der Sitten. AA VI, 336.



256 Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus

Interpersonalität entwickelt. 11 Yon daher erstaunt es nicht, dass im Beitrag von
Wendel am Ende die Position Fichtes und nicht mehr jene Kants favorisiert
wird (vgl. 35ff.). Zu diesem Resultat ist festzuhalten, dass Fichte einer Freiheit
durch Anerkennung in der Tat eine fundamentalere Rolle zuweist als Kant, der
eine derartige Freiheit mit seinen Überlegungen zu einer Vergesellschaftung der
Moral im „ethischen Staat"12 sowie zur „moralischen Freundschaft"13 lediglich
in marginalen Zusammenhängen zu artikulieren begonnen hat. Und es ist
ebenfalls unstreitig, dass Fichte mit seinem Selbstsetzungstheorem die von Kant
in Vorschlag gebrachte moralische Freiheit aus einer umfassenderen, ursprünglicheren

Auffassung von Freiheit expliziert. Doch ist dieser letzte Schritt nicht
auch mit einer unliebsamen Reduktion im Konzept der moralischen Freiheit
verbunden? Es spricht vieles dafür, dass mit Fichte Kants Freiheit im
Sittengesetz, d.h. jene Freiheit, die im Vermögen besteht, sich für Handlungsmaximen
zu entscheiden, die als allgemeines moralisches Gesetz gelten können, an
Bedeutung verliert. Aufgewertet wird stattdessen ein Gott und Mensch

gleichermaßen betreffendes moralisches Gesetz der Selbstschöpfung.
Bei Hübenthal (112-114) wird kursorisch noch ein anderes, in der Kant-

Literatur als klassisch geltendes Freiheitsproblem angesprochen, nämlich das so

genannte Imputabilitäts- oder Zurechnungsproblem. Es handelt sich um die

Frage, ob es Kant mit seinem Konzept von moralischer Freiheit gelingt, sowohl
die sittlichen oder guten als auch die unsittlichen oder bösen Handlungen
dergestalt zu erklären, dass sie als willentliche, freie Handlungen begreifbar
werden. Wäre dem nicht so, müsste Kant sich den Vorwurf gefallen lassen, eine
moralische Freiheit zu vertreten, mit der sich zurechenbares, verantwortbares
Handeln nicht denken lässt. Diese Frage hat bereits unmittelbar nach der

Veröffentlichung der Grundlegung zur Metaphysik der Sitten und der Kritik der

praktischen Vernunft zu mancherlei Kritiken und zu kontroversen Auslegungen
der Kantischen Freiheitsauffassung geführt und scheint überdies Kants eigene

Erklärungen zum Freiheitsbegriff in späteren Schriften, so in der Religionsschrift
und in der Metaphysik der Sitten, beeinflusst zu haben.

Kant hat in der Kritik der reinen Vernunft im Rahmen der Auflösung der
dritten kosmologischen Antinomie - d.h. des Nachweises, dass Notwendigkeit
und Freiheit als zwei subkonträr zueinander stehende, somit zwar
gegensätzliche, aber einander dem Umfang nach nicht ausschließende Weltbereiche
aufzufassen sind - den Begriff einer transzendentalen Freiheit geprägt.
Verstanden wird darunter eine intelligible Ursache, deren Wirkung im Bereich des

Phänomenalen, in Form des Erstanstoßes in einer kausalen Reihe von Begeben-

11 Letzteres vor allem in: Grundlage des Naturrechts nach Prinzipien der Wissenschaftslehre. J.
G. Fichtes Sämtliche Werke. Hg. v. I. H. Fichte. Berlin 1845/46 Band III (Neudruck de Gruyter
1971), 44ff.

12 Vgl. Die Religion innerhalb der Grenzen der bloßen Vernunft. AAVI, 93ff.
13 Vgl. Die Metaphysik der Sitten. Tugendlehre § 47. AA VI, 471ff.



Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus 257

heiten, manifest wird.14 Gleichzeitig hat Kant im Vorgriff auf eine kommende

praktische Vernunftkritik von einer Freiheit der Willkür („arbitrium liberum")
gesprochen, die das Vermögen sein soll, sich unabhängig von der Nötigung
durch sinnliche Antriebe und somit von selbst zu bestimmen.15 In der Grundlegung

zur Metaphysik der Sitten und der Kritik der praktischen Vernunft wird
sodann ein Konzept von moralischer Freiheit entfaltet, das diese beiden Ansätze
zusammenführt und erweitert. Wie die transzendentale Freiheit gilt auch die
moralische Freiheit als intelligibel und soll, wie Kant im Zusammenhang der
Tafel der Freiheitskategorien in Ansehung des Guten und Bösen ausführt,16 in
der Bedeutung einer sich modifizierenden und realisierenden praktischen
Kategorie der „Kausalität" genommen werden. Erneut ist zudem von der Freiheit

als Unabhängigkeit von sinnlichem Zwang die Rede, einer Freiheit, die als

negative Bedeutung von moralischer Freiheit bezeichnet wird. Zu dieser soll
nun auch eine entsprechende positive Bedeutung hinzukommen. Die positive
Bedeutung besteht in einer Kausalität der moralischen Freiheit, die man als

selbstbezügliche Autonomie des Willens aufzufassen hat. Freiheit oder freier
Wille gilt aus dieser Sicht als das Vermögen des Willens, für sich selbst ein
praktisches Gesetz zu sein, sich selbst ein praktisches Gesetz zu geben. Dieses

praktische Gesetz seinerseits ist kein anderes als das Sittengesetz, dessen Prinzip
der kategorische Imperativ ist, d.h. die Aufforderung, in unserem Handeln und
Wollen Maximen zu wählen, die verallgemeinerbar sind und damit als moralische

Gesetze gelten können.17

Aufgrund dieser Charakterisierung einer positiven Bedeutung von Freiheit
lassen sich zwei weitere zentrale Merkmale des Kantischen Konzepts von
moralischer Freiheit ausmachen. Durch die Annahme, das Prinzip der Autonomie des

Willens sei das Sittengesetz - eine Annahme, die Kant nebenbei den Weg zum
Nachweis eröffnet, dass Freiheit begrifflich bestimmt und wirklich ist18 - wird
die moralische Freiheit erstens in den Zusammenhang einer Gesetzesauffassung
gebracht, die neben der Vorstellung von Selbstgesetzgebung auch jene einer für
sich bestehenden Gültigkeit des Gesetzes, einer Autonomie seines Geltungssinns,

einschließt. Demgemäß sind wir Kant zufolge moralisch frei nur unter der

Bedingung, dass unser Wille sich ein autonom (und kein heteronom) gültiges
praktisches Gesetz selber zu geben vermag. Zweitens steht mit der besagten
Annahme neben der Autonomie des Willens oder Selbstgesetzgebung auch ein

am Maximenbegriff des kategorischen Imperativs festgemachtes Freiheitsmoment

zur Diskussion. Zur moralischen Freiheit gehört offenbar auch das

14 Vgl. Kritik der reinen Vernunft. A 444, 544, B 472, 582.
15 Vgl. ebd. A 534, B 562.
16 Vgl. Kritik der praktischen Vernunft. A 114ff.
17 Vgl. Grundlegung zur Metaphysik der Sitten. AA IV, 440, 446f.
18 Aufgrund des als Faktum der praktischen Vernunft behauptbaren Sittengesetzes darf die

zunächst nur als problematisch gültig ausgewiesene Idee der Freiheit als wirklich gelten. Vgl.
Kritik der praktischen Vernunft. A 82f.



258 Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus

Vermögen, Maximen zu wählen, sich für oder gegen eine bestimmte Maxime zu
entscheiden.

Während Kant die als Freiheitsbedingung zu begreifende Autonomie des

Geltungssinnes von Anbeginn thematisiert, bringt er das am Maximenbegriff
festgemachte Freiheitsmoment erst in der Religionsschrift und der Metaphysik der
Sitten zur Sprache. In der Religionsschrift ist die Rede von einer Freiheit, die

eigens mit dem Annehmen oder Verwerfen von Maximen zu tun haben und in
einem ersten „subjektiven Grund", der für uns letztlich „unerforschlich" bleibt,
bestehen soll.19 Und in der Metaphysik der Sitten wird expliziert, dass es neben
dem „Willen" eine als Bestimmungsgrund von Maximen zu begreifende „Willkür"

anzunehmen gilt.20 Diese Willkür wird sogar zum einzig wahren Vermögen
der Freiheit erhoben, da Kant an dieser Stelle den Willen als ein vom Selbstakt
der Gesetzgebung abgekoppeltes legislatives Vermögen (als bloße Gesetzgebung)
auffasst und dadurch - entgegen früheren Formulierungen - als „weder frei noch
unfrei" bezeichnet wissen möchte. Näher besehen denkt Kant bei dieser auf
Maximen gehenden Willkürfreiheit primär an das Vermögen, einer
gesetzeskonformen Maxime gemäß zu handeln, und nicht an das Vermögen der
Maximenwahl allgemein. Eine Willkürfreiheit, die im „Vermögen der Wahl, für oder
wider das Gesetz zu handeln (libertas indifferentiae)" besteht, ist seines Erachtens

von untergeordneter Natur und kann näher besehen nur eine empirische
Bedeutung haben. Sie ist etwas, wovon uns die „Erfahrung häufige Beispiele
giebt."21 Als Definitionsbasis für eine Freiheit, die ein intelligibles Vermögen
darstellt, ist sie deshalb ungeeignet.

Es war Karl Leonhard Reinhold, der im zweiten Band seiner Briefe über die
Kantische Philosophie aus dem Jahre 1792 erstmals entscheidend darauf hinwies,
dass Kants Konzept der moralischen Freiheit gewissen Lesarten zufolge zu
einem Imputabilitätsproblem führt.22 Reinhold setzte sich mit dem Kantianer
Carl Christian Erhard Schmid auseinander, der Kants Konzept von moralischer
Freiheit im Zeichen eines „intelligiblen Fatalismus" auslegte, indem er annahm,
dieses Konzept sei mit der Feststellung, dass wir unabhängig von sinnlichem
Zwang und damit im Rahmen eines rein intelligiblen Vermögens handeln

können, ausreichend bestimmt.23 Schmid ergriff damit Partei für die Gleich-

19 Vgl. Die Religion innerhalb der Grenzen der bloßen Vernunft. AA VI, 21. - Zuvor spricht
Kant in der Kritik der Urteilskraft auch von der „Unerforschlichkeit der Idee der Freiheit", die einer

positiven Bestimmung dieser Idee den Weg abschneidet (vgl. AA V, 275).
20 Vgl. Die Metaphysik der Sitten. Einleitung. AA VI, 226.
21 Vgl. ebd. 226f.
22 Briefe über die Kantische Philosophie. 2. Band. Leipzig 1792. Dort vor allem 7. und 8. Brief.
23 Zu Reinholds Auseinandersetzung mit Schmid siehe besonders FABBIANELLI, F.: Die

Theorie der Willensfreiheit in den „Briefen über die Kantische Philosophie" (1790-1792) von K.L.
Reinhold. In: Philosophisches Jahrbuch (107) 2000, 428-443; LAZZARI, A.: „Das Eine, was der
Menschheit Noth ist". Einheit und Freiheit in der Philosophie K.L. Reinholds. Stuttgart-Bad
Cannstatt 2004, 198ff.; GOUBET, J.-F.: Der Streit zwischen Reinhold und Schmid über die Moral.



Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus 259

Setzung von Freiheit und Intelligibilität, Unfreiheit und sinnlichem Zwang. Und
konsequenterweise attackierte er damit jene, die nicht nur den sittlichen,
sondern auch den unsittlichen Willen zur Freiheit des Willens rechnen.24 Gegen
diesen intelligiblen Fatalismus wandte sich Reinhold mit einer alternativen
Interpretation der Kantischen Freiheitslehre. Dieser zufolge hat Kant das

Vermögen des freien Willens in ein Verhältnis der Beziehung und Differenz zur
Instanz des Sittengesetzes gebracht, Freiheit und Sittengesetz somit nicht
gleichgesetzt. Er hat sich auf diese Weise die Möglichkeit eröffnet, sowohl den

sittlichen als auch den unsittlichen Willen als Formen eines freien,
sanktionierbaren Willens zu begreifen.

Reinhold verdeutlichte mit diesem Gegenvorschlag, dass ein Zwang, der

etwas anderes als die mit dem kategorischen Imperativ implizierte, von uns als

pflichtgemäß handelndem Wesen akzeptierte Nötigung durch das moralische
Sollen bedeutet, nicht nur im Falle der Abhängigkeit unseres Willens von einem
sinnlichen Antrieb vorliegt. Ein solcher, nicht-moralischer Zwang besteht auch

im Falle einer Abhängigkeit unseres Willens vom Sittengesetz, die sich als

Monismus dieses Gesetzes und damit als Tilgung der relativen Eigenständigkeit
des Willensvermögens äußert. Es ist ein Zwang, der unberührt bleibt von
Überlegungen, wonach der beim Sittengesetz unterstellte moralische Zwang
kein eigentlicher, harter Zwang ist und wonach aufgrund des mit dem Sittengesetz

einher gehenden Autonomiegedankens nicht von Zwang, sondern nur
von Selbstzwang gesprochen werden kann. Denn er steht und fällt mit der Art
und Weise, wie Wille und Sittengesetz ins Verhältnis gesetzt werden.
Eliminieren lässt er sich nur dann, wenn man einen Begriff von Willensfreiheit in
Vorschlag bringt, bei dem die Doppelperspektive von Freiheit im Sittengesetz
einerseits und Freiheit des Wählens von Maximen andererseits zugrunde gelegt
wird - eine Doppelperspektive, die zwar in ein und derselben moralischen
Person besteht, als solche aber nicht auf einen Einheitsgrund zurückgeführt
werden kann.

Ausgehend von dieser Verdeutlichung stellte Reinhold schließlich eine

Definition der Willensfreiheit auf, die dem Kantischen Freiheitsverständnis

angemessen sein sollte. Dieser zufolge gilt es drei Elemente vorauszusetzen:
erstens den freien Willen als Vermögen der absoluten Selbstbestimmung; zweitens

das Sittengesetz, das den freien Willen zum gesetzeskonformen Handeln
auffordert - nach Reinhold auch: den vernünftigen oder uneigennützigen Trieb,
der als veranlassender Grund den freien Willen affiziert; drittens den sinnlichen
oder eigennützigen Trieb, der als veranlassender Grund den freien Willen
affiziert. Die Willensfreiheit kann auf dieser Basis definiert werden als „das

Vermögen der Person, sich selbst zur Befriedigung oder Nichtbefriedigung eines

Begehrens entweder nach dem praktischen Gesetze oder gegen dasselbe zu

In: BONDELI, M. / LAZZARI, A. (Hgg.): Philosophie ohne Berynamen. System, Freiheit und
Geschichte im Denken K.L. Reinholds. Basel 2004, 239-250.

24 Siehe SCHMID, C.C.E.: Versuch einer Moralphilosophie. 2., vermehrte Ausg. Jena 1792, § 249.



260 Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus

bestimmen".25 Der sittliche freie Wille erscheint damit als abgeleitete und
erweiterte Form dieses freien Willens überhaupt. Er ist das Vermögen der

Person, sich selbst für die Forderung des Sittengesetzes zu entscheiden und im
Sinne dieses Gesetzes, bei dem Reinhold im Einklang mit Kant den Gedanken
der Selbstgesetzgebung und des autonomen Geltungssinnes der praktischen
Vernunft voraussetzt, zu handeln. Ebenso ist der unsittliche freie Wille eine

abgeleitete Form des freien Willens überhaupt. Die Person besitzt ein

Vermögen, eine Anlage zum Bösen, und sie entscheidet sich dabei selbst für eine

Forderung des eigennützigen Triebs.
In der neueren Literatur zu Kants Freiheitslehre wird dieser Reinholdsche

Definitionsvorschlag zur Willensfreiheit häufig als zwiespältig beurteilt. Man
anerkennt auf der einen Seite, dass Reinhold hiermit einen Weg einschlägt, der
sich als eine interessante Parallele zu Kants seit Anfang 1792 zunehmendem
Bestreben erweist, den Begriff des freien Willens im Hinblick auf die

Vorstellung eines bösen Willens begreiflich zu machen. Auf der anderen Seite hegt
man einiges Misstrauen gegenüber Reinholds Assoziierung des Kantischen
Begriffs des Sittengesetzes mit einem uneigennützigen Trieb, erweckt dies doch
den Eindruck, Kants Idee der Selbstgesetzgebung werde als Trieb missdeutet,
Kants reine, autonome Vernunftmoralität mit empirischen, heteronomen
Moralvorstellungen, wie sie die Philosophen des moral sense vertreten haben,
vermischt. Anders verhält es sich bei der Stellungnahme zu Reinholds Definitionsvorschlag,

die sich im Rahmen der jüngst erschienenen Studie zu Kants
Freiheitslehre von Jochen BOJANOWSKI findet.26 Auch hier wird Reinholds
Vorgehen zwar als zwiespältig beurteilt, doch geschieht dies mit anderer,
gegenteiliger Akzentuierung. Nicht Reinholds Assoziierung des Sittengesetzes mit
einem uneigennützigen Trieb wird als Stein des Anstoßes erachtet, sondern
Reinholds Auffassung von Willensfreiheit, soweit sie eigens als Lösung des

Imputabilitätsproblems im Vorschlag gebracht wird. Obschon ursprünglich
nicht gegen Kant selbst gerichtet, hat Reinhold damit, so die kritische
Stoßrichtung Bojanowskis, einem in der Kant-Literatur bis in die Gegenwart
wirksamen „Mythos" zum Durchbruch verholfen. Reinhold hat der These Nahrung
gegeben, in Kants Konzept von moralischer Freiheit entstehe aufgrund einer

vorausgesetzten Identität von sittlichem und freiem Willen ein Imputabilitäts-
problem; und Reinhold wird damit indirekt auch zum Initiator der These, Kant
selbst habe dieses Problem im Laufe der Ausarbeitung seines Konzepts von
moralischer Freiheit erkannt und spätestens seit Anfang 1792, mit dem
vorveröffentlichten ersten Stück der Religionsschrift, darauf reagiert (25f., 229ff.).

Im gesamten dritten Teil seiner Studie führt Bojanowski mit Blick auf
Reinholds Definition der Willensfreiheit den Kampf gegen eine Phalanx von
Kant-Interpreten, die seiner Meinung nach im Banne dieser beiden Thesen

25 Briefe über die Kantische Philosophie. Bd. 2, 271f.
26 BOJANOWSKI, Jochen: Kants Theorie der Freiheit. Rekonstruktion und Rehabilitierung

Kant-Studien. Ergänzungshefte 151). Berlin/New York: de Gruyter 2006. 314 Seiten.



Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus 261

stehen. Kant soll damit, wie der Untertitel der Studie zum Ausdruck bringt,
„rehabiliert", gegen all jene, die in seiner Argumentation Unklarheiten,
Dilemmata und Brüche erkennen wollen, als der gradlinige Denker der Freiheit,
der er ist, verteidigt werden. Bojanowski ist der Überzeugung, Kant habe bereits
in der Grundlegung zur Metaphysik der Sitten ein Konzept von moralischer
Freiheit unterbreitet, bei dem nicht eine Identität von sittlichem und freiem
Willen behauptet werde und das deshalb kein Imputabilitätsproblem aufwerfe.

Dementsprechend seien Kants spätere Stellungnahmen zur Willensfreiheit nicht
im Sinne einer mit diesem Problem in Zusammenhang stehenden Revision zu
begreifen. Hinsichtlich des ersten Punktes führt Bojanowski den Nachweis,
Kantische Aussagen wie jene, dass „ein freier Wille und ein Wille unter
sittlichen Gesetzen einerlei" sei,27 implizierten nicht die Behauptung, nur der
sittliche Wille sei ein freier Wille; solche Aussagen seien vielmehr vor dem

Hintergrund der Tatsache zu interpretieren, dass Kant von einem
„Wechselverhältnis von Freiheit und Moralität" ausgehe und auf dieser Basis

Bedingungszusammenhänge zwischen freiem Willen und Sittengesetz als autonomer Instanz
herausarbeite (248, 251-253). Im Blick auf den zweiten Punkt wird erklärt, Kant
wende sich in der Religionsschrift zwar stärker als in früheren Schriften dem
Thema des moralisch Bösen zu, die Grundfrage, die er hier beantworte, betreffe

allerdings nicht das Zurechnungsproblem, sondern die Erwägung, ob die

Gattung Mensch von Natur aus gut oder böse sei (262ff.). Ebenso wenig stehe die

Unterscheidung von Wille und Willkür aus der Metaphysik der Sitten im Zeichen
der Lösung des Imputabilitätsproblems, gehe es Kant hiermit doch darum zu
zeigen, dass der Wille als legislative Instanz mit einer auf die Maximenentscheidung

ausgerichteten Willkür, einem „kausalen Potential einer handelnden
Ursache", einhergehe und dass somit, auf der Grundlage von Kants prinzipiell
kausalem Freiheitsverständnis, erst diese Willkür Freiheit ausmache (261f.).28

Was in diesem Zusammenhang Bojanowskis Urteil über Reinholds Definition

der Willensfreiheit betrifft, kommt auch der Förderer des Jenaer Kantia-
nismus in den Genuss einer Rehabilitierung: Reinhold habe völlig zu Recht

angenommen, Kants Konzept von moralischer Freiheit schließe die Annahme
eines unsittlichen freien Willens nicht aus. Und nicht nur dies. Reinhold werde

mit seiner Unterscheidung von Willensfreiheit und Selbsttätigkeit der praktischen

Vernunft den Kantischen Bestimmungen zu Willkür und Wille aus der

Metaphysik der Sitten weit gerechter als die neueren Kant-Interpreten (242).

Allerdings kritisiert Bojanowski gleichzeitig Reinholds Bestreben, ausgehend

von dieser intuitiv Kantischen Ausrichtung eine Willensfreiheit im Sinne des

absoluten Vermögens, sich selbst für oder gegen das Sittengesetz zu entscheiden,

27 Grundlegung zur Metaphysik der Sitten. AA IV, 447.
28 Bereits L.W. Beck hat gezeigt, dass man Kants Bestimmungen zu Wille und Willkür im

Sinne eines Verhältnisses von legislativer und exekutiver (handlungsorientierter) Seite ein und
derselben Sache interpretieren kann (siehe BECK L.W.: Kants „Kritik der praktischen Vernunft
München 1974, 188).



262 Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus

zu statuieren. In dieser Beziehung wird zustimmend Kants Vorwurf referiert,
eine Freiheit des Wählens von Maximen bzw. des Entscheidens für oder gegen
das Sittengesetz sei lediglich empirischer Natur und könne somit nicht für die

Definition einer als intelligibles Vermögen zu verstehenden Freiheit verwendet
werden (257-260).

Meines Erachtens ist Bojanowski in der Ansicht Recht zu geben, dass Kant
nicht behauptet, freier und sittlicher Wille seien dasselbe, dass er vielmehr
gemeinsame Bedingungen der beiden Willensbegriffe festlegt, Bedingungen, ohne
welche nicht zureichend bestimmt wäre, was man unter sittlicher Freiheit zu
verstehen hat. Für fragwürdig halte ich dagegen Bajanowskis implizite
Schlussfolgerung, wenn Kant keine Identität von freiem und sittlichem Willen behaupte,

so werfe sein Konzept von moralischer Freiheit auch kein Imputabilitäts-
problem auf. Dem ist entgegenzuhalten, dass mit der Nicht-Identität von freiem
und sittlichem Willen nur eine formale Voraussetzung zur Lösung des Imputa-
bilitätsproblems bereitgestellt wird. Lösen lässt sich das Problem erst dann,

wenn, analog zum Verständnis sittlicher Freiheit, gezeigt wird, dass und unter
welchen Bedingungen ein freies unsittliches Handeln besteht. Soweit
Bojanowski den Kantischen Begriff eines vom sittlichen Willen abzukoppelnden
freien Willens in einer solchen, positiven Hinsicht entfaltet, entsteht darüber
hinaus der Eindruck, dass damit das Imputabilitätsproblem gerade nicht als

gelöst betrachtet werden kann. Bojanowski konstatiert ausgehend von Kants
Diktum, die Freiheit in Beziehung auf die Gesetzgebung durch Vernunft sei

„eigentlich allein ein Vermögen; die Möglichkeit, von dieser abzuweichen, ein
Unvermögen",29 mit Unvermögen sei nicht „Unmöglichkeit" gemeint, sondern
„Schwäche"; die Rede von Unvermögen impliziere somit nicht, dass eine „böse

Handlung unmöglich oder unfrei wäre" (258). Dazu ist zu bemerken, dass

Unvermögen zwar nicht Möglichkeit ausschließt, mit Möglichkeit aber nicht
auch schon Freiheit gemeint ist, jedenfalls nicht jene Freiheit, die beim

Imputabilitätsproblem zur Diskussion steht: das freie, von natürlichen Hindernissen

unbehelligte Wollen.
Im Grunde ist hier natürlich nicht nur Bojanowskis Interpretation, sondern

auch Kants Position selbst unbefriedigend. Ist eine böse Handlung im
moralischpraktischen Sinne frei, zurechenbar, lässt sich die Annahme von bösen

Handlungen aus Unvermögen nicht aufrechterhalten. Man wir mit anderen

Worten nicht umhin können, ebenfalls bei bösen Handlungen mit der Vor-

29 Die Metaphysik der Sitten. Einleitung. AA VI, 227. - Im Blick auf den Entstehungskontext
der Kant-Reinhold-Kontroverse zum Begriff der Willensfreiheit ist es nicht uninteressant
festzustellen, dass das Kantische Diktum an eine Reinhold wohlbekannte Äußerung aus F.H.
Jacobis Aufsatz Etwas, was Lessing gesagt hat von 1782 erinnert. Die Theorie der Tugend oder
Freiheit ist, so Jacobi, eine „Theorie des menschlichen Vermögens", die Theorie des Lasters

dagegen eine „Theorie der Sclaverey, des menschlichen Unvermögens". „Wahre Freyheit also

wäre mit der Tugend einerley." (Werke. Hg. v. F. Roth und F. Koppen. Leipzig 1815. Bd. 2,

368f.). Zu Reinholds Bezugnahme auf diese Äußerung vgl. Der neue Teutsche Merkur (1791) 3.

Stück, März 1791, 228.



Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus 263

Stellung von Vermögen oder Selbstbestimmung zu operieren. Vor diesem

Hintergrund ist nun schließlich gerade Reinholds Annahme eines freien Willens
im Sinne des Vermögens, sich selbst zu einer Handlung für oder gegen das

Sittengesetz zu bestimmen, in ein anderes Licht zu rücken, als dies bei Kant und
in der Interpretation durch Bojanowski geschieht. Reinholds Definition ist nicht
als Alternative, sondern als Grundlage oder Ergänzung zur Auffassung eines

sittlich freien Willens, eines Handlungsvermögens und Handlungsvollzugs
gemäß dem Sittengesetz, aufzufassen. Der Kantische Definitionsansatz, der auf
den sittlich freien Willen ausgerichtet ist, wird somit durch Reinholds Vorschlag
vollständiger. Und vor allem wird er dadurch auch zu einem Ansatz, der dem

Imputabilitätsproblem Rechnung zu tragen vermag. Kants Einwand, eine
Freiheit der Wahl oder der Entscheidung für oder gegen das Sittengesetz sei

empirisch und damit für die Definition eines Freiheitsvermögens, das intelli-
gibler Natur sei, ungeeignet, verfehlt, sofern er auf Reinhold gemünzt ist, sein

Ziel. Was Reinhold mit Selbstbestimmung für oder gegen das Sittengesetz meint,
betrifft nicht eine Erfahrung, der zufolge für oder wider das Sittengesetz
gehandelt wird, sondern die Tatsache, das wir prinzipiell zwischen Maximen
wählen können, dass wir vermögend sind, uns für die eine oder andere Maxime
zu entscheiden und einen Entscheid, da unsere Selbstbestimmung absolut ist,
auch zu fällen. Diese Tatsache ist eine Folge der als transzendental
einzustufenden Voraussetzung, der zufolge der Mensch ein sinnlich-intelligibles
Doppelwesen ist und deshalb, im Unterschied zu einem bloß intelligiblen oder

göttlichen Wesen, der Moral bedarf. Nur weil dieses Doppelwesen besteht, gibt
es die mit dem kategorischen Imperativ ausgesprochene moralische Forderung,
nach Maximen zu handeln, die als moralisches Gesetz gelten können. Und diese

Forderung ihrerseits schließt doch offenbar ein, dass der Mensch wählen,
entscheiden, so oder anders handeln kann.



Joel Lonfat

Métaphysique et ontothéologie : éléments pour l'histoire de l'analogie de l'être

Il est des livres qui sont écris et édités - à l'instar des jeux vidéos - à grande
vitesse, vitesse qui leur est même parfois imposée par des politiques éditoriales en

manque de vente, et que quelques patchs fournis sous forme d'articles tendent à

améliorer ou corriger... mais ce n'est heureusement pas le cas de ce livre.1 Bien
au contraire. Inventio analogiae est resté pendant de nombreuses années un objet
intentionnel en travail, connu seulement de quelques amis et collègues de

l'Auteur qui, ayant vu quelques ébauches de l'ouvrage en question, avaient pu
témoigner de son existence pendant les plus de dix ans qu'a duré sa gestation. La
naissance d'Inventio analogiae avait même été annoncée avec quelque optimisme
en 2000 déjà : « Je renvoie, sur ce point, à l'ouvrage Inventio Analogiae. Eléments

pour l'histoire de l'analogie de l'être, où J.-F. Courtine reprend et développe
l'ensemble de ses recherches »2 ; mais il a fallu attendre 2005 pour voir enfin
paraître Inventio analogiae, avec son sous-titre définitif, dont l'édition par Vrin a

été le seul moyen de stopper l'éternel re-travail... ce livre est peut-être
l'archétype qui illustre le mieux ce propos d'Alfonso Reyes : « Esto es lo malo
de no hacer imprimir las obras: que se va la vida en rehacerlas »,3 ce qui, pour les

non hispanophones, donne : « C'est tout l'inconvénient de ne pas faire imprimer
ses œuvres : on passe sa vie à les refaire ». Faire, refaire, défaire, refaire à

nouveau l'histoire de la métaphysique n'est pas chose évidente, et l'on ne s'étonnera

point que Jean-François Courtine ait mis dans ce livre un peu de réflexion déjà

présentée ailleurs, principalement dans Sudrez et le système de la métaphysique 4 et
dans deux articles « Aux origines néoplatoniciennes de l'analogie de l'être » et
« La critique heideggérienne de l'analogia entis », dans leurs versions publiées en
2003 aux Presses Universitaires de France5 - une première version des « origines

» ayant déjà été publiée dans un numéro spécial des Cahiers de la revue de

théologie et de philosophie en 1999, et retravaillée à l'occasion de sa réédition.
Inventio analogiae se présente donc comme le résultat des dix dernières années

de recherche de Jean-François Courtine touchant à l'histoire de la métaphysique

; il nous emmène dans un voyage dans le temps, et nous conduit à travers les

méandres de l'histoire de la métaphysique d'une manière exemplaire : de Platon

1 COURTINE, Jean-François : Inventio analogiae. Métaphysique et ontothéologie Problèmes

& Controverses). Paris : Vrin 2005.
2 De LIBERA, Alain : Archéologie et reconstruction. In : coll., Un siècle de Philosophie : 1900-

2000 Folio Essais 39). Paris : Gallimard - Centre Pompidou 2000, 572, note 2.
3 REYES, Alfonso : Obras Complétas 1 Letras Mexicanas). México : Fondo de Cultura

Economica 1955, 174.
4 COURTINE, Jean-François : Sudrez et le système de la métaphysique Epiméthée). Paris :

PUF 1990.
5 Versions publiées dans COURTINE, Jean-François : Les catégories de l'être. Etudes de

philosophie ancienne et médiévale Epiméthée). Paris : PUF 2003.



Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus 265

à Heidegger, soit plus de 2000 ans, à travers cinq langues différentes, soit le grec,
l'arabe, le latin, l'allemand et le français. Son titre nous annonce tout un
programme : la métaphysique, l'ontothéologie et l'analogie de l'être.

Le champs d'investigation ainsi ouvert est proprement démesuré, et oblige
l'Auteur - qui pour la première et dernière fois prend pitié de son lecteur - à en
rassembler le déploiement grâce à : 1) une question directrice : comment
comprendre que la recherche aristotélicienne d'une science de l'être en tant qu'être
ait pu donner naissance et être systématisée en une méta-physique et une onto-
théo-logie 2) une étude de cas : l'analogie de l'être et 3) une méthode, dont
l'importance est telle qu'il est peut-être utile que nous en disions préalablement
quelques mots. Jean-François Courtine nous présente plus cette méthode qu'il
ne la formalise ou justifie - la pertinence des recherches menées fait d'Inventio
analogiae lui-même la preuve ultime de la qualité de la méthode employée - dans

l'avant-propos (7-10), dans l'introduction à la première partie (qui traite de la

constitution ontothéologique de la métaphysique, axée principalement sur Brentano

et Heidegger, 13-14), dans l'introduction à la deuxième partie (qui traite de

la métaphysique chez Aristote et les commentateurs grecs, 103-107), au début du
deuxième chapitre de la deuxième partie (qui traite de l'élaboration de la
doctrine de l'analogie de l'être, 153-156) et dans la conclusion (359-365) ; c'est dire
si cette méthode structure le livre lui-même, tout du moins dans ses grands
schèmes - que nous allons analyser un peu plus bas. L'Auteur introduit donc sa

méthode au tout début de son propos, et ce en partant d'une remarque conclusive

d'un article d'Alain de Libera6, qui affirme : « C'est par un certain type
d'archéologie fine, libéré de l'horizon de l'onto-théo-logie, que je crois, en tout
cas, possible d'approcher de manière véritablement historique la pluralité des

métaphysiques médiévales tout en jetant un pont sur les métaphysiques d'hier et

d'aujourd'hui ». Archéologie... le mot - dans son acception savante de mélange

collingwoodien et foucaldien, rehaussé à la manière delibérienne - est lancé et
assumé : sans reprendre ici l'argument publicitaire que constitue la quatrième de

couverture, nous pouvons citer l'introduction à la première partie : « La
perspective ici directrice est donc historique ou mieux peut-être 'archéologique' :

elle programme en effet une enquête sur les conditions principielles de

possibilité/impossibilité d'un régime discursif défini, mais qui aura fait époque,

s'agissant de l'être, des êtres ou des étants, envisagés dans leurs différences et
leur possible unité » (13). Jean-François Courtine nous invite donc à le suivre
dans une histoire, qu'il nomme lui-même « souterraine » (9) - une sorte
d'archéologie spéléologique - et qui pointe dans la longue durée une série

d'analyses micrologiques visant des textes qu'il nous montre être porteur de sens

pour comprendre les inflexions, voire contresens, ayant permis certaines
systématisations de la recherche aristotélicienne de la science de l'être en tant

6 DE LIBERA, Alain : Genèse et structure des métaphysiques médiévales. In : NARBONNE, Jean-
Marc / LANGLOIS, Luc (éds) : La Métaphysique. Son histoire, sa critique, ses enjeux. Paris/Laval &
Québec : Vrin/Presses de l'Université de Laval 1999, 181.



266 Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus

qu'être : l'histoire des métaphysiques, plutôt que de La métaphysique. Bien que
non nommées par l'Auteur, nous pouvons aisément reconnaître les données

méthodologiques de bases qu'il emploie afin de rendre intelligible ces inflexions,
soit l'étude des transformations de la métaphysique, à travers l'histoire de la
transmission des textes et des corpus, grâce à l'analyse micrologique des

Complexes constitués de Questions et de Réponses (CQR) pertinents.7 Ainsi,
l'examen historico-critique de l'invention et des développements du concept de

métaphysique selon la méthode des CQR permet à Jean-François Courtine « de

distinguer différents âges de la métaphysique ('âge néoplatonicien', 'âge gréco-la-

tin', 'âge arabo-latin', à tout le moins) et de remettre donc radicalement en

cause, par cette 'historicisation' même, le principe d'intelligibilité de la constitution

ontothéologique de la métaphysique » (360).

On l'aura déjà compris, ce livre n'est pas une introduction à l'histoire de la

métaphysique, un Que sais-je de l'analogie ou un 128 de l'ontothéologie...
Inventio analogiae demande le meilleur de son lecteur : livre complexe, technique

et difficile, il demande attention et lecture fine ; bien que la plupart des textes

grecs, latins et allemands soient traduits, il demeure certains passages en V.O.
qui demandent persévérance et recherches, l'aide de traductions ou de dictionnaires.8

L'Auteur a fait son travail, au lecteur scrupuleux de faire le sien.

L'organisation d'Inventio analogiae, structurée par la méthode des CQR,
nous présente donc le développement de la recherche mise en place par Jean-

François Courtine : trois partie, soit Heidegger et la métaphysique {Métaphysique

et pensée de l'être), le monde grec et la métaphysique (Aristote et les commentateurs

grecs) et le monde gréco-arabo-latin et la métaphysique {De la traduction), le

propos étant, pour chaque partie, mis en perspective par la problématique de

1' « analogie ». S'il est aisé de comprendre la nécessité de l'étude gréco-arabo-la-
tine de la métaphysique, le fait d'entrer dans cette problématique avec Heidegger

peut être sujet à question, voire dénigrement ; cela semble fort arbitraire...
pourquoi ne pas commencer avec Kant par exemple (l'origine du mot ontothéo-

logie se trouve en effet dans la Critique de la raison pure) ou, si l'on veut faire
plus récent et anglo-saxon - c'est à la mode -, avec par exemple l'excellente
étude de Lambert Marie De Rijk9 ou celles de Charles Kahn ou Jaakko Hin-

7 En ce qui concerne la formalisation de cette méthode, pour combler le non-dit d'Inventio
analogiae, qu'il nous soit permis de renvoyer à Alain de Libera, « Le relativisme historique :

théorie des 'complexes questions-réponses' et 'traçabilité' ». In : Les Etudes Philosophiques,
Octobre-Décembre 1999, 479-494.

8 Par exemple à la page 58 : « Ayant ainsi accentué la contradiction 'insupportable' entre ces

deux orientations, Natorp non seulement récuse toute identification de la TtptÔTri émarfj|rr| avec

une TipttoTdTq emaTfjpq ayant pour objet le TipiuTaToi' yévos, mais encore, et très

logiquement, il considère comme une interpolation la fin du chapitre I du livre E qui assigne à la

Grundwissenschaft non seulement l'öv dtrXws Kai rj ôv, mais encore un ôv ti icai yévos ti, fût-
il TipiioTctTov, SeiOTarov Kai tt]v TipicoTdrqv Sei trepl yévos eîvai ».

9 De RlJK, Lambert-Marie : Aristotle. Semantics and ontology Philosophia Antiqua).
Leiden : Brill, 2 vol., 2002.



Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus 267

tikka ?10 L'intérêt porté par l'Auteur à la philosophie de Heidegger n'y est

probablement pas pour rien, mais ne constitue pas non plus à notre avis l'entier
de la réponse. Entrer d'emblée dans le problème de la métaphysique-ontothéolo-
gie par Heidegger permet de mettre à jour, d'exprimer de manière claire certains

problèmes centraux de la question de la constitution de la métaphysique ; il ne

s'agit pas d'acquiescer à l'étude heideggérienne (bien au contraire, la pertinence
même de ce modèle est remis en question), ni de cautionner une méthode
heideggérienne « déconstructionniste » en histoire de la philosophie (ou de la
déconstruire elle-même) selon ce qu'affirmait Frédéric Nef, classant Jean-François
Courtine parmi les destructeurs de la métaphysique conçue comme un obstacle à

une pensée authentique11. Il s'agit d'être attentif à certains problèmes posés par
l'exégèse heideggérienne, qui sont révélateurs de problèmes internes à la constitution

de la métaphysique comme ontothéologie, afin d'en tracer l'histoire (dans
le bon sens ou à contresens) ; il s'agit d'archéologie, pas de déconstruction ;

l'instrument utilisé est la loupe, pas le destructeur de documents.
La pierre d'achoppement qui va ouvrir la réflexion sur la nature de la

métaphysique est donnée par l'étude de cas « fil-rouge » du livre, l'analogie, et plus
particulièrement par l'étude que Heidegger fait de la fameuse dissertation de

Brentano, Von der mannigfachen Bedeutung des Seienden nach Aristoteles ; en
effet, dans une analyse particulière du chapitre 5 du texte de Brentano, Heidegger
va prendre le contre-pied de son prédécesseur en refusant que la multiplicité des

sens de l'être soit restreinte aux catégories, considérant l'analogie non pas
comme une solution au problème de l'être, mais comme la marque d'une aporie.
Si l'analogie est donc signe d'un problème plutôt qu'une réponse, l'étude doit
remonter en amont, et s'intéresser à ce qui fonde l'analogie, soit la métaphysique.

Cette entrée en matière fournit donc une bonne raison à l'Auteur pour
ouvrir son étude par une analyse de la constitution de l'ontothéologie, dont la

question directrice devient : « L'ontothéologie [...] est-elle en mesure d'éclairer
ou d'expliciter, dans leur nécessité intrinsèque, les apories, les tensions, voire les

'contradictions' de la métaphysique aristotélicienne » (48). La réponse à cette
question est double, et porte sur ce que l'on comprend par ontothéologie et par
métaphysique.

Premièrement, Jean-François Courtine nous montre, à l'aide de nombreux
textes de Heidegger12, que celui-ci considère que le problème fondamental est en
fait celui de la polysémie de l'être, mise en relation avec ce qu'Aristote appelle la

111 Par commodité, car rassemblés en un seul ouvrage : respectivement Retrospect on the Verb
'To Be' and the Concept of Being et The Varieties ofBeing in Aristotle. In: KNUUTTILA, Simo /
HlNTIKKA, Jaakko (éds): The Logic ofBeing. Dordrecht : D. Reidel Publishing Company 1986, 1-
28 et 81-114.

11 Cf. NEF, Frédéric : Qu'est-ce que la métaphysique Folio Essai). Paris : Gallimard 2004,
189-190.

12 C'est-à-dire : Hegels Phänomenologie des Geistes, Anfangsgründe der Logik im Ausgang von
Leibniz, Heraklit, Vom Wesen der menschlichen Freiheit, Wegmarken, Gundprobleme der

Phänomenologie, die onto-theo-logische Verfassung der Metaphysik, Was ist Metaphysik Holzwege.



268 Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus

philosophie première ; en d'autres termes, le problème est né de l'identification
de la science de l'être en tant qu'être avec la philosophie première, soit de

l'identification de la science de l'être comme tel avec la science d'une région de

l'être, celle de l'être séparé, puis plus précisément de l'être séparé suprême, Dieu
(d'où l'onto-théo-logie). Heidegger va redéployer l'unité ontologique de la

métaphysique en ceci qu'elle interroge en fait, selon lui, l'essence de l'être (soit le

temps, ce qui renvoie au Dasein), et ce grâce l'analyse du participe öv qui,
renforçant la duplicité être/étant, déplace la question directrice de la métaphysique
(soit TL TÖ öv) de qu'est-ce que l'étant à qu'est-ce que l'étant e(s)tant (cf. 79),

au sens où un étant n'est jamais sans l'être ; Heidegger dépasse ainsi l'aporie
identificatrice sans avoir besoin de l'affronter directement. Sans vouloir mettre
en doute cette analyse fine, qui est fondée dans les textes mêmes de Heidegger,
nous voudrions signaler un point où un supplément d'information n'aurait pas
été superflu : en effet, Heidegger utilise comme base de sa réflexion la célèbre

expression d'Aristote tirée de Métaphysique Z 1, 1028b4, TL tö öv, qu'il
comprenait dans les années 30 non pas comme « qu'est-ce que l'étant e(s)tant » mais

comme qu'est-ce que l'être (et qu'on pourrait tout aussi bien comprendre comme :

qu'est-ce que l'étant, qu'est-ce qui est l'être ou encore qu'est-ce qui est étant) en
oubliant presque toujours la fin de la phrase, qui dit toûto écm tlç f| ouata,
c'est-à-dire autrement dit, qu'est-ce que la substance (ce qu'on pourrait aussi

comprendre comme : qu'est-ce que l'essence, qu'est-ce qui est la substance ou encore
qu'est-ce qui est l'essence), comme c'est le cas par exemple dans Die Grundprobleme

der Phänomenologie .13 Etant donné que la théorie mise en place dans les

Gundprobleme et Sein und Zeit ont conduit à une impasse, qui a obligé Heidegger

via ses interprétations des présocratiques à se tourner vers une nouvelle
théorie de la métaphysique, ne devrait-on pas faire une différence entre les thèses

du jeune Heidegger, et celle du vieux Il est dommage que Jean-François Courtine

n'ait fourni ici aucun argument pour cette mise à égalité (est-ce parce que

pour cette problématique, nous avons affaire à une constance chez Heidegger,
ou est-ce que - thèse beaucoup plus forte - l'Auteur pense qu'il n'est pas pertinent

de distinguer une philosophie du jeune et du vieux Heidegger
Deuxièmement, Jean-François Courtine nous montre comment Heidegger,

dépassant l'origine « bibliothécaire » du tù (iTÙ tö Jjuctlxol, (affirmant que ce

nom a été donné à la Métaphysique parce qu'elle faisait suite aux Physiques dans

l'édition d'Andronicos de Rhodes), conçoit que ce titre n'est pas seulement
révélateur d'un embarras de classification à l'intérieur d'une tripartition classique

de la philosophie en logique, physique et éthique, mais est aussi le signe
d'un « embarras philosophique principiel » (85). C'est ce qui permet - selon

Heidegger - de comprendre le passage du titre d'une classification au titre de

l'ouvrage lui-même. Pour l'expliquer, il va interpréter la préposition [terâ plus
uniquement dans le sens de après, mais dans le sens de dépassement : la métaphy-

13 HEIDEGGER, Martin : Die Grundprobleme der Phänomenologie. Frankfurt a.M. :

Klostermann 2005, Einleitung, §3, 19.



Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus 269

sique est ainsi interprétée en transphysique. Et Heidegger donne l'estocade finale,
qui lie la première à la deuxième réponse : à cette transcendance de l'être correspond

la transcendance du Dasein : « Ce mouvement de transcendance, ce passage
au-delà de l'étant présent ou donné ne caractérise pas simplement la démarche
du métaphysicien, au sens courant du terme, mais il est constitutif de l'être-là
lui-même dès lors qu'il peut se rapporter à quelque étant que ce soit » (88).

Suivant ce que nous venons d'expliquer de la raison de la présence de

Heidegger en ouverture d'Inventio analogiae, nous pouvons donc déjà anticiper les

problématiques à venir : Comment l'analogie se développe-t-elle, en aporie ou
solution qu'est-ce que cette philosophie première et qu'est-ce que cette
métaphysique L'analogie n'ayant jamais été considérée par Aristote comme une
aporie, et dépendant du règlement de la question de l'être (étant donné que
P « analogie » sert d'unité aux multiples sens de l'être), Jean-François Courtine
va d'abord rechercher la réponse aux deux autres questions.

Commençons par rappeler les problèmes qui accompagnent la Métaphysique
d'Aristote : 1) les morceaux qui composent cet ouvrage semblent parfois très

hétérogènes et on peine à leur trouver une unité 2) Aristote n'emploie jamais le

mot métaphysique pour désigner tout ou partie des textes rassemblés sous ce nom
et, alors que la science recherchée demeure majoritairement anonyme,
philosophie première est parfois utilisée 3) l'objet de cette science n'est pas clairement

identifié : l'être en tant qu'être, les premiers principes, les causes, la
substance, la substance première, les êtres séparés ou encore dieu Etant donné cet
état de chose, doit-on donc tout simplement se débarrasser de ce titre de

Métaphysique, ou ne lui garder comme place que celle du bibliothécaire utiliser
uniquement philosophie première selon l'Auteur, la réponse est non... se basant

sur une étude de la place de la dialectique dans le système aristotélicien, Jean-

François Courtine montre la parenté entre les démarches de la dialectique et de

cette science jamais nommée et toujours recherchée, parenté qui l'amène à

affirmer qu'on peut « chercher à entendre en un sens obvie le terme de métaphysique,

de telle sorte que ce titre, pour n'être pas originellement aristotélicien, ne se

réduise pas purement et simplement à une dénomination fondée sur des raisons

extrinsèques - un ordre dans la classification d'éditeur -, et de telle sorte qu'il
conserve encore une écoute et une fidélité vis-à-vis de la recherche authentique-
ment aristotélicienne » (120). Ayant ainsi résolu de manière satisfaisante la

problématique de l'appellation non aristotélicienne de métaphysique en ce qui
concerne l'ouvrage d'Aristote lui-même, l'Auteur poursuit sa recherche dans la
direction des commentateurs d'Aristote, postérieurs à Andronicos de Rhodes, et

qui eux sont confrontés à la coexistence des deux appellations de métaphysique
et de philosophie première. Il démontre avec sagacité comment, suite à une
interprétation forte des concepts aristotéliciens de premier et second en soi et

pour nous, Alexandre d'Aphrodise déjà, et à sa suite Asclépius et Syrianus vont
orienter la compréhension de cette science toujours recherchée dans une direction

fort peu aristotélicienne : la philosophie première, conçue comme science

suprême, est première en soi par opposition à la philosophie seconde, la physi-



270 Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus

que, parce que son objet est supérieur, étant éternel, immuable et séparé de la
matière ; et de plus, comme l'indique l'étymologie de métaphysique, celle-ci
vient après la physique, mais seulement pour nous, car ce qui est sensible nous
est plus directement perceptible que les réalités séparées. Cette interprétation
permet de joindre en une seule science la philosophie première et la métaphysique,

l'union de la science de l'être en tant qu'être avec celle de l'être séparé,
culminant en la science de l'être séparé suprêmement étant, dieu, est consommée
chez Alexandre déjà, et donne naissance à l'ontothéologie. Or cela n'existait

pourtant pas chez Aristote, comme l'indique bien l'Auteur : « La distinction de

l'antérieur et du postérieur, pour nous et par nature, ne recoupe en aucune façon
l'opposition de la physique et de la métaphysique, mais c'est au sein même de la

physique, comme au sein de la métaphysique qu'elle prend seulement tout son

sens. [...] Le double chemin qui nous est ici présenté par Aristote n'est certes pas
celui qui conduit de la physique à la métaphysique [...] » (139). C'est ici à notre
avis plutôt l'entrée en jeu d'une unité de consecution selon l'antérieur et le
postérieur (tw ë<f>e£fjs') et d'une hiérarchisation proprement néo-platonicienne du

réel que, comme le souligne Jean-François Courtine, le fait que « le dc(>' evö?

prenne le pas sur le TTpôs ëv,14 et se laisse expliciter en une priorité architectoni-

que causale », qui permet un tel déplacement de la philosophie première et de la

métaphysique vers l'ontothéologie (cf. 130) ; mais cela n'atteint en rien la

pertinence du raisonnement.
L'articulation centrale du propos devient donc évidente : toute la problématique

de la métaphysique est déterminée par le problème de son unité : est-ce une
unité donnée par un rapport au premier (d<|>' evös et Ttpös' ëv) qui est la

substance, de consécution entre le premier et les subordonnés, un ensemble des deux,

ou encore autre chose c'est ici qu'intervient la problématique de l'analogie. La

question directrice devient donc : « Nous voudrions [...] chercher à savoir
comment, de par la logique propre à son développement, cette lecture hyperphysi-
que, parce que métaphysique, a pu conduire à une systématisation de la recherche

aristotélicienne, par l'intermédiaire d'une doctrine de l'analogie comme
analogia entis. » (153-154). Jean-François Courtine présente alors avec brio une
histoire passionnante que nous ne pouvons malheureusement qu'esquisser ici,
mais qui est peut-être la plus belle illustration de la capacité heuristique et créative

du commentaire. L'épée de Damoclès est suspendue sur la science une de

l'être, certains textes d'Aristote (comme celui tiré des Topiques 1.15), principalement

centré sur la critique de la théorie des Idées de Platon, semblant nier sa

possibilité alors que d'autre textes (tirés par exemple de l'Ethique à Nicomaque
1.4, de Métaphysique F.2), bien qu'affirmant l'unité de cette science, proposent
différentes définitions de l'unité qui ne coïncident pas toujours les unes avec les

autres : il y a l'unité d'analogie, du terme grec duaXoyia qui depuis Platon, et
donc aussi pour Aristote, signifie uniquement une égalité de rapports dans une

14 Le premier présentant l'unité par rapport à une commune origine, et le second par rapport
à une fin commune.



Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus 271

relation à quatre terme,15 unité qui selon YEthique à Nicomaque garantit une
science une de l'être, alors que selon la Métaphysique c'est une unité par référence
à un premier qui en garantit l'unité. L'embarras augmente encore avec la lecture
du premier chapitre des Catégories qui définit les choses synonymes, homonymes

- sans mentionner ni l'unité par référence à un premier ni analogique - et la

paronymie. Pour le Stagirite, c'est l'unité par référence à un premier qui unifie
les différents sens de l'être, qui ne sont donc pas totalement homonymes : si

l'être se dit de façon multiple, c'est toujours vers un, une certaine nature et il
n'est donc pas homonyme.16 L'exemple dont Aristote se sert pour illustrer son

propos est celui de la santé ; l'Auteur, se refusant à commenter une nouvelle fois
cet exemple canonique, explique avec justesse que comprendre le rapport du sain
à la santé comme linéaire est faux, mais qu'il faut le comprendre comme une
unité circulaire, sans que jamais l'un des sens ne puisse être saisi sans un autre au
moins : l'homonymie par référence à un premier n'est pas un scheme sclérosé et
fixe qui établit une structure hiérarchique mais bien plutôt un renvoi de signification

à l'intérieur même de la multiplicité de ces significations, suffisant pour
créer une unité entre elles (puisqu'elles se renvoient les unes les autres par
rapport à une première, et jamais une signification n'est hors de ce cercle de

significations), sans pour autant en restreindre la dispersion : « le Trpôs' eu en effet ne
réduit pas l'homonymie de l'être, il Y explicite au contraire » (194). Ce sont les

commentateurs, avec Alexandre à leur tête, qui vont, moyennant a)

l'interprétation ontologique de la désinence - caractéristique des paronymes -
comme dépendance et participation, b) l'introduction de l'aspect sériel selon

l'antérieur et le postérieur dans la relation de référence à un premier et c) son
placement, non plus comme un cas d'homonymie intentionnelle, mais comme
intermédiaire entre les synonymes et les homonymes, donner à l'unité à un
premier la charge de structurer non seulement l'unité de la métaphysique, mais
aussi l'unité du monde dont elle découle. Les témoins à charge présentés par
l'Auteur sont nombreux et tout à fait convaincants : Alexandre, Asclépius,
Dexippe, Plotin, Porphyre, Proclus, le Pseudo-Denys et Simplicius. Et ainsi
s'achève la deuxième partie.

La troisième et dernière partie de notre voyage va nous mener des paysages
gréco-arabes au terres gréco-latines, où nous allons enfin rencontrer l'analogie de

l'être. Initiée brillamment par Bernard Montagnes en 1963,17 les recherches sur
ce terrain sont nombreuses, et l'Auteur lui-même ne craint pas d'annoncer au sujet

de Thomas d'Aquin que « nous n'entendons pas ici entrer plus avant dans le

détail des réponses ou des formules, ni dans l'examen d'une possible évolution

15 Cf. Aristote : Ethique à Nicomaque 1.4, 1090b28-29 et Métaphysique A.6, 1016b31—32.

16 Soit : To 8è ôv XéycTai [tèr TtoXXaxûï, àWa itpàs eu Kai piav Tiuà cfnjaiv Kai otiy
6[1(mvu|1(;js, Aristote : Métaphysique F.2, 1003a33-34.

17 MONTAGNES, Bernard : La doctrine de l'analogie de l'être d'après Saint Thomas d'Aquin
Philosophes Médiévaux VI). Louvain/Paris : Publications Universitaires/Béatrice-Nauwelaerts
1963.



272 Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus

de la doctrine thomasienne » (261). En effet, la partie gréco-arabe, récupérée à

travers Albert le Grand, est présentée en 16 pages, et la théorie de Thomas en 24

pages. Là, et contrairement à ce qui a été présenté dans la plus grande partie
d'Inventio analogiae, le lecteur n'est plus conduit pas à pas à travers les

développements, mais est renvoyé à son travail et à sa responsabilité de compléter ce

qu'il ne connaît, mais que Jean-François Courtine présuppose connu.
Néanmoins, les éléments les plus pertinents nécessaires à la compréhension du

développement sont analysés : en ce qui concerne le monde gréco-arabe, le passage de

l'analogie par Avicenne, Algazel, Alfarabi et Averroès est étudié avec suffisamment

de détails pour permettre au lecteur de suivre le propos de l'Auteur. Nous
aurions cependant souhaités, afin de mieux pouvoir comparer cette partie avec
les analyse de la métaphysique chez Heidegger et chez Aristote, avoir quelques
explications sur le statut et l'objet de la métaphysique chez Avicenne et
Averroès.18 En ce qui concerne le monde gréco-latin, l'Auteur, suivant sa méthode de

coup de sonde micrologique, se concentre d'abord sur Thomas d'Aquin, puis sur
Thomas de Sutton en tant qu'un des représentants de l'école thomiste, pour
terminer sur une étude de l'analogie chez Suàrez et Cajetan. Inutile ici de reprocher

à l'Auteur de ne pas avoir traité des problèmes de l'équivocité et de

l'analogie dans les traités logiques, de ne pas avoir analysé les théories métaphysiques

d'autres auteurs... le but annoncé de l'auteur n'était pas de retracer
intégralement toute l'histoire de la métaphysique et de l'analogie, mais seulement
celle pertinente pour comprendre, ou tout du moins éclairer, la problématique
de Yanalogia entis. Sans reprendre l'analyse fine de Bernard Montages ni
développer l'évolution de la doctrine de l'analogie de l'être chez Thomas d'Aquin,
Jean-François Courtine, fidèle à son projet, présente donc à son lecteur les

inflexions de la métaphysique thomasienne et leurs répercutions dans ses théories
de l'analogie, illustrées par la question des Noms divins (principalement Qui est

et le Tétragramme YHWH) ; en effet, la conception thomasienne de la causalité

comme cause formelle au début de sa carrière influence directement sa doctrine
de l'analogie de l'être : c'est sa solution du Commentaire des Sentences « qui
proposait une forme d'analogie par référence dans une perspective formaliste
d'imitation et de participation » (266), et qui sera abandonnée car le risque
d'univocité et de rapport direct créateur-créature (qui peut amener un
panthéisme) est trop fort. La solution du De veritate, qui privilégie une proportionnalité

(soit une analogie au sens aristotélicien), basée toujours sur une conception

de la causalité formelle, ne sera pas non plus retenue et laissera place à une

18 Le fait que la métaphysique d'Avicenne ait été connue avant celle d'Aristote dans le

monde latin est intéressant pour ce propos : en effet, l'objet premier de la métaphysique étant

pour le Persan l'être en tant qu'être et le second l'existence de dieu, ce schème ontothéologique a

suscité des lectures conflictuelles de la Métaphysique d'Aristote, Averroès étant en complet
désaccord avec cette vision. Pour plus de renseignements, cf. BERTOLACCI, Arnos : Il pensiero
filosofico di Avicenna. In: D'ANCONA, Cristina (éd.) : Storia délia Filosofia nell'Islam Medievale

Piccola Biblioteca Einaudi Filosofia). Torino : Giulio Einaudi Editore 2005, 522-626,
principalement 561-578.



Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus 273

théorie de l'analogie basée sur une causalité efficiente créatrice : « Cette nouvelle

optique de la causalité efficiente, en corrigeant (ou complétant) la thèse de la

participation, permet de réaffirmer l'immanence de Dieu à tous les êtres non pas
à titre de forme, mais à titre de cause [...] Or c'est cette dépendance causale

envers Dieu qui assure le rapport nécessaire à l'analogie par référence à un
premier, sans possibilité de confondre les êtres et Dieu dans une même forme ou
dans une même notion inégalement participée. C'est parce qu'il y a une réelle

dépendance causale de tous les êtres vis-à-vis de Dieu que la structure d'analogie

par référence à un premier (ladite analogie d'attribution) est possible. » (267) Les

ouvrages utilisés pour illustrer ce propos sont la Somme contre les Gentils, la
Somme théologique et la Question disputée sur lu puissance de Dieu. La causalité
ainsi envisagée comme dépendance ontologique créatrice n'a plus le risque
d'impliquer le partage d'une même forme, même dégradée, entre Dieu et ses

créatures, ce qui était impliqué par la causalité entendue comme forme.
Puis, l'étude de Thomas de Sutton, dans sa polémique avec le scotiste Robert

Cowton, permet à l'Auteur de démontrer le fait singulier d'une amorce de

déplacement de la problématique de l'unité de l'être, problématique ontologique
s'il en faut, vers la problématique de l'unité du concept d'être, problématique
logico-sémantique, ce qui lui fournit le pont vers sa dernière étude : Suàrez. A
l'aide des Disputationes Metaphysicae (principalement II, XII, XXVIII et XXXII),
l'Auteur nous présente les caractéristiques principales de l'analyse suarézienne
de l'analogie, et fait ressortir clairement à quel point Suàrez est tributaire,
concernant ses propres options théoriques, de son « combat » à la fois contre Ca-

jetan (ce qui le force à refuser l'analogie de proportionnalité propre avancée par
celui-ci) et contre Jean Duns Scot (ce qui le force aussi à refuser l'univocité
complète du concept d'être). Jean-François Courtine montre en quoi le déplacement
unilatéral de la problématique de l'être en direction de la question du concept
- voire du nom - d'être ouvre notre problématique à l'origine ontologique
(rappelons nous, Aristote parle de chose homonyme, synonyme, etc.) à un horizon
qu'elle n'avait jamais eu à traiter ainsi, qui est premièrement sémantico-épisté-
mologique, mettant en jeu les notions aujourd'hui traditionnelles de concept
formel et objectif ; à ce stade, la question de l'unité de la métaphysique et de son
objet passe au second plan : il s'agit maintenant de problèmes liés à l'unité du
savoir et à ses conditions de possibilités. Pris dans sa polémique contre Cajetan,
voulant refuser absolument l'analogie de proportionnalité propre19 défendue par
celui-ci, qu'il trouve trop proche de la métaphore, Suàrez se voit obligé
d'affirmer l'univocité du concept d'être, dit de la substance et des accidents :

« C'est donc au conceptus objectivus qu'il appartient d'abord d'assurer sur le

mode de la convenientia l'unité des signifiés [...] en se fondant sur une ressemblance

proprement ontologique, celle de la raison d'être (ratio essendi) » (297).
Mais cette décision est lourde de conséquence... elle risque de ramener Suàrez à

19 Soit un rapport de quatre termes pris deux à deux dont le nom se dit des deux analogues

non métaphoriquement.



274 Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus

la position scotiste, ce que notre Auteur ne manque pas de remarquer, et

d'expliquer comment, par l'invention d'une analogie d'attribution intrinsèque,20
Suàrez « trouve un espace de jeu pour une figure de l'analogie, sans remettre en
cause la thèse fondamentale de l'unité du concept objectif d'être » (304) et sans
céder pour autant à Scot. Théorie complexe, signe d'une position de funambule
s'il en est, qui demandait une explication fine, que l'Auteur n'a pas manqué non
plus de fournir à son lecteur.

Au final, Jean-François Courtine nous donne avec Inventio analgiae une
somme de grande qualité pour nous diriger dans les méandres de l'histoire de la

métaphysique et de l'analogie. Le pari annoncé en quatrième de couverture de

« contribuer ainsi à relancer l'écriture de ses histoires dont toute métaphysique
future - analytique ou non - ne saurait faire l'économie » est déjà en bonne voie

pour être gagné : la Journée Incipit 2006 du centre Pierre Abélard (Paris IV-Sor-
bonne) lui a dédié toute une après-midi, avec des interventions de Marwan Ras-

hed, Olivier Boulnois et Jacob Schmutz. Ce livre deviendra fort probablement
un incontournable de l'histoire de la métaphysique, s'il ne l'est déjà. Et même

s'il est bien évident qu'Inventio analogiae n'est pas parfait - existe-t'il un livre de

philosophie qui ne soit pas perfectible -, à part l'absence fort regrettable de

bibliographie, ce livre n'a pas d'autres défauts majeurs que ceux que lui prête le

lecteur insatiable, ceux de n'être pas plus... plus grand, plus développé, plus
étoffé... défauts qui ne sont finalement que le reflet de sa propre insatiabilité.

20 Soit analogie unius ad alium, dont la forme qui porte la dénomination est intrinsèquement
dans les deux membres, dans l'un absolument et dans le deuxième par référence au premier.



Rezensionen - Theologie und Exegese

MÜLLER, Sascha: Richard Simon (1638-1712). Exeget, Theologe, Philosoph und
Historiker. Eine Biographie. Mit e. Geleitwort von R. Voderholzer. Würzburg:
Echter 2005. 159 S. ISBN 3-429-02399-8.

Richard Simon (1638-1712) ist eine der wichtigsten Figuren in der Geschichte
der Bibelwissenschaften und der Theologie überhaupt. Er ist ein Musterbeispiel
für die Spannungen, die durch zwei verschiedene methodologische Ansatzpunkte

hervorgerufen wurden: durch eine eher philosophisch und eine eher

philologisch gesinnte Theologie. Er gilt als der Gründer der modernen Pentateuch-

kritik. Er besitzt den Geist Erasmus' bezüglich des Pentateuch und ist ein Retter
der katholischen Ehre in Sachen Bibelwissenschaft, hat er doch die Quellenkritik

lange Zeit vor Wellhausen ausgeübt. Er war sozusagen der M.-J. Lagrange
seiner Zeit. Der katholische Stolz wird aber durch die Tatsache gebremst, dass

er seine Werke damals kaum in Frankreich veröffentlichen konnte, weil die
Zensur äusserst streng war. Seine Bücher sind zuerst in London und Amsterdam
erschienen, nicht in Paris. Als Mensch des schwer zu bewältigenden 16.

Jahrhunderts war er eine barocke Ubergangsfigur, ein Brückenbauer zwischen Weltalter,

Mentalitäten und theologischen Lagern.
Simon war ein Mann der Wahrheit. Er kämpfte dafür an allen Fronten: Er

kämpfte gegen Spinoza, ebenfalls ein Bibelkritiker, aber gleichzeitig ein Vertreter

eines reinen Rationalismus, ohne Glaube an Wunder und einen persönlichen,
sich offenbarenden Gott; er kämpfte gegen die reformatorische Normaldogma-
tik und gegen deren naiv-unkritischen Glauben an die Unfehlbarkeit, d.h. Irr-
tumslosigkeit der Heiligen Schrift; er kämpfte gegen die Jansenisten und deren

Treue zu Augustinus, auch wenn Augustinus dem Literalsinn der Schrift
widersprach; er kämpfte gegen die Jesuiten, Gelehrte wie er, gefangen aber in ihrer
gegenreformatorischen Apologetik. Nach Müller scheint es, als ob Simon sich
besonders als Freund und Verbündeter der Thomisten fühlte, z.B. des Dominikaners

Antoine Goudin (111, 121). Zweifelsohne wurde Simon von offenen,
neugierigen Geistern in allen Lagern geliebt und gelesen.

Im Grunde war Simon ein Mann des Dialogs, immer bereit für faire Gespräche

mit Reformierten, Griechisch Orthodoxen und Juden. Er hat Juden in
Prozessen schon früh verteidigt, und zwar mit Erfolg. In einem polemischen Zeitalter

suchte er immer die Wahrheit - und nichts als die Wahrheit. Das bedeutet
aber nicht, dass er nicht grosse Freude hatte, die Zensoren zu überlisten und
ihnen (z.B. mit Decknamen) auszuweichen.

Simons Hauptwerk war seine Histoire critique du Vieux Testament, seit Jahren

vorbereitet, zuerst auf Lateinisch veröffentlicht in Paris im Jahre 1678, kurz
darauf auf Französisch (Rotterdam 1685) und in einer englischen Ubersetzung
(London 1682). Wegen des Widerstandes Bossuets wurden die lateinischen
Exemplare fast alle sofort verbrannt. Warum war Bischof Bossuet, der Hofpredi-



276 Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus

ger, so empört? - Er hat das Buch nicht gelesen. Ein einziger Satz des

Inhaltsverzeichnisses hat ihn geärgert: „Mose kann nicht der Autor des gesamten
Inhalts der Bücher [des Pentateuch] sein, die ihm zugeschrieben werden." Simon
dachte unter anderem an die Beschreibung von Moses' eigenem Tod (Dtn 34,1—

12). Bossuet war entsetzt, weil er mit seiner hauptsächlich deduktiven Denkart
den Sturz der ganzen Glaubwürdigkeit der Schrift sah, sobald eine Frage
zweitrangiger Art vorgebracht wurde. Leider ist sein grosser Angriff gegen Simon
posthum veröffentlicht worden, was dem Ruf Bossuets und Simons und dem
katholischen Bibelverständnis viel Schaden zufügte. Ein ähnlich trauriges Beispiel
ist Galileis Lehrsatz, dass die Erde um die Sonne kreise und nicht umgekehrt,
wie bis dahin angenommen wurde. Galilei hat das ganze Weltbild verändert,
ohne dass deswegen der christliche Glaube Schaden genommen hätte. Die Theologen

damals konnten das nicht so deutlich sehen.

Das Leben und der wissenschaftliche Beitrag Simons sind auf Französisch gut
erschlossen, besonders durch die zwei Studien von Jean Steinmann (1960) und
Paul Auvray (1974). Im deutschen Sprachraum hat Sascha Müller nun eine
Lücke gefüllt, zuerst mit seiner Dissertation (2004), jetzt mit diesem knappen, gut
lesbaren Buch, das für ein breites Publikum gedacht ist. Weil Müller eher als

Systematiker denn als Exeget gilt, betont er den Ertrag von Simons Arbeit für
die theologische Hermeneutik und die Fundamentaltheologie. Simon löst die

grösseren Probleme mit zwei Antworten. Die eine Antwort liegt in der wohl
begründeten Hypothese, dass es im alttestamtentlichen Zeitalter (seit Mose)
„öffentliche Schreiber" („Ecrivains publics") gab. Sie haben die Tempel-, Staats- und
mosaischen Archive bewahrt. Sie haben die mosaischen Gesetze in einen
erzählerischen Rahmen gebracht. Das Musterbeispiel ist Esra (113-115). Sie sind
„öffentliche Schreiber", nicht Privatschreiber („Ecrivains particuliers"), um alle
schriftstellerische Willkür zu vermeiden. Die Propheten gehören dazu.

Simons zweite Lösung besteht in seinem Vertrauen in die grosse Tradition
der Kirche und auch der Synagoge. Es ist eine Glaubenssache: Gott hat sein

Volk trotz Sünde und Verrat durch alle Schwierigkeiten geführt und geschützt.
Die Fehler sind durch bessere Kenntnisse allmählich korrigiert worden. Es handelt

sich um eine langsame Entfaltung.
Ich kann dieses Buch allen empfehlen, die eine eindrückliche Lebensgeschichte

entdecken und eine reiche Perspektive in Bezug auf die hermeneuti-
schen Fragen von heute gewinnen wollen. Auch der jetzige interreligiöse Dialog
könnte davon profitieren.

Benedict T. Viviano op.

PETERSON, Erik: Lukasevangelium und Synoptica. Aus dem Nachlass hg. v. Reinhard

von Bendemann. Würzburg : Echter 2005. 445 S. ISBN 3-429-02747-0.

Once again a stately volume of the unpublished manuscripts of Erik Peterson

(1890-1960) appears, carefully edited by Reinhard von Bendemann, professor of



Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus 277

NT at Kiel. The volume consists primarily of Peterson's lecture notes from
1924/5 and 1929, on Luke 1,1 to 9,48 (1-400). To these are added some short
pieces (401-441).

Peterson was lecturing at Bonn during this period and a year later he
converted from the Prussian territorial to the Roman Catholic Church. His works
are being published now, or republished, in a uniform series of fourteen
volumes, under the general editorship of Barbara Nichtweiss. They are still of
interest today because of their author's brilliance, learning, combination of NT
and Early Christian studies with a concern for systematic theology, as well as

his original eschatological, Jewish Christian reading of the NT.
Besides the verse by verse exegesis, the commentary itself is punctuated by

thirty-four excursus or detached notes. These range widely: e.g., astrological
prophecy; the census; spirit and prophecy; the origin and meaning of John's
baptism; poverty, repentance and fire baptism; Jesus' baptism as adoption; the
bodiliness of the Spirit; Christ and Anti-Christ; the metaphysics of power; Son

of God and worldly sovereignty and autonomy; the difference between fever
and demonic possession; poverty and riches in Luke; love of enemies in exceptional

situations; the form of suffering as a note of the church; tears, anointing
oil and kisses as notes of the church; the charism of healing the sick and the

church; the difference between transfiguration and metamorphosis.
After the commentary proper which covers Luke up to 9,48, a second part of

the book, much shorter, gathers fragments of Peterson's exegesis of the sayings

on discipleship (9,56-62), and the Prodigal Son (15,11-20); short essays on topics
like early Christian worship, the early Christian understanding of history; three
lexicon articles for RGG2, on the Sermon on the Mount, friends of God, Jewish
Christianity. There are no indices.

The editor of this volume has provided a careful introduction (xv-cvi) in
which he tries to locate Peterson's exegesis in the academic landscape of his time
and its value for today. It emerges that Peterson's lectio eschatalogica is of lasting
value, as is his sensitivity to Judaism and Jewish Christianity. While writing his

own lecture commentary, Peterson regularly consulted three commentaries : by
Erich Klosterman (1919); Theodor Zahn (1913); M.-J. Lagrange (1921). To a

lesser extent he consulted Wellhausen, Bultmann, Billerbeck and, for mystical
phenomena, Louis Massignon. In spirit he is close to Dalman, Stauffer, J. Jeremias

but only mentions the first of these. It would also be interesting to know
what he thought of another highly theological exegete: E. Lohmeyer. Except in
his article on the Sermon on the Mount, he remains reserved on the two-source
hypotheses, viz., that Matthew and Luke depend upon Q, and Mark. Like
Schlatter, he is a Matthean priorist. He is unsympathetic to the existential her-
meneutic of Heidegger and Bultmann. His interest in historical reality makes

him a forerunner of M. Hengel. He tries to show the uniqueness of the biblical
message and, to this end, sometimes allows theological convictions to determine

questions of historicity (e.g., the census and Quirinus). For P., Luke's gospel is a

holy, inspired text, even if its prologue sounds rather profane, and even if its



278 Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus

general tone is less pneumatically exalted than John's gospel. Luke's inclusion in
the NT canon only confirmed this high evaluation.

A good example of Peterson's approach is his excursus (238-242) on a key
element of the Sermon on the Plain (Luke 6), the love of enemies. For Peterson
this bold teaching is not a high point in the evolution of human ethical reflection;

it contains nothing of prudential, tactical calculation. It must be understood

eschatological i.e., in the light of the cross and resurrection of Christ, as

belonging to the new Eon. This sounds like Karl Barth, and includes a strongly
homiletically expression. Many interpreters echo it, but it will not please old
liberals. It will, one sees, always be worthwhile to wrestle with Peterson.

Benedict T. Viviano o.p.

Théologien dans le dialogue social. Ecrits de Roger BERTHOUZOZ OP. Présentés

par Anto Gavric OP Etudes d'éthique chrétienne, Nouvelle Série 3). Fri-
bourg : Academic Press 2006. 415 p. ISBN 978-2-8271-1007-0.

Connu pour sa réflexion et son engagement dans les domaines de l'éthique et de

l'enseignement social de l'Eglise, le Père Roger Berthouzoz OP (1945- 2004),
professeur d'éthique et de théologie morale et ancien doyen de la Faculté de

théologie de l'Université de Fribourg (Suisse), a cherché à inscrire les exigences
éthique et chrétienne dans le dialogue social, en s'efforçant de manifester le sens
des différentes tâches du théologien. Anto Gavric a réuni dans le présent
ouvrage une vingtaine d'études R. Berthouzoz, présentées en trois moments.

La première partie intitulée « Enraciné dans la Tradition » est composée de

cinq études qui trouvent leur fondement dans l'héritage traditionnel de l'Eglise
aussi bien au niveau théologique que philosophique. Dans le domaine théologique,

une relecture des Lettres trinitaires d'Ignace d'Antioche et de YEpître à Dio-
gnete paraît significative pour le contexte actuel de la pensée théologique et de

l'existence chrétienne. Dans le domaine philosophique, le Père Berthouzoz montre

comment la réflexion grecque a pu aider à ouvrir un champ de compréhension

de la foi comme expérience humaine intégrale. Chez saint Paul par exemple,

le sens de la liberté chrétienne s'enracine profondément dans la philosophie
grecque (cf. 1 Co 10, 24). De plus, il montre que, repenser dans un contexte
nouveau la grâce et la liberté, traditionnelles expressions d'anthropologie
chrétienne, reste un exercice fondamental de notre époque.

Regroupées sous le titre « A l'écoute de l'actualité », les treize études que
comporte la deuxième partie de l'œuvre peuvent être considérées comme des ex-

plicitations concrètes et contextuelles des données contenues dans la première
partie. Traitant de questions actuelles, les divers thèmes abordés traduisent
l'expérience croyante où chacun se comprend à la fois comme libre et responsable

d'un comportement éthique humainement autonome et aussi entièrement
redevable à Dieu. Ainsi, outre des questions fondamentales comme les catégories
du légal et du moral, la justice et ses défis, la méthode et les démarches de



Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus 279

l'enseignement social chrétien, le génie génétique, l'auteur développe une pensée
chrétienne sur des thèmes aussi vitaux que urgents, à savoir les implications
éthiques de l'individualisme, de l'environnement, du droit à l'alimentation et
des droits et devoirs des minorités. Une réflexion éthico-théologique profonde, à

partir de la pensée de l'Eglise en matière d'économie, de développement, de

démocratie, du management d'entreprise et de problèmes sociaux particuliers à

l'Europe ou à l'Afrique, vient clore cette deuxième partie.
La troisième et dernière partie de l'ouvrage se compose de trois études sous le

titre « Dans le contexte suisse ». A partir d'enquêtes de terrain, le Père Berthou-
zoz analyse en milieu suisse, les valeurs morales relatives aux notions de bien et
de mal, les croyances religieuses en contexte d'industrialisation et d'urbanisation,

et les exigences éthiques chrétiennes de la situation des familles immigrées.
Compte tenu de l'importance et de la pertinence actuelles des thèmes traités,

l'ouvrage mérite l'attention, non seulement des chercheurs en sciences ecclésiastiques

en général et en théologie morale en particulier, mais aussi de tout
homme de bonne volonté qui veut se laisser interpeller par des questions
existentielles en cherchant à relever, du point de vue éthique, les différents défis
sociaux auxquels nous avons à faire face individuellement ou collectivement. En

vingt et une études riches et diversifiées, l'auteur propose, en effet, des valeurs et
des principes fondamentaux à la base de l'institution sociale, en élabore les normes

de fonctionnement et énonce des directives d'action pour la promotion de

la dignité humaine.

Mathieu Sama

DALFERTH, Ingolf U.: Becoming present. An inquiry into the Christian sense for
the presence of God. Leuven: Peeters 2006. 291 S. ISBN 90-429-1727-X.

Dass Gott nicht nur allem schöpferisch gegenwärtig ist, was er ins Leben ruft
und im Dasein hält, sondern sich Menschen als unbedingte und individualisierende

Liebe vergegenwärtigt, gehört nach I.U. Dalferth zum Kern christlicher
Gotteserfahrung. Gottes Gegenwart, so die Grundthese des Buches, ist nicht
metaphysisch als zeitübergreifende Allgegenwart zu denken, sondern trinitarisch
differenziert als freie und je singulär neue Selbstvergegenwärtigung (,becoming
present'). Diese im ersten der sieben Kapitel eingeführte These widerspricht Au-
gustins Axiom „opera trinitatis ad extra sunt indivisa", wendet sich aber
insbesondere gegen (panen-)theistische Denkformen jüngeren Datums. Anders als im
neuzeitlichen Projekt einer Vernunftreligion gehe es christlicher Verkündigung
nicht darum, im Hinblick auf den sozialen Zusammenhalt und die Sinnfrage der
einzelnen einen „sense of the whole" (W. Dean) zu vermitteln, sondern um die

Weckung eines individualisierenden „sense of the presence of God": „my sense

of the presence of God discloses the infinite importance given to my contigent
individual human life coram deo for no reason whatsoever" (30).



280 Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus

Im Anschluss an diese Ausgangsbestimmungen geht das zweite Kapitel
verschiedenen Weisen ,realer Gegenwart' nach. Der Begriff der Gegenwart kann
sowohl zur temporalen Orientierung gebraucht werden, als auch für Relationen
stehen, die sich durch personale Nähe auszeichnen. Die Theologie tut gut daran,
diese beiden Verwendungen von ,Gegenwart' auseinanderzuhalten: Gottes
nichttemporale, personale Gegenwart bei uns kann von uns, wenn überhaupt, nur in
zeitlichen Bezugnahmen wahrgenommen werden. Ob sich Gottes Gegenwart
wahrnehmen lässt, ist eine offene Frage. Im dritten Kapitel setzt sich D. mit
Positionen auseinander, die dies bestreiten (D. Klemm), und solchen, welche diese

Wahrnehmungsmöglichkeit s.E. unzureichend konzeptualisieren (A. Plantinga,
W.P. Aiston). Gottes Gegenwart wahrzunehmen bedeute, Gott so zu erkennen,
wie er sich auf singulare Weise je neu vergegenwärtigt (wobei D. mit
Wahrnehmung' einen intuitiven Erkenntnisvorgang bezeichnet). Da Gottes Gegenwart

nur in dem erkennbar ist, was sie bewirkt und erschliesst, lässt sie sich nur
als verborgene wahrnehmen. Die theologischen und erkenntnistheoretischen
Probleme, die mit dieser Sicht verbunden sind, thematisiert D. im vierten Kapitel.

Da auch Glaubende Gottes Abwesenheit beklagen können, ohne deswegen

an seiner verborgenen Gegenwart zu zweifeln, hat Luther zwei Gegenwartsweisen

Gottes unterschieden: die natürliche Gegenwart in allen Geschöpfen und die

geistliche Gegenwart in besonderen Ereignissen, in denen sich Gottes Wesen als

Liebe erschliesst. Diese Unterscheidung fortbestimmend postuliert D. ein
Zusammenspiel von Gottes zeitfreier Gegenwart als Schöpfer, seiner ,multi-präsen-
ten' Gegenwart als Heiliger Geist und der geschichtlich-personalen Selbstverge-

genwärtigung in Jesus Christus. Die kreatürliche Wirklichkeit des Menschen
werde dadurch nicht in kausaler Weise bestimmt. Vielmehr eröffne Gott durch
seine Selbstvergegenwärtigung Möglichkeitshorizonte und schaffe so Raum für
Neuheit und Überraschung. Denn Gott sei, so die mehrfach wiederkehrende
Schlüsselaussage des Buches, als „the poet of the possible" und nicht als „the
cause of the actual" zu verstehen (162).

Gottes liebende Selbstvergegenwärtigung umschreibt die christliche Theologie

als unverrechenbare Gabe. Diese Rede der göttlichen Selbstgabe, der D. im
fünften Kapitel nachgeht, setzt lebensweltliche Erfahrungen des Schenkens und
Beschenktseins voraus. Das Geben und Empfangen von Geschenken ist als soziale

Praxis sui generis zu beschreiben. Sie unterscheidet sich vom (Gaben-)Tausch
darin, dass sie nicht zur Rückgabe verpflichtet. Im Hinblick auf eine Theologie
der Gabe diskutiert D. sowohl J. Derridas Zweifel daran, ob es eine ,reine' Gabe

gibt, die von jeder Erwartung und Verpflichtung frei ist, als auch J.-L. Marions
Phänomenologie der Gabe, die auf das Gegebensein aller Phänomene abhebt.
Nach D. geht es im Disput zwischen Derrida und Marion letztlich nicht um das

Phänomen der Gabe, sondern um die phänomenologische Methode. In Abgrenzung

zu einer Phänomenologie der Gabe, welche die Gabe entweder nirgends
(Derrida) oder überall (Marion) erblickt, entwickelt D. eine Hermeneutik der

Gabe, die das Kommunizieren von Gaben als lebensweltliche Praxis thematisiert.

Zur lebensweltlichen Logik der Gabe gehöre es etwa, dass Gaben nicht in



Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus 281

der Verfügung derjenigen stehen, die sie empfangen. Nicht der Empfänger
macht die Gabe, sondern die Gabe bestimmt diejenigen neu, die sie empfangen.
Und was für lebensweltliche Phänomene des Beschenktseins zutrifft, gelte auch

für Gottes Selbstgabe. Sie werde verkürzt wahrgenommen, wenn man sie im
Horizont einer Mängelanthropologie beschreibt: Was Menschen durch Gottes
Selbstvergegenwärtigung werden, ist nicht auf ihre Erwartungen und Bedürfnisse

zurückzuführen.
Unter dem Titel „Re-presenting God's Presence" erkundet D. im sechsten

Kapitel die symbolischen Vermittlungen, durch die sich Gott vergegenwärtigt
bzw. mittels derer sich Gottes Präsenz repräsentieren lässt. Beides gehört
zusammen: „Full awareness of God's presence [...] involves both divine selfpre-
sentation and human re-presentation" (220). Nach D. fehlt es heute nicht an
religiösen Erfahrungen, sondern an der Deutungskompetenz des Glaubens, der Gottes

Gegenwart als solche wahrnimmt und von ihren Repräsentationen zu
unterscheiden weiss. Als Medium der göttlichen Selbstvergegenwärtigung dient zum
einen das je eigene Leben mit seinen Möglichkeitshorizonten, zum anderen die

Vielfalt religiöser Kommunikation, durch die sich unsere Gegenwart auf Gottes
Gegenwart hin erschliessen kann. Entsprechend der trinitarisch differenzierten
Selbstvergegenwärtigung Gottes ist eine solche Erfahrung von Gottes Gegenwart

in unterschiedlichem Masse geprägt vom Gefühl kreatürlicher Abhängigkeit

gegenüber dem Schöpfer, vom Vertrauen auf den Erlöser und einem „sense
of presence", welcher der Gegenwart des Heiligen Geistes entspricht. Im letzten
Kapitel untersucht D. schliesslich das Problem konflingierender religiöser
Repräsentationen der Gegenwart Gottes. Da Religionen nie in vacuo, sondern
immer in bestimmten kulturellen Ausprägungen vorkommen, geht D. zunächst
dem Verhältnis zwischen Religion(en) und Kultur(en) nach. Um ihrer
Eigenständigkeit willen bedürfe eine Religion der kritischen Selbstunterscheidung von
der Kultur, in der sie sich artikuliert. Nicht nur durch eine zu grosse Distanz,
sondern auch durch zu grosse Nähe und Adaptation höre eine Religion auf,

prägend auf eine bestimmte Kultur einzuwirken. Das Christentum sei nicht an
eine bestimmte Kultur gebunden, sondern „a way of transforming, modifying,
improving (in some respects), and ending (in other respects) certain strands in a

culture. It is not a ,religion of a book' but has always existed only in
translations" (258f.). Dass in pluralistischen Gesellschaften unweigerlich Wert- und
Deutungskonflikte zwischen religiösen Lebensformen und säkularer Kultur
sowie zwischen den verschiedenen religiösen Traditionen auftreten, ist nach D.
nicht in jedem Fall ein Übel, das durch den Rekurs auf gemeinsame Werte therapiert

werden muss: „Not every difference is a conflict that needs to be solved,
and not every conflict stands in the way of peaceful coexistence" (265). Es

brauche allerdings öffentliche Diskussionsforen und allgemein anerkannte
Regeln zur Entscheidungsfindung. Sind aber solche Verfahrensregeln nicht ihrerseits

Ausdruck gemeinsamer Minimalwerte? Setzt D. nicht selber solche voraus,
wenn er die Anerkennung des Andersseins der anderen ins Zentrum rückt und



282 Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus

die Toleranz von Andersdenkenden als den Zement unserer Gesellschaften
bezeichnet?

D.s variationsreiche und spannend zu lesende ,Inquiry' zeichnet sich durch
argumentative Klarheit und sprachliche Prägnanz aus. Schritt für Schritt spannt
sie einen Bogen von einem klassischen theologischen Thema zu gegenwärtigen
philosophischen und theologischen Diskussionsfeldern und erkundet Alternativen

zu bisherigen Denkwegen. Einer von vielen Diskussionspunkten ist D.s
These, dass glaubende und nicht-glaubende Menschen „do not differ in their
experiences (what) but in their mode of experiencing (how)", so dass für denjenigen,

der zum Glauben gefunden hat, gilt: „He had all the experience before, but
he had missed its meaning" (240). Führt ein neuer Erfahrungsmodus ,nur' zu
einer neuen Sicht auf gleichbleibende Erfahrungen? Erschliesst er nicht auch

neue Erfahrungen?

Simon Peng-Keller

Rezensionen - Philosophiegeschichte und Philosophie

THOMAS D'Aquin / Boece DE DaCIE : Sur le bonheur. Textes introduits,
traduits et annotés par Ruedi Imbach et Ide Fouche Translatio). Paris : Vrin
2005. 176 p. ISBN 2-7116-1805-6.

GUILLAUME D'Ockham : Intuition et abstraction. Textes introduits, traduits et
annotés par David Piché Translatio). Paris : Vrin 2005. 271 p. ISBN 2-7116-
1806-4.

Ces deux volumes sont les premiers de la collection Translatio. Autour d'un
thème et d'un ou de deux auteurs, ils fraient une voie à la lecture de textes
médiévaux en version originale : ils contiennent une sélection de matériaux textuels
latins, une traduction française en vis-à-vis, une introduction, une bibliographie
et un index.

Consacré au bonheur, le premier volume contient le traité Du souverain bien
de Boèce de Dacie, qui est précédé d'un choix d'extraits de la deuxième partie de

la Somme de théologie de Thomas d'Aquin, des textes entiers (sans coupure
interne) mais abstraits de leur contexte immédiat. Ruedi Imbach et Ide Fouche

proposent en effet deux séries de solutions ou déterminations, tirées respectivement

de ST I-II, q. 1-5 et ST II-II, q. 179-182, en les dépouillant de leur apparat
argumentatif, objections et réponses aux objections. Cette opération sélective

produit deux petits traités ; le premier est intitulé « Traité du bonheur », le

second « Traité de la vie active et contemplative ». Enfin, le lecteur rencontre trois
textes programmatiques thomasiens, les prologues des commentaires de

l'Ethique, de la Métaphysique, et du Livre des causes. Un manifeste de philosophie



Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus 283

issu de la Faculté des arts de Paris (vers 1270) côtoie donc deux traités théologiques

produits à partir de la Somme de théologie et trois prologues philosophiques
de Thomas d'Aquin. Les traductions, toutes nouvelles, allient la qualité
d'exactitude à un beau français ; elles résistent très souvent à la pression de

l'habitude. Le choix des textes illustre l'interprétation proposée par R. Imbach
dans l'introduction. A la différence de lectures à couleur fortement théologique,
R. Imbach défend que l'approche thomasienne de la question du bonheur est

philosophique même dans les grandes œuvres théologiques. Ayant situé les textes

dans leurs contextes historique et culturel, R. Imbach s'intéresse en effet à la
manière dont Thomas traite du bonheur humain et à la nature de ce bonheur. Le

spectre de la lecture est élargi : on part de la Sentencia sur l'Ethique à Nicomaque
(1270/1) pour remonter vers la Somme contre les Gentils (1259-1265), en passant

par les divers textes traduits dans le volume. Ce parcours sert à montrer que la

conception aristotélicienne du bonheur comme contemplation et activité
intellectuelles loge au cœur de la réflexion thomasienne. Thomas traite la question
du bonheur en philosophe et définit le bonheur humain à la manière d'Aristote :

saisie et jouissance intellectives de ce qui est le plus intelligible (l'essence divine
dans la version thomasienne). La bifurcation thomasienne se situe à l'endroit des

conditions de réalisation de ce bien maximal : possible sur terre chez Aristote,
elle est reportée dans l'au-delà par Thomas. Ce « hiatus » (31) entre désir naturel
de connaître Dieu et impossibilité de cette connaissance dans l'état actuel de la

nature - qui est présenté sous l'intitulé « L'angoisse du philosophe et la
confiance du croyant » (30) - est aussi le carrefour où divergent les interprètes.
La béance du désir naturel de l'homme sur terre appelle un accomplissement
dans l'au-delà : l'insuffisance foncière de la philosophie à l'état isolé suppose un

rapport à la théologie. Ce rapport peut être envisagé de trois manières au
moins : comme sauvetage in extremis d'un montage philosophique inconséquent
(l'incapacité du sujet humain nécessite une intervention divine ad hoc), comme
indice de subordination unilatérale de la philosophie à la théologie, ou comme
seuil d'un «passage... sans difficulté» (31-32). R. Imbach emprunte cette
troisième voie, inscrivant la discontinuité entre désir naturel et accomplissement
surnaturel de ce désir dans une continuité plus vaste, celle de l'objet désiré qui
est le même dans les deux cas, c'est-à-dire l'essence la plus parfaite et la plus
intelligible. Ainsi, Thomas peut « concilier » (28) les approches philosophique et

théologique moyennant une « complémentarité, entre le perfectible et la perfection

» (32). Dans la seconde partie de l'introduction, Boèce de Dacie sert à écrire

un motif en contrepoint, car chez lui « le même intellectualisme radical aboutit
[...] à des conclusions différentes » (38). Pour refuser tout passage entre philosophie

et théologie, Boèce de Dacie proportionne en effet le maximum noétique -
l'objet parfait de l'intellect - aux capacités humaines effectives. L'introduction
s'achève sur une belle et convaincante sortie sociologique, replaçant les deux
auteurs dans leurs chaires respectives, de théologie et de philosophie.



284 Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus

Signé par David Piché, le deuxième volume est consacré à la gnoséologie de

Guillaume d'Ockham. Il livre un vaste choix de textes extraits du Commentaire
des Sentences, des Questions diverses et des Questions sur la Physique, ainsi que
cinq questions tirées des Quodlibets I, V et VI. La générosité de cette sélection a

nécessité des coupes (toujours signalées par des parenthèses) : des parties homogènes

sont ôtées (un dubium entier par exemple) ou des morceaux de discours
moins clairement distincts dans le texte. La traduction recherche l'exactitude et

l'intelligibilité philosophique à la fois. Dans cette double optique, elle se veut
littérale. Tout mot ajouté est donné entre crochets : il peut s'agir d'un terme
nécessaire pour rendre une formule elliptique en latin scolastique (Circa secundum

apparaît ainsi : « Relativement au second < point > », 60-61), ou de faciliter la

lecture philosophique (notitiam complexi est traduit par « la connaissance d'un
complexe < propositionnel > », 60-61). Enfin, cette traduction opère une
distinction intéressante entre « chose » traduisant res et « < chose > » rendant un
neutre ou un participe substantivés en latin. L'introduction est une étude sur la

connaissance incomplexe ockhamienne, c'est-à-dire la connaissance non-proposi-
tionnelle des singuliers (qui est aussi ante-propositionnelle dans l'optique
interprétative de l'auteur). Elle s'organise autour de la distinction entre connaissance

intuitive (notitia intuitiva) et connaissance abstractive (notitia abstractive!). En

un premier temps, la connaissance intuitive, qu'elle soit sensitive ou intellective,
est définie comme celle qui permet de causer l'assentiment évident à une proposition

contingente ([ce x est y]) ; par opposition, la connaissance abstractive ne le

peut pas, car elle fait précisément abstraction de l'existence ou de la non-existence

de la chose. Sous l'intitulé « analyse transcendantale » (16), la lecture de D.
Piché privilégie en effet l'élucidation ockhamienne des conditions de possibilité
de l'assentiment aux divers types de propositions. A partir de là, D. Piché consacre

quelques pages à la question très discutée de la fonction du raisonnement De

potentia absoluta Dei : selon Ockham, Dieu peut causer en nous la connaissance

intuitive d'une chose non-existante, notitia intuitiva qui nous permettrait
d'assentir à une proposition contingente niant l'existence de cette chose. Par le

passé, ce raisonnement ockhamien a parfois été lu comme une exacerbation de la

toute-puissance divine. D. Piché réinscrit ce thème dans le contexte de l'analyse
transcendantale des jugements et en montre la fonction opératoire (20-24, 38),

après avoir cependant souligné la visée théologique de la gnoséologie
ockhamienne (10). Le cœur de l'introduction discute de points plus délicats : de la

connaissance intuitive imparfaite et des trois sens de « connaissance abstractive »

(30-47). La coda est une brève « étiologie des actes de connaissance incomplexes

» (47-49), c'est-à-dire une élucidation du processus causal produisant la

connaissance dans le sujet connaissant. Peut-être faut-il partir de là pour situer la

lecture de D. Piché : comme Claude Panaccio (et à la différence de Joël Biard), il
attribue à Ockham une théorie représentationaliste de la connaissance, où le

concept est une « similitude représentative » (49) de la chose et non pas un simple

acte de référence au monde (qui serait dès lors postérieur à une proposition à

fonction déictique). C'est sur cette base interprétative que toute l'analytique



Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus 285

transcendantale ockhamienne est reconstruite (les pages 31-32, 41, et 46-47 sont
symptomatiques). Pour conclure, il faut souligner la facture très philosophique
de cette introduction. Les divers textes ockhamiens font système, avec le risque
de voir Ockham « se contredire lui-même » (46). Adoptant le principe de

charité, D. Piché lave cependant Ockham d'un tel défaut. Son étude poursuit en
effet trois objectifs : présenter les doctrines telles qu'elles apparaissent dans les

textes, en faire l'expertise, et, lorsque celle-ci révèle une lacune par omission ou
un défaut d'argumentation, y suppléer en proposant une solution « conforme
aux principes de la pensée ockhamienne » (46). (Le procédé est mis en œuvre aux

pages 24, 37-39 et 44-46.)

Catherine König-Pralong

OLIVA, Adriano : Les débuts de l'enseignement de Thomas d'Aquin et sa conception
de la sacra doctrina. Avec l'édition du prologue de son Commentaire des Sentences

Bibliothèque thomiste, LVIII). Paris : Vrin 2006. 416 p. ISBN 2-7116-

1827-7.

Parmi les dizaines d'études sur les commentaires des Sentences (thème devenu en

vogue depuis quelques années), la présente monographie du père Oliva se distingue

par son acribie et sa profondeur. Le cœur de cette publication, c'est l'édition
du Prologue de Thomas. Cette édition est précédée d'une ample introduction
critique et historique. Les prolégomènes constituent la base sur laquelle se fonde
l'édition. Cette base est très solide : plus de trois cents pages, qui résultent
indubitablement de plusieurs années de recherches sérieuses consacrées non seulement

au Prologue du Scriptum, mais aussi au commentaire dans son entièreté
ainsi qu'à la vie et aux œuvres complètes de son auteur.

Le premier chapitre, intitulé « Normes et critères d'une édition scientifique

», sert comme introduction méthodologique. Or ce chapitre nous offre
beaucoup plus que la formulation lucide et précise des principes qui président à

une édition critique d'un texte scolastique : cette introduction esquisse également

le contexte historique dans lequel le Scriptum a été produit, c.-à-d.

l'université parisienne, la production et la transmission des textes, le système des

pecie. Par rapport à ce chapitre, on ne peut faire qu'une toute petite remarque
critique. Le père Oliva exagère, quand il écrit : « il n'est pas possible de qualifier
notre édition de véritablement critique » (22 ; thèse qu'il répète et renforce
encore dans sa conclusion à la p. 345). Pour persuader le lecteur de cette thèse
modeste, le père Oliva emploie des argumenta auctoritatis, qui soulignent que « le

but idéal de la 'critique textuelle' est de reconstituer, à partir de tous ces

documents divergents, un texte ayant le plus de chance possible de se rapprocher du

texte original » (22, n. 21), et il développe une ratio qui devrait démontrer la
nature non-critique de son édition. Puisqu'il n'a édité qu'une seule pièce du
premier livre du commentaire et qu'il n'y a trouvé aucune trace d'une tradition
parallèle (c.-à-d. non-universitaire), son édition du Prologue ne serait pas vérita-



286 Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus

blement critique. En théorie, cette argumentation est valable et correcte ; or en

pratique, et puisque le père Oliva a appliqué ses principes méthodologiques de

façon systématique, il semble peu probable que l'édition du Prologue doive être

corrigée substantiellement après l'étude critique de l'entier Primus Thome.

Passons au deuxième chapitre, « les témoins du texte ». En un peu plus de

quarante pages, les manuscrits et les éditions sont présentés. Inutile de s'attarder

sur ce chapitre : il est évident que l'éditeur a soigneusement inventorié et décrit
tous les témoins connus ; surtout les descriptions des manuscrits de la Bibliothèque

Vaticane sont extrêmement détaillées, mais aussi ses autres analyses histo-
rico-codicologiques sont très fines et très riches de sorte qu'elles forment un
important supplément aux fameux volumes Codices manuscripti operum Thomae de

Aquino.
Vient ensuite l'étude critique de la tradition du texte. A l'aide d'un assez

grand nombre d'exemples bien choisis, l'éditeur prouve que le texte du Prologue
n'est préservé que dans une seule tradition universitaire, composée de deux pecie,
à savoir la famille a et la famille ß, qui dépend de l'exemplaire a corrigé. En
outre, il distingue une famille dérivée s ainsi qu'un groupe de témoins fluctuants,
qui eux aussi dépendent indirectement de la famille a. Quant aux éditions, le

père Oliva montre qu'il faut « pratiquer avec beaucoup de prudence
l'interprétation littérale de Thomas d'Aquin à partir de l'actuelle tradition
imprimée » (100). En particulier, il fait remarquer que l'édition de Parme, sur
laquelle est basé l'Index Thomisticus, contient un texte qui est d'une'part pourvu
de plusieurs fautes et d'autre part dépourvu de certains passages dus à la révision
de l'auteur. Il nous conseille donc de consulter l'éditio Piana, l'édition Vivès ou
celle de Mandonnet. Les résultats de l'analyse de la tradition sont schématisés
dans un beau stemma.

Malgré le style agréable de l'éditeur et malgré la subtilité de son argumentation,

les trois premiers chapitres de l'introduction critique sont assez ennuyeux :

cette partie est, comme chaque introduction critique, nécessaire mais peu
plaisante. En revanche, le reste de l'introduction du père Oliva - soit plus de deux

cent cinquante pages - se lit vraiment comme un roman policier. Le chapitre IV
traite des rectifications majeures au premier livre du commentaire des Sentences.

Ici, le père Oliva montre, par une étude perspicace des différents témoins et de

certaines formules de style, que la rectification au Prologue, c.-à-d. le célèbre

passage sur la théologie comme science subalternée (passage inséré dans l'article
3) doit avoir été conçu avant la rédaction du commentaire du livre III. Grâce à

cette étude pénétrante, il est le premier qui réussit, après tant de siècles, à remettre

à sa place authentique l'addendum sur la subalternation. Ses études paléographiques

et historico-littéraires sur les deux autres rectifications du Primus Thome

(à savoir concernant les attributs divins et concernant la locution du Verbe trini-
taire) sont également impressionnantes. Dans le cadre de ses recherches sur les

rectifications, on trouve aussi une intéressante digression sur les théories
antérieures ou contemporaines de la subalternation (sont étudiés Eudes Rigaud,
Guillaume de Méliton, la Summa fratris Alexandri, Albert le Grand et Bonaven-



Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus 287

ture) et une autre digression sur la réception du Scriptum par les premiers élèves

de Thomas, notamment par Annibaldus Annibaldi, Bombolognus de Bologna et
Romanus Orsini de Roma (inutile de noter que le père Oliva appartient à la
sélecte pléiade de médiévistes qui fréquentent et connaissent ces auteurs tombés

depuis longtemps dans l'oubli).
Le chapitre V est intitulé « Observations sur la chronologie et l'ordre des

Livres commentés » ; titre trop humble, puisqu'il cache une réelle étude biographique

sur le jeune Thomas d'Aquin, une étude qui tient compte non seulement
des anciennes biographies (celles de Ptolémée et de Tocco) mais aussi d'une
étude codicologique des autographes (spécialement de l'autographe du commentaire

albertinien sur la Hiérarchie céleste et du commentaire de Thomas sur Isaïe).
Tout cela permet au père Oliva de corriger la biographie accréditée de Weis-

heipl, selon lequel la lecture cursive sur Isaïe devrait être considérée comme un
opus coloniense. Dans une deuxième étape, il éclaire les différents sens des mots
'lectio' et Tectura' dans le Corpus thomisticum, non comme un simple exercice

linguistique, mais en vue de calculer à peu près la matière traitée pendant une
heure ou plutôt pendant une séance de cours sur les Sentences. Combinant ces

analyses lexicologiques avec les résultats de la recherche biographique, le père
Oliva conclut que Thomas a commenté « en classe les Sentences seulement
pendant deux ans, probablement de l'automne 1252 à l'été 1254 ou, au plus tard, de

l'automne 1253 à l'été 1255 » (241 et 344). Sur la base d'une étude exhaustive des

renvois internes au Scriptum, il établit que Thomas, à l'encontre de plusieurs
autres théologiens, a suivi, en commentant les Sentences, l'ordre des livres de Pierre
Lombard.

Le chapitre VI, où l'on passe de la critique à l'herméneutique, peut être lu
comme un prélude à une monographie doctrinale concernant le Prologue de

Thomas, étude que le père Oliva a mise sur le chantier et qu'il publiera,
espérons-le, prochainement. Dans ce chapitre, le père Oliva éclaire la structure
du Prologue et la conception thomasienne de la sacra doctrina (qui est, comme il
le montre contre Patfoort, identique à la théologie). Afin d'interpréter la pensée
de Thomas adéquatement, il compare son proemium avec d'autres prologues de

commentaires sur les Sentences (d'Alexandre de Halès à Robert Kilwardby en

passant par Albert, Bonaventure et cinq autres théologiens du 13e siècle). Cette
étude comparative met en lumière l'originalité de Thomas, qui, plus que ses

prédécesseurs ou contemporains, a assimilé la philosophie aristotélicienne et

particulièrement la méthodologie des Analytiques Postérieurs. Son originalité se

révèle surtout dans la question sur la nécessité d'une science théologique outre
les sciences philosophiques. De là, le père Oliva conclut que c'est la philosophie
qui, selon Thomas, accorde la place d'honneur à la théologie, et que c'est la

philosophie qui indique la nécessité de la théologie. Même si cette thèse peut
surprendre ou prêter à controverse, l'auteur réussit à rendre son interprétation
plausible.

Dans le dernier chapitre de l'introduction, l'orthographe polygraphique
médiévale est défendue contre l'usage des éditeurs qui normalisent les textes



288 Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus

médiévaux en se référant à l'orthographe néolatine. Tous ceux qui, après et en

dépit des études des pères Gils et Bataillon, de Paul Tombeur et de Roland
Hissette, croyaient encore à la validité de l'orthographe néolatinisée, doivent
lire ces dix pages que le père Oliva y a consacrées : s'ils ne sont pas trop têtus, ils
devront avouer qu'il est stupide de vouloir moderniser l'orthographe des textes
médiévaux.

Dois-je dire encore quelque chose sur l'édition du texte? La réponse est

brève: Non! Il faut parler des éditions seulement pour corriger des fautes. Or en
lisant assez attentivement le texte qu'Adriano Oliva vient d'éditer, je n'ai
découvert aucune véritable erreur. Qui plus est, l'apparat des variantes est très

clair, l'apparat des sources (des citations explicites et des passages parallèles) est

extraordinairement abondant. Quant au texte, et plus spécialement quant à

l'orthographe, je voudrais faire quand-même une petite remarque critique, une

remarque générale qui concerne l'édition de presque tous les textes médiévaux.

D'une part, on s'efforce à reconstruire le texte authentique, tel que l'auteur l'a
écrit, en prêtant beaucoup d'attention à l'orthographe, y compris la ponctuation.

D'autre part, on modernise encore l'emploi des majuscules et des minuscules.

Pourquoi utilisons-nous encore toujours des majuscules pour les noms

propres (personnels et géographiques), pour les noms de Dieu et des dieux

('deus' y compris), pour 'philosophus' et 'commentator' et pour les titres des

ouvrages En introduisant ces majuscules superflues, qui sont de bizarres

Fremdkörper dans les textes du 13e' du 14e et même du 15e siècle, on modifie ces

textes médiévaux de façon considérable. Cela est inutile, c'est difficile (faut-il
écrire les pronoms désignant Dieu avec majuscule faut-il écrire 'trinitas' avec

majuscule mais 'essentia diuina' avec minuscule? pourquoi et c'est fautif (tout
comme il serait une bêtise d'écrire les termes génériques en français avec

majuscule et en allemand avec minuscule). Nous devrions plutôt suivre

l'exemple de David Piché, qui, au moins dans son édition critique de La
condamnation parisienne de 1277 (Paris, 1999) utilise les majuscules en
conformité avec les manuscrits médiévaux (cf. 62). Or, avouons-le immédiatement :

cela n'est qu'un détail peu important, qui concerne seulement l'habillement
typographique du texte

Que le livre d'Adriano Oliva soit un trésor de connaissances théologiques,
philosophiques, historiques et philologiques, cela est immédiatement évident si

l'on parcourt l'index et la bibliographie ; et cette impression est confirmée et
corroborée par chaque page de ce grand livre. Il y a quelques années, nous avons
écrit, à la fin de notre sévère et malicieux compte-rendu de l'édition du De

spiritualibus creaturis, que nous espérions que Ton ne serait jamais obligé de dire
de la Commission Léonine ce qu'Abélard avait remarqué par rapport à Anselme
de Laon : « Stat magni nominis umbra ». Aujourd'hui, nous sommes heureux de

pouvoir chanter une palinodie en louant le Président de la Commission Léonine

avec une citation empruntée cette fois à Bernard de Clairvaux: « Non est in eo

magni nominis umbra, sed ueritas »!

Guy Guldentops



Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus 289

INGHAM, Mary B.: Johannes Duns Scotus Zugänge zum Denken des Mittelalters

3). Münster: Aschendorff 2006. 135 S. ISBN 3402046326.

Troisième volume d'une collection qui propose des initiations aux grandes figures

de la pensée médiévale, cet ouvrage se veut une introduction historique et

thématique à la pensée de Jean Duns Scot (1265/66-1308). Il s'adresse notamment

aux étudiants en philosophie et au publique plus large des intéressés à la

pensée du Moyen Age. Conformément au profil de cette collection, il débute par
une introduction historique qui rappelle quelques faits majeurs de la culture
philosophique du XIIF siècle: le cadre institutionnel de la pensée, l'héritage
philosophique gréco-arabe, l'impact de Faristotélisme et les réactions critiques qu'il a

suscitées - notamment chez Bonaventure, avant de prendre une forme
institutionnelle dans la célèbre condamnation de 1277 et de trouver des théorisations
de la légitimité de cette censure chez quelques représentants de la tradition
franciscaine de la fin du XIIIe siècle (Guillaume de la Mare, Pierre de Jean Olivi,
Guillaume de Ware). Cette tradition fournit le terrain et l'horizon dans lequel
Duns Scot s'inscrit comme une figure à la fois de continuité et de rupture:
continuité dans son intention critique à l'égard des philosophes, rupture quant à

l'usage d'Aristote et à la manière nouvelle de faire de la philosophie (10). Celle-
ci est produite dans une confrontation intense avec des maîtres du XIIIe siècle
finissant - Henri de Gand, Gilles de Rome, Godefroid de Fontaines -, dont Scot
discute et critique les positions avant de clarifier ses choix théoriques. Ces choix
s'exercent notamment dans l'examen de quelques thèmes majeurs, que l'Auteure
présente de manière claire et concise et qu'elle regroupe en trois domaines: la

théorie de la connaissance, la métaphysique et l'éthique. S'agissant de rendre

compte du processus cognitif, il est montré que Duns Scot oriente son examen
vers l'identification des conditions de possibilité d'une connaissance certaine de

la réalité extramentale et de la conscience subjective des états intérieurs, et ce à

partir de la considération de la nature de l'homme plutôt que de ses capacités
actuelles: l'Auteure relève ici l'importance de la notion d'étant conçu comme uni-

voque, qui constitue précisément la condition de possibilité recherchée. La
distinction entre connaissance abstractive et connaissance intuitive déplace
l'attention vers l'acte cognitif et débouche sur une valorisation de la perfection
de l'intellect - un aspect envisagé dans cette étude comme un dépassement de la

conception aristotélicienne de l'âme et de son activité (36). Dans le domaine de

la métaphysique, le propre de la démarche scotiste est situé dans la mise en avant
des transcendentaux comme objet premier, ce qui fait de ce domaine la science
des déterminations transcendentales de l'être - une science qui n'est plus ancrée
dans la réalité extramentale, mais dans la réalité telle qu'elle est accessible et telle
qu'elle est présente à l'intellect humain. Dans cette orientation, qui accorde une
importance particulière à la réflexion sur les conditions de possibilités de cette
science, l'Auteure voit une anticipation de la démarche kantienne (37). Par
ailleurs, la réflexion scotiste sur la contingence, menée par le biais de la notion de

possible, met en avant la liberté divine, dont la prise en compte permet de rem-



290 Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus

placer le modèle aristotélicien de causalité: dans ces considérations l'Auteure
repère des éléments développés ensuite par Ockham ou Descartes (38). Concernant

le domaine de l'éthique, la nouveauté scotiste est située dans le refus du
modèle intellectualiste formulé dans l'Ethique à Nicomaque et dans la primauté
accordée à la volonté et à l'acte d'amour comme accomplissement de la rationalité

humaine. Scot ne dissocie pourtant pas l'intellect de la volonté, mais
développe une éthique rationnelle dont l'héritage sera recueilli par Ockham et Buridan.

Plus généralement, l'Auteure caractérise la pensée de Scot comme une «

attention envers la conscience subjective personnelle à la lumière de principes
rationnels » - des principes qui, selon l'Auteure, vont exercer leur influence au

cours des siècles sur des penseurs aussi différents que Suarez, Molina, Leibniz,
Wolff ou Kant, jusqu'aux développements récents du pragmatisme américain
(39). Tout en rendant fidèlement compte de l'articulation interne de la démarche

scotiste, ce volume montre ainsi à la fois l'enracinement dans le passé et les

perspectives que la doctrine de Scot a ouvertes sur la modernité philosophique.
Loin des jugements faisant du Docteur Subtil une figure de rupture à l'égard des

synthèses du XIIIe siècle, et notamment à l'égard de la doctrine de Thomas

d'Aquin, la présentation de M.B. Ingham envisage Scot plutôt comme un
penseur-charnière: héritier critique de la tradition philosophique - mais aussi de la
culture franciscaine de la fin du XIIIe siècle -, il a élaboré une pensée propre,
dense et souvent nouvelle, qui a su exercer son influence bien au-delà du Moyen
Age.

La deuxième partie de ce volume permet de se familiariser avec la pensée de

Scot et d'en approfondir quelques aspects par la présentation d'un vaste choix de

textes (45-112), introduits par des « aides à la lecture » (40-42). Une bibliographie

fournit au lecteur des indications utiles quant aux éditions critiques et aux
traductions (allemandes et anglaises) des écrits de Scot et offre un choix de

littérature secondaire - on peut cependant regretter que celle-ci soit axée essentiellement

sur des études en langue allemande et anglaise et que, par exemple, les

travaux de G. Sondag (traductions françaises de plusieurs textes de Scot et la

monographie: Duns Scot. Paris 2005) et de O. Boulnois (Duns Scot, la rigueur de

la charité. Paris 1998; Etre et représentation. Une généalogie de la métaphysque
moderne à l'époque de Duns Scot. Paris 1999 ainsi que l'édition des Actes du colloque
qui s'est tenu à Paris en 2002: Duns Scot à Paris. Paris 2004) n'y soient pas
mentionnés. Un glossaire (122-130), ainsi qu'une table chronologique et un index
des noms et des choses viennent clore ce volume, qui fournit sans doute un
instrument très utile pour l'approche de la pensée scotiste, offre plusieurs occasions

d'approfondissement et ouvre des perspectives intéressantes d'élargissement de la

pensée de cette figure majeure de la philosophie médiévale.

Tiziana Suarez-Nani



Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus 291

LEINSLE, Ulrich G.: Dilinganae Disputationes. Der Lehrinhalt der gedruckten

Disputationen an der Philosophischen Fakultät der Universität Dillingen 1555-1648

Jesuitica 11). Regensburg: Schnell & Steiner 2006. 678 S. ISBN 13 978-3-7954-

1873-1.

Das neue Buch des Regensburger Philosophiehistorikers, ein schwerer Prachtband,

setzt der 1803 aufgehobenen schwäbischen Universität Dillingen ein
Denkmal. Genauer gesagt, den ersten hundert Jahren ihrer Philosophischen
Fakultät; denn die Universitätsgeschichte im Allgemeinen ist gut erforscht. Leins-
les Buch bildet die Fortsetzung einer inzwischen stattlichen Reihe philosophiehistorischer

Monographien zu katholischen Bildungszentren der Frühen Neuzeit

(vgl. Arno Seifert zu Ingolstadt, Emmanuel J. Bauer zu Salzburg, Roman
Darowski zur polnischen Szene). Um es gleich vorweg zu sagen: eine großartige
Leistung zur Wiedergewinnung unserer kulturellen Vergangenheit.

Von 1563 bis 1773 war Dillingen Jesuitenuniversität. Verglichen mit Ingolstadt

- von anderen Orten zu schweigen - war es eine Provinzanstalt, doch das

Rotationssystem, an welchem der Dillinger Lehrkörper partizipierte, war nicht
auf die Provinz beschränkt. Unter den insgesamt 67 untersuchten Professoren
befinden sich Ungarn, Italiener, Schweizer, Belgier, Engländer und sogar ein Ire
(ein Bruder des berühmten Skotisten Wadding und Cousin des Prager Wadding).
Die 1617/22 gegründete Universität Salzburg war geistig ein Ableger von
Dillingen (558). Leinsles Untersuchung gilt dem literarischen Profil einer Anstalt,
die in die Hände jenes Ordens übergegangen war, von dessen Schulphilosophie
Charles Lohr gezeigt hat, daß sie das bei weitem größte Kontingent zum
frühneuzeitlichen Aristotelismus gestellt hat. Nüchtern doxographisch gibt Leinsle
eine Bestandsaufnahme der philosophischen Enzyklopädie im Rahmen des durch
die Ratio Studiorum vorgeschriebenen Triennium philosophicum. Die Grenze des

Berichtszeitraums - 1648 - ist ein Zugeständnis an die politische Geschichtsschreibung

(22). Motiviert wird sie aber auch mit einer hochschulpolitischen
Zäsur: dem philosophischen Syllabus des Jesuitengenerals Piccolomini von 1651.

Leinsle wertet ihn als eine empfindliche Beschränkung der Lehrfreiheit (240,

553). Dillingens Blütezeit würde er in die Jahre 1612-30 setzen (559).
Erneut (vgl. FZPhTh 48 [2001] 493-96) bewährt Leinsle seinen Sinn für Orte

der Beschaulichkeit mit ungeplünderten Bibliotheken. Die Studienbibliothek
Dillingen ist ja eine bekannte Adresse. Ausgewertet werden - neben einigen
handschriftlichen Archivalien (jedoch keinen Vorlesungsmanuskripten) - über
dreihundert Dissertationen. Das Verzeichnis der Primärquellen umfaßt 48

Seiten. Daß die Lehrentwicklung in vielen Bereichen „praktisch lückenlos" (158)

dokumentiert ist, ist die Vorbedingung für das von ihm gewählte Verfahren, die

universitäre Thesen- und Dissertationsliteratur in der Weise zu sichten, daß er
sie im genauen Anschluß an die Gliederung des aristotelischen Kurrikulums
jeweils in zeitlichen Längsschnitten charakterisiert: Logica (86-156), Physica (157—

241), De caelo / De meteoris (242-290), De generatione et corruptione (291-
344), De anima (345-463), Ethica / Politica (464-492), Metaphysica (493-532).



292 Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus

Ein Abschnitt zu verschiedenen Aspekten des Verhältnisses von Philosophie
und Christentum (Philosophia sacra, Eucharistielehre, Vorläufer des Athanasius

Kircher) rundet den Uberblick ab (533-551). Sowenig er Fingerzeige in dieser

Richtung ganz unterdrückt, geht es Leinsle doch weder um die Stichhaltigkeit
noch um die Quellen der von ihm referierten Lehrmeinungen. Es geht um einen
Aufriß des für probabel gehaltenen „Wissens" in der Zeit des „Übergangs vom
,Späthumanismus' zur ,Barockscholastik'" (552). Daß gemütliche Lateinlehrer
wie Jacob Pontanus im 17. Jh. nicht mehr tonangebend waren (556), liegt nämlich

nicht an der entstehenden Naturwissenschaft.
Wer sich dafür interessiert, was zur Zeit Galileis naturphilosophisch los

war, wird mit Gewinn, wenn auch enttäuscht, zu diesem Band greifen. 1611,
schon ein Jahr nach dem Erscheinen des Sidereus nuncius, wurde zwar in Dillingen

darüber disputiert (266), und 1618 konnte Dillingen sich rühmen, im Besitz
eines Teleskops zu sein (209), aber viel scheint daraus nicht gefolgt; die kirchliche

Zensur des Kopernikanismus hinterließ ihre Spuren. Zwar bekannte man
sich vergleichsweise früh, 1619, zur Netzhaut als dem Sehorgan, das lag jedoch
an der Autorität Christoph Scheiners (464). In Abgrenzung vom reformierten
Marburg verdammte man 1628 feierlich den Paracelsismus, aber mit der Autorität

der spanischen Inquisition im Rücken (323). Eine Autorität war leider auch

der Hexenjäger Delrio (344, 523). Davon, daß Dillingen den gleich nebenan
tobenden Hexenwahn wenigstens zu beschwichtigen versucht hätte, berichtet die

Geschichte nichts. Also doch eher alles sehr renaissancehaft. Wie „die Materie in
poetisch-sinnlichem Glänze den ganzen Menschen anlacht" (Marx), diese

Abschnitte scheinen auch mit einer gewissen Vorliebe geschrieben; jedenfalls sind
sie Leinsle besonders gut gelungen.

Das Dillingen des Berichtszeitraums war eine unausgegorene Mischung aus

Thomismus, Skotismus, Ramismus und italienischer Naturphilosophie. Kein
Wunder, daß sich das literarisch zu keinem Cursus Philosophicus verdichtet hat.
Es hat nicht nur am Dreißigjährigen Krieg gelegen, daß die damals modernste

philosophische Literaturgattung nur außerhalb Deutschlands florierte. Statt dessen

also ein knapper Regalmeter Dissertationen - Leinsle meint, ein „Zeichen
der Lebendigkeit" (560). Qu'a-t-on decide?1

Vermutlich wird man die bleibende Leistung der Philosophischen Fakultät
von Dillingen darein setzen, daß hier am 8. November 1624 der Keim zum
Historischen Wörterbuch der Philosophie gelegt wurde. Für eine Disputation an
diesem Tag stellte Georg Reeb eine Sammlung von 65 alphabetisch geordneten
Distinctiones Philosophicae, quarum in Schölls frequentior usus zusammen, die es

dann, zu einem kleinen Handbuch erweitert, im Schulbetrieb der Jesuiten bis

zum Ende des 19. Jhs. auf immerhin neun Auflagen gebracht hat. Daß Johann
Adam Scherzer sie seinem eigenen Vademecum sive Manuale philosophicum ein-

1 Isaak Casaubon (1559-1614), als er in der Sorbonne den dreihundert Jahre alten
Disputationssaal gezeigt bekam. Nach G.W. LEIBNIZ: Philosophische Schriften. Hg. v. C.I. Gerhardt.
Berlin 1875-90, Bd. 3, 192.



Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus 293

verleibte, verschaffte ihr Eingang auch in die protestantische Tradition (73-79).
So vergleichsweise bescheiden sich seit der Kirchenspaltung der deutsche Beitrag
zur scholastischen Philosophie ausnimmt, unter Quellenangabe die lexikalische

Aufarbeitung der philosophischen Terminologie scheint, seit Reeb, ein Geschäft
vornehmlich deutscher Philosophieprofessoren geblieben. „Das Edelste, was wir
besitzen," wird Johann Gottfried Herder die Voraussetzung explizit machen,
„haben wir nicht von uns selbst; unser Verstand mit seinen Kräften, die Form,
in welcher wir denken, handeln und sind, ist auf uns gleichsam herabgeerbt. Wir
denken in einer Sprache, die unsere Vorfahren erfanden, in einer Gedankenweise,

an der so viele Geister bildeten und formten [...]". Leinsles Buch legt die

Vermutung nahe, daß es das anhaltend humanistische Air der Jesuitenuniversität
Dillingen war, das für solche Einsichten disponiert hat.

Dabei war der Zweck der Übung nicht die Thesaurierung, sondern die

Vorbereitung auf die gelehrte Disputation. Diese setzte nicht nur die sichere Beherrschung

von Konsequenz- und Schlußregeln voraus - der Student soll, hieß es in
der Studienordnung der Jesuiten, über jeden begangenen Schnitzer in dieser

Beziehung vor Scham zu erröten gelernt haben -, sondern vielleicht noch mehr,
daß man sich in den vielen Möglichkeiten - den distinctiones - auskennt, auf die

philosophische Sätze in der einen Beziehung wahr, in einer anderen Beziehung
falsch sein können. Durch scharfsinnige Distinktionen die Einwände des

Opponenten entkräftet zu haben, war der Triumph des Defendenten. Um den Erwerb
dieser Art Bildung war es an den philosophischen Fakultäten der Frühen Neuzeit

zu tun. Leinsles Buch handelt davon, was sich in den dieser pädagogischen
Absicht untergeordneten Übungen an philosophischem Leben spiegelt. Sein

Thema ist die philosophische Lehre, nicht die Forschung.
Was die Forschung betriff, spielte damals spielte die Musik bekanntlich in

Spanien. Wie Leinsle das Verlaufsprofil des Philosophiebetriebs über eine

Zeitspanne von hundert Jahren nachzeichnet, kann er sowohl die Beharrungskräfte
einer typischen Renaissancegründung als auch ganz konkret zeigen, ab wann
(kein zeitlicher Vorsprung gegenüber den protestantischen Universitäten: 531)
und wo diese Mentalität durch die Rezeption der spanischen Jesuitenscholastik
kippte. Suarez' Disputationes metaphysicae von 1597, denen seit jeher diese

Wirkung nachgesagt wird, haben das nicht allein geschafft. Die jüngeren - Pedro

Hurtado de Mendoza, Rodrigo de Arriaga, Francisco de Oviedo (554), nicht zu

vergessen Kardinal Juan de Lugo und der Pole Marcin Smiglecki (110) - spielen
als Folie für die Dillinger Vorgänge zusammen eine mindestens so große Rolle.
Leinsle datiert (557) den Umbruch auf ca. 1617. Besonders die 1642-46 auch in
Dillingen ausgetragene Kontroverse um die Existenz der sog. Modi scheint ein

Vorgang von großer Tragweite zu sein. Unter „Modi" verstand die Barockscholastik

Seinsannahmen, die die Vertreter dieser Hypothese zur Analyse komplexer

Phänomene einführten. Um z.B. einen „Stau" als Sachverhalt angemessen zu
beschreiben, dafür kommt man mit der traditionellen Substanz-Akzidens-Onto-
logie kaum aus. Wird jedoch erst einmal diese neue Sorte von Entitäten zugelassen,

die Modi, haben sie auch alles gleich überschwemmt. Kein Wunder, daß



294 Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus

Ockhams Rasiermesser, das im 14. Jh. die Seinsannahmen der skotistischen
Ontologie zurückstutzte, auch im 17. Jh. wieder gehandhabt wurde. Dillingen in
Ehren, um aber diese hochinteressante, bisher unbekannte Diskussion und deren

Bezüge adäquat darzustellen, muß man schon weiter ausgreifen, und so hat
Leinsle dem Thema hier nur wenige Seiten (123-134) gewidmet und die ausführliche

Problemgeschichte in - auch darum sehr empfehlenswerte - Sammelbände

ausgelagert.2
Dieser Umstand zeigt die Grenzen des gewählten Verfahrens. Ob der

Philosophiehistoriker sich mit Gewinn auf Längsschnittstudien lokaler Institutionen
verlegt, Zweifel daran wird auch Leinsles neues Buch nicht ausräumen. Will
man an systematische Diskurse ihrer argumentativen Substanz nach heran,
scheint die festgehaltene Identität der Lehranstalt den früher beliebten Rastern -
Schulen, Identitäten der konfessionellen, sprachlichen oder politischen Geographie

- nicht unbedingt überlegen. Leinsles eigene Praxis widerlegt die von ihm
mit dem Argument begründete Aufwertung der Thesenliteratur gegenüber den

„Lehrbüchern", jene biete ein frischeres Bild des philosophischen Lebens.

Umgekehrt: Erstens hat das Genre überhaupt einen Stich ins Triviale. Daß z.B. der
Mensch „animal rationale mortale" sei, kann nicht, weil es 1607 wiederholt
wurde, deswegen auch für registrierenswert (454) gehalten werden. Zweitens die

Kurzatmigkeit. Ausführlichkeit allein gibt philosophischen Thesen Sinn. Die
zeitgenössischen Lehrbücher werden von Leinsle daher fleißig konsultiert. Sein

Aufgebot an Sekundärquellen (616-625) ist mindestens so eindrucksvoll wie das

der Primärquellen. Wo die Lehrbücher ihn im Stich lassen, steht man dumm da.

Was soll man z.B. mit der Information (234) anfangen „Coscan versteht 1615

Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft als quasi-transzendentale Teile (très
quasi transcendentales partes) der Zeit"? Das klingt ungewöhnlich, es könnte
spannend sein, aber um das zu beurteilen, müßte man wissen, wogegen es sich

richtet und inwiefern hier „quasi-transzendental" als Unterscheidungsbegriff
fungiert. Nur der argumentative Kontext gäbe darüber Aufschluß, ob es mehr
als Jargon ist. Aber je mehr „These", desto weniger Kontext. Wird mit der

Aufwertung der Thesenliteratur nicht doch aus der Not eine Tugend gemacht?
Disputation vs. Lehrbuch: die Opposition ist überhaupt fragwürdig. Die „Lehrbücher"

der Zeit - wir sprechen von Folianten - waren ja ihrerseits disputativ
organisiert. Wo die Thesenliteratur unbestreitbar für Kolorit sorgt - bei so mancher

naturphilosophischen Schnurre -, feiert sich die Renaissancekultur. Umgekehrt

ist es auch ein Zeichen von deren Uberwindung, daß die Dissertationen
zum Ende von Leinsles Berichtszeitraum hin massiv anschwellen. Statt der 15,

20, höchstens 30 Seiten sonst hat man bei Christoph Haunold, dem Hauptim-

2 LEINSLE, Ulrich G.: Schwester formalitas' oder Bruder ,modus'? Mastri im Streit um modale

Entitäten. In: M. FORLIVESI (Hg.): Rem in seipsa cernere. Saggi sulpensiero filosofico di Bartolomeo
Mastri (1602-1673) Subsidia mediaevalia Patavina 8). Padua: II Poligrafo 2006, 363-397.
Vorher schon: DERS.: Rodrigo de Arriaga im Streit um modale Entitäten. In: J. BENES u.a. (Hgg.):
Bene scripsisti... (Festschrift Stanislav Sousedik). Prag: Filosofia 2002, 161-189.



Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus 295

porteur spanischer Theoreme, plötzlich 100, ja 300 Seiten. Dazwischen ist kaum
noch ein Vergleich möglich, es ist nicht mehr dieselbe Textgattung.

Einwände in dieser Richtung sind nicht herabsetzend gemeint. Der Autor
weiß selber, daß sein Ansatz nicht vollauf befriedigt, z.B. auch darum nicht,
weil auf dieser Quellenbasis das Fach Metaphysik, wegen der Prüfungstermine
damals, notwendig zu kurz kommt (493). Die Einleitung benennt Forschungsdesiderate.

Das Geleistete ist gleichwohl stupend, der gelehrte Apparat so aufwendig,

wie es sich für ein Werk dieser Anlage geziemt. In den biographischen
Angaben zu den Verfassern der Thesen hätte man sich gewünscht, die Konzentration

auf Dillingen nicht ganz so strikt durchgeführt zu sehen. Gern erführe man
die weiteren Karrierestationen dieser Professoren: Woher kam Coscan? Was ist
aus Coscan geworden? Das infame „Jesuitennullen" (Prantl) hängt doch, trotz
Frans Romstöck, immer noch zu fatal über diesen Leuten. Die jüngere
Sekundärliteratur ist fair bedacht, vielleicht etwas zu wohlwollend: Rezensent zählt
auf 2500 Fußnoten kaum zehn Akte der Distanzierung. Sind wir inzwischen
wirklich so weit, daß die Männer des 19. Jhs. (Carl Werner!) ad acta gelegt werden

können? Neben dem unerläßlichen Personenregister gibt es ein umfangreiches

Begriffs- und Sachregister, das brauchbar ist, denn es verzeichnet auch
lateinische Termini. Ohne die auf den Druck verwendete große Sorgfalt wäre all
die Mühe übrigens verschwendet. Die Buchausstattung, das typographische
Erscheinungsbild: alles wohltuend. Hier hat ein Verlag einmal nicht alle Arbeit auf
den Autor abgewälzt.

Die bei Schnell & Steiner erscheinende Reihe Jesuitica, herausgegeben von
Günter Hess, Julius Oswald SJ., Ruprecht Wimmer und Reinhard Wittmann,
umfaßt Quellen und Studien zu Geschichte, Kunst und Literatur der Gesellschaft

Jesu im deutschsprachigen Raum. Petrus Canisius, Jakob Bidermann und
Jacob Balde sind bisher Gegenstand eigener Monographien.

Da regt sich ein Wunsch: Reeb ist greifbar. Praktisch ungreifbar sind die

philosophischen Dissertationen Christoph Haunolds. Leinsle stellt ihm das Zeugnis
aus, daß er „die glänzendste philosophische Begabung ist, die Dillingen in dieser

Zeit aufzuweisen hatte" (156, 463, 559). Was Haunold anschließend in Ingolstadt
publiziert hat - nicht nur als Theologe -, bestätigt dieses Urteil. Auf Haunold
macht Leinsles Buch Appetit. Wäre es nicht an der Zeit, diesem einzigen
Deutschen, der mitten im Dreißigjährigen Krieg scholastisch auf der Höhe seiner
Zeit war, endlich wenigstens eine Sammlung seiner Opuscula philosophica zu
gönnen? Womöglich gleich unter Einschluß der handschriftlichen Kosmologie
(Ms. StuBD XV 37)? So hätte man am Ende doch noch einen nahezu kompletten
Philosophiekurs. Rezensent böte dazu gern seine Hand.

Sven K. Knebel



296 Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus

KOCH, Bettina: Z«r Dis-/Kontinuität mittelalterlichen politischen Denkens in der
neuzeitlichen politischen Theorie. Marsilius von Padua, Johannes Althusius und
Thomas Hobbes im Vergleich. Berlin 2005. 381 S. ISBN3-428-11609-7.

„Denn siehe, ich will einen neuen Himmel und eine neue Erde schaffen, daß

man der vorigen nicht mehr gedenken und sie nicht mehr zu Herzen nehmen

wird, spricht der Herr durch den Mund seines Knechtes Jesaja." (Jes. 65,17ff.).
Zu der europäischen Geschichte der Neuzeit, die man als Säkularisierung -
Koch spricht lieber von „Desakralisation" - oder als humane Selbstbehauptung
lesen kann, gehört es auch, nicht mehr von Gott zu erwarten, daß alles,
Irdisches wie Himmlisches, neu wird. Der neuzeitliche Mensch wird zum Schöpfer
und Betrachter seiner eigener Weltneuheit. Doch was ist eigentlich neu an der
Neuzeit? Blickt man vom Großen und Ganzen auf die Details, läßt sich diese

Frage gar nicht mehr so leicht beantworten. Bettina Koch hat in ihrer Vechtaer
Dissertation die Geschichte des politischen Denkens in den Blick genommen
und dabei detailgenaue Analysen und Vergleiche der politischen Theorien von
Marsilius von Padua, Johannes Althusius und Thomas Hobbes angestellt, um im
ganzen weniger die Brüche als vielmehr die Kontinuitäten zwischen mittelalterlichem

und neuzeitlichem politischen Denken zu akzentuieren.
Das Ergebnis ist eine pointilistische Zusammenschau der politischen Anthropologie,

der Philosophie der politischen Ordnung und des Rechts sowie des

politisch-theologischen Problems und der Pathologie politischer Systeme, wie sie die

drei untersuchten Autoren jeweils behandeln. In vergleichender Perspektive
beansprucht Koch u.a. zu zeigen, wie es „von Marsilius zu Althusius zu Hobbes zu
einer ,Entbürgerlichung' des Bürgers" komme (335). Darüber hinaus kann es

überraschen, daß sie in Marsilius von Padua den „säkularsten" Theoretiker erkennen
will (294). Zwar wird man heute nicht mehr Otto von Gierkes Auffassung folgen
wollen, der die Politica des Herborner Calvinisten als eine rein weltliche, rational
begründete Politik verstanden hat. Koch nimmt aber auch Hobbes' Konstruktion
des „sterblichen Gottes" und die christlich-theologische Legitimation der
Souveränität gegenüber dem rationalen Vertragsmodell ernster, als es das weithin
verbreitete modernistische Hobbes-Verständnis wahrhaben will. Marsilius und
Hobbes wollen es kirchlichen Würdenträgern verwehren, weltliche Autorität
auszuüben. Während Marsilius dabei, seiner organologischen Staatsauffassung

folgend, die den verschiedenen Ständen unterschiedliche Aufgaben zuzuweisen

erlaubt, zum Mittel funktionaler Trennung greift, denkt Hobbes konsequent von
oben her und vereinigt in einer Person das Amt des weltlichen und des geistlichen
Oberhaupts. Was es Hobbes darüber hinaus ermögliche, die Gehorsamskollision
zwischen Souverän und Gott bzw. zwischen weltlichem und geistlichem Oberhaupt

- zumindest einem christlichen - zu vermeiden, ist sein zivilreligiöser
Bekenntnisschwund, der den für das Seelenheil nötigen Glauben auf den Satz:

„Jesus is the Christ." beschränkt und damit der Vereinheitlichung von politischem
Gemeinwesen und Kirche ihren problematischen Charakter nimmt. Schließlich



Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus 297

betone Hobbes im Unterschied zu Marsilius und Althusius auch, daß der Herrscher

bis zur zweiten Ankunft Christi Stellvertreter Gottes sei (293; 342f.).
Ob die Ergebnisse der Arbeit die These von einem etwas Mehr an Kontinuität

zwischen mittelalterlicher und neuzeitlicher politischer Theorie belegen, darf
man indes bezweifeln. Zwar ist es aufschlußreich, im akribisch nachgezeichneten

Detail zu verfolgen wie Althusius und Hobbes zwei konträre Möglichkeiten
realisieren, wie die politische Theorie des Paduaners in der Neuzeit weitergetragen

werden konnte. Aber wie repräsentativ ist Marsilius von Padua für
mittelalterliches politisches Denken, gerade wenn man dieses wie Koch wesentlich
charakterisiert sieht durch das Konsensprinzip, die Idee der Repräsentation und das

Prinzip der Hierarchie? Wie neuzeitlich andererseits ist Althusius, dessen föderale

politische Theorie der consociationes ohne den systematisch konstitutiven
Bezug auf das Individuum auskommt? Zudem vertreten Althusius und Hobbes
zwei vollkommen konträre politiktheoretische Modelle, die Koch als

Suprematiemodell und als Föderalismusmodell unterscheidet. Wird damit die Vielfalt
neuzeitlichen politischen Denkens angedeutet, so doch bei weitem noch nicht
ausgeschöpft - zu denken wäre etwa auch an den Staatsräsondiskurs wie an dessen

Widerpart, den neorepublikanischen Diskurs, von den Utopien als Typus
neuzeitlichen politischen Denkens zu schweigen. Wer indes das Buch stärker fo-
kussiert auf die drei Autoren und die Darstellung der Einzelthemen liest, hat
jedenfalls mehr davon und wird auf jeder Seite kundig unterrichtet. George Steiner

hat einmal davon gesprochen, wie ihn die „Offenbarung inkommensurabler

,Einzigkeit'" gefesselt habe. In den Geisteswissenschaften sei Theorie nichts als

eine Intuition, die die Geduld verloren hat. Für das Ziehen und Verrücken von
Epochengrenzen scheint das gleiche zu gelten.

Kochs Studie versteht sich als ideengeschichtlicher Beitrag zum neo-klassischen

politikwissenschaftlichen Diskurs. Politikwissenschaft soll wie bei Voege-
lin Ordnungswissenschaft sein. Zugleich teilt Koch Hennis' Verständnis der
politischen als praktischer Wissenschaft. Analytisch finden Konzepte Michael Oa-
keshotts Verwendung. Darüber hinaus bekennt sich Koch selbstbewußt pragmatisch

zum „Methodenmix". Einen sachlichen Schwerpunkt bildet das Verhältnis

von Politik und Religion, wie es von den zwei „Neugläubigen", Hobbes und
Althusius, sowie dem Beinahe-Häretiker Marsilius bestimmt wird. Koch fragt,
welchen Einfluß Glaubensvorstellungen auf das Gemeinwesen hätten und wie
die Interaktion zwischen geistlichen und weltlichen Vorstellungen und Ansprüchen

sich bei den drei Autoren jeweils gestalte. Einer rein säkularen Deutung
aller drei Denker tritt sie entschieden entgegen. Insbesondere mit Bezug auf Hobbes'

Theorie will sie für „ein mehr religiös determiniertes Verständnis des

Politischen" (342) argumentieren. Darüber hinaus verdient die ebenso detailgetreue
wie vielfältige und dabei immer systematisch geordnete Rekonstruktion der drei
politischen Theorien große Anerkennung.



298 Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus

Repräsentation

Ein wichtiges Problem wird indes als möglicher systematischer Schwerpunkt
mehr angedeutet (54; 122f.; 134; 162; 172ff.; 195; 334f.) als akribisch ausgeführt.
Es handelt sich um das Problem der Repräsentation, das laut Koch ein Prinzip
des mittelalterlichen politischen Denkens und zugleich eines der problematischsten

Phänomene innerhalb der politischen Theorie ist. Für Eric Voegelin,
dem Koch in manchem folgt, bildet die Repräsentation gar das Zentralproblem
der politischen Theorie. Hinzu kommt, daß alle drei untersuchten Autoren für
die Geschichte des Repräsentationsgedankens durchaus signifikant sind. Koch
greift eine Unterscheidung Jeannine Quillets auf, die Repräsentation einerseits
als „reine Delegation im Sinne eines Mandats" verstehe und diese Auffassung
von „divine delegation" andererseits unterscheide. Marsilius und Althusius folgten

eher der römisch-rechtlichen Auffassung der Repräsentation. Der
Repräsentant verfüge über ein eng umrissenes Mandat. Hobbes stehe hingegen mit
seiner Auffassung vom christlichen Souverän als Statthalter Gottes in der Tradition

der „divine delegation", die vom Paptstum vertreten werde und ein
Repräsentationsverständnis mit - sit venia verbo - metaphysischem Mehrwert darstelle.

Der Auffassung der Repräsentation als Mandatsverhältnis entspreche bei
Marsilius und Althusius eine aktivere Konzeption des Bürgers als bei Hobbes (333f.).

Aus der leitenden Perspektive ihrer Untersuchung erscheint aber weder die

Unterscheidung angemessen und brauchbar zu sein, noch überzeugt die Zuordnung

der drei Autoren. So ist Koch selbst skeptisch, ob die Idee der politischen
Repräsentation für Marsilius überhaupt mehr als eine bloße Möglichkeit ist
(123; 162). Zwar spricht Marsilius vereinzelt von Repräsentanten und er
bestimmt an einer Stelle die Relation zwischen der opaken valentior pars und der
universitas civium als ein Verhältnis der Repräsentation, aber insgesamt entstehe
der Eindruck, laut Koch, „daß die Repräsentation in so wichtigen Angelegenheiten

wie der Gesetzgebung und der Absetzung des Regenten nicht Marsilius' erste
Wahl darstell[t]" (123). Während Quillet die Rolle des politischen
Repräsentationsgedankens im Sinne eines Mandats bei Marsilius akzentuiert, teilt Koch mithin

eher Nedermans Auffassung, daß Repräsentation in Marsilius' Lehre vom
menschlichen Gesetzgeber (legislator humanus) ohne Bedeutung ist. ,,[T]he
Defensor Pacis does not really offer a theory of representative government at all, in
the modern 'political' sense of representation." (NEDERMAN, Cary J.: Community

and Consent, Lanham. London 1995, 84). Marsilius macht indes vermehrt
Gebrauch von der Idee der Repräsentation im Hinblick auf das Konzil als

oberster kirchlicher Autorität. Seine repräsentative Qualität aber verdankt das

Konzil, von dem es heißt, es repräsentiere Christus als Gesetzgeber des ewigen
Gesetzes oder die Versammlung der Apostel und ihrer Gemeinde (DP II, 28, §

21), der Anwesenheit des Heiligen Geistes. Das Verständnis von Repräsentation
ist an der genannten Stelle das der Verkörperung einer Rolle bzw. die „Erfüllung
einer vorgeprägten Funktion" (HOFMANN, Hasso: Repräsentation. 3. Aufl.



Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus 299

Berlin 1998, 210). Die Schlüsse, die Koch für Marsilius' Verständnis des Bürgers
ziehen will (334), ergeben sich daraus jedoch nicht.

Blickt man von Marsilius zu Althusius hinüber, stellt sich die Frage nach der

Repräsentation etwas anders. Das Prinzip der Repräsentation, heißt es, sei in der
Theorie des Althusius fest verankert (162). Aber in welchem Sinn? Hasso

Hofmann hat gezeigt, wie der reichsstaatsrechtliche Dualismus sich bei Althusius in
einer Parallelaktion der Repräsentation niederschlägt, (cap. XVIII §§ 47 f.) Während

die Ephoren als diejenigen bezeichnet werden, welche die politische
Vereinigung in ihrer Gesamtheit verkörpern, besitzt die herrschaftliche Repräsentation

des summus magistratus den begrenzteren Sinn eines Mandats. Hofmann
(a.a.O., 371) spricht daher zu Recht von einem Dualismus von monarchischer

Vertretungs- und ständischer Identitätsrepräsentation (Hofmann, 371) Worum
Althusius gerungen habe, war der Begriff eines Volksorgans, um damit die
herrschaftliche Repräsentation zu kontrapunktieren (ebd.).

Hobbes' entscheidender Schritt in der Entfaltung des Repräsentationsgedanken
läßt sich nun in genauer Abgrenzung dazu verstehen. Denn die Intention

seiner politischen Theorie geht in die entgegengesetzte Richtung. Die Einheit
des repräsentierten Commonwealth kommt bei ihm nur durch die Einheit des

Repräsentanten, des Souveräns, zustande. Hobbes bedient sich dabei zwar der

Sprache des Vertrags und der Stellvertretung, die Althusius im Hinblick auf den

summus magistratus gebraucht. Hobbes' Absicht aber ist es, zwischen dem
Souverän und der politischen Einheit des Commonwealth ein Repräsentationsverhältnis

zu stiften, das dem zwischen Ephoren und Volk bei Althusius entspricht.
Was Althusius somit sprachlich und sachlich zum Zwecke gemäßigter
Herrschaft ausdifferenziert, fällt bei Hobbes zusammen.1

Kochs Deutung der Repräsentation bei Hobbes ist hingegen doppeldeutig.
Hobbes schreibt: „Ein Common-wealth wird eingesetzt genannt, wenn bei einer

Menge von Menschen jeder mit jedem übereinstimmt und vertraglich übereinkommt,

daß jedermann, sowohl wer dafür als auch wer dagegen stimmte, alle

Handlungen und Urteile jedes Menschen oder jeder Versammlung von Menschen,
denen durch die Mehrheit das Recht gegeben wird, die Person aller zu vertreten,
daß heißt ihre Vertretung (Representative) zu sein, in derselben Weise autorisieren
soll, als wären sie seine eigenen, und dies zum Zwecke eines friedlichen
Zusammenlebens und zum Schutz vor anderen Menschen." (Leviathan, Kap. 18, S. 136)

Laut Koch sei es anzuzweifeln, daß Hobbes dabei Repräsentation noch im alten
Sinne verstehe. Repräsentation im Hobbeschen Sinne sei es, „Institutionen und

Regenten als ,Repräsentanen' des Willens und der Interessen des Volkes aufzufassen"

(174). Hobbes' Verständnis schließe die Symbolisierung des Selbstinterpretation

eines politischen Gemeinwesens aus (175). Der strategische Gebrauch, den

Hobbes von der Sprache des Vertrages und vom Gedanken der Repräsentation
macht, bleibt so aber verborgen. Zudem scheinen diese Darlegungen eine Spannung

1 Vgl. PlTKIN, Hanna F.: Representation. In: BALL, T. u.a. (Hgg.): Political Innovation and
Conceptual Change. Cambridge 1995, 140-142.



300 Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus

aufzuweisen zu Kochs Fazit, daß Hobbes in der Tradition des mittelalterlichen
Repräsentationsgedankens stehe, wonach der Souverän Statthalter Gottes sei (334).

Civitas als universitas oder als societas

Für die systematische Ordnung ihrer Darstellung der Philosophie der politischen

Ordnung („civitas") von Marsilius, Althusius und Hobbes verwendet Koch
eine Unterscheidung Michael Oakeshotts (136ff.). Oakeshott sieht einen wichtigen

Unterschied darin, ob eine politische Ordnung als universitas oder als societas

begriffen wird. „A state understood in the terms of universitas is [...] an
association of intelligent agents who recognize themselves to be engaged upon the

joint enterprise of seeking the satisfaction of some common substantive want
[...] Government here may be said to be teleocratic, the management of a

purposive concern." (On Human Conduct, Oxford 2003, 205f.). Die Mitglieder einer
societas dagegen sind lediglich durch formale Regeln geeint, nicht durch eine

gemeinsame Unternehmung, mit der sie ein bedeutendes gemeinsames Ziel
verfolgen oder das gemeine Wohl befördern. Das zur societas gehörende
Regierungsverständnis beschreibt Oakeshott folgendermaßen: „The ruler of a

state when it is understood as a societas is the custodian of the loyalties of the
association and the guardian and administrator of the conditions which constitute

the relationship of socii" {On Human Conduct, 202). Ausgerechnet dort
weicht Koch nun von ihrer ansonsten streng praktizierten triadischen
Darstellungsform ab, wo man es am wenigsten erwartet. Sie übernimmt nämlich das

analytische Schema von Oakeshott, ohne dessen Einschätzung von Marsilius
und insbesondere von Hobbes in diesem Zusammenhang zu teilen. Oakeshott
ordnet Hobbes' Form der politischen Gemeinschaft eindeutig dem Modell der
societas zu. „[T]he notion that civil authority derives from or may be explicated
in terms of a compact or covenant is deliberately used by Hobbes in order to
confirm that the association he is concerned with is a societas; the covenant here
is to ,erect' and maintain a 'sovereign' civil authority, not to unite covenanters
in pursuit of a common substantive enterprise." {On Human Conduct, 232f.).
Wer indes Ausführungen zur civitas als societas bei Hobbes in der vorliegenden
Arbeit sucht, stößt auf eine überraschende Leerstelle. Koch deutet Hobbes'

Konzeption der politischen Gemeinschaft als universitas und macht dafür den

Mangel an „nomokratischen Elementen" bei Hobbes verantwortlich. Ihre
Abweichung von der näherliegenden Deutung Oakeshotts hätte indes eine vertiefende

Argumentation verdient. Fehlen bei Hobbes nicht eher die „teleokrati-
schen" Elemente, in denen Oakeshott die Eigenschaften einer Regierung
erblickt, die dem universitas-Modell der politischen Ordnung zugehört? In bezug
auf Marsilius von Padua wiederum hält Oakeshott den Gebrauch korporatisti-
scher Terminologie für trügerisch. „Thus, in spite of this parade of the language
of corporate association, a realm for Marsilius turns out not to have the essential

characteristic of a universitas." {On Human Conduct, 217).
Es steht mithin im impliziten Widerspruch zu Oakeshotts Auffassung, wenn

Koch die universitas zum dominierenden Modell (139) für Marsilius, Althusius



Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus 301

und Hobbes erklärt. Sie sieht bei allen eine organologische Staatsauffassung

verwirklicht, die sich nur im universitas-NioAeW adäquat ausdrücken läßt. Zweifellos

hat Koch alles Recht, sich eine eingeführte Terminologie und Unterscheidung

kreativ zu neuen Erkenntniszwecken anzueignen, der Leser könnte aber

erwarten, darauf aufmerksam gemacht zu werden, wie kreativ es dabei zugeht.
Die hier vorgetragenen Einwände ändern jedoch nichts daran, daß Koch eine

grundsolide ideengeschichliche Vergleichsstudie vorgelegt hat, der man geduldige

Leser wünscht - Leser, im übrigen, die sich nicht allererst durch den finalen
Paukenwirbel der unzeitgemäßen Aktualisierung verlocken lassen und die dem

Vorwurf trotzen, die Spezialisierung auf Detailgeschichten politischer Ideen

gebe keine unmittelbaren Antworten auf die aktuellsten Fragen der Zeit, ja sei

gar ein Anzeichen für eine fortgeschrittene „Lähmung des Denkens" (P. Sloter-

dijk). Weit gefehlt! Gegenwärtig arbeitet Koch an einer Studie über Theorien
des Niedergangs im politischen Denken.

Dirk Lüddecke

ROTHER, Wolfgang: La maggiore félicita possibile. Untersuchungen zur Philosophie
der Aufklärung in Nord- und Mittelitalien. Basel: Schwabe Verlag 2005
Schwabe Philosophica 6). 445 S. ISBN 3-7965-2106-1.

Während herausragende Persönlichkeiten wie Cesare Beccaria und Pietro Verri
sowie weniger bekannte nord- und mittelitalienische Autoren schon seit langem
Gegenstand der Aufklärungsforschung sind - davon liefern die wichtigen Arbeiten

von Franco Venturi und Carlo Capra ein hinreichendes Zeugnis1 -, ist eine

Untersuchung ihrer Werke unter einem spezifisch philosophischen und
philosophiegeschichtlichen Gesichtspunkt bisher unterblieben. Diese Unterlassung
als Defizit zu erweisen, setzt sich Rothers Untersuchung zum Ziel. Durch „eine
philosophisch geleitete Lektüre und Analyse" zahlreicher Beiträge von Autoren
wie Cosimo Amidei, Cesare Beccaria, Gian Rinaldo Carli, Carlo Denina, Se-

bastiano Franci, Alfonso Longo, Pompeo Neri, Agostino Paradisi, Carlo Antonio

Pilati, Dalmazzo Francesco Vasco, Giambattista Vasco, Alessandro und
Pietro Verri soll der nord- und mittelitalienischen Aufklärung ein „komplexes
philosophisches Profil" (14) mit eigener „Tragweite und Dignität" (345) nachgewiesen

werden, das in manchen Fällen - wie bei Beccaria und P. Verri - auf ein

philosophisches System ausgerichtete philosophische Ansprüche sichtbar werden

lässt.

Den Mittelpunkt dieses Profils bildet für Rother der Begriff des Glücks, der
als zentraler Bezugspunkt der den einzelnen Themenbereichen gewidmeten Ka-

1 Vgl. vor allem VENTURI, Franco: Settecento riformatore. Bde. I-V. Torino: Einaudi 1969-
1990; DERS. (Hg.): Illuministi italiani. Bd. III: Riformatori lombardi, piemontesi e toscani.

Milano/Napoli: Ricciardi 1958; CAPRA, Carlo: 7 progressi della ragione. Vita di Pietro Verri.
Bologna: il Mulino 2002; DERS. (Hg.): Pietro Verri e il suo tempo. 2 Bde. Bologna: Cisalpino 1999.



302 Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus

piteln figuriert. Die These, er bilde „das philosophische Leitmotiv des nord- und
mittelitalienischen Aufklärungsdenkens" (14) dient deshalb auch als heuristisches

Prinzip für den Aufbau der Untersuchung. Nach einer Einleitung, die

„Zielsetzung und Aufriss der Arbeit" präsentiert, Anmerkungen zum
Forschungsstand sowie zum historischen Hintergrund anbringt (13-26), erörtert
Rother im ersten Kapitel zunächst das „philosophische Selbstverständnis der
nord- und mittelitalienischen Aufklärungsphilosophie" (27-62). Im zweiten
Kapitel („Anthropologische Grundlagen der praktischen Philosophie", 63-107)
wird daraufhin der Glücksbegriff (félicita) als systematischer Grundbegriff bei
Beccaria und Pietro Verri eingeführt. Die Kapitel drei bis sieben sind der Reihe
nach den Leistungen der nord- und mittelitalienischen Aufklärern in den Bereichen

der Moralphilosophie, der politischen Philosophie, Religionsphilosophie,
Strafrechtsphilosophie und der politischen Ökonomie gewidmet, und dem
Nachweis der jeweiligen zentralen Stellung des Glücksbegriffs.

Besondere Aufmerksamkeit widmet der Autor den prominenten Gestalten
Cesare Beccarias und Pietro Verris, bei denen der utilitaristisch geprägte
Glücksbegriff nicht nur in zentraler Stellung figuriert, sondern als letzter
Bezugspunkt eines zu errichtenden philosophischen Systems erscheint, dem alle

Disziplinen der praktischen Philosophie unterzuordnen sind, und als solcher
theoretisch in Verris Theorie von Vergnügen und Schmerz und in Beccarias

Konzeption einer einheitlichen scienza dell'uomo verankert ist.
Das Streben nach Vergnügen und die Vermeidung des Schmerzes bilden die

Grundlage der in den Meditazioni sulla félicita (1763), im Discorso sulla félicita
(1763/1781) und im Discorso sull'indole del piacere e del dolore (1773) von Pietro
Verri in Anlehnung an Maupertuis entwickelten Anthropologie, indem sie

einerseits konstitutiv für die Leidenschaften sind, andererseits auch die menschlichen

Handlungen bestimmen. Während körperliche Empfindungen unmittelbar
einsetzen, ist für Verri die Wirkung der von ihnen zu unterscheidenden moralischen

Empfindungen kulturell und vernunftvermittelt: Sie treten ein als

Antworten auf unsere Befürchtungen und Hoffnungen. In beiden Fällen besteht das

Vergnügen in einem plötzlichen, raschen Aufhören von Schmerz (91). Der
Schmerzzustand ist hiermit primär gegenüber dem Zustand des Vergnügens; er
stellt gewissermassen die Bedingung der Möglichkeit des Vergnügens dar und
bezeichnet zugleich eine Grundbefindlichkeit des menschlichen Daseins. Verris
pessimistische Folgerung aus diesem Umstand, dass „die Summe der Vergnügen
die der Schmerzen niemals übersteigen" (96) könne, gilt aber nicht für die
moralischen Schmerzen, gegen die ein lindernder Eingriff der Vernunft vielfach möglich

sei. Wie Rother überzeugend zeigt, können Verris Beiträge auf den Gebieten

der Ästhetik, Moralphilosophie, Politik, Strafrechtsphilosophie, politischer
Ökonomie und Religionsphilosophie als Versuche angesehen werden, diese

Eingriffe der Vernunft konkret darzustellen und zu begründen. Im ästhetischen
Bereich schlagen sich diese Bemühungen in einer „Ästhetik der Schmerzkultivierung"

nieder, die den Sinn schöner Künste in der Bekämpfung des moralischen
Schmerzes sieht und zugleich eine bewusste Pflege des Schmerzes zur Ermögli-



Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus 303

chung der schönen Künste vorschreibt. In Verris auf dem Begriff der Eigenliebe
gegründeter eudämonistischer Moral ist der rechte Gebrauch der Vernunft in
zweifacher Weise auf die Verminderung des Unglücks angesetzt, einerseits als

Strategie der Wunschverminderung, andererseits als Erweiterung der erforderlichen

Mittel, um vorhandene Wünsche zu erfüllen (123). Tugendhaft ist hier
derjenige, der ein ausgeprägtes Interesse daran hat, den anderen Gutes zu tun und
sich für sie nützlich zu erweisen (131). Auf politischer Ebene entspricht dieser

Konzeption Verris kontraktualistischer Utilitarismus, demzufolge die félicita
pubblica, das grösstmögliche Glück bei grösstmöglicher Gleichheit, Ziel des

Gesellschaftsvertrags ist (132). Der mit der Erreichung dieses Ziels beauftragte
aufgeklärte Herrscher hat dabei auf die opinione pubblica zu hören und kann im
Sinne eines „aktiven Despotismus" handeln, um die von der Zielsetzung erforderte

Ordnung wieder herzustellen (179f.). Während sich von den Argumenten,
die Verri gegen die Folter ins Feld führt (Osservazioni sulla tortura, 1770-1777),
zumindest diejenigen, die in ihr ein untaugliches Mittel zur Wahrheitsfindung
sehen, einem utilitaristischen Ansatz zuordnen lassen (unnütze Schmerzzufü-

gungen sind zu vermeiden), ist der systematische Zusammenhang zwischen Verris

politischer Ökonomie (Meditazioni sulla economia politica, 1771) und dessen

Lehre vom Glück eindeutig. Einerseits ist der Gegenstand der politischen
Ökonomie die félicita pubblica (307), andererseits ist die Utilität das Kriterium
politisch-ökonomischer Dignität (321), was Verri zu einer moralisch negativen
Einschätzung des Luxus als künstlichem Bedürfnis (304, 335f.) veranlasst. Schliesslich

sind auch Verris Gedanken zur Religion in seinen utilitaristischen Glücksdiskurs

eingebettet: Die Ausübung der Religion als Bewunderung der göttlichen
Schöpfung einerseits, als Ehrung Gottes durch Ausübung der Tugend andererseits

ist insofern vernünftig, als dadurch zur Beruhigung des Gewissens - und
somit zur Schmerzverminderung - beigetragen wird (192ff.).

Eine grundsätzliche Bedeutung erhält der Glücksbegriff in Cesare Beccarias

programmatischen Bemerkungen über eine aufzustellende Wissenschaft vom
Menschen (scienza dell'uomo). Das Streben nach Glück (l'amore délia félicita) und
der Friede auf politischer Ebene bilden hier das „universale Prinzip", das die

Einheit der verschiedenen Disziplinen der Wissenschaft vom Menschen bzw.
praktischen Philosophie - Moral, Politik und Ästhetik - bilden soll, indem „die
als scienza dell'uomo verstandene Philosophie in letzter Konsequenz als Wissen

vom Glück und von den Mitteln und Wegen, dieses zu verwirklichen" (78) zu
deuten ist. Obwohl Beccarias Bemühungen um eine einheitliche Systematik
weniger ausgeprägt sind als bei Verri, kann auch bei ihm ein enger Zusammenhang
zwischen dem Glücksbegriff und den Beiträgen zu den einzelnen Themenbereichen

aufgewiesen werden, wie Rother zeigt.
Wie Verri vertritt auch Beccaria den Gedanken eines Primats der Schmerzvermeidung,

die dem Lustgewinn systematisch vorgeordnet und ursprüngliches
Motiv und Triebfeder des menschlichen Handelns sowie der Entwicklung der
menschlichen Gattung ist (79f.). Auf diesem Primat und der damit verbundenen
Theorie der Leidenschaften gründet zunächst Beccarias Theorie der schönen



304 Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus

Künste (Ricerche intorno alla natura dello Stile, 1770), durch die wir lernen, „unsere
Aufmerksamkeit auf die Ideen als angenehme bzw. unangenehme zu richten" (81),
und seine Theorie der Kulturentstehung, in der der Bedürfnisbegriff eine zentrale

Stellung einnimmt (85). Er bildet aber geradezu den Kern seiner Moral- und
Politikauffassung {Dei delitti e delle pene, 1764; Elementi di economia pubblica,
1769-1771), die im Glück des Einzelnen bzw. im sozialen Nutzen und im Frieden

unter den Völkern den Zweck moralischen, politischen und ökonomischen
Handelns sieht und die durch Gesellschaftsvertrag begründete Souveränität des

Staates als „öffentliches Depositum" bestimmt (152) - es wird dem Staat nur so

wenig Freiheit übertragen, wie für die allgemeine Freiheitssicherung notwendig
ist, da das Glück desto grösser ist, „je geringer der Anteil an geopferter Freiheit
ist" (153). Obwohl Beccarias Gedanken zur Religion eher Marginalien zu seinen

moralphilosophischen und rechtstheoretischen Überlegungen darstellen, ist auch

in ihnen der Zusammenhang mit dem Glücksthema von zentraler Bedeutung. Ziel
der göttlichen Offenbarung und des natürlichen Gesetzes ist nämlich nicht nur das

Glück des Menschen im Jenseits, sondern schon in dieser Welt, wenn auch der
Status beider im Verfahren politischer und moralischer Normenbegründung nicht
eindeutig ist (202f.). Zu Recht gibt Rother Beccarias Strafrechtsdiskurs in dessen

Hauptwerk Dei delitti e delle pene eine besondere Aufmerksamkeit. Nicht nur
handelt es sich hier um den bekanntesten und wichtigsten italienischen Beitrag zur
europäischen Aufklärung; es ist auch der Text, in welchem Beccarias philoso-
phisch-utilitaristische Verpflichtung am deutlichsten wird. Insofern für Beccaria

„die Rechtmässigkeit des positiven Rechts wie auch realer politischer Macht [...]
einzig und allein in ihrer Konformität mit der utilitaristischen Glücksmaxime"
(237) gründen, ist hier auch der generalpräventive Legitimitätsrahmen für das

Strafrecht gegeben. Weil sich das Recht zu strafen aus dem an der Sicherung der

Freiheit und des allgemeinen Interesses gebundenen Gesellschaftsvertrag herleitet,
sind Strafen, die für den Zweck der Verbrechensprävention unzureichend oder

unverhältnismässig sind, ungerecht. Beccarias bekannte und von Rother kritisch
analysierte Argumentationen gegen die Rechtmässigkeit der Todesstrafe (Unab-
leitbarkeit aus dem Gesellschaftsvertrag, da das Leben nicht Teil des übertragenen
„öffentlichen Depositums" ist) und der Folter (sie ist kein zuverlässiges Mittel zur
Wahrheitsfindung) sind in diesem Rahmen anzusiedeln.

Neben P. Verri und C. Beccaria haben zahlreiche weitere, z.T. heute fast
unbekannte Autoren den nord- und mittelitalienischen Aufklärungsdiskurs mitgestaltet,

deren philosophische Argumente und Ansätze - wenngleich ohne einen

vergleichbaren systematischen Anspruch - dem gemeinsamen Hintergrund der

Glücksmaximierung verpflichtet sind. Unter ihnen stechen einige bemerkenswerte

Beiträge hervor, wie Cosimo Amideis La chiesa e la repubblica dentro i loro limiti
(1768), Gian Rinaldo Carlis Elementi morali (1752), Sebastiano Francis Deila difesa
delle donne (1764/65), in dem ein für die Zeit sehr fortschrittlicher
Gleichberechtigungsgedanke vertreten wird, Agostino Paradisis erst 1942 unter falschem

Namen publizierte ökonomische Vorlesungen Istituzioni economico politiche
(1772-1775), Carlo Antonio Pilatis L'esistenza della legge naturale (1764), Dalmaz-



Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus 305

zo Francesco Vascos Suite du „Contract Social", eine Schrift, die zugleich als

Verfassungsentwurf für ein unabhängiges Korsika konzipiert ist, und Alessandro Ver-
ris zahlreiche Aufsätze für die Zeitschrift II Cafß. Aus ihnen geht ein gemeinsames
Selbstverständnis hervor, nicht nur Gelegenheitsarbeiten mit punktueller
reformatorischer Wirkung sein zu wollen, sondern Beiträge, die sich mit philosophischen
Argumenten für Verbreitung und Vergrösserung des menschlichen Glücks
einsetzen. Nachgewiesen zu haben, dass sie insgesamt einen originellen nord- und
mittelitalienischen Diskussionszusammenhang mit eigener philosophischer Digni-
tät, Radikalität und Vielseitigkeit bilden, muss als das Hauptverdienst dieser

sorgfältigen und gut dokumentierten Untersuchung angesehen werden.

Alessandro Lazzari

HAAZ, Ignace: Nietzsche et la métaphore cognitive Epistémologie et philosophie

des sciences). Paris: L'Harmattan 2006. 293 p. ISBN 2-296-00014-2.

Das hier rezensierte Buch ist in drei Kapitel geteilt. Nach einer kurzen Vorrede,
in der verschiedene Aspekte einer Theorie der Metapher ohne direkte Bezugnahme

auf Nietzsche dargelegt wird, weist der Autor einleitend auf die

Unzulänglichkeit der so genannten Interaktionstheorie für ein Verständnis der Metapher

in Nietzsches Werk hin. Um letztere These zu belegen, widmet sich Ignace
Haaz anschließend einer sorgfältigen Rekonstruktion der vielschichtigen Dialoge

Nietzsches mit seinen Quellen. Der Autor befasst sich mit dieser historischkritischen

Aufgabe im ersten und in einem Teil des zweiten Kapitels. Im letzten
Abschnitt des zweiten Kapitels legt Ignace Haaz den Kern seiner systematischen
Betrachtung des Themas dar. Das dritte Kapitel geht schließlich der Frage nach,

unter welchen Bedingungen die Entstehung innovativer Metaphern erklärt werden

könnte.
Bei der Rekonstruktion des historischen Hintergrundes bezieht sich der Autor

auf fünf verschiedene Auseinandersetzungen mit der Problematik der Sprache

im Lauf der Geschichte der Philosophie: die klassische Tradition von Piaton
und Aristoteles, deren Begriffe Nietzsche sich in seinem Umgang mit der Rhetorik

angeeignet hat; die These Schopenhauers über das metaphysische Primat der
Musik als allgemeine Sprache, die bekanntlich für die gesamte Perspektive der
Geburt der Tragödie eine entscheidende Rolle spielt; die Tradition der deutschen

Philologie und ihr Vorzug der Sprache als enérgeia gegenüber der Sprache als

érgon; der Versuch einer Erklärung unserer sprachlichen Fähigkeiten durch die

Evolutionsbiologie; und schließlich das Programm Lichtenbergs einer Philosophie

als Berichtigung des Sprachgebrauchs. Zwar wird vom Autor kein
Anspruch auf neue Entdeckungen im Bereich der Quellenforschung erhoben; er
benutzt aber mit großer Sicherheit und theoretischer Kreativität das Repertoire
von Texten, die von der jüngsten Sekundärliteratur als entscheidende Quellen
für die sprachlichen Reflexionen Nietzsches festgelegt wurden.



306 Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus

Was diese historisch-kritische Betrachtung betrifft, sind die folgenden Thesen
erwähnenswert:

Haaz argumentiert für die These einer zweifachen Wende in Nietzsches
Werk. Zunächst habe Nietzsche insofern eine Art platonische Wende vollzogen,
als er im Anschluss an Schopenhauer von der These ausging, der zufolge die Musik

als allgemeine Sprache eine unmittelbare Manifestation des Wesens der Welt
als Wille ermögliche. Dieser These liegt eine platonische Wende zugrunde,
indem sie wesentlich durch die Annahme eines Hiatus zwischen den Ideen und
ihren bildlichen Ausdrücken motiviert ist. Mit der Verabschiedung der Artisten-
Metaphysik und der daran anschließenden rhetorischen Wende wird zwar der
Musik ihr metaphysischer Vorrang entzogen; jedoch ist Nietzsche weiterhin
davon überzeugt, dass die musikalischen Elemente der Sprache im Gegensatz zu
den begrifflichen ihre affektive Dimension bewahren und dazu beitragen, diese

zum Ausdruck zu bringen. Obwohl Nietzsche die Hypothese vom Ursprung der

Sprache aus den Gefühlen als eine betrachtet, die über keine endgültige Evidenz
verfügt, werden doch vom Autor überzeugende Argumente vorgebracht, die den
Schluss stützen, dass in Nietzsches Augen der Rhythmus, die Tonalität und die
weiteren musikalischen Elemente der Tonsprache auf unseren Gefühlen beruhen
und insofern von ihm lebenslang, d.h. selbst nach seiner Distanzierung von
Schopenhauer, als eine Art privilegierter Zugang zur Welt und zu den anderen
Menschen behandelt wurden. Trotz der unleugbaren Originalität der These

Haaz' mag es wohl sein, dass den Lesern eine werkgenetisch differenziertere
Betrachtung zu Nietzsches Begriff des Gefühls fehlen wird, da dieser Begriff im
Lauf seines Werks verschiedene Veränderungen erfahren hat. Das Ziel dieser

Argumentation besteht allerdings vornehmlich darin, ihre Schlussfolgerungen
als Prämisse eines Arguments gegen die übliche negative oder vorwiegend apore-
tische Antwort auf die traditionelle Frage nach der Möglichkeit der
Selbsterkenntnis bei Nietzsche zu benutzen und die Konzeption einer rhetorisch
inspirierten Philosophie jenseits der bloßen Konfrontation der Meinungen innerhalb
einer republikanischen Redekunst zu entwickeln. Eine andere Prämisse zu
diesem Argument liefert die historisch-kritische Interpretation Ignace Haaz' über
die Bedeutung, die Nietzsches Begegnung mit dem Werk Lichtenbergs für seine

eigene Auffassung der Aufgabe der Philosophie hatte. Bei seiner Lektüre
Lichtenbergs, so lautet die These von Haaz, hat sich Nietzsche mit zwei konkurrierenden

philosophischen Richtungen im Kontext einer Auseinandersetzung mit
dem erkenntnistheoretischen Realismus vertraut gemacht:

1) Einerseits eröffnet diese Lektüre die Möglichkeit einer Bestimmung der

Aufgabe der Philosophie als einer konzeptuellen Berichtigung der Sprache, wie
sie im Alltagsleben gebraucht wird. Diese Tendenz bedeutet in gewissem Sinne
eine Umkehrung der von Eduard von Hartmann signalisierten Richtung, die die

philosophische Spekulation als eine durch grammatikalische Formen gesteuerte
intellektuelle Tätigkeit sieht, und verstärkt die empiristische Tendenz, die schon
durch einige Elemente der Erkenntnistheorie Schopenhauers erweckt worden
sein musste. Es gilt als eine unbestrittene Tatsache, dass das Verhältnis Nietz-



Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus 307

sches zur empiristischen Tradition zumindest von einem quellenkritischen
Gesichtspunkt aus ein unberechtigterweise vernachlässigtes Thema ist. Auch wenn
der Versuch des Autors, diese empiristische Tendenz in der Nähe eines Konzep-
tualismus à la Locke anzusiedeln, einigen Lesern unbefriedigend erscheinen mag
- nicht zuletzt weil die Erkenntnistheorie Nietzsches weniger zwischen Realismus

und Konzeptualismus als zwischen positivistischem Fiktionalismus und
naturalistischem Skeptizismus geschwankt zu haben scheint -, wird niemand dem

Autor das Verdienst absprechen, das Thema zutage gebracht zu haben. Es mag
auch sein, dass die Position Nietzsches zum Empirismus mindestens ebenso

stark durch seine Lektüre von F. A. Lange und Afrikan Spir wie durch die Lektüre

Lichtenbergs bestimmt wurde;
2) Andererseits hat Nietzsche dem Werk Lichtenbergs ein radikalisiertes

Modell der Kritik an der Philosophie des Subjekts entnommen, das als eine
idealistische Strategie gegen den Realismus zum Solipzismus tendiert. Während die
zweite Tendenz die übliche Lesart untermauert, der zufolge Nietzsche durch
seine These des radikalen Phänomenalismus der innerlichen Erfahrung, seine

Kritik an die Figur des Selbstbewusstseins und seine unzweideutige Ablehnung
der introspektiven Methode als einer der entschiedensten Gegner des Mythos
der Innerlichkeit gilt, ist der Autor der Auffassung, dass die erste Tendenz als

ein Gegengewicht zu dieser Lesart interpretiert werden dürfte, indem sie Nietzsche

die theoretischen Grundlagen bot, um seiner Semantik einen positiven
Gehalt zu verleihen.

Das innovative Element, das Nietzsche ab Wahrheit und Lüge in die Spekulation

über den Ursprung der Sprache einbringt, als ein solches zu interpretieren,
das in gewissem Sinne bestimmte Merkmale der kognitiven Wissenschaften

vorweggenommen hat, ist die argumentative Hauptaufgabe, die Ignace Haaz sich für
seine systematische Behandlung des Themas der Metaphorizität vorgenommen
hat. Es geht ihm nicht darum, zu zeigen, dass zwischen Nietzsches Philosophie
und der so genannten kognitiven Wende eine historische Verbindung besteht.
Der Autor vertritt hierbei keine historische These. Sein Anspruch ist lediglich,
einerseits zu zeigen, dass bestimmte empirische Ergebnisse der Kognitionswis-
senschaften eine von Nietzsche selber nicht detaillierte Intuition über den

menschlichen Fundamentaltrieb zur Metapherbildung bestätigen, und andererseits

zu argumentieren, dass die Hypothese Nietzsches einer originellen, wesentlich

durch endogene Faktoren bestimmten Ubertragungstätigkeit des Geistes
eine philosophische Einsicht in das immer stark kontroverse Problem der
Erklärungslücke anbieten könnte, die zwischen der Perspektive der Ersten und der
Dritten Person im Rahmen der Philosophie des Bewusstseins besteht.

Ein Plädoyer für die starke Version der Kognitivitätsthese der Metapher
muss nicht nur die heuristische Rolle und die Suggestionskraft von Metaphern
hervorheben, sondern auch der Metapher eine sozusagen konstitutive Rolle
innerhalb unserer kognitiven Tätigkeiten zuweisen und diesen Anspruch irgendwie

und irgendwo begründen. Für die Begründung der Kognitivitätsthese, wie
sie im Kontext dieses Buches aufgefasst wird, ist es darüber hinaus notwendig zu



308 Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus

zeigen, dass sich eine Ausdehnung der metaphorischen Prozesse auf nichtsprachliche

Phänomene bzw. auf Wahrnehmungsprozesse rechtfertigen lässt.

Das Argument Haaz' für die Kognitivitätsthese der Metapher besteht aus

zwei Prämissen. Die eine entnimmt er aus der Definition der Metapher im
Rahmen der Interaktionstheorie, die andere aus den empirischen Ergebnissen
der Kognitionspsychologie. Die erste Prämisse setzt voraus, dass die von Aristoteles

eingeführte weiter gefasste Definition der Metapher als Bewegung durch
die Definition der Metapher als Interaktion zwischen einem Bildspenderbereich
und einem Bildempfängerbereich zumindest teilweise beibehalten wird, so dass

die Ubertragungsthese, der zufolge ein dynamisch aufgefasster Ubertragungsme-
chanismus von einem semantischen Bereich zu einem anderen das Wesen

metaphorischer Prozesse als sprachliche Phänomene ausmacht, eine Brücke zwischen
der klassisch-rhetorischen und der modernen Auffassung der Metapher schlägt
und uns den Weg zu einer Ausdehnung derselben auf nichtsprachliche Bereiche
bahnt.

Die zweite Prämisse beruht auf den empirischen Ergebnissen der
Kognitionspsychologie, die gezeigt haben, dass zwischen unseren verschiedenen

Sinnesorganen eine leicht ausgeprägte Synästhesie besteht, die als eine Exemplifizierung

dieser Ubertragungstätigkeit des menschlichen Geistes beschrieben werden
kann. Es gäbe zwischen den verschiedenen Sinnesorganen metaphorische Uber-

tragungen, die auf eine analogische, wesentlich unbewusste Denkart hinweisen,
die nicht sprachlicher Natur ist. Ein erheblicher Einwand gegen diese Argumentation

wäre die These Piagets, der zufolge die analogische Denkart bei Kindern
die Beherrschung formaler, sprachlich bestimmter Operationen der Klassifizierung

und Kategorisierung voraussetzt. Der Einwand sei allerdings durch jüngste
Ergebnisse der empirischen Forschungen aufgehoben. Kinder, die noch nicht die
formalen Operationen beherrschen, sind dennoch bereits fähig, Analogien zu
bilden, unter der Bedingung, dass sie die Elemente der entsprechenden Analogien

im Voraus kennen. Der metaphorische Prozess im Kontext der Wahrnehmung

wird also als eine transkategorial analogische Bewegung beschrieben, mit
deren Hilfe unsere phänomenale Welt Stück für Stück aufgebaut wird.

Es muss nun die Frage gestellt werden, ob wir durch einen solchen Begriff
der Metapher als analogische Bewegung zwischen verschiedenen Sinnesorganen
einen Begriff annehmen würden, der mehr Ungenauigkeiten mit sich brächte, als

durch seine Beschreibungs- und Erklärungsleistungen kompensiert werden
könnten. Es geht letztlich um eine Frage, die nur anhand von pragmatischer
Kriterien zu entscheiden ist. Eine positive Antwort auf diese Frage würde
allerdings bedeuten, innerhalb der philosophischen Debatte über den Begriff der

Metapher gerade jenes Metaphernverbot gelten zu lassen, das im Rahmen der
Wissenschaften schon lange außer Kraft ist.

Die andere von Haaz im Zusammenhang mit seiner systematischen
Betrachtungsweise vorgetragene These ist von philosophisch anspruchvollerer Natur. Es

geht ihm darum, zu zeigen, dass Nietzsche durch die Annahme eines metaphorischen

Prozesses in der Wahrnehmung das Bestehen anerkannt hat, zum einen



Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus 309

einer neurophysiologischen Komponente (der Nervenreiz), die eine kausale

Verknüpfung zwischen neuronalen und mentalen Zuständen impliziert, und

zum anderen der Übertragungstätigkeit des Geistes anlässlich des Uberganges

von Nervenreiz zum Bild und danach zum Laut, deren Tätigkeit auf einen in-

terpretativen Prozess hinweist, der wiederum ein intentionales Vokabular sowie
die Erste-Person-Perspektive erfordert, um restlos beschrieben werden zu können.

Die berühmte Debatte über die Erklärungslücke zwischen den beiden

Perspektiven, bzw. der Ersten- und Dritten-Person-Perspektive kann auf zweifache
Weise geführt werden: 1) entweder als die erkenntnistheoretische Frage, wie
physikalisches Vokabular mit Mentalem oder Intentionalem zu versöhnen ist; 2)

oder als die ontologische Frage, was primär ist: das Physikalische oder das Mentale,

und wie das Verhältnis zwischen beiden zu charakterisieren ist. Die These

von Ignace Haaz lässt sich so rekonstruieren: Eine starke Version der Kognitivi-
tätsthese der Metapher, so wie sie im Konstruktivismus im Rahmen der Kogni-
tionspsychologie vertreten wird, setzt eine Art von Urvernunft voraus, so dass

der Kognitivist gezwungen ist, auf der ontologischen Ebene eine Entscheidung
über die Problematik der Erklärungslücke zu treffen. Dieser Schluss führt uns
zu der These des Panpsychismus als einer Voraussetzung der Kognitivitätsthese
der Metapher im Rahmen der gegenwärtigen Studien zurück. Es handelt sich
tatsächlich um ein sehr wichtiges Thema, das die Aufmerksamkeit der
Nietzscheforscher verdient. Das Thema wird allerdings von Haaz philosophiegeschichtlich

nicht ausführlich behandelt, abgesehen von seinem Hinweis darauf,
dass diese Position im 19. Jh. sowohl von Schopenhauer als auch von Eduard

von Hartmann vertreten wurde. Einmal mehr ist somit das Verdienst dieses
Buches auch darin zu sehen, die Aufmerksamkeit der Leser auf ein schon lange

vernachlässigtes Thema zu lenken.
Besonders originell klingt die Antwort dieser Studie auf die Frage, durch

welche Mechanismen innovative Metaphern zur Welt gebracht werden. Die
übliche Antwort auf diese Frage besteht vor allem darin, den Mechanismus hinter
der Herstellung innovativer Metaphern als eine Abweichung von den semantischen

Regeln zu beschreiben, die durch die Fähigkeit gesteuert wird, Ähnlichkeiten

wahrzunehmen, wo die meisten Menschen noch keine vermuten. Das

Problem besteht nur darin zu erklären, warum bestimmte auf Ähnlichkeiten
beruhende Prädikationen theoretisch produktiver und sinnstiftend sind, während
die meisten über keine Innovationskraft verfügen. Das heisst: wie ist eine
innovative Überschreitung der Regeln zu denken? Höchstwahrscheinlich nicht durch
andere Regeln, egal welcher Natur sie sein mögen.

Dem Autor zufolge sind die günstigsten Bedingungen, unter welchen innovative

Metaphern hervorgebracht werden, in einer melancholischen Stimmung zu
sehen, zumindest im Hinblick auf den Fall Nietzsches. Die melancholische

Stimmung steht in enger Verbindung zu der Askese in ihrem positiven Sinn als

philosophische Übung der Einsamkeit. Die einsame Lebensweise des Philosophen

birgt zwar ihre eigenen Risiken, ist aber dennoch in Nietzsches Augen die



310 Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus

unentbehrliche existenzielle Voraussetzung dafür, neue Perspektiven im Feld
der Werte eröffnen und die alten besser umkehren zu können. Es geht natürlich
nicht nur darum, von den semantischen oder pragmatischen Regeln der Sprache,
seien sie einmal vollständig spezifizierbar oder nicht, abzuweichen, sondern

darum, durch eine ununterbrochene Bereitschaft, existenzielle Bedingungen zu
variieren, sogar über unsere eigene Tugenden Herr zu werden, weil auch

Metaphern sterben oder in Uberzeugungen degenerieren können.

Ignace Haaz lädt uns mit seinem neuen Buch über Nietzsche ein, über das

Werk Nietzsches in einem konstruktiven Sinne weiter nachzudenken. Die
Metapher ist vielleicht nur ein willkommener Vorwand, diese Aufgabe immer wieder

kritisch wahrnehmen zu können, ohne dabei Angst vor der Sprache haben

zu müssen.

Rogério Lopes

WlMMER, Reiner: Religionsphilosophische Studien in lebenspraktischer Absicht
Studien zur theologischen Ethik 111). Freiburg i.Ue./Freiburg i.Br.: Academic
Press/Herder 2005. 336 S. ISBN 3-451-28952-0.

Ein gutes Buch ist ein solches, das zum Nachdenken einlädt. Dies ist hier der
Fall. Der Verfasser des vorliegenden Bandes - Professor für praktische Philosophie

an der Universität Tübingen - legt eine Reihe von Einzelstudien vor, die

zum Teil noch unveröffentlicht waren. Sie sind in lebenspraktischer Absicht
geschrieben. Weil es unmöglich ist, einen Sammelband angemessen zu besprechen,
seien einige Gesichtspunkte ausgewählt, in der Hoffnung, leitende Anliegen des

Ganzen zu treffen.
Dem Leser sei geraten, sich an die Reihenfolge der Beiträge zu halten. Gleich

zu Beginn von Teil A: Systematische, problembezogene Abhandlungen, werden
in Kap. 1 einige biographische Verstehenshilfen geliefert, die nach Art einer
Negativfolie dienen: der Versuch, Transzendenz kategorial-gegenständlich zu
begreifen und Begründbarkeit des Glaubens an Gottes Dasein mit Beweisbarkeit

gleichzusetzen. Er gehöre nach wie vor zu den dogmatischen Grundüberzeugungen
der katholischen Kirche und der meisten ihrer Theologen (14). Therapie

einer rationalistisch-objektivistischen Metaphysik ist angesagt. Ständige Verwie-
senheit auf I. Kant und L. Wittgenstein begleitet diesen Versuch. Eine Vielzahl
einschlägiger Autoren, auch katholischer Provenienz, lagert sich um diesen harten

Kern.
Gott - so die These - ist kein gegenständliches Gegenüber. Um ihn zu hören

muss man selbst der Angeredete sein: Von der Oberflächengrammatik zur
Tiefengrammatik des Sprechens (Wittgenstein)! Im Sinne der Sprechakttheorie wird
die Ebene der beschreibenden Sprache überstiegen auf die Ebene nicht-konstati-

ver Sprechhandlungen hin. Sie steht nicht unter Sinnlosigkeitsverdacht; das

Anrennen gegen die Grenzen unserer Sprache ist nicht bedeutungslos, sondern
weist auf das Unsagbare hin (32). Es geht um Personen, um die Welt, das Leben



Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus 311

im Ganzen, um Gott selbst, und nur partiell um Fakten im üblichen Sinn. Die
religiöse Lebens- und Praxisform als solche ist einer Begründung oder Rechtfertigung

weder bedürftig noch fähig (40). Sie weist sich durch Übervernünftigkeit
aus.

Der große Rahmen für die folgenden Überlegungen ist somit gesteckt. Der
Verfasser entscheidet sich für den internen Weg der anselmischen fides quaerens
intellectum. Selbstoffenbarung aus dem Innengrund des Menschen als göttliche
erfahren und wahrnehmen gelingt nur im Glauben (54). Der Glaubensakt selbst

wird selbstreflexiv gedacht. Konsequenterweise wird Position bezogen gegen ein

objektivistisch-rationalistisches Selbstmissverständnis der religiösen Lebensform.
Kritik an einer Lebensform ist nur über eine Lebensform möglich. Nur unter
dieser Bedingung lassen sich Bekehrungen von der einen zur anderen Seite denken.

Kosmologische oder rein anthropologische Begründungen greifen zu kurz.
Immer ist es Gott selbst, der die Annahme seiner Selbstoffenbarung im
Menschen, deren Inhalt er selbst ist, bewirkt. Vor diesem Hintergrund kann eine
kritische Anfrage an die ständig drohende Instrumentalisierung der Religion
erfolgen, so über die Kontrolle des äußeren Verhaltens als untrüglicher Widerschein

der inneren Gesinnung. Da der Glaube noumenal ist, also auf der Ebene
der Denkungsart liegt, ist er enttäuschungs- und verzweiflungsresistent. Ein
Wissen von ihm kann es nicht geben, es ist dem Menschen weder möglich noch
moralisch zuträglich. Eine Zuspitzung erfolgt im Kap. 6: Gott vor Gericht. Eine
theoretische Behandlung der Theodizeefrage erweist sich als Holzweg, der aus

einer intellektualistischen Einstellung zu unseren Lebensproblemen entsteht.
In Teil B werden interpretatorische, werkbezogene Abhandlungen vorgelegt.

Den Auftakt bildet eine Untersuchung zu Anselms Proslogion. Der Verfasser

legt eine lebensformbezogene Analyse religiösen Sprechens und Handelns als

Alternative zum Hauptstrom der traditionellen Proslogion-Auslegung vor. Sie ist
imstande, die rationalistisch spekulative Auffassung zu unterfangen, denn sie

wird - ganz im Duktus des vom Verfasser gewählten Ansatzes - dem verantworteten

Umgang mit dem Wort Gott ungleich angemessener gerecht. Es bedeutet
die wirkliche Aneignung der spezifischen performativen Gestalt des Proslogion,
nämlich seiner Gebetsform, und ist eine Antwort auf die Grundintuition, die
das anselmische Argument inspirierte, nämlich dass die religiöse Lebensform als

solche einer Begründung oder Rechtfertigung weder bedürftig noch fähig ist.
Von Gott kann es nur eine Erfahrung im analogen Sinne geben, im Kontext
einer Erfahrung der Welt in ihrer Ganzheit (167). Die Frage nach Gott drückt
eine Einstellung zu allen Erklärungen aus. Nichts im Leben ändert sich, sondern
das Leben selbst (Wittgenstein). Dieses fasst sich in der Dialektik von Finden
und Suchen Gottes zusammen.

Besonderer Beachtung wert sind die Überlegungen zu Kants kritischer
Religionsphilosophie (Kapitel 8): Der Preis für die Autonomie der praktischen
Vernunft ist die funktionale Abhängigkeit vom moralischen Interesse an einer
moralischen Welt. In diesem Rahmen wird der Unterschied von Denkungs- und
Sinnesart, von der Revolution ersterer als Revision der Grundentscheidung oder



312 Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus

moralischen Gesinnung, und der Reform letzterer, also des empirischen Charakters

des Menschen, herausgearbeitet. Erstere unterliegt keinen Bedingungen
außer denen der noumenalen Freiheit selber, also auch keinen zeitlichen; letztere
hingegen geschieht allmählich. Bedeutsam das Verständnis von göttlicher
Mitwirkung: Bei der Revolution der Denkungsart ist eine göttliche Mitwirkung
ausgeschlossen, sie bezieht sich nur auf jene Bereiche menschlicher Wirklichkeit,
die sich seiner freien Verfügung (noch) entzieht. Der entscheidende Einwand
Kants gegen die christliche Auffassung, der böse Mensch bedürfe der Erlösung
durch Gott, beruht auf dem begrifflichen Widerspruch, das, was der Mensch nur
durch sich selbst und seine eigene Entscheidung sein könne, dem Wirken eines

anderen zuzuschreiben (190). Der Verfasser fügt im letzten Abschnitt Überlegungen

an, die den Untertitel tragen: Über Kant und die Vernunft hinaus: der
moralische Skandal der Liebe Gottes! Gottes Verzeihung ist, umgekehrt zur
Vergebung unter Menschen, Vorbedingung für die Möglichkeit der Umkehr. Sie

scheint im Widerspruch zur Logik menschlicher Vernunftmoral. Das Faktum
der Freiheit zur Entscheidung ist Erweis der übervernünftigen und bedingungslosen

Liebe Gottes.
Achtsamer Lektüre wert sind die eingehenden Analysen zum Verständnis

von Kants Religionsphilosophie im Opus postumum (Kapitel 9). Der Verfasser

vertritt die Meinung, Kant habe es unterlassen, die behauptete Notwendigkeit
einer transzendentalen Theologie in praktisch-moralischer Flinsicht einsichtig
zu machen. Er ist nicht mehr der Meinung, Kant habe gegen Ende seines Lebens

über die Alternative im Fundierungsverhältnis von transzendentaler Theologie
und Anthropologie hinausgeblickt, wenn er vereinzelt Wendungen benutzt, die

an das Argument Anselms von Canterbury erinnern.
Der Band versammelt in sich höchst anspruchsvolle und dicht geschriebene

Reflexionen. Er richtet sich in erster Linie an den Religionsphilosophen. Der
Moraltheologe wird an den Einfluss Karl Rahners auf seine Disziplin denken.
Wird in ihren Reihen die vom Verfasser kritisierte objektivistische Position
eigentlich vertreten? Er wird dabei auch an Hermeneutik, Geschichtlichkeit und
kritischen Realismus erinnert. Und er muss sich fragen, wie die Einstellung zum
Ganzen der Welt konkrete Festlegungen erlaubt, ja, fordert, weil sie sich sonst
in Unwirksamkeit verflüchtigen würde. Das müsste dann auch für den Brückenschlag

von der Denkungsart zur Sinnesart gelten. Der Umgang mit der Theorie

von der Grundentscheidung ist davon betroffen. Den Moraltheologen wird
ebenfalls die lebensformbezogene Interpretation des anselmischen Arguments
zum selbstkritischen Nachdenken anregen. Sie verstellt ja nicht universale
Kommunikation. Kurz, der Band stimuliert zu einem sorgsamen, den Bedingungen

der Gegenwart entsprechenden Umgang mit dem Wort Gott in moraltheologischen

Fundierungsfragen.
Klaus Demmer



Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus 313

BAUDET, Jean C.: Mathématique et Vérité. Une philosophie du nombre Ouverture

Philosophique. Collection dirigée par Bruno Péquignot, Dominique Chateau

et Agnès Lontrade). Paris: L'Harmattan 2005, 186 p. ISBN 2-7475-8059-8.

Une fois par an au moins, le philosophe universitaire est informé par courrier
électronique de la parution d'un nouveau livre de «l'Historien des sciences et

philosophe», Jean Baudet. (Dernièrement: De l'outil à la machine, 2003; De la
machine au système, 2004; Penser la matière, 2004; Penser le vivant, 2005; tous
chez Vuibert, Paris.) J'aimerais, à l'exemple de Mathématique et Vérité, élucider
l'utilité des œuvres d'un auteur qui actuellement travaille «à la publication d'une
Histoire de la pensée scientifique en plusieurs volumes». Dans cet ouvrage
volumineux, Jean Baudet vise à développer «son épistémologie à partir de l'histoire»
tout en essayant d'évaluer le savoir et de dénoncer les illusions (186).

Mathématique et Vérité s'adresse moins à ceux qui s'intéressent à la vérité. Le

titre «Réflexions sur l'objet de la Mathématique, basées sur l'histoire de la
dernière» refléterait plus adéquatement le contenu de l'ouvrage. Le volume n'est
clairement pas une œuvre à usage scientifique - il n'y a ni bibliographie, ni
index. Il arrive de temps à autre que les indications bibliographiques de la littérature

utilisée apparaissent dans le texte et dans les 23 notes de bas de page, mais
elles ne sont jamais précises. Le livre est publié chez L'Harmattan, dans une
collection qui aspire à ne pas confondre la philosophie «avec une discipline
académique», qui se veut donc ouverte aux philosophes «professionnels» et
«non-professionnels» et à tous ceux qui sont habités «par la passion de penser» (4). Or, de

nos jours, la revendication des contacts entre science et cité ainsi que la popularité

des cafés philosophiques pose la question de savoir comment le transfert des

questionnements et des savoirs entre le monde académique et la société entière

peut être intensifié. C'est un défi urgent à relever si l'on veut faire face aux
attaques économistes et anti-intellectuelles, sauver la recherche fondamentale et
préserver la liberté de la recherche en général, y compris la pensée sans but
d'application immédiate ou d'utilité pratique. La question se pose donc de savoir
si le livre de Baudet atteste d'une bonne vulgarisation du savoir dit universitaire
et s'il incite la lectrice et le lecteur à s'engager dans une enquête philosophique
de manière recommandable.

Dans son Introduction (7), l'auteur annonce écarter toute technicité, qu'elle
soit mathématicienne ou «philosophale», et il précise que c'est «ni aux historiens,

ni aux mathématiciens, ni aux philosophes que ce petit livre s'adresse. Il
est destiné à celui que les intellectuels allemands appellent le Selbstdenker, celui

qui est capable de penser par lui-même, quitte à philosopher à coups de marteau
[...]. Il nous a semblé que ce qui peut se dire peut se dire en français, et qu'il faut

- comme disait l'Autre - taire ce que l'on ne peut pas dire: 'darüber muss man
schweigen'. Bref, point n'est besoin de déjà savoir pour lire ce livre.» Ce passage
semble truffé d'incohérences. Mais peut-être n'est-ce là qu'une plaisanterie de

Baudet visant à confronter le lecteur à la citation dans une autre langue après
avoir annoncé dans la même phrase qu'il se bornera à s'exprimer en français?



314 Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus

Peut-être l'absence de référence n'est-elle qu'une stratégie pédagogique de

l'universitaire Baudet pour faire découvrir l'Autre au lecteur ignorant? Mais où

est l'intérêt pour le lecteur philosophiquement naïf d'entendre parler d'un penser

d coups de marteau sans connaître le contexte ou l'origine de cette pensée?

Mais supposons, pour être bienveillant dans l'interprétation, que les lecteurs
ciblés disposent tous d'une formation philosophique qui implique la compétence
d'identifier Heidegger et Wittgenstein, ainsi que les significations contextuelles
de leurs énoncés évoqués. Dans ce cas, l'auteur présuppose donc que le lecteur
francophone non-universitaire dispose de ce savoir philosophique qui est nécessaire

pour comprendre le livre. L'impression d'incohérence que donne
Y Introduction se confirme au cours de la lecture. L'auteur a la tendance manifeste

de faire exactement ce qu'il annonce vouloir éviter.
Le volume présente essentiellement l'histoire de la mathématique de Thaïes à

nos jours, en suivant plusieurs fils conducteurs. Mais Baudet commence tout
d'abord par présenter son «projet d'évaluation» (9-13). Le chapitre se structure à

partir de deux intertitres, «La mathématique est un ensemble de textes» et «Le

mathématicien était un homme comme les autres», qui expriment déjà clairement

la conviction anti-platonicienne que l'auteur cherche à défendre. Cette
tentative conduit Baudet vers la fin du livre à reconnaître être «quelque peu déçu de

n'avoir pas trouvé un fondement plus métaphysique, plus 'élevé', que cette idée

presque grossière que la vérité de la mathématique se trouve dans la résistance de

la matière, que s'est parce qu'il faut quatre pieds pour faire une chaise que le

nombre quatre 'existe' et qu'il est 'vrai' que deux et deux font quatre.» (141)
L'idée de Baudet est évidente: au fond, il y a toujours «l'intérêt matériel,
économique, technique. La technique précède la science. C'est aussi vrai en
mathématique.» (19) C'est, souligne Baudet, la technique qui doit donc être à la base de

la mathématique et qui devrait servir «pour évaluer le discours mathématicien»

(169). Baudet propose un matérialisme pragmatiste, ou plus précisément un
antiidéalisme technologiste.

L'auteur commence toujours par des observations concrètes. Pour répondre à

la question de ce qu'est la mathématique, l'auteur prend son départ avec la
considération de l'ensemble des textes qui sont censés composer la mathématique

- en examinant les manières dont les livres sont regroupés dans les bibiothè-

ques et dans les librairies. «Toute enquête philosophique doit commencer par
prendre en compte un ensemble de textes» (10). Cette constatation qu'il appelle
«truisme», est de nouveau loin d'être évidente. Ne devrait-on pas plutôt
commencer une enquête philosophique par un questionnement bien précis plutôt
que par un corpus historiquement contingent de textes? Le livre abonde en
proclamations superficielles et demi-vérités de la sorte. Il ne donne au lecteur, qu'il
soit universitaire ou non, ni les pistes exactes pour une lecture ultérieure, ni les

éléments en vue d'approfondir une réflexion autonome.
Le défaut majeur de la position développée dans ce livre est certainement celui

du rapport entre les abondantes observations «sociologiques» et «psychologiques»

et le domaine de l'ontologique. L'auteur comprend cette relation comme



Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus 315

un passage «de la sociologie à l'ontologie», le parcours épistémologique étant

exactement ceci: «De la société qui l'entoure - avec ses librairies et ses

bibliothèques - vers l'être [...]» en essayant de retrouver «cette fameuse vérité qui est
bien l'objet de la recherche épistémologique» (11). En comparaison à d'autres
«essais» qui pourraient s'arrêter à d'autres dates et qui aboutiraient peut-être à

d'autres conclusions (12), Baudet s'applique à ce que son essai se tienne «à l'abri
de deux risques: le bavardage et le dogmatisme». Or, Baudet n'admet pas de

validité des théories mathématiques qui serait indépendante des circonstances

pragmatiques de la découverte ou de la création de ces théories. Peut-être un tel
réductionnisme ne devrait pas être appelé «dogmatique», mais seulement

préfiguré, ou mieux encore, clairement annoncé? De toute manière, le dogme est
évident. Mais les positions contraires sont présentées et discutées, parfois
ridiculisées.

Quant à l'autre risque, il faudrait peut-être se méfier de juger trop vite et
bien distinguer le bavardage de l'explication des «vérités historiques» par le biais
de l'imagination? Baudet en fait une méthode qui escamote même l'art
herméneutique de la lecture des écrits: «Comment atteindre les pensées d'un homme
sinon par l'imagination? Même si les mathématiciens avaient décrit par quels
cheminements de pensée ils sont arrivés à leur découverte, nous ne serions pas
sûrs de pouvoir nous y fier» (17). Donc il vaut mieux se fier aux imaginations de

Baudet, par exemple sur le géomètre «Thalès, peut-être en 580 avant notre ère, et

sans doute à la fin d'une belle journée d'été, quand la lumière crépusculaire lui
permet encore de dessiner des figures dans le sable de son jardin où il se laisse

paresseusement traverser par toutes sortes d'idées» (18). L'auteur rencontre des

difficultés à expliquer pourquoi - et si vraiment - Thalès a découvert le théorème

des parallèles, «mais qu'importe». Après cinq pages de digressions sur la

découverte de l'art de compter, sur «l'idée aussi que ce qui est gravé est vrai» et

sur la notion que la compétence intellectuelle nécessaire pour dire que «deux et
deux font quatre» égale à celle qui consiste à dire que «le nez est au milieu du

visage» (21), il constate que c'est certainement Thalès qui a opéré «le premier le

passage du savoir commun au savoir 'scientifique' dans le domaine des dessins

sur le sable» (23). Puis il nous explique «ce qui apparaît immédiatement à Thalès,
ce qui s'impose à son esprit»: le théorème des parallèles.

Un autre fil conducteur majeur est la question de ce qu'est «le mathématique»,

c'est-à-dire, l'objet de la mathématique. Cette entité oscille entre les

grandeurs physiques, que le nombre ou la figure géométrique exprime de manière

équivalente chez les Grecs, et le nombre ou la figure eux-mêmes. En liaison avec

cette question, le troisième thème récurrent sera l'infini.
Ces questions sont reprises dans l'exposition de l'histoire de la mathématique

qu'inaugurent Thalès et Pythagore. Malgré les faiblesses du livre, il est passionnant

de suivre son développement que l'auteur nous relate de manière assez

structurée: l'invention, par Diophante (IIIe siècle de notre ère), de l'équation et
de l'inconnue qu'il appelle arithme; l'établissement du système décimal et du
Zéro par les Indiens en 628 (Brahmagupta); leur transmission par les Arabes -



316 Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus

auxquels on doit le terme à'algèbre - à l'Occident où ce système arrive seulement

en 1202 (Fibonacci; 52f.); la discussion de l'acceptation des chiffres négatifs
et du Zéro comme nombres; l'invention de la racine carrée (Rudolff, vers 1550)

et des nombres sophistiques (Bombelli, 1572); puis la géométrie analytique de

Descartes qui réduit les figures géométriques et en général, les courbes aux nombres

ou équations (Géométrie, 1637). A ce point de l'histoire, Baudet insert un
Résumé de l'Histoire de la Philosophie qui la décrit comme processus de

rationalisation. Après la naissance du rationalisme par Thalès, sa première
reconstruction aurait été effectuée par Platon, sa deuxième par Descartes.

Aristote abandonna l'existence des idées, mais sa logique «est en somme l'abrégé
du rationalisme» (73). Pourtant, le rationalisme est toujours accompagné par le

problème de l'infini et un certain mysticisme («Pythagore, Platon, et surtout
plus tard les néoplatoniciens») inspiré par l'idée de la raison du monde qui est

supérieure à la nôtre et à laquelle nous devrions nous soumettre.
Après Descartes, qui unifie la mathématique en réduisant la géométrie à

l'algèbre, la mathématique se développe très vite au XVIIIe siècle par la prise en

compte de l'infini qui mène à l'analyse infinitésimale, composée des calculs
différentiel et intégral. Vers 1830, elle aussi sera réduite à l'arithmétique (Cauchy).
Ces succès encouragent les approches mathématiques et la volonté de

l'axiomatiser. La logique encore aristotélicienne est aussi soumise à la rigueur
mathématique et en représentant les énoncés par des lettres et en traitant les

connecteurs propositionnels comme opérateurs arithmétiques, Boole développe
la logique mathématique, l'algèbre booléenne. Pourtant, le XIXe siècle connaîtra
aussi La Crise des fondements. D'abord la géométrie euclidienne avec son postulat

des parallèles est mise en cause (Lobatchevski, Riemann). Selon Baudet, cette
crise est résolue par la distinction entre vérité formelle et vérité matérielle. La

géométrie euclidienne est à l'instar des autres géométries non-euclidiennes, vraie
formellement, c'est-à-dire comme théorie mathématique. Mais seule une géométrie

est vraie matériellement, c'est-à-dire comme science physique. Baudet en
conclut que la mathématique est une poétique rigoureuse (98).

La vraie crise des fondements n'arrive que vers la fin du XIXe siècle. Après
les succès de la réduction de la géométrie et de l'analyse infinitésimale à

l'algèbre, de tous les nombres aux nombres entiers (Cantor, Dedekind, vers
1885) et de toute l'arithmétique à quelques axiomes (Péano; axiome du successeur),

il s'avère que toute la mathématique se base essentiellement sur la logique
(Frege). Avec leurs Principia mathematica de 1910, Russell et Whitehead tentent
de réécrire toute la mathématique «à partir des seules règles de la logique». Pourtant,

au lieu d'arriver à une axiomatisation consistante et complète, on trouve
des paradoxes autour du concept d'ensemble, ce qui ébranlera «la confiance dans

la certitude mathématique» (172). Baudet y voit un signe du retour de

l'irrationalisme exemplifié par Bergson, Heidegger, Jung et autres. Pour la

plupart du XXe siècle, la mathématique, mais aussi la phénoménologie «qui va
dominer toute la pensée philosophique du XXe siècle (du moins en Allemagne et

puis en France)», trouvent leur origine dans la question «qu'est-ce qu'un nom-



Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus 317

bre?» (114f.). Baudet distingue parmi les réponses le formalisme (Hilbert, Bour-
baki) - une idéologie qui ignore sa réfutation par le théorème d'incomplétude de

Gödel (117f.) -, l'intuitionnisme ou constructivisme (Couturat, Poincaré, Brou-
wer) et le platonisme (Cantor, Frege, Whitehead, Russell) qui «revient toujours à

une attitude religieuse» (173). La présentation de l'état actuel du questionnement
des fondements manque de structuration systématique et se perd dans les multiples

réponses des Philosophes Américains (Kleene, Church, Shapiro, Kline,
Putnam, Kitcher et maintes autres) auxquels Baudet reproche de ne pas se baser «sur
l'existence de mathématiques appliquées» (sauf Reuben Hersh), «bien que rédigés

au pays des computers» (168). Le dernier chapitre, intitulé Qu'est-ce qu'un objet?,
résume le tout. S'inspirant de l'analyse phénoménologique de Sartre, Baudet en
arrive à la conclusion suivante: la question de savoir si les objets mathématiques
sont réels ou mentaux est une question intéressante, mais elle n'est pas la question

épistémologique qui est «de savoir ce que l'homme peut dire des choses, et

surtout ce qu'il peut en faire. Ceci nous amène à la technique. [...] C'est par
l'efficacité de la technique que le discours mathématique se révèle cohérent et
fiable.» (178)

Pour répondre aux questions formulées initialement, le livre semble trop
difficile pour le lecteur non-instruit auquel s'adresse Baudet. L'auteur ne lui
présente pas les discussions et les différentes positions actuelles méta-mathématiques
d'une façon bien structurée. L'argumentation est souvent anecdotique et fantaisiste.

Une «épistémologie» simpliste et réductionniste sous-tend la présentation.
Au lieu d'expliquer et d'illustrer les méthodes d'enquête qui aident à

s'approcher de la vérité - ou au moins à éviter de s'en éloigner -, il cherche à

transmettre son propre dogme teinté d'anti-académisme et d'anti-intellectualisme.

Ceci n'est pas un livre - ou plus précisément, l'approche de l'auteur n'est

pas une qui contribue à établir des ponts durables entre la pensée scientifique et
les lecteurs non-scientifiques.

Michael Groneberg


	Rezensionen - Besprechungen - Comptes rendus

