
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 54 (2007)

Heft: 1-2

Artikel: Zeit, Selbstbeziehung des Geistes und Sprache nach Augustin

Autor: Karfíková, Lenka

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760539

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 26.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760539
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Lenka Karfikovâ

Zeit, Selbstbeziehung des Geistes und Sprache
nach Augustin

Die Ausführungen über die Zeit im elften Buch der Bekenntnisse des hl. Au-
gustins gehören zu den bekanntesten Texten dieses Autors und zugleich zu
den philosophischen loci communes überhaupt.1 In diesem Vortrag möchte ich
den Zusammenhang zwischen dem Thema der Zeit und zwei anderen Themen

zeigen, nämlich der Selbstbeziehung des Geistes und der Sprache, wie sie

Augustin auch in anderen Schriften erörtert, besonders in seiner Abhandlung De

Trinitate und im Dialog De magistro. Augustin verknüpft zwar selber diese

Motive nicht ausdrücklich miteinander, ich denke jedoch, dass zwischen ihnen
ein enger Zusammenhang besteht und dass sie sich gegenseitig bedingen und
erklären.

1 Zur Interpretation dieses Textes (samt der Interpretationsgeschichte) vgl. FLASCH, Kurt:
Was ist Zeit? Augustinus von Hippo. Das XI. Buch der Confessiones (Text - Übersetzung -
Kommentar). Frankfurt a.M. 1993. Wertvolle historische Auskunft bringen MEIJERING, Eginhard
P.: Augustin über Schöpfung, Ewigkeit und Zeit. Leiden 1979; GUITTON, Jean: Le temps et l'éternité
chez Plotin et saint Augustin. Paris 1971. Eine philosophische Interpretation unternehmen z.B.

RlCOEUR, Paul: Le temps et récit, I. Paris 1983, 19-53; von HERRMANN, Friedrich Wilhelm:
Augustinus und die phänomenologische Frage nach der Zeit. Frankfurt a.M. 1992; CORRADINI,
Richard: Zeit und Text. Studien zum tempus-Begriff des Augustinus. Wien/München 1997. Diese

Interpretationen gehen von der distentio animi (Conf. XI,26,33) als der Spanne des Geistes

zwischen dem Gegenwärtigen, Vergangenen und Künftigen aus (gegen eine ältere Vorstellung,
dass Augustin vor allem die Ausrichtung in die Zukunft hervorhebt, so z.B. BRUNNER, Peter:

Zur Auseinandersetzung zwischen antiken und christlichen Zeit- und Geschichtsverständnis bei

Augustin. In: Zeitschrift für Theologie und Kirche, N. F. 14 (1933) 1-25, bes. 14; BERLINGER,

Rudolph: Zeit und Zeitlichkeit bei Aurelius Augustinus. In: Zeitschrift für philosophische
Forschung 7 (1953) 493-510, bes. 505). Martin Tillmann betont die vereinigende Rolle des

Geistes, der die drei Zeitaspekte durch seine eigene Einheit zusammenhält (vgl. TlLLMANN,
Martin: Einheit des Geistes und Gotteserkentnis. Aspekte zur Erkenntnislehre bei Augustinus und
Anselm von Canterbury. Frankfurt a.M. 2002, bes. 59ff.). Zum kosmologischen Rahmen der

Zeitanalysen Augustins in Conf. XI vgl. DUCHROW, Ulrich: Der sogenannte psychologische

ZeitbegriffAugustins im Verhältnis zur physikalischen und geschichtlichen Zeit. In: Zeitschrift für
Theologie und Kirche 63 (1966) 267-288. Zur Zeitanalyse in Conf. XI im kosmogonischen
Kontext der letzten drei Bücher der Bekenntnisse vgl. SCHULTE-KLÖCKER, Ursula: Das Verhältnis

von Ewigkeit und Zeit als Widerspiegelung der Beziehung zwischen Schöpfer und Schöpfung. Eine

textbegleitende Interpretation der Bücher XI-XIII der Confessiones des Augustinus. Bonn 2000.



Zeit, Selbstbeziehung des Geistes und Sprache nach Augustin 231

Die Zeit

Wir wissen gut, was die Zeit ist, meint Augustin, besonders wenn wir von ihr
sprechen. Die Selbstverständlichkeit, mit der die Zeit in der Sprache
gegenwärtig ist, endet jedoch, wenn wir die Zeit an sich darstellen sollen (Conf.
XI,14,17).2

Als ein geschulter Rhetoriker hilft sich Augustin mit der grammatikalischen

Unterteilung der Zeit in die vergangene, künftige und gegenwärtige
(praeteritum, futurum, praesens tempus), wobei er sich bewusst ist, dass es sich
nie um eine leere, unerfüllte Zeit handeln kann: „Wenn nichts vorübergehen
würde, gäbe es keine vergangene Zeit, wenn nichts kommen würde, gäbe es

keine künftige Zeit, und wenn nichts wäre, gäbe es keine gegenwärtige Zeit"
{ibid). Das erste, was wir über die Zeit erfahren, ist ihr Zusammenhang damit,
dessen Zeit sie ist.3 Die Zeit ist also keine leere Struktur, sondern ein Aspekt
der vergehenden Dinge, die sie charakterisiert.

Das zweite, was wir erfahren, ist die Tendenz der Zeit zum Nichtsein. Die

vergangene Zeit (bzw. das in ihr Geschehene) ist nämlich nicht mehr und die

künftige Zeit (bzw. das in ihr zu Geschehende) ist noch nicht. Die gegenwärtige

Zeit ist dann durch ihr ständiges Entfliehen in das Vergangene charakteristisch

- anders wäre sie keine Zeit, sondern die Ewigkeit. Wir finden also ein
Paradox der Zeit: „Wie sollen wir sagen, dass etwas ist, dessen Ursache, die
ihm Sein gibt, ist, dass es nicht mehr sein wird? Wir können nämlich nicht
sagen, dass es die Zeit ist, wenn sie nicht zum Nichtsein neigt {tendit non esse)"

{ibid). Die Zeit ist also ein Charakteristikum der Dinge, die zu einem Ende

kommen, es ist der Name eben dieser Vergänglichkeit der Dinge.
Wir sprechen aber auch anders über die Zeit (Augustin geht bis jetzt davon

aus, wie wir über die Zeit sprechen): nämlich von einer „kurzen" oder „langen"
Zeit. Dies kann lediglich die Vergangenheit oder die Zukunft betreffen, daher
sollten wir eigentlich nicht sagen, dass sie lang „ist", sondern dass sie lang
„war" oder „sein wird". Wann war sie aber lang? Als es sie noch nicht gab?

Oder als sie gegenwärtig war? {Conf. XI,15,18). Kann aber die gegenwärtige
Zeit lang sein? Die Gegenwart ist nach Augustin ein Augenblick ohne jede
Extension {nullum habet spatium), durch den die Zukunft in die Vergangenheit
übergeht, und kann daher nicht „lang" sein {Conf. XI,15,20). Trotzdem
nehmen wir die Zeitlänge wahr, „sind uns deren Teile bewusst, vergleichen sie

miteinander und bezeichnen sie als länger und kürzer" {Conf. XI,16,21). Die
vorübergehende Zeit geht aus der Zukunft durch die Gegenwart in die Ver-

2 Ich zitiere nach der Herausgabe von VERHEIJEN, Luc: Confessionum libri XIII Corpus
Christianorum, Series Latina 27). Turnhout 1981. Die Ubersetzungen sind von mir.

3 Gleich am Anfang seiner Ausführungen hebt Augustin die Verbindung der Zeit mit der
Welt hervor (Conf. XI,13,15).



232 Lenka Karfikovâ

gangenheit über, also aus etwas, was noch nicht ist, in etwas, was nicht mehr
ist, durch das, was der Extension entbehrt - und dennoch, damit eine kürzere
und eine längere Zeit verglichen werden können, muss die Zeit eine Extension

(spatium) haben (Conf. XI,21,27). Dies ist ein zweites Paradox der Zeit (ae-

nigma) (Conf. XI,22,28), nämlich das Paradox ihrer Länge.
Vielleicht nehmen wir also die Zeit wahr und messen sie, wenn sie

vorübergeht, fragt Augustin weiter (Cum ergo praeterit tempus, sentiri et metiri
potest, Conf. XI, 16,21). Wie messen wir aber die vorübergehende Zeit?

Um dieses Rätsel zu erklären, unternimmt Augustin mehrere Schritte.
Zuerst präzisiert er die ursprüngliche Formulierung von der vergangenen, künftigen

und gegenwärtigen Zeit in die Vorstellung einer dreifachen Gegenwart.
Wer von der Vergangenheit oder Zukunft spricht, muss sie irgendwo sehen,

und sie müssen daher irgendwo sein (Conf XI,17,22). Wo sind sie aber? Wo
immer sie sind, sie sind dort gegenwärtig, anders würde es sie gar nicht geben,

meint Augustin. Gegenwärtig sind jedoch nicht die vergangenen Dinge selbst,
sondern irgendwelche „Worte" (Bedeutungen), die durch ihre Bilder in unserem

Geist entstanden (diese Bilder wurden ihrerseits durch die vorübergehenden

Dinge als Spuren, vestigia, hinterlassen, Conf. XI, 18,23). Wie die Bilder
der künftigen Dinge entstehen, ist eine schwierigere Frage, für unsere
Untersuchung ist sie jedoch nicht entscheidend (Conf. XI,18,23-19,25). Wir sprechen

jedenfalls von der Vergangenheit und Zukunft aufgrund der in unserem
Geist gegenwärtigen Bilder.

Dadurch ist die nicht homogene Natur der Gegenwart entdeckt, ihre
dreifache Struktur: „die gegenwärtige Zeit das Vergangene betreffend, die

gegenwärtige Zeit das Gegenwärtige betreffend und die gegenwärtige Zeit das Künftige

betreffend" (praesens de praeteritis, praesens de praesentibus, praesens de futu-
ris), d.h. das Gedächtnis oder die Erinnerung (memoria), die aktuelle
Aufmerksamkeit (contuitus) und die Erwartung (expectatio) (Conf. XI,20,26). Das

meinen wir, wenn wir von den drei Zeiten sprechen. Unsere Sprache ist da

nicht präzis (wie üblich, stellt Augustin fest), sie kann aber trotzdem ein
Verständnis vermitteln (ibid).

Der zweite Schritt, den Augustin unternimmt, um zu erklären, wie wir die

vorübergehende Zeit wahrnehmen und messen, ist eine Erörterung der Zeit in
ihrer Beziehung zur Bewegung. Die Zeit ist sicher nicht die Bewegung der

Himmelskörper, wie jemand (vielleicht aus dem Timaeus) deduzieren könnte.
Auch wenn nämlich ihre Bewegung zum Stillstand käme (was Augustin nicht
für ganz ausgeschlossen hält, vgl. Josua 10,12f.), würden es ja andere Bewegungen

geben und würde es vor allem die Sprache geben, die in der Zeit verläuft

(Conf. XI,23,29). Die Zeit ist also keine Bewegung, und wir messen nicht die

Zeit durch die Bewegung, sondern umgekehrt die Bewegung, bzw. den
Stillstand durch die Zeit (Conf. XI,23,30-24,31). Die Zeit ist daher eine Ausdehnung

oder eine Spanne (distentio), in der sich die Bewegung, bzw. der Still-



Zeit, Selbstbeziehung des Geistes und Sprache nach Augustin 233

stand abspielt (Conf. XI,23,30). Was messen wir dabei aber? Messen wir die

Zeit, oder durch die Zeit? Wenn wir die Bewegung durch die Zeit messen,
wodurch messen wir die Zeit? (Conf. XI,26,33). Dies ist das dritte Paradox der

Zeit, das Paradox ihres Messens.

Der nächste Schritt Augustins betrifft daher die Zeit als eine Spanne, in der
sich die Bewegung oder die Sprache abspielt (Conf. XI,26,33). Wodurch messen

wir diese Spanne d.h. die Zeit? Eine „lange" oder „kurze" Zeit ist eine

lange oder kurze Ausdehnung, der wir folgen; ihre Länge ist durch die Länge
der Aufmerksamkeit gegeben, die wir den vorübergehenden Dingen schenken:

„Wenn ich etwas lange beobachte, stelle ich fest, dass es eine lange Zeit ist"
{Conf. XI,24,31). Ich messe also die Zeit durch meine Beobachtung, ihre

„Länge" ist die Ausdehnung des beobachtenden Geistes: „Daher kam ich zum
Schluss, dass die Zeit nichts anderes ist als eine Spanne (distentio). Ich weiß
jedoch nicht wessen, und es wäre wunderlich, wenn nicht des Geistes selbst

(ipsius animi)" {Conf. XI,26,33). Was ich durch meine Beobachtung, durch
meine Aufmerksamkeit messe, ist jedoch weder die Zukunft, die noch nicht
ist, noch die Vergangenheit, die nicht mehr ist. Ich messe die vorübergehende,
nicht die vergangene Zeit {praetereuntia tempora, non praeterita) {Conf.
XI,26,33).

Nach diesen vorbereitenden Schritten kommt Augustin zu der Erklärung,
wie ich eigentlich die vorübergehende Zeit messe. Am Beispiel der klingenden
Stimme stellt er fest, dass ich die vorübergehende Zeit nicht in der extensions-
losen Gegenwart, sondern in einem anderen „Raum der Zeit" {temporis spa-

tiurri) messe, in den die Stimme durch ihr Klingen übergeht. Das durch den

Anfang und das Ende der Stimme gegebene Intervall ermöglicht ihre Länge zu

messen. Ihr Ende bedeutet jedoch zugleich, dass die Stimme nicht mehr ist
und daher nicht gemessen werden kann {Conf. XI,27,34). Ich messe also nicht
die Stimme selbst, und auch nicht die kurzen und langen Silben, die nicht
mehr sind, sondern „etwas in meinem Gedächtnis, das dort verbleibt" {aliquid.
in memoria, mea metior quod infixum manet, Conf. XI,27,35). Ich messe also die

Zeit in meinem Geist, da ich den Eindruck {affectio) messe, den dort die

vorübergehende Sache als gegenwärtig hinterließ. „Den messe ich, wenn ich die

Zeit messe. Entweder ist also dieser Eindruck selbst die Zeit, oder ich messe
die Zeit überhaupt nicht" {Conf. XI,27,36).

Den Eindruck einer künftigen Sache kann ich jedoch nur aufgrund einer
bekannten vergangenen Sache und des von ihr hinterlassenen Eindrucks messen,

wenn ich z.B. ein bekanntes Gedicht im Denken durchgehe {ibid.).
Anhand dieser Vorstellung eines bekannten Gedichts, das durch die Rezitation
aus der Zukunft in die Vergangenheit übergeht, erklärt Augustin das

Vorübergehen der Zeit überhaupt: „[...] die gegenwärtige Aufmerksamkeit
überführt das Künftige in das Vergangene {praesens intentio futurum in praeteritum



234 Lenka Karfikovâ

traicit), und wie sich das Künftige verringert, wächst das Vergangene, bis das

Künftige erschöpft und alles vergangen ist" (Conf. XI,27,36).
Das Künftige, das sich erschöpft, und das wachsende Vergangene haben

jedoch keine andere Existenz als im Geist, der erwartet (expectat), beobachtet
(adtendit) und sich erinnert (meminit). Das Vorübergehen der Zeit ist damit
ein Ubergang des Erwarteten in das Erinnerte durch dasjenige, dem der Geist
seine Aufmerksamkeit zuwendet. Die Gegenwart als die Umwandlung des

Künftigen in das Vergangene hat keine Extension (carere spatio), es ist ein
nicht ergreifbarer Punkt (in puncto praeterit). Was dauert, ist jedoch die
Aufmerksamkeit {perdurât attentio), durch die das Gegenwärtige in das Vergangene

übergeht. „Lang" ist also weder die künftige, noch die vergangene Zeit,
sondern die Erwartung des Künftigen (longum futurum longa expectatio futuri),
bzw. die Erinnerung an das Vergangene (longum praeteritum longa memoria

praeteriti) (Conf. XI,28,37). Eine „lange Erwartung" und „lange Erinnerung"
bedeuten dabei eine lang geschenkte Aufmerksamkeit (attentio). Die Erinnerung

und ihre Projektion in die Zukunft in der Form einer Erwartung „dehnt
sich aus" (tenditur, Conf. XI,28,38) nach der Sache, die durch die Aufmerksamkeit

aus der Erwartung in die Erinnerung überführt wird.
Dies gilt jedoch nicht nur für ein vorgetragenes Gedicht und seine Teile,

sondern auch für das ganze Menschenleben, ja für die ganze Geschichte (saecu-

lum) (Conf. XI,28,38). Auch sie sind eine Art „Spanne" (distentio), in der
jedoch Augustin nicht nur zwischen dem Vergangenen und Künftigen, das ebenfalls

vergeht, „aufgespannt" (distentus), sondern auf das Unvergängliche
„gespannt" (extentus) werden will, nicht nur in der Zeit „ausgedehnt" (secundum

distentioneni), sondern mit seiner Aufmerksamkeit (secundum intentionem) auf
die Ewigkeit konzentriert (Conf. XI,29,39).4

Die Zeit ist damit für Augustin die Zeit der beobachteten Dinge (ohne die

vergehenden Dinge gäbe es die Zeit überhaupt nicht), jedoch in der Form
eines Eindrucks, den die vergehenden Dinge im Geist hinterlassen. Dieser
Eindruck ist eine Spanne des Geists selbst, nämlich die Ausdehnung seiner
Aufmerksamkeit in der Erinnerung, bzw. in der Erwartung.

Was ergibt sich jedoch aus diesem Resultat für den Geist selbst? Der Geist,
der „sich erstreckt", um die vergehende Sache zu erfassen, muss einerseits das

Gedächtnis des Anfanges seiner Ausdehnung, andererseits die Aktualität des

Dauerns enthalten. Ohne die auf das Gegenwärtige gerichtete Aufmerksamkeit,

die das Künftige ins Vergangene überführt, würde es nach Augustin das

Vergehen der Zeit überhaupt nicht geben, da es den extensionslosen Augenblick

der Umwandlung des Künftigen in das Vergangene nicht gäbe. Ohne die

4 Vgl. O'DALY, Gerard J. P.: Time as Distentio and St. Augustine's Exegesis ofPhilippians 3,12-
14. In: Revue des études augustiniennes 23 (1977) 265-271; eine große Bedeutung schreibt der
Polarität distentio-intentio, RlCOEUR, vgl. oben, Anm. 1.



Zeit, Selbstbeziehung des Geistes und Sprache nach Augustin 235

Ausdehnung des Geistes zwischen Erinnerung und Erwartung würde es jedoch
keine Kontinuität ergeben, die im Fliessen der Zeit ebenso vorausgesetzt wird.
Die Zeit als eine Kontinuität und Wandlung setzt damit die Ausdehnung des

Geistes und zugleich seine auf das Gegenwärtige gerichtete Aufmerksamkeit
voraus. Dem Geist muss daher eine Doppelstruktur eignen, eine Beziehung
seiner selbst als der dauernden Aufmerksamkeit auf sich selbst als denjenigen,
der die Spur des Anfangs, Verlaufs und Endes bewahrt.

Diese Struktur der Selbstbeziehung des Geistes wird von Augustin in
seiner Zeitanalyse nicht erörtert, er widmet ihr jedoch eine nicht weniger
berühmte Passage seines Werkes, nämlich das zehnte Buch Über die Dreifaltigkeit.

Die Selbstbeziehung des Geistes

Im zehnten Buch seiner Abhandlung De Trinitate sucht Augustin ein Bild der

göttlichen Dreifaltigkeit im menschlichen Geist.5 Bei dieser Gelegenheit untersucht

er die Selbsterkenntnis des menschlichen Geistes {mens) näher. Sein

Ausgangspunkt ist die allgemeine Feststellung, dass wir von jeder Sache, die

wir kennen lernen sollen, schon immer einen wenn auch sehr oberflächlichen

Begriff (notio) haben müssen. Wer könnte sich z.B. dem Studium der Rhetorik
widmen, wenn er nicht wüsste, was für eine Wissenschaft es überhaupt ist,
bzw. was ihr Nutzen sein kann? {De trin. X,l,l). Oder wir haben eine
allgemeine Kenntnis der Art und wollen sie für eine konkrete, bis jetzt unbekannte
Sache präzisieren {De trin. X,2,4). Dieses vorläufige Wissen erweckt im
menschlichen Geist ein Verlangen nach einem tieferen Wissen. Wer z.B. einen
unbekannten Ausdruck hört und weiß, dass er ein Zeichen einer Sache ist, der

verlangt zu erfahren {scire cupit), welche Sache mit ihm bezeichnet wird. Dieses

Verlangen nach dem Wissen ist eine Verbindung der Liebe (zum Wissen,
besser gesagt zum Verständigen mit anderen) und eines Wissens (z.B. dass es

gut ist, sich mit anderen verständigen zu können) {De trin. X,l,2).
„Die ganze Liebe {amor) des wissenssüchtigen Geistes, d.h. des Geistes, der

zu erfahren verlangt, was er nicht kennt {scire quod nescit), ist damit nicht die

5 Ich zitiere die Herausgabe von MOUNTAIN, William J. / GLORIE, Franciscus: De trinitate
libri XV Corpus Christianorum, Series Latina 50-50A). Turnhout 1968. Zu diesem Werk vgl.
SCHMAUS, Michael: Die psychologische Trinitätslehre des hl. Augustinus. Münster 1927; SULLIVAN,

John E.: The Image of God. The Doctrine ofSt. Augustine and its Influence. Dubuque (Iowa) 1963;

SCHINDLER, Alfred: Wort und Analogie in Augustins Trinitätslehre. Tübingen 1965;

BRACHTENDORF, Johannes: Die Struktur des menschlichen Geistes nach Augustinus. Selbstreflexion
und Erkenntnis Gottes in „De Trinitate". Hamburg 2000; DERS. (Hg.): Gott und sein Bild.

Augustins De Trinitate im Spiegel gegenwärtiger Forschung. Paderborn 2000 (hier zu unserem
Thema bes. HORN, Christoph: Selbstbezüglichkeit des Geistes bei Plotin und Augustinus, 81-103;
HÖLSCHER, Ludger: Die Geistigkeit der Seele. Augustins Argumente in De Trinitate, 127-136;
BRACHTENDORF, Johannes: Der menschliche Geist, 155-170).



236 Lenka Karflkovä

Liebe zu einer unbekannten Sache, sondern zu einer bekannten, derentwegen
der Geist erfahren will, was er nicht kennt" (De trin. X,l,3). Nicht einmal ein

neugieriger Mensch (curiosus), der durch die Liebe selbst zum Erfahren des

Unbekannten motiviert wird, liebt etwas Unbekanntes, sondern etwas
Bekanntes, nämlich das Erfahren des Neuen. Wenn wir auch sagen, etwas nicht
zu kennen, müssen wir ja schon wissen, was das „Kennen" heißt (ibid).

Was bedeutet nun, wenn die mens sich selbst kennen will? Nichts ist ihr ja
mehr gegenwärtig (praesentius) als sie sich selbst, sie kennt sich daher weder

aufgrund einer allgemeinen Kenntnis der Art noch aufgrund einer vorläufigen
Vorstellung (figmentum), noch bloß aufgrund des Bewusstwerdens, dass es gut
ist sich selbst zu kennen. Die mens ist nicht wie ein Auge, das nur ein anderes

Auge sieht und sich selbst ohne einen Spiegel nicht erblicken kann. Wie
könnte sie nämlich wissen, dass sie etwas weiß (oder nicht weiß), wenn sie

sich selbst nicht kennen würde? Sie kennt sich also. Wenn sie sich selbst kennen

lernen will, kennt sie sich schon als diejenige, die sich kennen lernen will.
Anders könnte sie es überhaupt nicht wollen. „Sie kennt sich also als diejenige,

die sich selbst sucht und sich nicht kennt, wenn sie sich sucht, um sich
kennen zu lernen" (De trin. X,3,5).

Sollen wir also sagen, fährt Augustin fort, dass sich die mens teilweise (ex

parte) kennt und teilweise nicht kennt? Aber was die mens kennt, das kennt sie

als ganze. Wenn sie also etwas von sich selbst weiß (z.B. dass sie sich nicht
kennt), dann weiß sie es als ganze. Und weil sie sich als diejenige kennt, die

weiß, was sie kennt und was sie nicht kennt, dann wenn sie irgendetwas von
sich weiß (z.B. dass sie sich nicht kennt), kennt sie (in diesem Wissen, dass sie

sich nicht kennt) sich selbst als ganze (De trin. X,4,6).6
Die mens kennt sich jedenfalls insofern, als sie weiß, dass sie lebt (vivere).

Wenn sie sich auch in dem kennen lernen will, was das bloße Leben
überschreitet, nämlich in ihrem Wissen (nossé), dann weiß sie schon immer, was sie

sucht, sie kann sich nicht mit etwas anderem verwechseln. Wenn sie auch

nicht wüsste, dass sie eine mens ist, sie weiß doch, was sie sucht, wenn sie sich
selbst sucht. Sie kennt sich also. Was sucht sie aber noch, wenn sie sich sucht?

(ibid). Warum wird ihr gesagt sich selbst zu erkennen? (De trin. X,5,7).
Auf diese Frage antwortet Augustin, dass sich die mens sich selbst im Denken

zuwenden (se cogitare) und entsprechend ihrer Natur als mens leben soll.
Es ist nämlich etwas anderes „sich selbst zu kennen" (se nossé) und „sich selbst

zu denken" (se cogitare).7 Die mens kennt sich schon immer, wenn sie über-

6 Eine andere Interpretation dieser Stelle bringt PÉPIN, Jean: Le tout et les parties dans la

connaissance de la mens par elle-même (De Trin. X,3,5-4,6). In: BRACHTENDORF (Hg.): Gott und
sein Bild, 105-126.

7 Zum Verhältnis zwischen se nosse und se cogitare vgl. HÖLSCHER, Ludger: The Reality of
Mind. Augustine's philosophical arguments for the human soul as a spiritual substance. London/New
York 1986, 126-181; P. AGAËSSE, note complémentaire 25. In: AUGUSTIN: La Trinité



Zeit, Selbstbeziehung des Geistes und Sprache nach Augustin 237

haupt etwas kennt (weil sie immer weiß, dass sie es kennt oder nicht kennt).
Nicht immer dagegen, sogar sehr selten, denkt sie aber sich selbst. Wenn sie

versucht, ihre Aufmerksamkeit im Denken auf sich selbst zu richten, passiert
es ihr, dass sie die Bilder der Dinge mit sich schleppt, denen sie sich
normalerweise zuwendet, mit denen sie beinahe verwachsen ist und die sie von sich
selbst nur mühsam unterscheiden kann. Diese Bilder hat sie nämlich in sich
selbst und aus sich selbst {in semetipsa de semetipsa) hervorgebracht, und ist
daher mit ihnen eng verbunden. Sie behält trotzdem eine Fähigkeit, diese Bilder

zu beurteilen, und erst diese Fähigkeit ist eigentlich die mens selbst {et hoc

est magis mens, id est rationalis intellegentia quae servatur ut iudicet) {De trin.
X,5,7).

Die mens findet damit in sich selbst einerseits die aus ihr selbst hervorgebrachten

Bilder (als ein Spinngewebe), andererseits die Aufmerksamkeit des

Denkens, die diese Bilder hervorbringt und bleibt fähig, von ihnen Distanz zu
nehmen und sie zu beurteilen (als die Spinne selbst, die die Bilder aus sich

selbst produziert). Die mens haftet an diesen Bildern (es sind eine Art Spuren
der Intentionen ihrer Liebe), daher kann sie sich nur schwierig ohne sie sehen.

Ja es scheint ihr manchmal, dass sie selber ist, was sie von sich selbst nicht
mehr zu unterscheiden vermag, wenn sie sich selbst zu denken versucht {hoc se

putat esse sine quo se non potest cogitarè). Falls sie sich jedoch erkennen soll,
muss sie sich von den Bildern trennen, mit denen sie sich umhüllt, wenn sie

ihnen, als den Spuren der eigenen Intentionen, ihre Aufmerksamkeit schenkt.

„Sie soll sich selbst erkennen: nicht sich selbst als die Abwesende suchen,
sondern die Intention ihres Willens {intentionem voluntatis), die unter anderen

Dingen zerstreuet war, bei sich selbst aufhalten und sich selbst denken" {De

trin. X,8,ll).
In ihrem Suchen muss sich also die mens, die sich selbst immer gegenwärtig

ist, von dem unterscheiden, was sie aus sich selbst hervorbrachte, als sie ihre
Intention anderen Dingen zuwandte. Sie weiß, was „Erkennen" und auch was
„sich selbst" bedeutet. Die mens weiß also immer schon, was sie erkennen soll,
wenn sie sich selbst erkennen soll.

„Es ist ja etwas anderes, wenn der mens gesagt wird: Erkenne dich selbst, und

wenn ihr gesagt wird: Erkenne die Cherubim und Seraphim f...] oder: Erkenne
den Willen jenes Menschen, oder wenn dem Menschen gesagt wird: Sehe dein

Gesicht, was er nicht anders als im Spiegel tun kann. Unser Gesicht ist nämlich
unserem Blick entzogen, der ihm nicht zugewandt werden kann. Wenn aber der

mens gesagt wird: Erkenne dich selbst, dann erkennt sie sich selbst in dem gleichen
Augenblick, wo sie versteht, was dich selbst bedeutet, und zwar nicht dank etwas
anderem, sondern weil sie bei sich selbst anwesend ist" {De trin. X,9,12).

Bibliothèque augustinienne 16), Paris 1955, 605-607; BRACHTENDORF: Die Struktur, 163ff.;
TILLMANN: Einheit, 22-28.



238 Lenka Karfikovä

Die mens erkennt sich selbst, fährt Augustin fort, erst wenn sie dasjenige
erkennt, worüber sie mit Sicherheit weiß, dass es sie selbst ist. Dies muss sie von
dem unterscheiden, was sie sich über sich selbst aufgrund der Bilder einbildet,
die sie aus sich selbst hervorgebracht hat. Mit Sicherheit weiß sie jedoch von
sich selbst nur, dass sie lebt, sich erinnert, einsieht, will, denkt, urteilt (vivere,
meminisse, intellegere, velle, cogitare, scire, iudicare).

„Wenn sie vielleicht auch zweifelt (dubitat), sie lebt; wenn sie zweifelt, erinnert
sie sich, worüber sie zweifelt; wenn sie zweifelt, sieht sie ein, dass sie zweifelt;
wenn sie zweifelt, will sie Sicherheit finden; wenn sie zweifelt, denkt sie; wenn
sie zweifelt, weiß sie, dass sie nicht weiß; wenn sie zweifelt, kommt sie zum
Urteil, dass nicht zuzustimmen ist. Wenn also jemand an allem anderen zweifelt, an
dem darf er nicht zweifeln, dass, wenn es all dies nicht gäbe, er an keiner Sache

zweifeln könnte" (De trin. X,10,14).

Nur darüber ist sich die mens sicher, und deswegen ist nur dies, und zwar in
ihrer Substanz selbst (substantia). Sich zu erkennen bedeutet also für die mens

zu erkennen, dass sie nur dies ist; „sie soll sicher sein, dass sie nur dasjenige ist,
worüber sie sich sicher ist, es zu sein" (De trin. X,10,16).

Die mens ist also nach Augustin gerade diese Beziehung zu sich selbst (ich
weiß mit Sicherheit, dass ich es bin, der die mehrere Gestalten hat (ich
weiß, dass ich zweifle, dass ich denke, dass ich weiß Für Augustin sind
jedoch vor allem drei dieser Gestalten der Selbstbeziehung wichtig, nämlich; ich
weiß, dass ich mich erinnere (memoria)-, ich weiß, dass ich einsehe (intellegen-

tia); ich weiß, dass ich will (voluntas).
Gerade diese drei Weisen, wie die mens „sich selbst denkt", in ihrer

gegenseitigen Relationalität zeigen am besten, was die mens für Augustin ist. Ein
jeder dieser Aspekte ist die mens selbst, es sind nicht ihre Akzidenzen. Es gibt
keine andere Substanz der mens als gerade ihre reflexiven Substantialakte: ihr
Sich-Erinnern, ihre Einsicht im Denken und ihr Wille. Gerade in ihnen ist die

mens. Diese drei beziehen sich jedoch aufeinander (ich erinnere mich, dass ich
ein Gedächtnis, eine Einsicht und einen Willen habe; ich sehe ein, dass ich ein
Gedächtnis, eine Einsicht und einen Willen habe; ich will mich erinnern,
einsehen und wollen), und sie beziehen sich auch auf andere Dinge. Woran auch

immer ich mich erinnere, was auch immer ich einsehe oder will, es sind
immer alle diese Aspekte zugleich dabei (De trin. X,11,18).

Das Gedächtnis

Um die grundlegende Bedeutung des Gedächtnisses (memoria) für Augustin zu
verstehen, müssen wir wissen, dass dieser Aspekt der mens im zehnten Buch
seiner Ausführungen De Trinitate die mens selbst vertreten hat, wie sie im
neunten Buch des gleichen Werkes dargestellt wurde. Hier arbeitete Augustinus

statt mit dem Gedächtnis (memoria), der Einsicht (intellegentia) und dem



Zeit, Selbstbeziehung des Geistes und Sprache nach Augustin 239

Willen (voluntas) aus dem zehnten Buch mit der Dreiheit der mens, ihrer
Selbsterkenntnis (notitia sui) und ihrer Liebe zu sich selbst (amor sui)ß Nach
dem neunten Buch ist die mens ihre Selbsterkenntnis (ihr Selbstwissen) und
ihre Liebe zu sich selbst (ihre Selbstaffirmation, ihr Verlangen sich zu erkennen,

ihre Freude, dass sie sich erkennt). Diese Struktur der Selbstbeziehung ist
für die mens nichts akzidentelles, sondern ihr Wesen selbst {De trin. IX,4,5).
Die mens ist eine Selbstbeziehung, und zwar eine doppelte, als eine Erkenntnis
(Selbstwissen) und als eine Liebe (ein Verlangen, ein Wille). Daher kennt sich

die mens schon immer (se nosse), wenn sie sich auch nicht aktuell denkt (se co-

gitare), wie wir aus dem zehnten Buch wissen (De trin. X,5,7).
Die Dreiheit aus dem zehnten Buch bringt wahrscheinlich nicht mehr die

ständige (und meistens latente) Selbstbeziehung der mens zum Ausdruck, wie
es bei der notitia sui und amor sui im neunten Buch der Fall war, sondern den

transitiven Akt des Erinnerns, Einsehens und Wollens, der jedoch immer auch
die dreifache Selbstbeziehung der mens mit enthält. Auf die Struktur eines
solchen Aktes kommt Augustin im fünfzehnten Buch De Trinitate zurück. Hier
erfahren wir, dass

„man dem Gedächtnis (memoria) alles das zuschreiben muss, was wir wissen,
aber woran wir gerade nicht denken (cogitare), der Einsicht (intellegentia) dagegen

jede Vorstellung des Denkens (cogitationis informatio) im eigentlichen Sinne.

Wir sagen nämlich am meisten, dass wir etwas einsehen, wenn wir uns im Denken

dem zuwenden, was wir als wahr festgestellt haben. Dies hinterlassen wir
wieder im Gedächtnis (in memoria rursus relinquimus). Ein noch mehr verborgener

Abgrund unseres Gedächtnisses (abstrusior profunditas nostrae memoriae) ist
jedoch der, in dem wir das alles finden, bevor wir es gedacht haben, sodass ein
inneres Wort (verbum intimum) entsteht, das keiner Sprache angehört, als ob ein

aus dem Wissen entstandenes Wissen, ein aus dem Sehen entstandenes Sehen

(tamquam scientia de scientia et visio de visione), oder eine im Denken erscheinende

Einsicht entstanden aus der Einsicht, die schon im Gedächtnis war, nur
verborgen (latebat)" (De trin. XV,21,40).

Hier können wir sehen, dass das Gedächtnis nach Augustin nicht nur dasjenige

enthält, was früher gedacht und ins Gedächtnis gespeichert wurde,
sondern überhaupt alles, was das Denken je denkt und denken wird. Dieser „noch
mehr verborgene Abgrund unseres Gedächtnisses" enthält latent alles, was das

Denken einmal aus ihm hervorrufen wird als ein „inneres Wort". Es ist daher

nicht ganz unverständlich, dass dieser geheimnisvolle Abgrund des Gedächt-

" Zur Interpretation der beiden Ternare aus dem neuntem und dem zehntem Buch vgl.
GARDEIL, Ambroise; La structure de l'âme et l'expérience mystique. Paris 1927, I, 86-95; GlLSON,
Etienne: Introduction à l'étude de saint Augustin. Paris 1969 (4. Auflage), 293; KÜNZLE, Pius: Das
Verhältnis der Seele zu ihren Potenzen. Problemgeschichtliche Untersuchungen zu Augustin bis und
mit Thomas von Aquin. Freiburg (Schweiz) 1956, 20; SULLIVAN: The Image of God, 128-136;
O'DALY, Gerard J. P.: Augustine's Philosophy ofMind. London 1987, 136.



240 Lenka Karfikovâ

nisses die mens selbst vertreten kann (an einer anderen Stelle sagt Augustin
ausdrücklich, dass die mens eigentlich dasselbe ist wie das Gedächtnis, vgl.
Conf. X,14,21).

Wir sehen zugleich, warum jede Erkenntnis für Augustin das Moment der

Selbstbeziehung beinhalten muss: Was auch immer die mens erkennt, das ruft
sie eigentlich in einer Wiedererinnerung aus ihrem Gedächtnis hervor. Die
Wiedererinnerung ist jedoch ein reflexiver Akt: die mens als das aktuelle Denken

bezieht sich auf sich selbst wie zu dem Abgrund des Gedächtnisses. Zu
diesem Geschehen ist nach Augustin auch eine Intervention des Willens
notwendig, wie wir schon wissen, nämlich die Liebe, das Verlangen usw., ohne
die das Denken unmöglich wäre {De trin. XV,21,41).9 Die mens (als die aktuelle

Aufmerksamkeit des Denkens) bezieht sich also im Erinnern (was jedes
Denken ist) auf sich selbst (als die Latenz des Gedächtnisses), und zwar durch
die Intention des Willens, die jedoch wiederum sie selbst ist. Dieser dreifache

Akt und jeder seiner Aspekte ist nach Augustin die mens, wie wir schon wissen,

da in ihm und gerade in ihm das einzige geschieht, was die mens mit
Sicherheit von sich weiß.

Der Analyse des Gedächtnisses und des Erinnerns widmet Augustin das

zehnte Buch seiner Bekenntnisse, das seinen Ausführungen über die Zeit
vorausgeht. Wenn hier gefragt wird, wie er sich eigentlich zu seinem Gott
verhält, kann er in seinem Suchen die Kraft ausschließen, durch die die Seele den

Körper belebt, wie auch die Kraft, die dem Körper die Sinneswahrnehmung
verleiht {Conf. X,7,ll), um „die Räumlichkeiten und weiten Paläste des

Gedächtnisses" {in campos et lata praetoria memoriae), zu betreten. Dort sind „die
Schätze der unzähligen Bilder der wahrnehmbaren Dinge versammelt",
zusammen mit verschiedenen Variationen, die das Denken aus diesen Bildern
hergestellt hat, in wie fern sie bis jetzt nicht „durch das Vergessen verschlungen

und begraben wurden" {Conf. X,8,12). Von hierher rufe ich durch den

Willen das je Gesuchte auf, „bis es aus den Nebeln heraustritt und aus diesen

Abgründen vor meinem Blick auftaucht". Auf diese Weise kann ich nacheinander

aus dem Gedächtnis die ganzen Ereignisketten aufrufen, um sie zu
erzählen {ibid.).

Die in diesen „Palästen" aufbewahrten Bilder sind jedoch nach ihren Arten
geordnet {distincte generatimque servata): die visuellen Wahrnehmungen des

Lichts, der Farben und Formen, die auditiven Empfindungen der Töne, die

Geruchswahrnehmungen der Düfte, die Geschmacks- und Tastempfindungen.
Das Gedächtnis nimmt sie alle auf in sein „geräumiges Versteck, in seinen
geheimen und unsagbaren Schoss" {grandis memoriae recessus et nescio qui secreti

atque ineffabiles sinus eins), um sie bei Bedarf wieder herauszugeben. Sie alle

9 Zu diesem Motiv und seinem antiken Hintergrund vgl. RIST, John; Love and Will. Around
De Trinitate XV,20,38. In: BRACHTENDORF (Hg.): Gott und sein Bild, 205-216.



Zeit, Selbstbeziehung des Geistes und Sprache nach Augustin 241

betreten das Gedächtnis durch ihre je eigenen Tore und speichern sich dort,
um hier dem Denken zu Verfügung zu stehen, falls es sich an sie erinnert (illic
praesto sunt cogitationi reminiscenti eas) (Conf. X,8,13). Diese Bilder kann ich
aus ihrem Versteck herausrufen, auch wenn die Dinge, von denen sie hinterlassen

wurden, nicht mehr anwesend sind. Ich kann das Bild der weißen oder
schwarzen Farbe, des Gesanges, des Lilien- oder Veilchenduftes, des Honigoder

Mostgeschmackes hervorrufen, ohne diese Bilder miteinander zu vermischen

und ohne die Möglichkeit zu verlieren, sie zu beurteilen und zu vergleichen

(ibid.).
Dies alles geschieht „in der riesigen Aula meines Gedächtnisses" (in aula,

ingenti memoriae meae), wo ich auch mich selbst treffe (mihi et ipse occurro),
nämlich meine Taten, ihre Umstände und auch meine Gefühle. Hier finde ich
als gegenwärtig alles, was ich selber erlebt und was ich von anderen erfahren,
wie auch alles, was ich aus diesen Fäden gewoben habe als ein Bild des

Vergangenen und Künftigen. In allen meinen Erwartungen und Vorsätzen ist dieser

Gedächtnisschatz eingearbeitet, ohne ihn könnte ich die Zukunft
überhaupt nicht überlegen (Conf. X,8,14).

Außer diesem unerschöpflichen Speicher der Gedächtnisbilder sind jedoch
in meinem Gedächtnis auch einige Sachen selbst, nämlich die Bedeutungen der

Worte, die zwar durch sinnliche Träger vermittelt wurden, jedoch nicht in
ihren Bildern, sondern als sie selbst gegenwärtig sind (res ipsae, quae Ulis signifi-
cantur sonis). Diese Bedeutungen traten in mein Gedächtnis nicht von außen,
sondern sie waren schon immer in meinem Herzen (ibi erant et antequam ea

didicissem), anders könnte ich ihre Wahrheit nicht erkennen. Sie waren also in
meinem Gedächtnis, nur „so entfernt und versteckt, wie in den letzten
Reihen, so dass ich sie nicht einmal denken könnte, wenn sie nicht von jemandem
durch eine Anmahnung hervorgerufen werden" (Conf. X,10,17).

Diese Bedeutungen haben wir zwar immer schon in unserem Gedächtnis,
sie waren dort aber „verborgen, verstreut und unbeachtet" (sparsa et neglecta

latitabant). Sie müssen erst „durch das Denken zusammengebracht" und durch

unsere Aufmerksamkeit (animadvertendo) präsent gemacht werden. Das nennen

wir lernen. Wenn wir jedoch diese Bedeutungen durch die Aufmerksamkeit

nicht mehr bereithalten, versinken sie wieder in die mehr entfernten
Räume, aus denen sie nur mühsam hervorgerufen werden (Conf. X, 11,18) .1°

Eine besondere Gruppe der Bedeutungen, die schon immer im Gedächtnis
auf ihre Entdeckung warten, bilden für Augustin die mathematischen Definitionen

und Gesetze (numerorum dimensionumque rationes et leges). Auch diese

Bedeutungen werden durch die Worte als sinnliche Träger ausgedrückt, sie

10 Augustin entwickelt eine etymologische Spekulation über cogitare, „denken", von cogere,
„zusammentreiben"; das Denken wäre danach ein iteratives Zusammentreiben (vgl. Conf.
X, 11,18).



242 Lenka Karfîkovâ

sind jedoch kein Gegenstand der Sinneswahrnehmung. Unterschiedlich zu
ihren Benennungen gehören sie auch keiner Sprache an (Conf. X,12,19). Ich
erinnere die wahren und falschen Aussagen, die ich von diesen Bedeutungen
gehört habe, und ich kann in meinem Gedächtnis das Wahre vom Falschen
unterscheiden. Ich erinnere mich, dass ich sie überlegt habe, und auch dasjenige,

was ich jetzt überlege, speichere ich in mein Gedächtnis, um mich später
daran erinnern zu können. Ich erinnere mich also, dass ich mich erinnert
habe, und auch in der Zukunft werde ich hoffentlich im Stande sein, mich zu
erinnern (Conf. X,13,20).

Was die Gefühle {affectus) meines Geistes angeht, diese behält das Gedächtnis

nicht in der Form, wie sie erlebt wurden. Ich erinnere mich an meine

Freude, meinen Kummer, mein Verlangen und meine Angst, aber diese

Erinnerung muss nicht das je gleiche Gefühl mit sich bringen. Mein Geist kann
eine Freude über einen vergangen Kummer erfahren, der in meinem Gedächtnis

gespeichert ist. Ich kann trotzdem nicht sagen, dass mein Geist eine Freude

erfährt, während mein Gedächtnis einen Kummer erlebt. Das Gedächtnis ist
wie ein Bauch des Geistes (venter animî), dem eine süße oder bittere Nahrung
anvertraut wird. Diese Nahrung (die Freude oder der Kummer) wird dort
gespeichert, obwohl sie schon den ursprünglichen Geschmack verloren hat

{Conf. X, 14,21). Ich kann deswegen diese Gefühle aus meinem Gedächtnis

hervorrufen und weiter verarbeiten, obwohl ich nicht notwendig ihre
ursprüngliche Wirkung erfahre. Und trotzdem behalte ich eine Erinnerung
daran, was Freude und Kummer, Verlangen und Angst sind. Nicht nur ihre
Namen habe ich im Gedächtnis, sondern auch ihre „Begriffe" (notiones), die

durch diese Namen bezeichnet werden. Der Geist hat sie aufgrund seiner
Erlebnisse gebildet und dem Gedächtnis anvertraut, oder hat sie vielleicht das

Gedächtnis spontan behalten (Conf. X, 14,22). Auch diese Gefühle sind also in
irgendwelchen Bildern („Begriffen") meinem Gedächtnis gegenwärtig, ähnlich
wie die sinnlich erfahrbaren Dinge; sie sind nicht selbst anwesend wie die Zahlen

{Conf. X,15,23).
Wie ist aber dem Gedächtnis das Gedächtnis selbst gegenwärtig? Wenn ich

den Namen memoria ausspreche, weiß ich, was ich meine. Ist mir also sein

Bild oder es selbst gegenwärtig? {ibid.). Wie kann ich mich überhaupt an das

Gedächtnis erinnern, wenn es mir unmittelbar gegenwärtig ist? {Conf.

X,16,24). Diese Frage als das eigentliche Geheimnis der Selbstbeziehung des

Geistes lässt Augustin hier unbeantwortet.
Und wie ist das Vergessen gegenwärtig? Wenn es gegenwärtig ist, dann

fehlt das Gedächtnis, wenn es aber nicht gegenwärtig ist, kann ich es nicht in
Erinnerung rufen. Es ist vielleicht durch sein Bild gegenwärtig {ibid). Um
jedoch ein Bild in meinem Gedächtnis zu speichern, muss zuerst die Sache selbst

gegenwärtig sein. Wie hat sich aber das Bild des Vergessens in mein Gedächtnis

eingeprägt, wenn es aktuell gegenwärtig war und eine Abwesenheit des



Zeit, Selbstbeziehung des Geistes und Sprache nach Augustin 243

Gedächtnisses bedeutete? Und trotzdem bin ich sicher, dass ich mich erinnern
kann, was das Vergessen ist, wodurch eine Sache meinem Gedächtnis entflieht
(Conf X,16,25).

Und ein neues Paradox: Wenn wir uns an eine vergessene Sache zu erinnern

versuchen, geben wir uns keineswegs mit einer anderen zufrieden und
erkennen mit Sicherheit, ob es das Gesuchte ist oder nicht - wir müssen uns
also an das erinnern, was wir vergessen haben. Vielleicht hat also das

Gedächtnis einen Teil der Sache beibehalten und sucht nun mit hinkendem
Schritt den anderen, verlorenen Teil? Wenn wir uns an einen Namen
erinnern, den wir vergessen haben, erkennen wir ihn gleich, ohne ihn mit einem
anderen zu verwechseln. Woher tauchte er jedoch auf, wenn nicht aus dem
Gedächtnis? Und wenn wir an den Namen auch von jemand anderem erinnert
werden, finden wir ihn trotzdem im eigenen Gedächtnis, um ihn zu identifizieren.

Wenn er ganz verschwunden wäre, könnten wir uns gar nicht mehr
erinnern. Wir müssen uns mindestens erinnern, dass wir etwas vergessen haben.

Das völlig Vergessene entgeht letztlich dem Gedächtnis auch in seiner Vergessenheit

(Conf. X,19,28).
Dies ist nach Augustin die paradoxe Beschaffenheit des Gedächtnisses, eine

„tiefe und unendliche Vielheit {profunda et infinita multiplicitas) - und das ist
der Geist, das bin ich selbst" (Conf X, 17,26).

„Groß ist die Kraft des Gedächtnisses {vis memoriae), ungeheuer groß, mein
Gott, eine geräumige und unendliche Behausung. Wer hat seinen Boden erreicht?
Es ist die Macht meines Geistes und gehört zu meiner Natur, und doch verstehe
ich selber nicht alles, was ich bin. Der Geist ist zu eng um sich zu fassen {animus
ad habendum se ipsum angustus est) - und wo ist das von ihm, was er nicht
ergreift?" {Conf. X,8,15).

Die Aporie des Gedächtnisses, in die Augustins Suche nach Gott im zehnten
Buch seiner Bekenntnisse mündet, interessiert uns nun aus zwei Gründen.

Wir können hier vor allem den reflexiven Charakter des Geistes beobachten

(obwohl er nicht direkt erörtert wird). Die aktuelle Aufmerksamkeit des

Geistes ruft aus dem Gedächtnis die Bilder der sinnlichen Dinge hervor, die

Erinnerungen an die Ereignisse und Gefühle, die wir erlebt haben, oder letztlich

die Zahlen und die mathematischen Sätze (es ist sehr interessant, dass

diese letzten nach Augustin im Gedächtnis unmittelbar anwesend sind). Im
Erinnern wendet sich der Geist sich selbst zu, besser gesagt die aktuelle
Aufmerksamkeit des Geistes wendet sich den Bildern zu, die der Geist „aus sich
selbst erschaffen hat", oder den (mathematischen) Strukturen, die er als seine

eigenen erkennt. Die ganze „riesige Aula" seines Gedächtnisses kann jedoch
der Geist durch seine Aufmerksamkeit nicht ständig disponibel halten. Nur zu
wenigen Angaben kann er zurückkehren, wann immer er ihnen die Intention
seines Willens zuwendet. Andere müssen mühsam, manchmal auch mit einer



244 Lenka Karfikovâ

fremden Hilfe gesucht werden, einige sind letztlich ganz vergessen, so dass

sich der Geist nicht mehr bewusst ist, sie vergessen zu haben. Außerdem warten

da „in den letzten Reihen", wie „verstreut und unbeachtet" die noch nicht
erkannten Bedeutungen.

Der Gedächtnisschatz hat damit mehrere Ebenen, nicht nur nach der hier
aufbewahrten Ware, sondern auch nach den Schichten der Disponibilität bzw.
Latenz. Das alles ist jedoch „der Geist, das bin ich selbst". Die „Spanne des

Geistes" enthält hier nicht nur eine Spur der vorübergehenden Dinge in der

Kontinuität ihres Vergehens, sondern einen bodenlosen Abgrund, der vom
Geist nie erforscht werden kann. Der Geist ist zu „eng", um sich selbst zu
fassen, um mit seiner „Ausdehnung" sich selbst ganz zu greifen. Und doch, wie
wir gesehen haben, kennt sich der Geist (die mens) „ganz", er ist sogar seine

Selbsterkenntnis und sein Verlangen sich zu erkennen. Der Geist ist nämlich
dieser unendliche Abgrund gerade deswegen, weil er durch seine aktuelle
Aufmerksamkeit diese bodenlose Tiefe als sich selbst aktualisieren kann, ohne
sie jedoch aktuell als Ganze fassen zu können. Auch hier ist damit der Geist
einerseits die aktuelle Aufmerksamkeit, andererseits das „geräumige Versteck"
mit „seinem geheimen und unsagbaren Schoss", auf das sich der Geist als auf
sich selbst bezieht.

Das andere Motiv, das uns in Augustins Analyse des Gedächtnisses interessiert,

ist die Rolle der Sprache bzw. der Worte.11

Die Sprache

Im fünfzehnten Buch Über die Dreifaltigkeit wurde das aktuelle Denken, aus

einer Einsicht im Gedächtnis geboren, als ein „inneres Wort" (verbum inti-
murn) dargestellt, das keiner konkreten Sprache angehört. Ähnlich wie im
zehnten Buch der Bekenntnisse haben wir erfahren, dass im Gedächtnis „in den

letzten Reihen", „verstreut und unbeachtet" die Bedeutungen warten, die erst
durch das Lernen zusammengebracht, d.h. auf die Bühne des Denkens gerufen
werden sollen. Ohne durch die Worte gemahnt zu werden, könnten wir diese

„abgelegten und versteckten" Bedeutungen überhaupt nicht hervorrufen;
wenn es jedoch gelingt, stellen wir fest, dass sie nicht von außen eintraten,
sondern immer schon die Behausung des Gedächtnisses bewohnten.

Es scheint also, dass im Gedächtnis „innere Worte" latent enthalten sind,
die sich mit keiner konkreten Sprache decken, sondern vielmehr eine

Bedeutungsstruktur darstellen. Diese „Worte" können aus ihrer Latenz vor die Sicht

11 Zu Augustins Theorie der Sprache vgl. MARKUS, Robert A.: St. Augustine on Signs. In:
Phronesis 2, 1957, 60-83; OERS.: Communication and Transcendence in Augustine's De Trinitate.
In: BRACHTENDORF (Hg.): Gott und sein Bild, 173-181; DUCHROW, Ulrich: Sprachverständnis
und biblisches Hören bei Augustin. Tübingen 1965; BEIERWALTES, Werner: Zu Augustins
Metaphysik der Sprache. In: Augustinian Studies 2 (1971) 179-195.



Zeit, Selbstbeziehung des Geistes und Sprache nach Augustin 245

des Geistes gerufen werden, und zwar durch das „Lernen", d.h. Benennen der

Dinge. Wäre jedoch diese Bedeutungsstruktur, in der nach Augustin jede Sprache

gründet, im Gedächtnis nicht enthalten, könnten wir nie eine Sprache
erlernen, d.h. verstehen, was die anderen sagen, und selbst die Worte benutzen.
Diese latente Sprachlichkeit des Gedächtnisses12 muss jedoch durch die

Anwendung der Sprache aktualisiert werden, wobei diese Aktualisierung
immer durch einen Willen oder ein Verlangen motiviert wird (z.B. durch das

Verlangen, sich mit den anderen zu verständigen, wie wir oben gesehen
haben).

Die notwendige Motivation, durch die die Aktualisierung der latenten
inneren „Sprache" geführt wird, erörtert Augustin im neunten Buch Über die

Dreifaltigkeit, wo er die Selbsterkenntnis der mens als die Geburt des inneren
„Wortes" darstellt. Hier erfahren wir, dass dieses „Wort", aus der Erkenntnis
geboren, „durch die Liebe empfangen" wird (sei es durch die wirkliche Liebe

zu Gott, oder durch ein den vergänglichen Dingen zugewandtes Verlangen)
(De trin. IX,7,12-9,14). Die Aufmerksamkeit, die die latente Bedeutungsstruktur

des Geistes aktualisiert, ist damit immer durch eine „Liebe", d.h. durch
eine Intention des Willens motiviert. Ohne sie, wie es scheint, könnten die

„verstreuten und unbeachteten" Bedeutungsstrukturen nie in die Aktualität
der Einsicht, in ein „inneres", in die menschlichen Sprachen übertragbares
Wort „zusammengebracht" werden. Zur Aktualisierung der latenten „Sprache"

unseres Gedächtnisses ist damit einerseits die Mahnung durch die Sprache
der anderen (die gesprochenen oder geschriebenen Worte), andererseits die

Intention des Willens oder der Liebe notwendig. Die Sprache zu erlernen ist also

kein Naturprozess, sondern ein absichtlich in Gang gesetzter Prozess. Obwohl
die sprachliche Struktur eingeboren ist, muss ihr Aktivieren durch den Willen
geleistet werden.

Dem höchstinteressanten Thema der Sprache ist auch ein anderes Werk
Augustins gewidmet, sein früherer Dialog De magistro (Über den Lehrer).13

Auch hier geht Augustin von der Verbindung zwischen der Sprache und dem

Willen aus: „Wer spricht, der gibt durch eine artikulierte Stimme nach außen

ein Zeichen (signum) seines Willens" (De mag. 1,2). Der Sprecher will nämlich
seinen Zuhörer über etwas belehren (docere) oder an etwas erinnern (comme-

morare) (De mag. 1,1-2). Einen großen Teil des Dialogs bilden Augustins
Ausführungen über die Worte (verba) als Zeichen (signa) und über das durch diese

12 Vgl. KREUZER, Johann: Die Sprachlichkeit der Erinnerung. Überlegungen zum verbum
intimum in Buch XVvon De Trinitate. In: BRACHTENDORF (Hg.): Gott und sein Bild, 183-203.

12 Ich zitiere nach der Herausgabe von Daur, Klaus-Detlef: De magistro liber I Corpus
Christianorum, Series Latina 29). Turnhout 1970.



246 Lenka Karfikovâ

Zeichen Bezeichnete (seien es wieder andere Zeichen, oder die „Sachen

selbst").14
Das Zeichen (signum), das das Wort ist, besteht aus dem Klang (sonus) und

der Bedeutung (significatio) (De mag. 10,34). Wenn ich jedoch nur den Klang,
nicht die Bedeutung kenne (wenn ich z.B. den unbekannten Ausdruck sara-
bara höre),15 vermittelt mir der Klang allein keine Erkenntnis. „Ich erlerne
eher dieses Zeichen, wenn ich die Sache selbst kennen lerne, als dass ich diese

Sache aus dem Zeichen allein kennen lernen könnte" (De mag. 10,33). „Die im
Klang verborgene Bedeutung erlerne ich nämlich erst, wenn ich die Sache

selbst kennen lerne, die damit bezeichnet wird" (De mag. 10,34). Die Zeichen
allein können uns also gar nichts lehren. Entweder weiß ich schon, wessen
Zeichen es sind (ich kenne ihre Bedeutung), und dann lehren sie mich nichts,
oder kenne ich ihre Bedeutung nicht, dann aber kann ich sie aus den Zeichen
allein nicht feststellen (De mag. 10,33). Die Worte können uns nur an die

schon bekannten Bedeutungen erinnern (commemorare) oder uns zur Suche

nach den unbekannten Bedeutungen, d.h. nach den durch sie bezeichneten
Sachen, mahnen (admonere). Erst in der Erkenntnis der bezeichneten Sachen

wird die Erkenntnis der Worte vollkommen; ein bloßes Hören der Worte
bringt uns nicht einmal die Erkenntnis der Worte, und schon gar nicht die

Erkenntnis der Sachen (De mag. 11,36). Gilt also immer noch, dass es das Ziel
der Sprache ist, jemanden zu belehren?

Wenn ich von dem früher Erkannten spreche, dann arbeite ich nicht mit
den Sachen selbst, sondern mit ihren Bildern, die von diesen Sachen hinterlassen

und dem Gedächtnis anvertraut wurden. Diese Bilder sind für mich wie
Belege (documenta) der Sachen. Der Zuhörer meiner Sprache kann sich jedoch
durch die Sprache allein von den Sachen nicht überzeugen, wenn er sie früher
nicht erkannt hat (De mag. 12,39). Zur wirklichen Erkenntnis kommt er nicht
aufgrund meiner Worte, sondern dank einer Erleuchtung durch die Wahrheit
selbst in seinem Inneren, durch die seiner inneren Sicht die Sachen selbst

gezeigt werden, wie ich sie auch als der Redner in meinem Geist sehe. Erst dann

„weiß er, was ich sage, dank seiner Einsicht, nicht dank meinen Worten (sua

contemplatione, non verbis meis)" (De mag. 12,40). Es sind also nicht meine

Worte, sondern ein „innerer Lehrer" (intus magister), der die anderen etwas
lehrt: „Was du nach deinem Zeugnis aus meiner Sprache als wahr erlernt hast

und worüber du jetzt sicher bist und was du behauptest zu wissen - woher

14 Zur Struktur des Werkes vgl. MADEC, Goulven: Analyse du De magistro. In: Revue des

études augustiniennes 21 (1975) 63-71.
15 Mit dem Ausdruck sarabara (nach seinem Verständnis eine Kopfbedeckung) spielt

Augustin an Daniel 3,27 an (Vulgata ließt jedoch sarabala). Die Bedeutung des aramäischen

Wortes sarbal ist unklar, es handelt sich wahrscheinlich um einen Teil der Kleidung (vielleicht
Hose oder tatsächlich Tiara). Vgl. KNAUER, G. N.: Sarabara (Dan. 3,94/27/) bei Aug. mag. 10,33-
11,37. In: Glotta 38 (1954) str. 100-118.



Zeit, Selbstbeziehung des Geistes und Sprache nach Augustin 247

hast du es erlernt?" {ibid). Diese innere Erkenntnis ist dann ein Maß der

Dinge und nicht umgekehrt {De mag. 13,41). Die Worte der anderen als von
außen kommende Zeichen können uns höchstens zu dieser inneren Erkenntnis

ermahnen, deswegen sagt man, dass uns ihre Sprache selbst etwas lehrt {De

mag. 14,45-46). Der in unserem Inneren wohnenden Wahrheit {intus ipsi
menti praesidens Veritas) wenden uns jedoch die Worte der anderen nicht
automatisch zu, sondern aufgrund unseres Willens. Nur dank unseres Willens
(sei er gut oder böse) können wir etwas erlernen {propter propriam sive malam
sive bonam voluntatem) {De mag. 11,38).

Die Sprache der anderen, so erfahren wir im Dialog Über den Lehrer,
mahnt uns also, die Intention unseres Willens zum inneren Kriterium der
Erkenntnis in unserem Geist zuzuwenden und nach ihm alles Gehörte zu
beurteilen (diese innere Wahrheit ist nach Augustin nicht identisch mit der mens

selbst, sondern es ist die Gegenwart Gottes bzw. Christi, vgl. De mag. 11,38;

12,40). Die auf diese Weise erworbene Erkenntnis speichern wir in unserem
Gedächtnis, woher es wieder vor das Auge des Geistes gerufen und den anderen

mitgeteilt werden kann. Wir können jedoch diese Worte nur im Geist
formulieren (sie schweigend „denken"). Auch in dieser inneren Sprache
erinnern wir uns selbst (commemorarî), da „das Gedächtnis, in dem die Worte
dauern, sie wieder ausgibt und dadurch lässt es die Sachen selbst, deren
Zeichen die Worte sind, in den Geist treten" {De mag. 1,2).

Die Sprache ist also nach Augustin (wenn wir zusammenfassen, was wir
aus allen erörterten Werken erfahren) der Ausdruck unserer Intention (des

Willens), die zu einer Einsicht der Sachen selbst mahnt (oder die die latenten
im Gedächtnis verstreuten Bedeutungen vor die Sicht des Geistes zusammenbringt)

bzw. die die Worte als Zeichen der früher erkannten Sachen aus dem

Gedächtnis hervorruft. Die Mitteilung (das Belehren), die die Sprache vermittelt,

ist ihre Kraft, den Geist des anderen zu seiner inneren Wahrheit zu wenden

(gerade diese innere Wahrheit als gemeinsame scheint zugleich das

gegenseitige Verständnis zu ermöglichen).
Auch die Sprache ist damit durch die Selbstbeziehung des Geistes ermöglicht:

Der Geist als die aktuelle (durch eine Intention des Willens getragene)
Aufmerksamkeit richtet sich durch die Mahnung der gehörten Worte zu sich

selbst als dem Gedächtnis, um die „verstreuten und unbeachteten" Bedeutungen

der bis jetzt nicht bekannten Sachen oder die Worte als Zeichen der
bekannten Sachen hervorzurufen. Diese zuerst stimmlosen Worte übersetzt der

Geist zugleich in artikulierte Klänge, die als sinnliche Träger den gleichen
willentlichen Prozess im Geist des anderen hervorrufen. Die Sprache betrifft also

immer die Sachen selbst, die der Geist erkennt, der Geist wendet sich ihnen

jedoch in der Form zu, in der er sie in seinem Gedächtnis finden kann.



248 Lenka Karfikova

Augustins Analyse der Zeit und seine Auffassung der Sprache haben damit
eine gemeinsame Grundlage in der Selbstbeziehung des Geistes, ohne die sie

unverständlich wären. Die Zeit ist die Zeit der vergehenden Dinge. Ohne das

Vorübergehen der Dinge würde es die Zeit nicht geben (durch die Endlichkeit
als eine ontologische Charakterisierung ersetzt Augustin die antike Vorstellung

von der Bewegung als dem Träger der Zeit). Es ist jedoch die Zeit der

Dinge, wie sie der menschliche Geist durch seine Aufmerksamkeit
wahrnimmt, nämlich der Geist als Struktur der aktuellen Aufmerksamkeit und
zugleich der Bezogenheit auf die Vergangenheit und Zukunft, d.h. der Geist,
der sich nach den vergehenden Dingen „erstreckt". Ähnlich ist auch die Sprache

ein Versuch, „die Sachen selbst" zu fassen (in diesem Fall nicht notwendig
die vorübergehenden Dinge), jedoch so, wie sie sich der menschlichen
Erkenntnis bieten, d.h. wie der Geist sie in ihren Bedeutungen aus der Tiefe des

Gedächtnisses oder aus seinem bodenlosen „Bauch" hervorruft.
Die Selbstbeziehung des Geistes ist damit nie „leer" oder „unmittelbar"

(dann wäre es eine reine Selbstidentität). Der Geist bezieht sich zu sich selbst

gerade in der Zeit und gerade in der Sprache, d.h. in seiner Beziehung zu etwas
anderem. Diese „Erfüllung durch das andere", die für den Geist charakteristisch

erscheint, ist der Abgrund des Gedächtnisses. Der Geist bezieht sich zu
sich selbst (in der Zeit wie in der Sprache) als zu seinem Gedächtnis, d.h. zu
seiner eigenen durch etwas anderes modellierten Spanne.

Die Sprache und die Zeit sind wegen ihrer Begründung in der Selbstbeziehung

des Geistes eng miteinander verbunden. Einerseits ist die Sprache in
ihrer konkreten Artikulierung eine der Bewegungen (der vergehenden Dinge),
die der Geist wahrnimmt, wenn er die Zeit wahrnimmt (in Augustins Ausführungen

scheint die Sprache sogar ein privilegiertes Beispiel zu sein). Andererseits

und vor allem ist das Gedächtnis in seiner latenten Sprachlichkeit sozusagen

ein organisierter Vorrat der vergangenen und künftigen Erkenntnis, d.h.
der Geist in seiner Zeitlichkeit. Als Gedächtnis ist der Geist durch die Sprache

strukturiert; er kann daher zu sich selbst durch die Sprache gerufen werden
und sich selbst in einem aktuell gedachten „Wort" erkennen, nämlich in einer
Bedeutung, die aus dem „Wort" im Gedächtnis geboren wird. Der Geist ist
damit in seinem Gedächtnis latent alles, was durch die Sprache ausgedrückt
werden kann, deswegen ist er „zu eng um sich zu fassen". Wenn Augustin
fragt, „wo dasjenige von ihm ist, was er nicht ergreift", dann müsste die
Antwort lauten: in der Sprache.

Vielleicht war es gerade die Verbindung aller dieser Motive, nämlich der

Selbstbeziehung des Geistes, der sich in seinem Gedächtnis als zeitlich
„erstreckt" und der sich selbst in der Sprache ausspricht, was die Abfassung der
Bekenntnisse als des berühmtesten Werkes Augustins ermöglichte. Diese

Schrift ist eine Artikulierung des Gedächtnisses in die Sprache, in der sich die

aktuelle Aufmerksamkeit des Geistes sich selbst als dem Vergangenen zuwen-



Zeit, Selbstbeziehung des Geistes und Sprache nach Augustin 249

det, um aus diesem im Gedächtnis wartenden Vorrat die Zukunft zu entwerfen:

„Hier (in der riesigen Aula meines Gedächtnisses) begegne ich auch mir selbst

und erinnere mich meiner selbst, was, wann und wo ich getan und was ich dabei

empfunden habe. Hier ist alles, woran ich mich erinnere, ob ich es selbst erfahren

oder anderen geglaubt habe. Aus diesem Vorrat webe ich, mal so, mal anders,
die Gleichnisse der Dinge, die ich erfahren oder denen ich aufgrund meiner
Erfahrung geglaubt habe, und verknüpfe sie mit dem Vergangenen, um daraus auch

die künftigen Taten, Ereignisse und Hoffnungen zu weben, und das alles überlege

ich wieder als gegenwärtig. [...] Dies alles sage ich bei mir selbst, und wenn
ich es sage, treten die Bilder dessen, worüber ich spreche, aus der Schatzkammer
meines Gedächtnisses, und ich könnte nichts davon sagen, wenn sie dort nicht
wären" (Conf. X,8,14).


	Zeit, Selbstbeziehung des Geistes und Sprache nach Augustin

