Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 54 (2007)

Heft: 1-2

Artikel: Zeit, Selbstbeziehung des Geistes und Sprache nach Augustin
Autor: Karfikova, Lenka

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-760539

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 26.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-760539
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LENKA KARFIKOVA

Zeit, Selbstbeziehung des Geistes und Sprache
nach Augustin

Die Ausfithrungen iiber die Zeit im elften Buch der Bekenninisse des hl. Au-
gustins gehoren zu den bekanntesten Texten dieses Autors und zugleich zu
den philosophischen loci communes iberhaupt.! In diesem Vortrag mochte ich
den Zusammenhang zwischen dem Thema der Zeit und zwei anderen Themen
zeigen, nimlich der Selbstbeziehung des Geistes und der Sprache, wie sie Au-
gustin auch in anderen Schriften erortert, besonders in seiner Abhandlung De
Trinitate und im Dialog De magistro. Augustin verkniipft zwar selber diese
Motive nicht ausdriicklich miteinander, ich denke jedoch, dass zwischen ihnen
ein enger Zusammenhang besteht und dass sie sich gegenseitig bedingen und
erkliren.

1 Zur Interpretation dieses Textes (samt der Interpretationsgeschichte) vgl. FLASCH, Kurt:
Was ist Zeit? Augustinus von Hippo. Das XI. Buch der Confessiones (Text — Ubersetzung -
Kommentar). Frankfurt a.M. 1993. Wertvolle historische Auskunft bringen MEIJERING, Eginhard
P.: Augustin iiber Schopfung, Ewigkeit und Zeit. Leiden 1979; GUITTON, Jean: Le temps et l'éternité
chez Plotin et saint Augustin. Paris 1971. Eine philosophische Interpretation unternehmen z.B.
RICOEUR, Paul: Le temps et récit, 1. Paris 1983, 19-53; von HERRMANN, Friedrich Wilhelm:
Augustinus und die phinomenologische Frage nach der Zeit. Frankfurt a.M. 1992; CORRADINI,
Richard: Zeit und Text. Studien zum tempus-Begriff des Aungustinus. Wien/Miinchen 1997. Diese
Interpretationen gehen von der distentio animi (Conf. X1,26,33) als der Spanne des Geistes
zwischen dem Gegenwirtigen, Vergangenen und Kiinftigen aus (gegen eine dltere Vorstellung,
dass Augustin vor allem die Ausrichtung in die Zukunft hervorhebt, so z.B. BRUNNER, Peter:
Zur Awuseinandersetzung zwischen antiken und christlichen Zeit- und Geschichtsverstindnis bei
Augustin. In: Zeitschrift fiir Theologie und Kirche, N. F. 14 (1933) 1-25, bes. 14; BERLINGER,
Rudolph: Zeit und Zeitlichkeit bei Awurelius Augustinus. In: Zeitschrift fiir philosophische
Forschung 7 (1953) 493-510, bes. 505). Martin Tillmann betont die vereinigende Rolle des
Geistes, der die drei Zeitaspekte durch seine eigene Einheit zusammenhilt (vgl. TILLMANN,
Martin: Einbeit des Geistes und Gotteserkentnis. Aspekte zur Erkenntnislebre bei Augustinus und
Anselm won Canterbury. Frankfurt a.M. 2002, bes. 59ff.). Zum kosmologischen Rahmen der
Zeitanalysen Augustins in Conf. XI vgl. DUCHROW, Ulrich: Der sogenannte psychologische
Zeitbegriff Augustins im Verbiltnis zur physikalischen und geschichtlichen Zeit. In: Zeitschrift fir
Theologie und Kirche 63 (1966) 267-288. Zur Zeitanalyse in Conf. XI im kosmogonischen
Kontext der letzten drei Biicher der Bekenntnisse vgl. SCHULTE-KLOCKER, Ursula: Das Verhiltnis
von Ewigkeit und Zeit als Widerspiegelung der Beziehung zwischen Schépfer und Schopfung. Eine
textbegleitende Interpretation der Biicher XI-XIII der Confessiones des Augustinus. Bonn 2000.



Zeit, Selbstbeziehung des Geistes und Sprache nach Augustin 231

DIE ZEIT

Wir wissen gut, was die Zeit ist, meint Augustin, besonders wenn wir von ihr
sprechen. Die Selbstverstindlichkeit, mit der die Zeit in der Sprache gegen-
wirtig ist, endet jedoch, wenn wir die Zeit an sich darstellen sollen (Conf.
X1,14,17).2

Als ein geschulter Rhetoriker hilft sich Augustin mit der grammatikali-
schen Unterteilung der Zeit in die vergangene, kiinftige und gegenwirtige
(praeteritum, futurum, praesens tempus), wobei er sich bewusst ist, dass es sich
nie um eine leere, unerfiillte Zeit handeln kann: ,Wenn nichts voriibergehen
wiirde, gibe es keine vergangene Zeit, wenn nichts kommen wiirde, gibe es
keine kiinftige Zeit, und wenn nichts wire, gibe es keine gegenwirtige Zeit”
(ibid.). Das erste, was wir iiber die Zeit erfahren, ist ihr Zusammenhang damit,
dessen Zeit sie ist.> Die Zeit ist also keine leere Struktur, sondern ein Aspekt
der vergehenden Dinge, die sie charakterisiert.

Das zweite, was wir erfahren, ist die Tendenz der Zeit zum Nichtsein. Die
vergangene Zeit (bzw. das in ihr Geschehene) ist nimlich nicht mehr und die
kiinftige Zeit (bzw. das in ihr zu Geschehende) ist noch nicht. Die gegenwir-
tige Zeit ist dann durch ihr stindiges Entfliehen in das Vergangene charakte-
ristisch - anders wire sie keine Zeit, sondern die Ewigkeit. Wir finden also ein
Paradox der Zeit: ,Wie sollen wir sagen, dass etwas ist, dessen Ursache, die
ithm Sein gibt, ist, dass es nicht mehr sein wird? Wir kénnen nimlich nicht sa-
gen, dass es die Zeit ist, wenn sie nicht zum Nichtsein neigt (tendit non esse)*
(tbid.). Die Zeit ist also ein Charakteristikum der Dinge, die zu einem Ende
kommen, es ist der Name eben dieser Verginglichkeit der Dinge.

Wir sprechen aber auch anders iiber die Zeit (Augustin geht bis jetzt davon
aus, wie wir iiber die Zeit sprechen): namlich von einer ,kurzen“ oder ,langen®
Zeit. Dies kann lediglich die Vergangenheit oder die Zukunft betreffen, daher
sollten wir eigentlich nicht sagen, dass sie lang ,ist“, sondern dass sie lang
»war“ oder ,sein wird“. Wann war sie aber lang? Als es sie noch nicht gab?
Oder als sie gegenwirtig war? (Conf. XI1,15,18). Kann aber die gegenwirtige
Zeit lang sein? Die Gegenwart ist nach Augustin ein Augenblick ohne jede Ex-
tension (nullum habet spatium), durch den die Zukunft in die Vergangenheit
ibergeht, und kann daher nicht ,lang“ sein (Conf. X1,15,20). Trotzdem neh-
men wir die Zeitlinge wahr, ,sind uns deren Teile bewusst, vergleichen sie
miteinander und bezeichnen sie als linger und kiirzer* (Conf. XI,16,21). Die
voriibergehende Zeit geht aus der Zukunft durch die Gegenwart in die Ver-

2 Ich zitiere nach der Herausgabe von VERHEIEN, Luc: Confessionum libri XIII (= Corpus
Christianorum, Series Latina 27). Turnhout 1981. Die Ubersetzungen sind von mir.

3 Gleich am Anfang seiner Ausfithrungen hebt Augustin die Verbindung der Zeit mit der
Welt hervor (Conf. X1,13,15).



232 Lenka Karfikova

gangenheit iiber, also aus etwas, was noch nicht ist, in etwas, was nicht mehr
ist, durch das, was der Extension entbehrt — und dennoch, damit eine kiirzere
und eine lingere Zeit verglichen werden konnen, muss die Zeit eine Extension
(spatium) haben (Conf. X1,21,27). Dies ist ein zweites Paradox der Zeit (ae-
nigma) (Conf. X1,22,28), nimlich das Paradox ihrer Linge.

Vielleicht nehmen wir also die Zeit wahr und messen sie, wenn sie vorii-
bergeht, fragt Augustin weiter (Cum ergo praeterit tempus, sentiri et metiri po-
test, Conf. X1,16,21). Wie messen wir aber die voriibergehende Zeit?

Um dieses Ritsel zu erkliren, unternimmt Augustin mehrere Schritte. Zu-
erst prizisiert er die urspriingliche Formulierung von der vergangenen, kiinf-
tigen und gegenwirtigen Zeit in die Vorstellung einer dreifachen Gegenwart.
Wer von der Vergangenheit oder Zukunft spricht, muss sie irgendwo sehen,
und sie miissen daher irgendwo sein (Conf. X1,17,22). Wo sind sie aber? Wo
immer sie sind, sie sind dort gegenwirtig, anders wiirde es sie gar nicht geben,
meint Augustin. Gegenwirtig sind jedoch nicht die vergangenen Dinge selbst,
sondern irgendwelche ,Worte“ (Bedeutungen), die durch ihre Bilder in unse-
rem Geist entstanden (diese Bilder wurden ihrerseits durch die voriibergehen-
den Dinge als Spuren, wvestigia, hinterlassen, Conf. X1,18,23). Wie die Bilder
der kiinftigen Dinge entstehen, ist eine schwierigere Frage, fiir unsere Unter-
suchung ist sie jedoch nicht entscheidend (Conf. XI1,18,23-19,25). Wir spre-
chen jedenfalls von der Vergangenheit und Zukunft aufgrund der in unserem
Geist gegenwirtigen Bilder.

Dadurch ist die nicht homogene Natur der Gegenwart entdeckt, ihre drei-
fache Struktur: ,die gegenwirtige Zeit das Vergangene betreffend, die gegen-
wirtige Zeit das Gegenwirtige betreffend und die gegenwiirtige Zeit das Kiinf-
tige betreffend® (praesens de praeteritis, praesens de praesentibus, praesens de futu-
ris), d.h. das Gedichtnis oder die Erinnerung (memoria), die aktuelle Auf-
merksamkeit (contuitus) und die Erwartung (expectatio) (Conf. XI1,20,26). Das
meinen wir, wenn wir von den drei Zeiten sprechen. Unsere Sprache ist da
nicht prizis (wie iiblich, stellt Augustin fest), sie kann aber trotzdem ein Ver-
stindnis vermitteln (ibid.).

Der zweite Schritt, den Augustin unternimmt, um zu erkldren, wie wir die
voriibergehende Zeit wahrnehmen und messen, ist eine Erdrterung der Zeit in
ihrer Beziehung zur Bewegung. Die Zeit ist sicher nicht die Bewegung der
Himmelskdrper, wie jemand (vielleicht aus dem Timaeus) deduzieren konnte.
Auch wenn nimlich ihre Bewegung zum Stillstand kime (was Augustin nicht
fiir ganz ausgeschlossen hilt, vgl. Josua 10,121.), wiirden es ja andere Bewegun-
gen geben und wiirde es vor allem die Sprache geben, die in der Zeit verlduft
(Conf. X1,23,29). Die Zeit ist also keine Bewegung, und wir messen nicht die
Zeit durch die Bewegung, sondern umgekehrt die Bewegung, bzw. den Still-
stand durch die Zeit (Conf. X1,23,30-24,31). Die Zeit ist daher eine Ausdeh-

nung oder eine Spanne (distentio), in der sich die Bewegung, bzw. der Still-



Zeit, Selbstbeziehung des Geistes und Sprache nach Augustin 233

stand abspielt (Conf. X1,23,30). Was messen wir dabei aber? Messen wir die
Zeit, oder durch die Zeit? Wenn wir die Bewegung durch die Zeit messen,
wodurch messen wir die Zeit? (Conf. X1,26,33). Dies ist das dritte Paradox der
Zeit, das Paradox ihres Messens.

Der nichste Schritt Augustins betrifft daher die Zeit als eine Spanne, in der
sich die Bewegung oder die Sprache abspielt (Conf. X1,26,33). Wodurch mes-
sen wir diese Spanne d.h. die Zeit? Eine ,lange” oder ,kurze“ Zeit ist eine
lange oder kurze Ausdehnung, der wir folgen; ihre Linge ist durch die Linge
der Aufmerksamkeit gegeben, die wir den voriibergehenden Dingen schenken:
»Wenn ich etwas lange beobachte, stelle ich fest, dass es eine lange Zeit ist”
(Conf. X1,24,31). Ich messe also die Zeit durch meine Beobachtung, ihre
»Lange“ ist die Ausdehnung des beobachtenden Geistes: ,Daher kam ich zum
Schluss, dass die Zeit nichts anderes ist als eine Spanne (distentio). Ich weild je-
doch nicht wessen, und es wire wunderlich, wenn nicht des Geistes selbst
(ipsius animi)“ (Conf. X1,26,33). Was ich durch meine Beobachtung, durch
meine Aufmerksamkeit messe, ist jedoch weder die Zukunft, die noch nicht
ist, noch die Vergangenheit, die nicht mehr ist. Ich messe die voriibergehende,
nicht die vergangene Zeit (praetereuntia tempora, non praeterita) (Conf.
X1,26,33).

Nach diesen vorbereitenden Schritten kommt Augustin zu der Erklirung,
wie ich eigentlich die voriibergehende Zeit messe. Am Beispiel der klingenden
Stimme stellt er fest, dass ich die voriibergehende Zeit nicht in der extensions-
losen Gegenwart, sondern in einem anderen ,Raum der Zeit“ (temporis spa-
tium) messe, in den die Stimme durch ihr Klingen iibergeht. Das durch den
Anfang und das Ende der Stimme gegebene Intervall erméglicht ihre Linge zu
messen. Ihr Ende bedeutet jedoch zugleich, dass die Stimme nicht mehr ist
und daher nicht gemessen werden kann (Conf. X1,27,34). Ich messe also nicht
die Stimme selbst, und auch nicht die kurzen und langen Silben, die nicht
mehr sind, sondern ,etwas in meinem Gedichtnis, das dort verbleibt® (aliguid
in memoria mea metior quod infixum manet, Conf. X1,27,35). Ich messe also die
Zeit in meinem Geist, da ich den Eindruck (affectio) messe, den dort die vorii-
bergehende Sache als gegenwirtig hinterlieff. ,Den messe ich, wenn ich die
Zeit messe. Entweder ist also dieser Eindruck selbst die Zeit, oder ich messe
die Zeit iberhaupt nicht* (Conf. X1,27,36).

Den Eindruck einer kiinftigen Sache kann ich jedoch nur aufgrund einer
bekannten vergangenen Sache und des von ihr hinterlassenen Eindrucks mes-
sen, wenn ich z.B. ein bekanntes Gedicht im Denken durchgehe (ibid.). An-
hand dieser Vorstellung eines bekannten Gedichts, das durch die Rezitation
aus der Zukunft in die Vergangenheit iibergeht, erklirt Augustin das Vorii-
bergehen der Zeit iiberhaupt: ,[...] die gegenwirtige Aufmerksamkeit iiber-
fithrt das Kiinftige in das Vergangene (praesens intentio futurum in praeteritum



234 Lenka Karfikova

traicit), und wie sich das Kiinftige verringert, wichst das Vergangene, bis das
Kiinftige erschopft und alles vergangen ist“ (Conf. X1,27,36).

Das Kiinftige, das sich erschopft, und das wachsende Vergangene haben je-
doch keine andere Existenz als im Geist, der erwartet (expectat), beobachtet
(adtendit) und sich erinnert (meminit). Das Voriibergehen der Zeit ist damit
ein Ubergang des Erwarteten in das Erinnerte durch dasjenige, dem der Geist
seine Aufmerksamkeit zuwendet. Die Gegenwart als die Umwandlung des
Kiinftigen in das Vergangene hat keine Extension (carere spatio), es ist ein
nicht ergreifbarer Punkt (in puncto praeterit). Was dauert, ist jedoch die Auf-
merksamkeit (perdurat attentio), durch die das Gegenwirtige in das Vergan-
gene iibergeht. ,Lang® ist also weder die kiinftige, noch die vergangene Zeit,
sondern die Erwartung des Kiinftigen (longum futurum longa expectatio futuri),
bzw. die Erinnerung an das Vergangene (longum praeteritum longa memoria
praeteriti) (Conf. X1,28,37). Eine ,lange Erwartung® und ,lange Erinnerung®
bedeuten dabei eine lang geschenkte Aufmerksamkeit (azzentio). Die Erinne-
rung und ihre Projektion in die Zukunft in der Form einer Erwartung ,dehnt
sich aus“ (tenditur, Conf. X1,28,38) nach der Sache, die durch die Aufmerk-
samkeit aus der Erwartung in die Erinnerung tiberfithrt wird. '

Dies gilt jedoch nicht nur fiir ein vorgetragenes Gedicht und seine Teile,
sondern auch fir das ganze Menschenleben, ja fiir die ganze Geschichte (szecu-
lum) (Conf. X1,28,38). Auch sie sind eine Art ,Spanne® (distentio), in der je-
doch Augustin nicht nur zwischen dem Vergangenen und Kiinftigen, das eben-
falls vergeht, ,aufgespannt“ (distentus), sondern auf das Unvergingliche ,ge-
spannt“ (extentus) werden will, nicht nur in der Zeit ,ausgedehnt® (secundum
distentionem), sondern mit seiner Aufmerksamkeit (secundum intentionem) auf
die Ewigkeit konzentriert (Conf. X1,29,39).4

Die Zeit ist damit fiir Augustin die Zeit der beobachteten Dinge (ohne die
vergehenden Dinge gibe es die Zeit iiberhaupt nicht), jedoch in der Form ei-
nes Eindrucks, den die vergehenden Dinge im Geist hinterlassen. Dieser Ein-
druck ist eine Spanne des Geists selbst, nimlich die Ausdehnung seiner Auf-
merksamkeit in der Erinnerung, bzw. in der Erwartung.

Was ergibt sich jedoch aus diesem Resultat fiir den Geist selbst? Der Geist,
der ,sich erstreckt”, um die vergehende Sache zu erfassen, muss einerseits das
Gedichtnis des Anfanges seiner Ausdehnung, andererseits die Aktualitit des
Dauerns enthalten. Ohne die auf das Gegenwirtige gerichtete Aufmerksam-
keit, die das Kiinftige ins Vergangene iiberfiihrt, wiirde es nach Augustin das
Vergehen der Zeit iiberhaupt nicht geben, da es den extensionslosen Augen-
blick der Umwandlung des Kiinftigen in das Vergangene nicht gibe. Ohne die

4 Vgl. O’DALY, Gerard J. P.: Time as Distentio and St. Augustine’s Exegesis of Philippians 3,12-
14. In: Révue des études augustiniennes 23 (1977) 265-271; eine grofle Bedeutung schreibt der
Polaritit distentio-intentio, RICOEUR, vgl. oben, Anm. 1.



Zeit, Selbstbeziehung des Geistes und Sprache nach Augustin 235

Ausdehnung des Geistes zwischen Erinnerung und Erwartung wiirde es jedoch
keine Kontinuitit ergeben, die im Fliessen der Zeit ebenso vorausgesetzt wird.
Die Zeit als eine Kontinuitit und Wandlung setzt damit die Ausdehnung des
Geistes und zugleich seine auf das Gegenwiirtige gerichtete Aufmerksamkeit
voraus. Dem Geist muss daher eine Doppelstruktur eignen, eine Beziehung
seiner selbst als der dauernden Aufmerksamkeit auf sich selbst als denjenigen,
der die Spur des Anfangs, Verlaufs und Endes bewahrt.

Diese Struktur der Selbstbeziehung des Geistes wird von Augustin in sei-
ner Zeitanalyse nicht erdrtert, er widmet ihr jedoch eine nicht weniger be-
rithmte Passage seines Werkes, nimlich das zehnte Buch Uber die Dreifaltig-
keit.

DIE SELBSTBEZIEHUNG DES GEISTES

Im zehnten Buch seiner Abhandlung De Trinitate sucht Augustin ein Bild der
gottlichen Dreifaltigkeit im menschlichen Geist.5 Bei dieser Gelegenheit unter-
sucht er die Selbsterkenntnis des menschlichen Geistes (mens) niher. Sein
Ausgangspunkt ist die allgemeine Feststellung, dass wir von jeder Sache, die
wir kennen lernen sollen, schon immer einen wenn auch sehr oberflichlichen
Begriff (notio) haben miissen. Wer kénnte sich z.B. dem Studium der Rhetorik
widmen, wenn er nicht wiisste, was fiir eine Wissenschaft es iiberhaupt ist,
bzw. was ihr Nutzen sein kann? (De trin. X,1,1). Oder wir haben eine allge-
meine Kenntnis der Art und wollen sie fiir eine konkrete, bis jetzt unbekannte
Sache priazisieren (De trin. X,2,4). Dieses vorliufige Wissen erweckt im
menschlichen Geist ein Verlangen nach einem tieferen Wissen. Wer z.B. einen
unbekannten Ausdruck hort und weif}, dass er ein Zeichen einer Sache ist, der
verlangt zu erfahren (scire cupit), welche Sache mit ihm bezeichnet wird. Die-
ses Verlangen nach dem Wissen ist eine Verbindung der Liebe (zum Wissen,
besser gesagt zum Verstindigen mit anderen) und eines Wissens (z.B. dass es
gut ist, sich mit anderen verstindigen zu kénnen) (De trin. X,1,2).

»Die ganze Liebe (amor) des wissenssiichtigen Geistes, d.h. des Geistes, der
zu erfahren verlangt, was er nicht kennt (scire guod nescit), ist damit nicht die

5 Ich zitiere die Herausgabe von MOUNTAIN, William J. / GLORIE, Franciscus: De trinitate
libri XV (= Corpus Christianorum, Series Latina 50-50A). Turnhout 1968. Zu diesem Werk vgl.
SCHMAUS, Michael: Die psychologische Trinitdtslebre des hl. Augustinus. Miinster 1927; SULLIVAN,
John E.: The Image of God. The Doctrine of St. Augustine and its Influence. Dubuque (Iowa) 1963;
SCHINDLER, Alfred: Wort und Analogie in Augustins Trinitdtslebre. Tiibingen 1965;
BRACHTENDOREF, Johannes: Die Struktur des menschlichen Geistes nach Augustinus. Selbstreflexion
und Erkenntnis Gottes in ,De Trinitate. Hamburg 2000; DERS. (Hg.): Gott und sein Bild.
Augustins De Trinitate im Spiegel gegenwdrtiger Forschung. Paderborn 2000 (hier zu unserem
Thema bes. HORN, Christoph: Selbstbeziiglichkeit des Geistes bei Plotin und Augustinus, 81-103;
HOLSCHER, Ludger: Die Geistigkeit der Seele. Augustins Argumente in De Trinitate, 127-136;
BRACHTENDORF, Johannes: Der menschliche Geist, 155-170).



236 Lenka Karfikova

Liebe zu einer unbekannten Sache, sondern zu einer bekannten, derentwegen
der Geist erfahren will, was er nicht kennt® (De trin. X,1,3). Nicht einmal ein
neugieriger Mensch (curiosus), der durch die Liebe selbst zum Erfahren des
Unbekannten motiviert wird, liebt etwas Unbekanntes, sondern etwas Be-
kanntes, nimlich das Erfahren des Neuen. Wenn wir auch sagen, etwas nicht
zu kennen, miissen wir ja schon wissen, was das ,Kennen“ heifit (ibid.).

Was bedeutet nun, wenn die mens sich selbst kennen will? Nichts ist ihr ja
mehr gegenwirtig (praesentius) als sie sich selbst, sie kennt sich daher weder
aufgrund einer allgemeinen Kenntnis der Art noch aufgrund einer vorlaufigen
Vorstellung (figmentum), noch blofl aufgrund des Bewusstwerdens, dass es gut
ist sich selbst zu kennen. Die mens ist nicht wie ein Auge, das nur ein anderes
Auge sieht und sich selbst ohne einen Spiegel nicht erblicken kann. Wie
koénnte sie nimlich wissen, dass sie etwas weill (oder nicht weifl), wenn sie
sich selbst nicht kennen wiirde? Sie kennt sich also. Wenn sie sich selbst ken-
nen lernen will, kennt sie sich schon als diejenige, die sich kennen lernen will.
Anders konnte sie es iiberhaupt nicht wollen. ,Sie kennt sich also als dieje-
nige, die sich selbst sucht und sich nicht kennt, wenn sie sich sucht, um sich
kennen zu lernen“ (De trin. X,3,5).

Sollen wir also sagen, fahrt Augustin fort, dass sich die mens teilweise (ex
parte) kennt und teilweise nicht kennt? Aber was die mens kennt, das kennt sie
als ganze. Wenn sie also etwas von sich selbst weifl (z.B. dass sie sich nicht
kennt), dann weif} sie es als ganze. Und weil sie sich als diejenige kennt, die
weif}, was sie kennt und was sie nicht kennt, dann wenn sie irgendetwas von
sich weifl (z.B. dass sie sich nicht kennt), kennt sie (in diesem Wissen, dass sie
sich nicht kennt) sich selbst als ganze (De trin. X,4,6).6

Die mens kennt sich jedenfalls insofern, als sie weiff, dass sie lebt (vivere).
Wenn sie sich auch in dem kennen lernen will, was das blofle Leben iiber-
schreitet, nimlich in ihrem Wissen (nosse), dann weifl sie schon immer, was sie
sucht, sie kann sich nicht mit etwas anderem verwechseln. Wenn sie auch
nicht wiisste, dass sie eine mens ist, sie weify doch, was sie sucht, wenn sie sich
selbst sucht. Sie kennt sich also. Was sucht sie aber noch, wenn sie sich sucht?
(tbid.). Warum wird ihr gesagt sich selbst zu erkennen? (De trin. X,5,7).

Auf diese Frage antwortet Augustin, dass sich die mens sich selbst im Den-
ken zuwenden (se cogitare) und entsprechend ihrer Natur als mens leben soll.
Es ist nimlich etwas anderes ,sich selbst zu kennen® (se nosse) und ,sich selbst
zu denken® (se cogitare).” Die mens kennt sich schon immer, wenn sie iiber-

6 Eine andere Interpretation dieser Stelle bringt PEPIN, Jean: Le tout et les parties dans la
connaissance de la mens par elleeméme (De Trin. X,3,5-4,6). In: BRACHTENDORF (Hg.): Gott und
sein Bild, 105-126.

7 Zum Verhiltnis zwischen se nosse und se cogitare vgl. HOLSCHER, Ludger: The Reality of
Mind. Augustine’s philosophical arguments for the human soul as a spiritual substance. London/New
York 1986, 126-181; P. AGAESSE, note complémentaire 25. In: AUGUSTIN: La Trinité (=



Zeit, Selbstbeziehung des Geistes und Sprache nach Augustin 257

haupt etwas kennt (weil sie immer weif}, dass sie es kennt oder nicht kennt).
Nicht immer dagegen, sogar sehr selten, denkt sie aber sich selbst. Wenn sie
versucht, ithre Aufmerksamkeit im Denken auf sich selbst zu richten, passiert
es ihr, dass sie die Bilder der Dinge mit sich schleppt, denen sie sich norma-
lerweise zuwendet, mit denen sie beinahe verwachsen ist und die sie von sich
selbst nur mithsam unterscheiden kann. Diese Bilder hat sie nimlich in sich
selbst und aus sich selbst (in semetipsa de semetipsa) hervorgebracht, und ist
daher mit ihnen eng verbunden. Sie behilt trotzdem eine Fihigkeit, diese Bil-
der zu beurteilen, und erst diese Fihigkeit ist eigentlich die mens selbst (et hoc
est magis mens, id est rationalis intellegentia quae servatur ut indicet) (De trin.
X,5,7).

Die mens findet damit in sich selbst einerseits die aus ihr selbst hervorge-
brachten Bilder (als ein Spinngewebe), andererseits die Aufmerksamkeit des
Denkens, die diese Bilder hervorbringt und bleibt fihig, von ihnen Distanz zu
nehmen und sie zu beurteilen (als die Spinne selbst, die die Bilder aus sich
selbst produziert). Die mens haftet an diesen Bildern (es sind eine Art Spuren
der Intentionen ihrer Liebe), daher kann sie sich nur schwierig ohne sie sehen.
Ja es scheint ihr manchmal, dass sie selber ist, was sie von sich selbst nicht
mehr zu unterscheiden vermag, wenn sie sich selbst zu denken versucht (boc se
putat esse sine quo se non potest cogitare). Falls sie sich jedoch erkennen soll,
muss sie sich von den Bildern trennen, mit denen sie sich umbhiillt, wenn sie
ihnen, als den Spuren der eigenen Intentionen, ihre Aufmerksamkeit schenkt.
»Sie soll sich selbst erkennen: nicht sich selbst als die Abwesende suchen, son-
dern die Intention ihres Willens (intentionem wvoluntatis), die unter anderen
Dingen zerstreuet war, bei sich selbst aufhalten und sich selbst denken“ (De
rrin. X,8,11).

In ihrem Suchen muss sich also die mens, die sich selbst immer gegenwirtig
ist, von dem unterscheiden, was sie aus sich selbst hervorbrachte, als sie ihre
Intention anderen Dingen zuwandte. Sie weif}, was ,Erkennen“ und auch was
»sich selbst“ bedeutet. Die mens weif} also immer schon, was sie erkennen soll,
wenn sie sich selbst erkennen soll.

»Es ist ja etwas anderes, wenn der mens gesagt wird: Erkenne dich selbst, und
wenn ihr gesagt wird: Erkenne die Cherubim und Seraphim [...] oder: Erkenne
den Willen jenes Menschen, oder wenn dem Menschen gesagt wird: Sehe dein
Gesicht, was er nicht anders als im Spiegel tun kann. Unser Gesicht ist ndmlich
unserem Blick entzogen, der ithm nicht zugewandt werden kann. Wenn aber der
mens gesagt wird: Erkenne dich selbst, dann erkennt sie sich selbst in dem gleichen
Augenblick, wo sie versteht, was dich selbst bedeutet, und zwar nicht dank etwas
anderem, sondern weil sie bei sich selbst anwesend ist“ (De trin. X,9,12).

Bibliothéque augustinienne 16), Paris 1955, 605-607; BRACHTENDORF: Die Struktur, 1631f.;
TILLMANN: Einheit, 22-28.



238 Lenka Karfikova

Die mens erkennt sich selbst, fihrt Augustin fort, erst wenn sie dasjenige er-
kennt, woriiber sie mit Sicherheit weifl, dass es sie selbst ist. Dies muss sie von
dem unterscheiden, was sie sich iber sich selbst aufgrund der Bilder einbildet,
die sie aus sich selbst hervorgebracht hat. Mit Sicherheit weif8 sie jedoch von
sich selbst nur, dass sie lebt, sich erinnert, einsieht, will, denkt, urteilt (vivere,
meminisse, intellegere, velle, cogitare, scire, iudicare).

»Wenn sie vielleicht auch zweifelt (dubitat), sie lebt; wenn sie zweifelt, erinnert
sie sich, woriiber sie zweifelt; wenn sie zweifelt, sieht sie ein, dass sie zweifelt;
wenn sie zweifelt, will sie Sicherheit finden; wenn sie zweifelt, denkt sie; wenn
sie zweifelt, weif} sie, dass sie nicht weif}; wenn sie zweifelt, kommt sie zum Ur-
teil, dass nicht zuzustimmen ist. Wenn also jemand an allem anderen zweifelt, an
dem darf er nicht zweifeln, dass, wenn es all dies nicht gibe, er an keiner Sache
zweifeln kénnte“ (De trin. X,10,14).

Nur dariiber ist sich die mens sicher, und deswegen ist nur dies, und zwar in
ihrer Substanz selbst (substantia). Sich zu erkennen bedeutet also fir die mens
zu erkennen, dass sie nur dies ist: ,sie soll sicher sein, dass sie nur dasjenige ist,
worlber sie sich sicher ist, es zu sein® (De trin. X,10,16).

Die mens ist also nach Augustin gerade diese Beziehung zu sich selbst (ich
weifl mit Sicherheit, dass ich es bin, der ...), die mehrere Gestalten hat (ich
weild, dass ich zweifle, dass ich denke, dass ich weif} ...). Fiir Augustin sind je-
doch vor allem drei dieser Gestalten der Selbstbeziehung wichtig, namlich: ich
weif, dass ich mich erinnere (memoria); ich weif}, dass ich einsehe (intellegen-
tia); ich weif}, dass ich will (voluntas).

Gerade diese drei Weisen, wie die mens ,sich selbst denkt®, in ihrer gegen-
seitigen Relationalitit zeigen am besten, was die mens fiir Augustin ist. Ein je-
der dieser Aspekte ist die mens selbst, es sind nicht ihre Akzidenzen. Es gibt
keine andere Substanz der mens als gerade ihre reflexiven Substantialakte: ihr
Sich-Erinnern, ihre Einsicht im Denken und ithr Wille. Gerade in ihnen ist die
mens. Diese drei beziehen sich jedoch aufeinander (ich erinnere mich, dass ich
ein Gedichtnis, eine Einsicht und einen Willen habe; ich sehe ein, dass ich ein
Gedichtnis, eine Einsicht und einen Willen habe; ich will mich erinnern, ein-
sehen und wollen), und sie beziehen sich auch auf andere Dinge. Woran auch
immer ich mich erinnere, was auch immer ich einsehe oder will, es sind 1m-

mer alle diese Aspekte zugleich dabei (De trin. X,11,18).
DAS GEDACHTNIS

Um die grundlegende Bedeutung des Gedichtnisses (memoria) fiir Augustin zu
verstehen, miissen wir wissen, dass dieser Aspekt der mens im zehnten Buch
seiner Ausfithrungen De Trinitate die mens selbst vertreten hat, wie sie im
neunten Buch des gleichen Werkes dargestellt wurde. Hier arbeitete Augusti-
nus statt mit dem Gedichtnis (memoria), der Einsicht (intellegentia) und dem



Zeit, Selbstbeziehung des Geistes und Sprache nach Augustin 239

Willen (voluntas) aus dem zehnten Buch mit der Dreiheit der mens, ihrer
Selbsterkenntnis (notitia sui) und ihrer Liebe zu sich selbst (amor suz).8 Nach
dem neunten Buch ist die mens ihre Selbsterkenntnis (ihr Selbstwissen) und
ihre Liebe zu sich selbst (ihre Selbstaffirmation, ihr Verlangen sich zu erken-
nen, ihre Freude, dass sie sich erkennt). Diese Struktur der Selbstbeziehung ist
fiir die mens nichts akzidentelles, sondern ihr Wesen selbst (De trin. IX,4,5).
Die mens ist eine Selbstbeziehung, und zwar eine doppelte, als eine Erkenntnis
(Selbstwissen) und als eine Liebe (ein Verlangen, ein Wille). Daher kennt sich
die mens schon immer (se nosse), wenn sie sich auch nicht aktuell denkt (se co-
gitare), wie wir aus dem zehnten Buch wissen (De trin. X,5,7).

Die Dreiheit aus dem zehnten Buch bringt wahrscheinlich nicht mehr die
stindige (und meistens latente) Selbstbeziehung der mens zum Ausdruck, wie
es bei der notitia sui und amor sui im neunten Buch der Fall war, sondern den
transitiven Akt des Erinnerns, Einsehens und Wollens, der jedoch immer auch
die dreifache Selbstbeziehung der mens mit enthalt. Auf die Struktur eines sol-
chen Aktes kommt Augustin im fiinfzehnten Buch De Trinitate zuriick. Hier
erfahren wir, dass

»-man dem Gedichtnis (memoria) alles das zuschreiben muss, was wir wissen,
aber woran wir gerade nicht denken (cogitare), der Einsicht (intellegentia) dage-
gen jede Vorstellung des Denkens (cogitationis informatio) im eigentlichen Sinne.
Wir sagen namlich am meisten, dass wir etwas einsehen, wenn wir uns im Den-
ken dem zuwenden, was wir als wahr festgestellt haben. Dies hinterlassen wir
wieder im Gedichtnis (in memoria rursus relinquimus). Ein noch mehr verborge-
ner Abgrund unseres Gedichtnisses (abstrusior profunditas nostrae memoriae) ist
jedoch der, in dem wir das alles finden, bevor wir es gedacht haben, sodass ein
inneres Wort (verbum intimum) entsteht, das keiner Sprache angehort, als ob ein
aus dem Wissen entstandenes Wissen, ein aus dem Sehen entstandenes Sehen
(tamquam scientia de scientia et visio de visione), oder eine im Denken erschei-
nende Einsicht entstanden aus der Einsicht, die schon im Gedichtnis war, nur
verborgen (latebat)“ (De trin. XV,21,40).

Hier konnen wir sehen, dass das Gedichtnis nach Augustin nicht nur dasje-
nige enthilt, was frither gedacht und ins Gedichtnis gespeichert wurde, son-
dern tiberhaupt alles, was das Denken je denkt und denken wird. Dieser ,noch
mehr verborgene Abgrund unseres Gedichtnisses“ enthilt latent alles, was das
Denken einmal aus ihm hervorrufen wird als ein ,inneres Wort“. Es ist daher
nicht ganz unverstindlich, dass dieser geheimnisvolle Abgrund des Gedicht-

8 Zur Interpretation der beiden Ternare aus dem neuntem und dem zehntem Buch vgl.
GARDEIL, Ambroise: La structure de I’ime et Iexpérience mystique. Paris 1927, 1, 86-95; GILSON,
Etienne: Introduction a I’étude de saint Augustin. Paris 1969 (4. Auflage), 293; KUNZLE, Pius: Das
Verbiltnis der Seele zu ihren Potenzen. Problemgeschichtliche Untersuchungen zu Augustin bis und
mit Thomas von Aquin. Freiburg (Schweiz) 1956, 20; SULLIVAN: The Image of God, 128-136;
O’DALY, Gerard J. P.: Augustine’s Philosophy of Mind. London 1987, 136.



240 Lenka Karfikova

nisses die mens selbst vertreten kann (an einer anderen Stelle sagt Augustin
ausdriicklich, dass die mens eigentlich dasselbe ist wie das Geddchtnis, vgl.
Conf. X,14,21).

Wir sehen zugleich, warum jede Erkenntnis fiir Augustin das Moment der
Selbstbeziehung beinhalten muss: Was auch immer die mens erkennt, das ruft
sie eigentlich in einer Wiedererinnerung aus ihrem Gedichtnis hervor. Die
Wiedererinnerung ist jedoch ein reflexiver Akt: die mens als das aktuelle Den-
ken bezieht sich auf sich selbst wie zu dem Abgrund des Gedichtnisses. Zu
diesem Geschehen ist nach Augustin auch eine Intervention des Willens not-
wendig, wie wir schon wissen, nimlich die Liebe, das Verlangen usw., ohne
die das Denken unmdéglich wire (De trin. XV,21,41).9 Die mens (als die aktu-
elle Aufmerksamkeit des Denkens) bezieht sich also im Erinnern (was jedes
Denken ist) auf sich selbst (als die Latenz des Gedichtnisses), und zwar durch
die Intention des Willens, die jedoch wiederum sie selbst ist. Dieser dreifache
Akt und jeder seiner Aspekte ist nach Augustin die mens, wie wir schon wis-
sen, da in ihm und gerade in ihm das einzige geschieht, was die mens mit Si-
cherheit von sich weifS.

Der Analyse des Gedichtnisses und des Erinnerns widmet Augustin das
zehnte Buch seiner Bekenntnisse, das seinen Ausfithrungen iiber die Zeit vo-
rausgeht. Wenn hier gefragt wird, wie er sich eigentlich zu seinem Gott ver-
hilt, kann er in seinem Suchen die Kraft ausschlieflen, durch die die Seele den
Korper belebt, wie auch die Kraft, die dem Korper die Sinneswahrnehmung
verleitht (Conf. X,7,11), um ,die Raumlichkeiten und weiten Paldste des Ge-
dichtnisses® (in campos et lata praetoria memoriae), zu betreten. Dort sind ,,die
Schitze der unzihligen Bilder der wahrnehmbaren Dinge versammelt®, zu-
sammen mit verschiedenen Variationen, die das Denken aus diesen Bildern
hergestellt hat, in wie fern sie bis jetzt nicht ,durch das Vergessen verschlun-
gen und begraben wurden“ (Conf. X,8,12). Von hierher rufe ich durch den
Willen das je Gesuchte auf, ,bis es aus den Nebeln heraustritt und aus diesen
Abgriinden vor meinem Blick auftaucht®. Auf diese Weise kann ich nachein-
ander aus dem Gedichtnis die ganzen Ereignisketten aufrufen, um sie zu er-
zahlen (ibid.).

Die in diesen ,Paldsten aufbewahrten Bilder sind jedoch nach ihren Arten
geordnet (distincte generatimque servata): die visuellen Wahrnehmungen des
Lichts, der Farben und Formen, die auditiven Empfindungen der Tone, die
Geruchswahrnehmungen der Diifte, die Geschmacks- und Tastempfindungen.
Das Gedichtnis nimmt sie alle auf in sein ,gerdumiges Versteck, in seinen ge-
heimen und unsagbaren Schoss“ (grandis memoriae recessus et nescio qui secreti
atque ineffabiles sinus eius), um sie bei Bedarf wieder herauszugeben. Sie alle

9 Zu diesem Motiv und seinem antiken Hintergrund vgl. RIST, John: Love and Will. Around
De Trinitate XV,20,38. In: BRACHTENDORF (Hg.): Gott und sein Bild, 205-216.



Zeit, Selbstbeziehung des Geistes und Sprache nach Augustin 241

betreten das Gedichtnis durch ihre je eigenen Tore und speichern sich dort,
um hier dem Denken zu Verfiigung zu stehen, falls es sich an sie erinnert (z//ic
praesto sunt cogitationi reminiscenti eas) (Conf. X,8,13). Diese Bilder kann ich
aus ihrem Versteck herausrufen, auch wenn die Dinge, von denen sie hinter-
lassen wurden, nicht mehr anwesend sind. Ich kann das Bild der weiflen oder
schwarzen Farbe, des Gesanges, des Lilien- oder Veilchenduftes, des Honig-
oder Mostgeschmackes hervorrufen, ohne diese Bilder miteinander zu vermi-
schen und ohne die Méglichkeit zu verlieren, sie zu beurteilen und zu verglei-
chen (ibid.).

Dies alles geschieht ,in der riesigen Aula meines Gedichtnisses® (in aula
ingenti memoriae meae), wo ich auch mich selbst treffe (mibi et ipse occurro),
namlich meine Taten, ihre Umstinde und auch meine Gefiihle. Hier finde ich
als gegenwiirtig alles, was ich selber erlebt und was ich von anderen erfahren,
wie auch alles, was ich aus diesen Fiden gewoben habe als ein Bild des Ver-
gangenen und Kiinftigen. In allen meinen Erwartungen und Vorsitzen ist die-
ser Gedichtnisschatz eingearbeitet, ohne ihn kénnte ich die Zukunft iiber-
haupt nicht tiberlegen (Conf. X,8,14).

Aufler diesem unerschopflichen Speicher der Gedachtnisbilder sind jedoch
in meinem Gedachtnis auch einige Sachen selbst, namlich die Bedeutungen der
Worte, die zwar durch sinnliche Triger vermittelt wurden, jedoch nicht in ih-
ren Bildern, sondern als sie selbst gegenwirtig sind (res ipsae, quae illis signifi-
cantur sonis). Diese Bedeutungen traten in mein Gedichtnis nicht von auflen,
sondern sie waren schon immer in meinem Herzen (:bi erant et antequam ea
didicissem), anders konnte ich ihre Wahrheit nicht erkennen. Sie waren also in
meinem Gedichtnis, nur ,so entfernt und versteckt, wie in den letzten Rei-
hen, so dass ich sie nicht einmal denken kénnte, wenn sie nicht von jemandem
durch eine Anmahnung hervorgerufen werden“ (Conf. X,10,17).

Diese Bedeutungen haben wir zwar immer schon in unserem Gedichtnis,
sie waren dort aber ,verborgen, verstreut und unbeachtet® (sparsa et neglecta
latitabant). Sie missen erst ,durch das Denken zusammengebracht® und durch
unsere Aufmerksamkeit (enimadvertendo) prisent gemacht werden. Das nen-
nen wir lernen. Wenn wir jedoch diese Bedeutungen durch die Aufmerksam-
keit nicht mehr bereithalten, versinken sie wieder in die mehr entfernten
Riume, aus denen sie nur mithsam hervorgerufen werden (Conyf. X,11,18).10

Eine besondere Gruppe der Bedeutungen, die schon immer im Gedichtnis
auf ihre Entdeckung warten, bilden fiir Augustin die mathematischen Defini-
tionen und Gesetze (numerorum dimensionumque rationes et leges). Auch diese
Bedeutungen werden durch die Worte als sinnliche Triger ausgedriickt, sie

10 Augustin entwickelt eine etymologische Spekulation iiber cogitare, ,denken®, von cogere,
»zusammentreiben®; das Denken wire danach ein iteratives Zusammentreiben (vgl. Conf.

X,11,18).



242 Lenka Karfikova

sind jedoch kein Gegenstand der Sinneswahrnehmung. Unterschiedlich zu ih-
ren Benennungen gehoren sie auch keiner Sprache an (Conf. X,12,19). Ich er-
innere die wahren und falschen Aussagen, die ich von diesen Bedeutungen ge-
hort habe, und ich kann in meinem Gedichtnis das Wahre vom Falschen un-
terscheiden. Ich erinnere mich, dass ich sie iiberlegt habe, und auch dasjenige,
was ich jetzt iberlege, speichere ich in mein Gedichtnis, um mich spiter
daran erinnern zu konnen. Ich erinnere mich also, dass ich mich erinnert
habe, und auch in der Zukunft werde ich hoffentlich im Stande sein, mich zu
erinnern (Conf. X,13,20).

Was die Gefiihle (#ffectus) meines Geistes angeht, diese behilt das Gedicht-
nis nicht in der Form, wie sie erlebt wurden. Ich erinnere mich an meine
Freude, meinen Kummer, mein Verlangen und meine Angst, aber diese Erin-
nerung muss nicht das je gleiche Gefiihl mit sich bringen. Mein Geist kann
eine Freude iiber einen vergangen Kummer erfahren, der in meinem Gedicht-
nis gespeichert ist. Ich kann trotzdem nicht sagen, dass mein Geist eine Freude
erfahrt, wihrend mein Gedichtnis einen Kummer erlebt. Das Gedichtnis ist
wie ein Bauch des Geistes (venter animsi), dem eine stifle oder bittere Nahrung
anvertraut wird. Diese Nahrung (die Freude oder der Kummer) wird dort ge-
speichert, obwohl sie schon den urspriinglichen Geschmack verloren hat
(Conf. X,14,21). Ich kann deswegen diese Gefithle aus meinem Gedichtnis
hervorrufen und weiter verarbeiten, obwohl ich nicht notwendig ihre ur-
spriingliche Wirkung erfahre. Und trotzdem behalte ich eine Erinnerung
daran, was Freude und Kummer, Verlangen und Angst sind. Nicht nur ihre
Namen habe ich im Gedichtnis, sondern auch ihre ,Begriffe” (notiones), die
durch diese Namen bezeichnet werden. Der Geist hat sie aufgrund seiner Er-
lebnisse gebildet und dem Gedichtnis anvertraut, oder hat sie vielleicht das
Gedichtnis spontan behalten (Conf. X,14,22). Auch diese Gefiihle sind also in
irgendwelchen Bildern (,Begriffen) meinem Gedichtnis gegenwirtig, dhnlich
wie die sinnlich erfahrbaren Dinge; sie sind nicht selbst anwesend wie die Zah-
len (Conf. X,15,23).

Wie ist aber dem Gedichtnis das Gedichtnis selbst gegenwirtig? Wenn ich
den Namen memoria ausspreche, weifl ich, was ich meine. Ist mir also sein
Bild oder es selbst gegenwirtig? (ibid.). Wie kann ich mich iiberhaupt an das
Gedichtnis erinnern, wenn es mir unmittelbar gegenwirtig ist? (Conf.
X,16,24). Diese Frage als das eigentliche Geheimnis der Selbstbeziehung des
Geistes ldsst Augustin hier unbeantwortet.

Und wie ist das Vergessen gegenwirtig? Wenn es gegenwirtig ist, dann
fehlt das Gedichtnis, wenn es aber nicht gegenwirtig ist, kann ich es nicht in
Erinnerung rufen. Es ist vielleicht durch sein Bild gegenwirtig (ibid.). Um je-
doch ein Bild in meinem Gedichtnis zu speichern, muss zuerst die Sache selbst
gegenwirtig sein. Wie hat sich aber das Bild des Vergessens in mein Gedicht-
nis eingeprigt, wenn es aktuell gegenwirtig war und eine Abwesenheit des



Zeit, Selbstbeziehung des Geistes und Sprache nach Augustin 243

Gedichtnisses bedeutete? Und trotzdem bin ich sicher, dass ich mich erinnern
kann, was das Vergessen ist, wodurch eine Sache meinem Gedichtnis entflieht
(Conf. X,16,25).

Und ein neues Paradox: Wenn wir uns an eine vergessene Sache zu erin-
nern versuchen, geben wir uns keineswegs mit einer anderen zufrieden und
erkennen mit Sicherheit, ob es das Gesuchte i1st oder nicht — wir miissen uns
also an das erinnern, was wir vergessen haben. Vielleicht hat also das Ge-
dichtnis einen Teil der Sache beibehalten und sucht nun mit hinkendem
Schritt den anderen, verlorenen Teil? Wenn wir uns an einen Namen erin-
nern, den wir vergessen haben, erkennen wir ihn gleich, ohne ihn mit einem
anderen zu verwechseln. Woher tauchte er jedoch auf, wenn nicht aus dem
Gedichtnis? Und wenn wir an den Namen auch von jemand anderem erinnert
werden, finden wir ihn trotzdem im eigenen Gedichtnis, um ihn zu identifi-
zieren. Wenn er ganz verschwunden wire, konnten wir uns gar nicht mehr er-
innern. Wir miissen uns mindestens erinnern, dass wir etwas vergessen haben.
Das vollig Vergessene entgeht letztlich dem Gedichtnis auch in seiner Verges-
senheit (Conf. X,19,28).

Dies ist nach Augustin die paradoxe Beschaffenheit des Gedichtnisses, eine
otiefe und unendliche Vielheit (profunda et infinita multiplicitas) - und das ist
der Geist, das bin ich selbst“ (Conf. X,17,26).

»Grof ist die Kraft des Gedichtnisses (vis memoriae), ungeheuer grofl, mein
Gott, eine geriumige und unendliche Behausung. Wer hat seinen Boden erreicht?
Es ist die Macht meines Geistes und gehort zu meiner Natur, und doch verstehe
ich selber nicht alles, was ich bin. Der Geist ist zu eng um sich zu fassen (animus

ad habendum se ipsum angustus est) - und wo ist das von ithm, was er nicht er-
greift?“ (Conf. X,8,15).

Die Aporie des Gedichtnisses, in die Augustins Suche nach Gott im zehnten
Buch seiner Bekenntnisse miindet, interessiert uns nun aus zwei Griinden.

Wir kénnen hier vor allem den reflexiven Charakter des Geistes beobach-
ten (obwohl er nicht direkt erdrtert wird). Die aktuelle Aufmerksamkeit des
Geistes ruft aus dem Gedichtnis die Bilder der sinnlichen Dinge hervor, die
Erinnerungen an die Ereignisse und Gefiihle, die wir erlebt haben, oder letzt-
lich die Zahlen und die mathematischen Sitze (es ist sehr interessant, dass
diese letzten nach Augustin im Gedichtnis unmittelbar anwesend sind). Im Er-
innern wendet sich der Geist sich selbst zu, besser gesagt die aktuelle Auf-
merksamkeit des Geistes wendet sich den Bildern zu, die der Geist ,aus sich
selbst erschaffen hat®, oder den (mathematischen) Strukturen, die er als seine
eigenen erkennt. Die ganze ,riesige Aula“ seines Gedichtnisses kann jedoch
der Geist durch seine Aufmerksamkeit nicht stindig disponibel halten. Nur zu
wenigen Angaben kann er zuriickkehren, wann immer er ihnen die Intention
seines Willens zuwendet. Andere miissen mithsam, manchmal auch mit einer



244 Lenka Karfikova

fremden Hilfe gesucht werden, einige sind letztlich ganz vergessen, so dass
sich der Geist nicht mehr bewusst ist, sie vergessen zu haben. Auflerdem war-
ten da ,in den letzten Reihen®, wie ,verstreut und unbeachtet® die noch nicht
erkannten Bedeutungen.

Der Gedichtnisschatz hat damit mehrere Ebenen, nicht nur nach der hier
autbewahrten Ware, sondern auch nach den Schichten der Disponibilitit bzw.
Latenz. Das alles ist jedoch ,der Geist, das bin ich selbst“. Die ,Spanne des
Geistes“ enthilt hier nicht nur eine Spur der voriibergehenden Dinge in der
Kontinuitit ihres Vergehens, sondern einen bodenlosen Abgrund, der vom
Geist nie erforscht werden kann. Der Geist ist zu ,eng“, um sich selbst zu fas-
sen, um mit seiner ,Ausdehnung® sich selbst ganz zu greifen. Und doch, wie
wir gesehen haben, kennt sich der Geist (die mens) ,ganz®, er ist sogar seine
Selbsterkenntnis und sein Verlangen sich zu erkennen. Der Geist ist namlich
dieser unendliche Abgrund gerade deswegen, weil er durch seine aktuelle
Aufmerksamkeit diese bodenlose Tiefe als sich selbst aktualisieren kann, ohne
sie jedoch aktuell als Ganze fassen zu kénnen. Auch hier ist damit der Geist
einerseits die aktuelle Aufmerksamkeit, andererseits das ,gerdumige Versteck®
mit ,seinem geheimen und unsagbaren Schoss®, auf das sich der Geist als auf
sich selbst bezieht.

Das andere Motiv, das uns in Augustins Analyse des Gedichtnisses interes-
siert, ist die Rolle der Sprache bzw. der Worte.11

DIE SPRACHE

Im fiinfzehnten Buch Uber die Dreifaltigkeit wurde das aktuelle Denken, aus
einer Einsicht im Gedichtnis geboren, als ein ,inneres Wort“ (verbum inti-
mum) dargestellt, das keiner konkreten Sprache angehért. Ahnlich wie im
zehnten Buch der Bekenntnisse haben wir erfahren, dass im Gedichtnis ,in den
letzten Reihen®, ,verstreut und unbeachtet” die Bedeutungen warten, die erst
durch das Lernen zusammengebracht, d.h. auf die Bithne des Denkens gerufen
werden sollen. Ohne durch die Worte gemahnt zu werden, konnten wir diese
»abgelegten und versteckten® Bedeutungen tiiberhaupt nicht hervorrufen;
wenn es jedoch gelingt, stellen wir fest, dass sie nicht von auflen eintraten,
sondern immer schon die Behausung des Gedichtnisses bewohnten.

Es scheint also, dass im Gedichtnis ,innere Worte“ latent enthalten sind,
die sich mit keiner konkreten Sprache decken, sondern vielmehr eine Bedeu-
tungsstruktur darstellen. Diese ,Worte“ konnen aus ihrer Latenz vor die Sicht

11 Zu Augustins Theorie der Sprache vgl. MARKUS, Robert A.: St. Augustine on Signs. In:
Phronesis 2, 1957, 60-83; DERS.: Communication and Transcendence in Augustine’s De Trinitate.
In: BRACHTENDORF (Hg.): Gott und sein Bild, 173-181; DUCHROW, Ulrich: Sprachverstindnis
und biblisches Héren bei Augustin. Tiibingen 1965; BEIERWALTES, Werner: Zu Augustins
Metaphysik der Sprache. In: Augustinian Studies 2 (1971) 179-195.



Zeit, Selbstbeziehung des Geistes und Sprache nach Augustin 245

des Geistes gerufen werden, und zwar durch das ,Lernen, d.h. Benennen der
Dinge. Wire jedoch diese Bedeutungsstruktur, in der nach Augustin jede Spra-
che griindet, im Gedichtnis nicht enthalten, konnten wir nie eine Sprache er-
lernen, d.h. verstehen, was die anderen sagen, und selbst die Worte benutzen.
Diese latente Sprachlichkeit des Gedichtnissesl2 muss jedoch durch die
Anwendung der Sprache aktualisiert werden, wobei diese Aktualisierung im-
mer durch einen Willen oder ein Verlangen motiviert wird (z.B. durch das
Verlangen, sich mit den anderen zu verstindigen, wie wir oben gesehen ha-
ben).

Die notwendige Motivation, durch die die Aktualisierung der latenten in-
neren ,Sprache® gefithrt wird, erdrtert Augustin im neunten Buch Uber die
Dreifaltigkeit, wo er die Selbsterkenntnis der mens als die Geburt des inneren
»Wortes“ darstellt. Hier erfahren wir, dass dieses ,Wort“, aus der Erkenntnis
geboren, ,durch die Liebe empfangen® wird (sei es durch die wirkliche Liebe
zu Gott, oder durch ein den verginglichen Dingen zugewandtes Verlangen)
(De trin. 1X,7,12-9,14). Die Aufmerksamkeit, die die latente Bedeutungsstruk-
tur des Geistes aktualisiert, ist damit immer durch eine ,Liebe“, d.h. durch
eine Intention des Willens motiviert. Ohne sie, wie es scheint, kénnten die
sverstreuten und unbeachteten® Bedeutungsstrukturen nie in die Aktualitdt
der Einsicht, in ein ,inneres, in die menschlichen Sprachen iibertragbares
Wort ,zusammengebracht® werden. Zur Aktualisierung der latenten ,Spra-
che® unseres Gedichtnisses ist damit einerseits die Mahnung durch die Sprache
der anderen (die gesprochenen oder geschriebenen Worte), andererseits die In-
tention des Willens oder der Liebe notwendig. Die Sprache zu erlernen ist also
kein Naturprozess, sondern ein absichtlich in Gang gesetzter Prozess. Obwohl
die sprachliche Struktur eingeboren ist, muss ihr Aktivieren durch den Willen
geleistet werden.

Dem héchstinteressanten Thema der Sprache ist auch ein anderes Werk
Augustins gewidmet, sein fritherer Dialog De magistro (Uber den Lebrer).13
Auch hier geht Augustin von der Verbindung zwischen der Sprache und dem
Willen aus: ,Wer spricht, der gibt durch eine artikulierte Stimme nach auflen
ein Zeichen (signum) seines Willens® (De mag. 1,2). Der Sprecher will nimlich
seinen Zuhorer tiber etwas belehren (docere) oder an etwas erinnern (comme-
morare) (De mag. 1,1-2). Einen groflen Teil des Dialogs bilden Augustins Aus-
fihrungen iiber die Worte (verba) als Zeichen (signa) und tiber das durch diese

12 Vgl. KREUZER, Johann: Die Sprachlichkeit der Erinnerung. Uberlegungen zum verbum
intimum iz Buch XV von De Trinitate. In: BRACHTENDORF (Hg.): Gott und sein Bild, 183-203.

13 Ich zitiere nach der Herausgabe von DAUR, Klaus-Detlef: De magistro liber I (= Corpus
Christianorum, Series Latina 29). Turnhout 1970.



246 Lenka Karfikova

Zeichen Bezeichnete (seien es wieder andere Zeichen, oder die ,Sachen
selbst).14

Das Zeichen (signum), das das Wort ist, besteht aus dem Klang (sonus) und
der Bedeutung (significatio) (De mag. 10,34). Wenn ich jedoch nur den Klang,
nicht die Bedeutung kenne (wenn ich z.B. den unbekannten Ausdruck sara-
bara hére),!5 vermittelt mir der Klang allein keine Erkenntnis. ,Ich erlerne
eher dieses Zeichen, wenn ich die Sache selbst kennen lerne, als dass ich diese
Sache aus dem Zeichen allein kennen lernen kénnte“ (De mag. 10,33). ,Die im
Klang verborgene Bedeutung erlerne ich nimlich erst, wenn ich die Sache
selbst kennen lerne, die damit bezeichnet wird“ (De mag. 10,34). Die Zeichen
allein konnen uns also gar nichts lehren. Entweder weifl ich schon, wessen
Zeichen es sind (ich kenne ihre Bedeutung), und dann lehren sie mich nichts,
oder kenne ich ihre Bedeutung nicht, dann aber kann ich sie aus den Zeichen
allein nicht feststellen (De mag. 10,33). Die Worte konnen uns nur an die
schon bekannten Bedeutungen erinnern (commemorare) oder uns zur Suche
nach den unbekannten Bedeutungen, d.h. nach den durch sie bezeichneten Sa-
chen, mahnen (admonere). Erst in der Erkenntnis der bezeichneten Sachen
wird die Erkenntnis der Worte vollkommen; ein blofles Horen der Worte
bringt uns nicht einmal die Erkenntnis der Worte, und schon gar nicht die
Erkenntnis der Sachen (De mag. 11,36). Gilt also immer noch, dass es das Ziel
der Sprache ist, jemanden zu belehren?

Wenn ich von dem frither Erkannten spreche, dann arbeite ich nicht mit
den Sachen selbst, sondern mit thren Bildern, die von diesen Sachen hinterlas-
sen und dem Gedichtnis anvertraut wurden. Diese Bilder sind fiir mich wie
Belege (documenta) der Sachen. Der Zuhorer meiner Sprache kann sich jedoch
durch die Sprache allein von den Sachen nicht {iberzeugen, wenn er sie frither
nicht erkannt hat (De mag. 12,39). Zur wirklichen Erkenntnis kommt er nicht
aufgrund meiner Worte, sondern dank einer Erleuchtung durch die Wahrheit
selbst in seinem Inneren, durch die seiner inneren Sicht die Sachen selbst ge-
zeigt werden, wie ich sie auch als der Redner in meinem Geist sehe. Erst dann
»weild er, was ich sage, dank seiner Einsicht, nicht dank meinen Worten (sua
contemplatione, non verbis meis) (De mag. 12,40). Es sind also nicht meine
Worte, sondern ein ninnerer Lehrer (intus magister), der die anderen etwas
lehrt: ,Was du nach deinem Zeugnis aus meiner Sprache als wahr erlernt hast
und woriiber du jetzt sicher bist und was du behauptest zu wissen - woher

14 Zur Struktur des Werkes vgl. MADEC, Goulven: Analyse du De magistro. In: Revue des
études augustiniennes 21 (1975) 63-71.

15 Mit dem Ausdruck sarabara (nach seinem Verstindnis eine Kopfbedeckung) spielt
Augustin an Daniel 3,27 an (Vulgata liefit jedoch sarabala). Die Bedeutung des aramiischen
Wortes sarbal ist unklar, es handelt sich wahrscheinlich um einen Teil der Kleidung (vielleicht
Hose oder tatsichlich Tiara). Vgl. KNAUER, G. N.: Sarabara (Dan. 3,94/27/) bei Aug. mag. 10,33-
11,37. In: Glotta 38 (1954) str. 100-118.



Zeit, Selbstbeziehung des Geistes und Sprache nach Augustin 247

hast du es erlernt?® (ibid.). Diese innere Erkenntnis ist dann ein Mafl der
Dinge und nicht umgekehrt (De mag. 13,41). Die Worte der anderen als von
auflen kommende Zeichen konnen uns hochstens zu dieser inneren Erkennt-
nis ermahnen, deswegen sagt man, dass uns ihre Sprache selbst etwas lehrt (De
mag. 14,45-46). Der in unserem Inneren wohnenden Wahrheit (intus ipsi
menti praesidens veritas) wenden uns jedoch die Worte der anderen nicht au-
tomatisch zu, sondern aufgrund unseres Willens. Nur dank unseres Willens
(sei er gut oder bdse) konnen wir etwas erlernen (propter propriam sive malam
sive bonam voluntatem) (De mag. 11,38).

Die Sprache der anderen, so erfahren wir im Dialog Uber den Lebrer,
mahnt uns also, die Intention unseres Willens zum inneren Kriterium der Er-
kenntnis in unserem Geist zuzuwenden und nach ihm alles Gehorte zu beur-
teilen (diese innere Wahrheit ist nach Augustin nicht identisch mit der mens
selbst, sondern es ist die Gegenwart Gottes bzw. Christi, vgl. De mag. 11,38;
12,40). Die auf diese Weise erworbene Erkenntnis speichern wir in unserem
Gedichtnis, woher es wieder vor das Auge des Geistes gerufen und den ande-
ren mitgeteilt werden kann. Wir kdénnen jedoch diese Worte nur im Geist
formulieren (sie schweigend ,denken®). Auch in dieser inneren Sprache erin-
nern wir uns selbst (commemorari), da ,das Gedichtnis, in dem die Worte
dauern, sie wieder ausgibt und dadurch ldsst es die Sachen selbst, deren Zei-
chen die Worte sind, in den Geist treten” (De mag. 1,2).

Die Sprache ist also nach Augustin (wenn wir zusammenfassen, was wir
aus allen erérterten Werken erfahren) der Ausdruck unserer Intention (des
Willens), die zu einer Einsicht der Sachen selbst mahnt (oder die die latenten
im Gedichtnis verstreuten Bedeutungen vor die Sicht des Geistes zusammen-
bringt) bzw. die die Worte als Zeichen der frither erkannten Sachen aus dem
Gedichtnis hervorruft. Die Mitteilung (das Belehren), die die Sprache vermit-
telt, ist thre Kraft, den Geist des anderen zu seiner inneren Wahrheit zu wen-
den (gerade diese innere Wahrheit als gemeinsame scheint zugleich das gegen-
seitige Verstindnis zu ermoglichen).

Auch die Sprache ist damit durch die Selbstbeziehung des Geistes ermog-
licht: Der Geist als die aktuelle (durch eine Intention des Willens getragene)
Aufmerksamkeit richtet sich durch die Mahnung der gehérten Worte zu sich
selbst als dem Gedichtnis, um die ,verstreuten und unbeachteten“ Bedeutun-
gen der bis jetzt nicht bekannten Sachen oder die Worte als Zeichen der be-
kannten Sachen hervorzurufen. Diese zuerst stimmlosen Worte iibersetzt der
Geist zugleich in artikulierte Klinge, die als sinnliche Triger den gleichen wil-
lentlichen Prozess im Geist des anderen hervorrufen. Die Sprache betrifft also
immer die Sachen selbst, die der Geist erkennt, der Geist wendet sich ihnen
jedoch in der Form zu, in der er sie in seinem Gedichtnis finden kann.



248 Lenka Karfikova

Augustins Analyse der Zeit und seine Auffassung der Sprache haben damit
eine gemeinsame Grundlage in der Selbstbeziehung des Geistes, ohne die sie
unverstandlich wiren. Die Zeit ist die Zeit der vergehenden Dinge. Ohne das
Voriibergehen der Dinge wiirde es die Zeit nicht geben (durch die Endlichkeit
als eine ontologische Charakterisierung ersetzt Augustin die antike Vorstel-
lung von der Bewegung als dem Triger der Zeit). Es ist jedoch die Zeit der
Dinge, wie sie der menschliche Geist durch seine Aufmerksamkeit wahr-
nimmt, nimlich der Geist als Struktur der aktuellen Aufmerksamkeit und
zugleich der Bezogenheit auf die Vergangenheit und Zukunft, d.h. der Geist,
der sich nach den vergehenden Dingen ,erstreckt®. Ahnlich ist auch die Spra-
che ein Versuch, ,die Sachen selbst zu fassen (in diesem Fall nicht notwendig
die voriibergehenden Dinge), jedoch so, wie sie sich der menschlichen Er-
kenntnis bieten, d.h. wie der Geist sie in ihren Bedeutungen aus der Tiefe des
Gedichtnisses oder aus seinem bodenlosen ,Bauch“ hervorruft.

Die Selbstbeziehung des Geistes ist damit nie ,leer” oder ,unmittelbar®
(dann wire es eine reine Selbstidentitit). Der Geist bezieht sich zu sich selbst
gerade in der Zeit und gerade in der Sprache, d.h. in seiner Beziehung zu etwas
anderem. Diese ,Erfiillung durch das andere®, die fiir den Geist charakteris-
tisch erscheint, ist der Abgrund des Gedichtnisses. Der Geist bezieht sich zu
sich selbst (in der Zeit wie in der Sprache) als zu seinem Gedichtnis, d.h. zu
seiner eigenen durch etwas anderes modellierten Spanne.

Die Sprache und die Zeit sind wegen ihrer Begriindung in der Selbstbezie-
hung des Geistes eng miteinander verbunden. Einerseits ist die Sprache in ih-
rer konkreten Artikulierung eine der Bewegungen (der vergehenden Dinge),
die der Geist wahrnimmt, wenn er die Zeit wahrnimmt (in Augustins Ausfih-
rungen scheint die Sprache sogar ein privilegiertes Beispiel zu sein). Anderer-
seits und vor allem ist das Gedichtnis in seiner latenten Sprachlichkeit sozusa-
gen ein organisierter Vorrat der vergangenen und kiinftigen Erkenntnis, d.h.
der Geist in seiner Zeitlichkeit. Als Gedichtnis ist der Geist durch die Sprache
strukturiert; er kann daher zu sich selbst durch die Sprache gerufen werden
und sich selbst in einem aktuell gedachten ,,Wort“ erkennen, nimlich in einer
Bedeutung, die aus dem ,Wort“ im Gedichtnis geboren wird. Der Geist ist
damit in seinem Gedichtnis latent alles, was durch die Sprache ausgedriickt
werden kann, deswegen ist er ,zu eng um sich zu fassen“. Wenn Augustin
fragt, ,wo dasjenige von ihm ist, was er nicht ergreift®, dann miisste die Ant-
wort lauten: in der Sprache.

Vielleicht war es gerade die Verbindung aller dieser Motive, nimlich der
Selbstbeziehung des Geistes, der sich in seinem Gedichtnis als zeitlich ,er-
streckt” und der sich selbst in der Sprache ausspricht, was die Abfassung der
Bekenntnisse als des beriihmtesten Werkes Augustins ermdglichte. Diese
Schrift ist eine Artikulierung des Gedichtnisses in die Sprache, in der sich die
aktuelle Aufmerksamkeit des Geistes sich selbst als dem Vergangenen zuwen-



Zeit, Selbstbeziehung des Geistes und Sprache nach Augustin 249

det, um aus diesem im Gedichtnis wartenden Vorrat die Zukunft zu entwer-
fen:

oHier (in der riesigen Aula meines Gedichtnisses) begegne ich auch mir selbst
und erinnere mich meiner selbst, was, wann und wo ich getan und was ich dabei
empfunden habe. Hier ist alles, woran ich mich erinnere, ob ich es selbst erfah-
ren oder anderen geglaubt habe. Aus diesem Vorrat webe ich, mal so, mal anders,
die Gleichnisse der Dinge, die ich erfahren oder denen ich aufgrund meiner Er-
fahrung geglaubt habe, und verkniipfe sie mit dem Vergangenen, um daraus auch
die kiinftigen Taten, Ereignisse und Hoffnungen zu weben, und das alles tiber-
lege ich wieder als gegenwirtig. [...] Dies alles sage ich bei mir selbst, und wenn
ich es sage, treten die Bilder dessen, woriiber ich spreche, aus der Schatzkammer

meines Gedichtnisses, und ich kénnte nichts davon sagen, wenn sie dort nicht
wiren“ (Conf. X,8,14).



	Zeit, Selbstbeziehung des Geistes und Sprache nach Augustin

