
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 54 (2007)

Heft: 1-2

Artikel: À propos d'une définition de la nature chez Maxime le Confesseur :
ambiguïté d'un appel à l'autorité patristique

Autor: Mueller-Jourdan, Pascal

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760538

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 26.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760538
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Pascal Mueller-Jourdan

A propos d'une definition de la nature chez

Maxime le Confesseur

Ambiguïté d'un appel à l'autorité patristique

S'il demeure un aspect particulièrement déconcertant - malheureusement

encore insuffisamment étudié - de la pensée de Maxime le Confesseur, moine
érudit du VIIe siècle byzantin, c'est bien sa façon de convoquer - parfois très

librement - une certaine documentation philosophique dont devait disposer
l'élite cultivée de l'Empire romain d'Orient. Il nous est fréquemment arrivé de

constater l'originalité de la mise en forme par Maxime de matériaux notoirement

philosophiques souvent délicats à identifier quant à leur origine.1 Cette
difficulté tient d'abord au style du savant byzantin qui n'est certes pas un simple

compilateur, à l'instar de Jean Damascène comme on peut le constater
dans les Capita Philosophica (Dialectica)2 de ce dernier, mais un ,reformulant'.3

Un exemple provenant des Opuscules Théologiques et Polémiques (Patrologia
Graeca 91) devrait nous permettre de mieux saisir cet aspect encore mal connu
des tournures de la rhétorique maximienne. Dans le texte relativement court
que nous avons retenu pour notre observation, texte recueilli dans l'Opuscule
26 [276ab], Maxime recense plusieurs définitions de notions techniques, celles,
de nature [cpôcriç], de substance [oùa'ia], d'individu [aro/iov], enfin d'hypostase
[ômerracriç], successivement imputées à l'autorité des philosophes [xarà
(piÀoo-ocpouç], puis à celle des Pères [xarà touç llaTsgaç].

Ce court recueil de définitions est structuré de la façon qui suit:

„(1) une nature est,

- selon les philosophes d'une part, un principe de mouvement et de repos,

- selon les Pères d'autre part, une espèce prédiquée de plusieurs, différant par le

nombre, relativement à la question ,quels sont-ils?';

1 A titre d'exemple, on pourra consulter notre Typologie spatio-temporelle de l'ecclesia

byzantine. Leiden : Brill 2005, 44-48.
2 Cf., l'édition de B. KOTTER O.S.B. Berlin : De Gruyter 1969.
3 Un cas-type de cette pratique maximienne apparaît dans la définition du lieu [ronoç] comme

limite du contenant en qui est contenu le contenu. Il l'emprunte à de très anonymes .certains'
[riveç] qui définissent..., non sans la modifier de façon originale. Voir : MAXIME LE

CONFESSEUR : Ambiguum 10 [1180c]. Voir également notre analyse qui reste malgré tout
succincte dans notre Typologie spatio-temporelle de l'ecclesia byzantine, 46-47; 58-59.



A propos d'une définition de la nature chez Maxime le Confesseur 225

(2) une substance est,

- selon les philosophes d'une part, une réalité ,auto-subsistente' sans besoin
d'autre chose pour sa constitution,
- selon les Pères d'autre part, une entité naturelle ,prédiquée' de plusieurs, différant

par les hypostases;

(3) un individu est,

- selon les philosophes d'une part, un rassemblement de caractéristiques dont la

convergence ne peut être observée dans un autre,
- selon les Pères d'autre part, par exemple Pierre ou Paul ou quelqu'un d'autre
déterminé par rapport aux autres hommes par ses propres caractéristiques
personnelles;

(4) une hypostase enfin est,

- selon les philosophes d'une part, une substance avec des caractéristiques,

- selon les Pères d'autre part, chaque homme particulier déterminé personnellement

par rapport aux autres hommes".

La teneur de ces formules définitionnelles évoque assez spontanément un
contexte de défense du dogme christologique formulé de façon décisive en 451

au Concile de Chalcédoine. Il est assez difficile d'estimer à sa juste valeur cette
forme de catalogage qui n'est pas sans s'apparenter à la création tardo-antique
d'abrégés de logique recourant à ce genre de classement scolaire.4 Ce point a

été particulièrement bien mis en lumière, il y a une trentaine d'années, par
Mossman Rouéché.5 Ce n'est d'ailleurs pas le seul endroit où pareille pratique
affleure dans l'œuvre de Maxime.6

4 Voir par exemple : Doctrina Patrum. De Incarnatione Verbi. Ein griechisches Florilegium aus
der Wende des 7. und 8. Jahrhunderts. Hg. v. F. DlEKAMP. Münster 1981 (en particulier : Kap. 33 :

Sammlung von Definitionen); ANASTASE LE SlNAÜTE : Viae Dux 2 ["Oqoi iïiâipoQoi]. Hg. v. K.H.
UTHEMANN. CCSG 8 & PG 89, 52b-88c; THÉODORE DE RAÏTHOU: IlQonaQao-xeuri tiç xal
yvftvaala Ttj) ßovAoßevif) /laSeîv. In : Analecta Patristica. Texte und Abhandlungen zur griechischen
Patristik. Hg. v. F. DlEKAMP. Roma : Pont. Institutum orientalium studiorum 1938, 173-222.

6 Voir : ROUÉCHÉ, Mossman: Byzantine philosophical Texts of the seventh Century. In : JOB
23 (1974) 61-76. Mossman Rouéché y a pointé l'émergence de ce qu'il nomme ,genre mineur de

la littérature byzantine' : le compendium de logique. Son investigation se limitait à six .codices'

parmi lesquels certains sont attribués - selon toute vraisemblance à tort - à Maxime le

Confesseur. Parmi ces derniers: Vaticanus graecus 507, an. 1344, ff. 130-131 [titre : Tov ai/TOV

fiaxagiMrdrou Ma.blfj.ou, eîç vrjv siaa,yoirylî]u PloQipvQiov xal eiç ràç xaTi/yoglaç 'AqiŒTOTzkouç. Tl ûoktu.oç

xal t! oqoç;]; Athos Vatoped. gr.57, 13e s., ff. 257vo - 261vo [titre : "Oqoi avv 0sq> eîç tqv thraytoyriv
IloQipugiou xal ah; ràç xaTryyoqia; AquttotIXov;: tov avrov MaÇlfiov tov ôfioÀoyrjTOv]. Comme le faisait

remarquer Rouéché, ces compendia ont plusieurs points communs. Ils se présentent sous la forme
de compilations de définitions philosophiques complétées d'un bref commentaire et souvent
suivies d'exemples. Ces recueils de définitions offrent une version réduite à peine christianisée
des commentaires néoplatoniciens de l'Isagogè de Porphyre et des Catégories d'Aristote qui
étaient alors fort répandues dans l'Antiquité tardive.

6 A titre d'exemple : MAXIME LE CONFESSEUR : Opuscula Theologica et Polemica [149b-
153b], PG 91 ["Oqoi iïiâipoQoi]; Opuscula Theologica et Polemica [212c-216a], PG 91 [moi oqujv



226 Pascal Mueller-Jourdan

Nous voudrions dans ces lignes focaliser notre attention sur la définition de

,nature' qui pour diverses raisons et notamment sa forme syntaxique et son
contenu est la plus à même d'illustrer par l'exemple le genre d'enquête qu'il
serait utile de conduire plus systématiquement encore dans l'œuvre du moine
byzantin.

„Une nature est,
selon les philosophes d'une part, un principe de mouvement et de repos,
selon les Pères d'autre part, une espèce prédiquée de plusieurs, différant par le

nombre, relativement à la question ,quels sont-ils?'"7

On reconnaît tout d'abord et sans peine sous l'autorité philosophique invoquée

une citation totalement dépourvue d'explication du Livre II de la Physique

d'Aristote.8 Mais la rubrique ,selon les Pères', derrière une formule elliptique

stéréotypée, soulève plusieurs difficultés.
L'une d'entre elles et non la moindre relève simplement d'un problème

d'identification. A quel (s) Père (s) peut-on imputer l'autorité de cette définition?

Qu'il soit ou non possible de le faire, il faudrait ensuite tenter de

comprendre quel pouvait être pour Maxime le sens exact de cet énoncé définition-
nel dans la mesure où l'association dans une même formule d'espèce prédiquée
[sBoç xmit)rYOQoviisvov] de plusieurs /.../, relativement à la question ,quels sont-
ils?1 [kv tôj otcoTov T7 sort] est à notre connaissance, et sous cette forme précise du

moins, totalement originale. Ce qui, on l'aura compris, complique sérieusement

le projet d'identification de la source patristique convoquée. Il n'est
toutefois pas totalement exclu d'émettre quelques hypothèses qui appelleraient
une enquête plus vaste que celle que nous imposent les limites de cette
contribution.

Il faut admettre, selon toute vraisemblance et jusqu'à de plus amples
recherches,9 que la tournure originelle de cette définition n'est pas à chercher
dans la tradition patristique. Elle est en fait de Porphyre de Tyr, disciple de

Plotin, qui semble lui-même la recevoir d'une tradition antérieure, probable-

difi/TToAMv / "Oqoi éi/ûurewç], Les .Définitions des unions' ["Ogoi évw<rsa>ç\ de Maxime ont fait l'objet
d'une importante clarification de leur tradition manuscrite dans un article qui offre également

une nouvelle édition et une traduction. In : VAN DEUN, Peter : L'Unionum definitiones (CPG
7697, 18) attribué a Maxime le Confesseur : étude et édition. In : Revue des Etudes Byzantines 58

(2000) 123-147.
7 Autre traduction : ,de quelle sorte (ou .qualité') sont-ils?'. Pour les raisons d'une traduction

sous la forme interrogative de l'obscure formule porphyrienne, voir l'explication à notre avis

convaincante d'Alain de Libera dans son introduction à Ylsagoge (Paris : Vrin 1998, CVI ff.).
8 ARISTOTE : Physique II [192bl3-16, 20-23].
9 Nous avons longuement exploré les bases de données actuelles les plus sérieuses, sans

succès.



A propos d'une définition de la nature chez Maxime le Confesseur 227

ment péripatéticienne.10 Sa citation et sa reformulation par Maxime appellent
quelques explications.

D'un point de vue strictement porphyrien, on aurait été en droit
d'attendre au lieu de la question (èv tûj} ônoïov r/ son [quels sont-ils? ou: quelle
est leur qualité?] la forme (èv rip) tÎ sctti [que sont-ils?] et ceci car l'espèce n'est

pas prédiquée relativement à la première question qui renvoie à la différence

spécifique ou même spécifiante [slêonoièç êia(pooa]u (tel le ,doué de raison' pour
l'homme). La seconde question en revanche renvoie à la forme ou espèce (en
l'occurrence ,homme'). Autrement dit, la première porte sur une qualité
essentielle inséparable de l'être d'une chose. Elle est discriminative à l'intérieur
du genre commun (par exemple ,animal') puisqu'elle rend autre un cheval ou
un bœuf et un homme.12 La seconde qui présente les conditions de prédication
de l'espèce pointe non pas une qualité fut-elle essentielle mais l'essence d'une
chose (le r/).

Cette divergence patente entre les conditions de prédication de l'espèce et
les conditions de prédication de la différence est à plusieurs reprises retenue et
confirmée par Porphyre notamment dans la deuxième partie de Ylsagogè où il
traite des caractères communs et des différences des cinq vocables [cpcoval],

genre, espèce, différence, propre et accident; vocables qu'il avait au préalable
et successivement discutés. Ainsi affirme Porphyre:

„Un caractère propre de la différence c'est d'être prédiquée ,de quelque chose'
relativement à la question ,quelle est-elle?', tandis que l'espèce l'est relativement à

la question ,qu'est-ce que c'est'? ['Tïïiov êè ïïiacpoçâç //,èv ro èv Tip ttoïov t/ è<rn

xar'rj'yoQsî'trS'ai, e'ïêovç Sè ro èv t<5 t! ècmv]".13

La commutation ônoïov r/' son / t'i sctti opérée dans l'Opuscule 26 a-t-elle toutefois

quelque chance de ne pas résulter d'une incompréhension par Maxime de

la formule porphyrienne? Nous ne pouvons totalement écarter cette possibilité,

ni celle d'un éventuel accident dans la transmission de ce texte. Ou alors,

peut-on risquer l'hypothèse suivante: cette tournure problématique n'offrirait-
t-elle pas dans sa forme elliptique les traces d'un raisonnement sous-jacent que
Maxime n'a peut-être pas jugé nécessaire de rapporter?

10 Cf., ra nagà toTç nfjaffuTSQOiç, oi naAaiol; mais aussi èx too mgnrarov, in : PORPHYRE: Isagogè

[intro, 1], Hg. v. A. De LIBERA u. A.-Ph. SECONDS. Cf., ARISTOTE: Topiques IV.2 [122bl6-18].
Voici la formule porphyrienne paralèlle à celle de Maxime : sBoç ètrTi to xarà nAsiovaiv xal
iïiaipsgôvTwv TU) igihflio èv toj t! ècrri xaTq'yogovßevov (PORPHYRE: Isagogè [II.4]).

11 En fait, comme nous le verrons, à une qualité constitutive entrant dans la définition de la
chose.

12 Cf., PORPHYRE : Isagogè [III. 1] : „En un sens tout a fait propre, une chose est dite différer
d'une autre lorsqu'elle s'en distingue par une différence spécifique : ainsi l'homme diffère du cheval par
une différence spécifique <ou 'spécifiante'> [eléomigi Siaipogfj, la qualité d'être doué de raison ffjj tov
Aoyixov -noiOT'OTi]" (trad, légèrement modifiée).

13 PORPHYRE : Isagogè [Différence entre l'espèce et la différence, XVI. 1] (traduction revue).



228 Pascal Mueller-Jourdan

En fait, il semble que ce ne soit, ni dans la tradition patristique directe, ni
chez Porphyre lui-même qu'il faille chercher l'ébauche d'une solution mais
dans la tradition des commentateurs néoplatoniciens de ce petit ouvrage. Le

commentaire que fait Ammonius14 du lemme rapporté ci-dessus apporte sans

doute quelques éléments de réponse.15

Voici la partie qui nous concerne du commentaire d'Ammonius;16 nous
nous autorisons à vous proposer une traduction de travail:

„Un caractère propre de la différence c'est d'être prédiquée ,de quelque chose'
relativement à la question ,quelle est-elle?'[A rqt onoïov ti' kari]...

...et à la difficulté qu'on aurait pu précisément soulever, il a répondu par
anticipation. Car il dit d'une part pourquoi l'espèce est prédiquée relativement à la

question ,qu'est-ce que c'est?' et dit d'autre part pourquoi la différence est prédiquée

relativement à la question ,quelle est-elle?', quoiqu'il dise aussi quelle sorte
d'animal est l'homme. Nous disons en effet: Qu'est-ce que Socrate? [ri sVr/] Un
animal. Quelle sorte d'animal? [noïov Çqiov] Un homme. Par conséquent, l'espèce
aussi est prédiquée relativement à la question : quelle est la chose? [kv rq> 'onoïov t!
stm]. Il dit certes que l'espèce n'est pas sans condition ,qualité' [to siiïoç noïov èo-Tiv

ov% ànAG)ç\, mais elle l'est selon qu'elle participe des différences [àXXà xaSro pteTexei

tôiv haq>OQ<bv\.

En effet ce qui d'une part est prédiqué relativement à la question ,qu'est-ce que
c'est?', pointe les espèces à partir des genres, ce qui d'autre part l'est relativement
à la question .quelle est la chose?' (=de quelle sorte est-elle?) pointe les espèces à

partir des différences. Car en demandant .quelle sorte d'animal?', nous répondons

,doué de raison', .mortel'. De sorte que les différences possèdent par elles-

mêmes le .qualifié', alors que les espèces le possèdent par l'entremise des

différences."

Ce bref commentaire désenclave en un certain sens une lecture peut-être trop
littérale de Porphyre. Il semble possible ainsi, toute précision ayant été faite,
de prédiquer l'espèce par l'intermédiaire des différences qui désignent les qualités

discriminatives des espèces à l'intérieur d'un genre commun.

14 Sur Ammonius, voir : SAFFREY, Henri-Dominique : Ammonios d'Alexandrie. In : DPhA I
(1989) 170-171.

15 A noter que le problème était connu aux confins des VIe et VIIe siècle dans un
environnement dont l'influence sur Maxime est de plus en plus probable, voir : ELIAS :

InPorphlsag [100.26-101.18]. Hg. v. A. BUSSE, mais aussi notre : Une Initiation à la philosophie de

l'Antiquité Tardive : les leçons du Pseudo-Elias. Paris : Vestigia 2007.
16 AMMONIUS : InPorphlsag [124.16-125.7] : <"ïiïiov iïè ôiaipogâç fikv to kv rq> ànoïév t! Jotv

xo.T'çyoqzUhai.} Kai omq äv tiç rjnoqriaev, aùràç ipSâo-aç èniAverar ipi/ai yap, oia, t! to pèv eïïoç kv tm
t! IrjTi xaTrjyopsÏTai, à] ôk iia<popà kv toj onoïov t! koTi, xahoi xai o avSgionoç noïov ti Çôjov AéyeTar

cpafisv yap, ti 125 kari Sojxparr/p, Çùjov, noïov Çôtov, âvSpionoç. coo'Te xai to eliïoç kv rqi onoïov ti stti
xarrj-yoozÏTai. cp'qrri toi'vvv ÎSti to eîdoç noïov iittiv ov% ànAôiç, àAAà xaho perh/ßi tôiv oiaipooôrv to fièv

yap kv t(7j ti kart xaTijyoçeïirSai z'/ßi Ta e'îdr] kx tôiv yevôiv, to ôs kv tco onoïov kx tôiv êiaipopôiv noïov

y0,0 Çfpov ko<j)Trt]hkvT£ç Akyofizv Aoyixov hvr/Tov. ôjara x.aïi' kavTaç [ikv ai hacpopai to noïov 'é%ovoi, Ta os

z'tdr/ êià tàç ôiacpopâç.



A propos d'une définition de la nature chez Maxime le Confesseur 229

Il reste, pour conclure, la difficulté de trancher sur les causes réelles de la

permutation maximienne : incompréhension, relecture à la lumière d'une
théorie de la connaissance qui veut que nous ne connaissions pas les essences

en soi mais seulement les qualités, ou simple erreur de copiste. Finalement peu
importe car en un sens, comme nous l'avons vu, la formule est sauve

puisqu'elle est philosophiquement justifiée et validée par l'autorité
d'Ammonius.

Peut-être Maxime n'a-t-il voulu définir l'essence et la nature, qui sont une
seule et même chose pour lui, que par le prisme des qualités essentielles. La
nature alors pointée serait saisie à partir du contenu spécifique et qualitatif de

l'espèce.17 Non pas à partir de la nature en soi mais à partir des qualités ,in-
essentiées'18 (i.e. contenues dans l'essence) pour reprendre une expression
qu'affectionne tout particulièrement Maxime le Confesseur.

Mais ce n'est là qu'une interprétation vraisemblable de plus qui n'explique
guère dans l'état actuel des recherches pourquoi le savant byzantin impute
cette définition si manifestement philosophique à une autorité ecclésiastique.

17 Sur les qualités qui ne sont ni substance, ni en-soi, mais qui se trouvent être dans la
substance sans jamais avoir l'être sans elle, voir : MAXIME LE CONFESSEUR : Opuscula Theologica
et Polemica [261b], PG 91.

18 Par exemple : kvoutnov /ièv jâq ètm, to èv t'O (pvtrei SetoQovßevov. In : MAXIME LE

CONFESSEUR : Opuscula Theologica et Polemica [261a], PG 91.


	À propos d'une définition de la nature chez Maxime le Confesseur : ambiguïté d'un appel à l'autorité patristique

