Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue

philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica

di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 54 (2007)

Heft: 1-2

Artikel: "Mouvement circulaire, rectiligne et spiral” : une contribution a la
recherche des sources philosophiques de Maxime le Confesseur

Autor: Chvatal, Ladislav

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-760535

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 26.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-760535
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LADISLAV CHVATAL

« Mouvement circulaire, rectiligne et spiral »

Une contribution a la recherche des sources
philosophiques de Maxime le Confesseur*

Maxime le Confesseur (580-662) est aujourd’hui considéré comme I'un des
plus grands théologiens et philosophes byzantins.! Les acquis philosophiques
et patristiques antérieurs — que ce soit dans les domaines théologique ou philo-
sophique - sont intégrés dans son oeuvre en une synthése originale.2 Cet ex-
posé sera consacré au théme encore trés peu traité3 de la détermination des
sources philosophiques de Maxime et de ’appréciation de leur importance
respective en se focalisant sur I’exemple des différentes sortes du mouvement
distinguées par Maxime.

Dans un passage* de ’Ambiguum 75 consacré au probléme du rapport entre
xivmais et yéveaig, Maxime tire profit des connaissances « des plus assidus obser-
vateurs des étres » (of émueAéaregor @y GyTwy Seauove) en utilisant leur autorité
pour définir la xivyois et présenter ses variantes. De 1a découlent les deux ques-
tions suivantes : (1) qui sont les Seauoves émueAéoregor T@v dvrwy et (2) com-
ment a été interprété la signification de ces trois sortes de mouvements dans la
tradition philosophique grecque avant Maxime ?

* Je tiens a exprimer toute ma chaleureuse gratitude au Prof. Dominic J. O’Meara pour son
aide précieux et pour son soutien amical, ainsi que pour I’invitation aimable a la journée d’étude
« Paradoxes de la philosophie » (Fribourg, le 6 juin 2006). Je dois 2 mes amis, Marianne Garin et
Luca Pitteloud, des remerciements particuliers pour leur contribution 4 la mise au point
définitive de cet article, grice 3 leurs corrections de la langue frangaise.

1 En ce qui concerne la présentation générale de Maxime le Confesseur, et ce sous un angle
purement théologique, cf. LARCHET, Jean-Claude : Maxime le Confesseur (580-662). Paris : Cerf
2003.

2 L’originalité de la pensée de Maxime le Confesseur a été relevée pour la premiére fois dans
la recherche moderne par Hans Urs von BALTHASAR dans son livre Kosmische Liturgie. Maximus
der Bekenner : Hohe und Krisis des Griechischen Weltbildes. Freiburg i.Br. : Herder 1941.

3 Par ex. J.-C. Larchet, I’un des plus grands connaisseurs contemporains de Maxime, néglige
absolument ’aspect philosophique de sa pensée, n’en soulignant que la perspective théologique et
monastique ; cf. LARCHET : Maxime le Confesseur, 115.

4 MAXIME LE CONFESSEUR : Ambigua ad Iobannem 7. Ed. F. Oehler. PG 91. Paris
1865, 1072a11-1073a14.

> MAXIME LE CONFESSEUR : Ambig. Io. 7. PG 91, 1068d1-1101c15 ; cf. I’édition critique du
texte latin de Jean Scot Erigéne Maximi Confessoris Ambigua in Iohannem iuxta Iohannis Scotti
Eringenae latinam interpretationem. Ed. E. Jeauneau. CCG 18. Turnhout : Brepols 1988, 21-41.



190 Ladislav Chvatal

Il est intéressant de constater pour notre recherche - puisque nous nous
trouvons, avec le sujet de la xivyars, dans le cadre aristotélicien privilégié de la
Physique - que Maxime a vécu a I’époque que l’histoire de la philoso-
phie nommera : « Renaissance aristotélicienne a Byzance ».6 Néanmoins, il
nous reste encore a déterminer avec quel Aristote Maxime a fait connaissance.
S’agit-il d’Aristote lui-méme au travers de ses oeuvres, de I’Aristote des com-
mentateurs néoplatoniciens ou d’un Aristote distillé par des auteurs chré-
tiens 77 C’est également en raison de ce flottement que le rapport entre
Maxime et Aristote est également au centre de notre intérét.8

Les réferences énigmatiques aux autorités anonymes sont récurrentes chez
Maxime. Par exemple, nous trouvons la méme allégation obscure dans
VPAmbiguum 31. En expliquant ce que sont « les lois de la nature » (of vouor Tijs
purews),® Maxime nous renvoie aux « observateur méticuleux de la nature des
etres » (of T@v ovrwy THY @l axgiPds dadenravtes).10 Ou, comme P. Mueller-
Jourdan I’a montré,!! Maxime gratifie sans scrupule du baptéme un paien tel
que Porphyre et le considére comme un Pére de 'Eglise. Nous supposons que
les citations précises, et surtout celles des philosophes paiens, n’étaient non
seulement pas a la mode dans le monde byzantin mais pouvaient, en plus, se
révéler trés dangereuses pour un auteur si impertinent.12

6 Cf. SHELDON-WILLIAMS, Inglis Patric : The Greek Christian Platonist Tradition from the
Cappadocians to Maximus and Eriugena. In : ARMSTRONG, Arthur Hilary (ed.) : The Cambridge
History of Later Greek and Early Medieval Philosophy. Cambridge/London: Cambridge
University Press 1970, 492, 483, 490. Pour une approche partiellement philosophique, cf.
IVANKA, Endre von : Der philosophische Evtrag der Auseinandersetzung Maximos des Bekenners mit
dem Origenismus. In : JOBG 7 (1958) 23-49 ; IVANKA, Endre von : Plato christianus. Einsiedeln :
Johannes Verl. 1964, 293-306 ; SHELDON-WILLIAMS : The Greek Christian Platonist Tradition,
421-533 ; concernant le probléme des catégories du temps et du lieu chez Maxime, voir
MUELLER-JOURDAN, Pascal : Typologie spatio-temporelle de I’Ecclesia byzantine. Leiden : Brill
2005.

7 J.-C. Larchet suppose que Maxime connaissait vaguement la pensée d’Aristote & travers le
De natura hominis de Némésius d’Emése, ainsi qu'd travers quelques recueils de définitions
diffusés a partir de la fin du quatriéme siécle ; cf. LARCHET : Maxime le Confessenr, 123 avec les
références.

8 Sur une surestimation abusive de la présence aristotélicienne dans la pensée de Maxime,
Walther VOLKER a attiré notre attention en se concentrant sur ’ontologie de Maxime dans
Iarticle Zur Ontologie des Maximus Confessor. In : MECKERT, Udo (Hg.) : ... und fragten nach
Jesus. Berlin : Evangelischer Verl.-Anst. 1964, 57-79.

9 MAXIME LE CONFESSEUR : Ambig. lo. 31. PG 91, 1273d5.8.

10 MAXIME LE CONFESSEUR : Ambig. Io. 31. PG 91, 1280a3-4.

11 Cf. MUELLER-]JOURDAN, Pascal : Porphyrius Christianus ¢ dans ce volume.

12 Chez Maxime, de telles périphrases peuvent étre considérées comme une sorte de
camouflage, lui évitant de rendre ses sources publiques. Cette attitude pourrait avoir été causée
par son envie d’une solution impartiale des controverses, par exemple ici avec les origénistes. Il
se garde de fournir un quelconque prétexte pour une nouvelle querelle qui serait fondée surtout
sur 'inflammation des passions pour « I’orthodoxie ».



« Mouvement circulaire, rectiligne et spiral » 191

Pour pouvoir répondre a la deuxieme question, commengons par citer di-
rectement notre passage de base. Maxime écrit:

« Aucun des étres générés n’est, par son principe d’étre, absolument immobile,
pas méme les inanimés et les sensibles, comme il a semblé aux plus assidus obser-
vateurs des étres. Ils disent, en effet, que tout se meut soit en ligne droite, soit en
cercle, soit en spirale. »13

Par ces mots, Maxime introduit un exposé philosophique sur le mouvement
qui permettra de réfuter les présuppositions « cosmologiques » des origénistes.
Nous aimerions proposer de déterminer les éléments les plus importants tou-
chant aux conceptions des sortes de mouvement dans la tradition philosophi-
que grecque qui, d’Aristote 4 Maxime en passant par les commentateurs néo-
platoniciens, subit une profonde mutation.

I. ARISTOTE

Abordons la problématique des sortes de mouvement chez Aristote.1# Elle est
le point de départ de notre enquéte car le Stagirite est le premier chez qui nous
trouvons les trois sortes de mouvements cités par Maxime. Nous les ren-
controns 2 trois endroits de son oeuvre.

La Physique d’Aristote

Deux des trois mentions des sortes de mouvements se situent au huitiéme livre
de la Physigque. Tout au début de son huitiéme chapitre, consacré a la recherche
d’un mouvement continu infini, Aristote affirme que, « en effet, tout ce qui
est transporté se meut soit en cercle, soit en ligne droite, soit d’un [mouve-
ment] mixte».15 Cette distinction sera le point de départ de la preuve selon la-
quelle le mouvement circulaire (3 8’ én/ s mep1pepoiis) est le seul qui soit uni-
que et continu.6 Comme il a été démontré que le mouvement rectiligne ne

13 MAXIME LE CONFESSEUR : Ambig. lo. 7. PG 91, 1072a11-b5. Le contexte de ce passage est

le suivant, PG 91, 1072a11-b13 : Kai maAw, iy éx Seol yevouévwy vomrdv te xai aicdyriyv 5 yéveois
THe nvioewe mpoemvosital. QU yap olov Te mpo yevéoewe elvar xivyaw. Ty yap yevouévwy v xivyais, 7
Te voqTdY, vouTy, T TE alednTdy, aicdnry. 0Ly yae T@v yevouévwy éoTi TO maginav TH xad aiTo
Aoy@ axivytov, 000’ altdy T@v aliywy xal aicdqrdv, ws Tols émueleatégols Ty dvtwy Seauorv Zdoke.
KiwveirSar yvao mavra épacay 4 xat’ eiSsiay 4 nata xixdov 4 édinoeids. Iaoa yap xivyois @ anAd xal
TQ cuvIETd mepiégetar Teon. [...] Tavtyy 0¢ Ty xivyay dlvauiy xalelow guaixqy, meds 10 xat alTny
TéAoc émeryoudvny, 4 madec, yror nivyaw EE étépou mpds ETepov yvopévmy, TéAos Eyoveay To amadés, 4
Evépyeiay doacTinny, TéAos Exovoay To alToTelés.

14 Nous renongons a traiter la liste problématique des sortes de mouvement chez Platon (Lois
X 894b-e). Quant 2 l’analyse de ce texte, cf. KARFIK, Filip: Die Beseelung des

Kosmos. Untersuchungen zur Kosmologie, Seelenlehre und Theologie in Platons Phaidon wund
Timaios. Munchen/Leipzig : K.G. Saur 2004, 227-233.

15 ARISTOTE Physzca VIII 8. 261b28-31 : mdv wev yap xweitar 'ra wepopEVOY ':7 ’UxAw 9 eddeiay 9
winty, wot'el umd’ éxsivwy v étépa cuveyms, ovde Ty &€ auwoiv oloy T elvar auyreiwévmy.

16 Cf. ARISTOTE : Phys. VIIL8. 264b9-265a12.



192 Ladislav Chvatal

peut étre ni continu, ni éternel,)7 un mouvement composé du mouvement
circulaire et du mouvement rectiligne ne pourra pas non plus étre unique et
continu.18

Au début du neuviéme chapitre, qui insiste sur la primauté du mouvement
circulaire, Aristote répéte cette méme distinction des mouvements.! Le
mouvement mixte, parce qu’il est composé des deux, est postérieur d ceux
dont il est composé.20 Et le mouvement en cercle est antérieur au mouvement
en ligne droite car le mouvement rectiligne est moins simple ainsi
qu’imparfait, corruptible, non éternel, discontinu, déterminé et irrégulier.21

I faut ajouter que, dans la Physigue, Aristote ne nous explique pas com-
ment il est arrivé a ces trois sortes de mouvements mais nous pouvons raison-
nablement supposer que son choix a été motivé par la différence entre leur tra-
jectoire respective.22

Nous avons déja vu plusieurs fois les mots décisifs de notre investigation : 4
@opd Ou TO pegéuevoy, « le transport » ou « ce qui est transporté / le transporté
». Les trois sortes de mouvements dont il s’agit ici sont les types de transport,
autrement dit du mouvement local.

Bien qu’il s’agisse, selon Aristote, du mouvement privilégié et premier,2?
ces subdivisions ne peuvent étre considérées comme générales et embrassant
chacun des mouvements. Le mouvement local fait partie d’une division géné-
rale fondée sur la doctrine des catégories.2* Des huit catégories énumérées -
Aristote ne citant pas les catégories de « se trouver dans une position »
(reicSar) et d’ « avoir » (Exew) —, il n’en reste que trois qui admettent le chan-
gement.25 Nous obtenons de ce fait les trois principales sortes du mouvement :
les mouvements relatifs a la qualité, a la quantité et au lieu (xivyais Te 100 mo10D

17 Cf. ARISTOTE : Phys. VIII,8. 261b31-263a3.

18 Cf. ARISTOTE : Phys. VIIL8. 261b30-31.

19 ARISTOTE : Phys. VIIL9. 265a13-16.

20 Cf. ARISTOTE : Phys. VIIL9. 265a15-16.

21 Cf. ARISTOTE : Phys. VIIL9. 265a16-17.22.24-25.28-29.30; 265b11-13.

22 Cf. ci-dessous I’explication de Jean Philopon, texte appartenant i la note n° 55.

23 Cette primauté a déja fait objet du septiéme chapitre du méme livre ; ARISTOTE : Phys.
VIIL,7. 260a20-261b26, cf. aussi Phys. VII,2. 243a39-40. En ce qui concerne les remarquables
analyses et critiques des arguments d’Aristote quant 2 la priorité du mouvement local, cf. BERTI,
Enrico : La suprématie du mouvement local selon Aristote. In : WIESNER, Jiirgen (Hg.) : Aristoteles
Werk und Wirkung. Paul Moraux gewidmet. Bd. 1. Berlin/New York : de Gruyter 1985, 123-150.

24 Pour ce probléme, cf. ARISTOTE : Physigue. Trad. et prés. P. Pellegrin. 2™ édition. Paris :
GF Flammarion 2002, 161f., n. 2-3. Cf. aussi, par ex., I’explication de Jean Philopon sur la
relation entre mouvement et catégories ; Jean Philopon : In Aristotelis physicorum libros I-IV
commentaria III,1. Ed. M. Wallies. CAG 16. Berlin 1905, 348,13-349,26 : [...] d%Aov 671 0002 xivyaic
av eiy mapa TavTAc TR XATYYORIAL.

25 Cf. ARISTOTE : Phys. V,2. 225b10-16.



« Mouvement circulaire, rectiligne et spiral » 193

xal 7 Tol mogol xai % xata Tomoy).26 Le mouvement selon la qualité porte le nom
général d” « altération » (aMoiwaig), celui selon la quantité ne posséde pas un
nom général mais deux particuliers, « I'augmentation et la diminution »
(albnois xai @digig), celui selon le lieu ne porte ni nom général ni nom
particulier mais uniquement le nom commun de « transport » (7 poga).?

Malheureusement, les problémes rencontrés dans la Physigue ne se bornent
pas a ce rapport problématique entre les sortes principales du mouvement et
celles du transport. Il y en a au moins trois autres que nous aborderons ici
briévement.

Le premier concerne le rapport entre mouvement (xivyoig) et changement
(uetaBoA®). Dans le troisieme livre de la Physigue, Aristote emploie les deux
concepts de maniere équivalente, alors qu’au cinquiéme livre, le mouvement
n’est qu’ « une sorte de changement » (n@oa xivnois uetaBol Tig).28

Cette ambiguité nous ameéne a la deuxiéme difficulté : nous trouvons en-
core dans la Physique une quadri-partition de mouvement/changement (le III°
livre), a coté de la tripartition du V¢ livre. Au troisieme livre, ou le mouve-
ment et le changement, comme nous I’avons déja dit, apparaissent comme sy-
nonymes, le concept général de changement est élargi a celui du mouvement «
selon la substance » (xat’ 0doiav)? — qui comprend les genres de « la génération
et de la corruption » (7 xata yéveow xai @dogav [xivyois]) — explicitement éli-
miné des sortes de mouvements au cinquieéme livre.30

La troisieme difficulté réside dans le fait qu’Aristote énumere encore
d’autres especes du mouvement local, et ce sous ’angle de ’agent ou du mo-
teur (ro xwoiv).31 En ce qui concerne le mouvement local,32 il existe quatre sor-
tes de transports: la traction, la poussée, le portage et la rotation (A&, @oig,
oxmais, 0hvmaig).33 Quelle relation existe-t-il entre ces sortes abordées au
septieme livre (la traction, la poussée, le portage et la rotation) et celles
susmentionnées, énumérées deux fois au huitiéme livre (le mouvement
circulaire, le mouvement rectiligne et le mouvement composé des deux) ?
Nous pourrions répondre qu’Aristote approche le sujet sous différents angles

26 ARISTOTE : Phys. V,1. 225b5-9 ; cf. aussi Phys. V,2. 226a24-25 ; 226b9-10.

27 Cf. ARISTOTE : Phys. V,2. 226a24-226b1.

28 ARISTOTE : Phys. V,1. 225a34. A propos de cette discussion, datant déja de la fin du 19°
siécle, cf. PELLEGRIN : Aristote. Physique, 37.

29 Cf. ARISTOTE : Phys. ITI,1. 200b33-34.

30 ARISTOTE : Phys. V,1. 225a34-225b3 : énei d¢ mndoa xivyois petaBoly Tig, uetaBodai 0¢ Toeis af
elomuéval, ToUTwY 0¢ Gl XaTa YEVETIY xal @dopay ol xivqaeis, abTal O eioly al xaT aVTiQadiv, avayiy TRy
€ Umoneiuévou els Umoxeinevoy petaBolny xivyaw eivar wovyy. Cf. Phys. V,2. 226a23.

31 Cf. ARISTOTE : Phys. VII,2. 243a35-39.

32 ARISTOTE : Phys. VIL,7. 243a39-244b2.

33 ARISTOTE : Phys. VIL2. 243a16-17 : térraga vyae eidy tig in’ GAAov wogis, EAEig, daig, dxmais,
divyais. dmacal yag al xata Tomoy xivioels avayovtal eis Tautas. A propos des relations entre eux cf.

Phys. VIL,2. 243b15-244b2, surtout 243b15-17.



194 Ladislav Chvatal

d’attaque. D’une part, il se focalise sur la différence des trajectoires du
mouvement; d’autre part, sur la maniére de provoquer un mouvement. Dans
le cadre de son enquéte, il ne s’agit probablement pas d’une inconséquence
mais, comme nous I’avons dit, d’approches différentes. Néanmoins, il est trés
important pour notre sujet de souligner qu’il n’existe, chez Aristote, aucune
raison ou motivation de privilégier une classification au préjudice d’une autre,
et cela ni dans le cadre du mouvement local, ni dans celui du mouvement
général. En outre, il est toujours difficile de déterminer, méme au niveau le
plus général, ce qui doit étre considéré comme les sortes fondamentales du
mouvement selon la Physique d’Aristote. Un lecteur aussi attentif que devait
I’étre Maxime n’a pas pu I’ignorer.

Le traité Du ciel

La troisitme mention de nos sortes de mouvements se trouve dans le traité
cosmologique Du ciel.3* L’objet de ce traité, qui se distingue beaucoup du reste
du corpus aristotélicien, est I’étude du mouvement local dans son application
aux étres formant la totalité de I’Univers.3> Au début du deuxieme chapitre du
premier livre du De caelo et avant de présenter ses quatre arguments en faveur
de la simplicité du corps mi en cercle,36 Aristote se penche sur le mouvement
des « corps naturels » (ta gvoixa couata) qui n’est que le mouvement selon le
lieu (xata Tomov).37 Il nous présente également ces divers types : « Tout mouve-
ment selon le lieu que nous appelons transport est soit rectiligne, soit circu-
laire, soit un meélange des deux. Car ce sont la les deux seules formes
simples ».38

En comparaison avec les occurrences de la Physique, Aristote précise ici de
facon plus détaillée les caractéristiques des sortes du mouvement local, ainsi
que sa motivation en ce qui concerne leur nombre. Dans ce passage, il se
concentre sur les deux sortes simples. Le transport en cercle est caractérisé, se-
lon lui, par sa rotation autour du centre, alors que le transport en ligne droite

34 A propos de I’accent cosmologique de la Physigue d’Aristote, cf. PELLEGRIN : Aristote.
Physique, 44-49.

35 A propos de la détermination de I’objet ou des objets du traité Du ciel, cf. par ex.
MORAUX, Paul : Recherches sur le De Caelo d’Aristote. Objet et structure de 'ouvrage. In : RThom
51 (1951) 170-196 ; ARISTOTE : Traité du ciel. Trad. C. Dalimier et P. Pellegrin. Prés. P.
Pellegrin. Paris : GF Flammarion 2004, 8-13.

36 Cf. ARISTOTE : De caelo 1,2. 26922-269b17.

37 Cf. ARISTOTE : Cuzel. 1,2. 268b14-26922.

38 ARISTOTE : Cuel. I,2. 268b14-19 : ITdvra yae 1o euoixd cduata xal peyédn xad’ aire xwmra
Aéyouev elvar xata Tomove T yae wlow xivioews dexny elval pauev alroic. Iaoca 0¢ xivyaic bon xata
Tomoy, fv xadoluey pogdyv, 4 ebdeia 4 xixAw 7 éx TolTwy wixTye dmAai yap abrar dlo wovar.



« Mouvement circulaire, rectiligne et spiral » 195

est subdivisé en deux puisqu’il peut avoir lieu vers le haut, a savoir en partant
du centre, ou vers le bas, c’est-a-dire en allant vers le centre.3?

Enfin, on apprend & partir de ce passage que le mouvement naturel est tri-
ple et trouve son achévement dans le nombre de trois, puisqu’il est un attribut
en lui-méme du corps naturel dont la perfection est liée avec « le nombre de la
triade » (0 dorduos Tfic Te1adag).40 D’apres ce passage, les mouvements locaux
simples sont au nombre de trois et seulement trois parce que « ‘trois’ c’est
‘tout’ »41,

Pour résumer, relevons, dans cette partie du De caelo, deux éléments im-
portantes : d’une part, la détermination détaillée du mouvement - incluant
tantot une subdivision, tantot un éclaircissement des formes simples du mou-
vement local, 4 savoir des mouvements respectivement circulaire et rectiligne
-, d’autre part, a coté de notre énumération comportant les mouvements et en
cercle, et sur la ligne droite, et composé des deux, une subdivision mettant en
exergue les mouvements élémentaires (andai). Ces mouvements sont au nom-
bre de trois : partant du centre, allant vers le centre et tournant autour du cen-
tre. Ainsi, les sortes de mouvement se multiplient sous nos yeux.

II. THEMISTIUS, SIMPLICIUS ET PHILOPON

Malheureusement, les commentateurs des traités aristotéliciens ne fournissent
pas une explication approfondie de notre theme. Themistius, dans ses Para-
phrases sur la Physique d’Aristote,*2 repete les passages relatifs au texte
d’Aristote presque mot pour mot.#3 Simplicius se concentre surtout sur la pré-
sentation du but d’Aristote, exposé dans le passage de la Physigue VIIL8
261b27-262a6,4 et traite largement ’argument d’Aristote selon lequel le mou-
vement rectiligne n’est pas continu.45 Néanmoins, il ne donne aucune explica-
tion sur nos trois sortes de mouvements. Il ajoute seulement qu’Aristote
« prend en considération » (AafBwy) cette tripartition du mouvement local et
qu’il le «divise » (MeA@y) comme on le sait.# En commentant la deuxiéme

39 Cf. ARISTOTE : Cael. 1,2. 268b20-22. 1l s’agit du mouvement naturel des éléments en
relation avec la théorie des lieux naturels.

40 Cf. ARISTOTE : Cael. I,2. 268b25-26 ; I,1. 268a6-25. Cet argument est assez étonnant car il
est fondé sur la doctrine des Pythagoriciens. Pour ce probléme, cf. WILDBERG, Christian : Jobn
Philoponus’ criticism of Aristotle’s theory of aether. Berlin/New York : de Gruyter 1988, 20-21.

41 ARISTOTE : Cael. I,1. 268a24.

42 THEMISTIUS : In Aristotelis Physica paraphrasis. Ed. H. Schenkl. CAG 5,2. Berlin 1900.

43 THEMISTIUS : In Phys. VIIL,8. CAG 5,2, 227,30-32 ~ ARISTOTE : Phys. VIIL8. 261b27-29;
THEMISTIUS : In Phys. VIIL9. CAG 5,2, 232,16-17 ~ ARISTOTE : Phys. VIIL9. 265a13-15.

44 SIMPLICIUS : In Aristotelis physicorum libros octo commentaria. Ed. H. Diels. CAG 10.
Berlin 1895, 1277,36-1278,13.

45 Cf. SIMPLICIUS : In Phys. CAG 10, 1278,13-1279,16.
46 Cf. SIMPLICIUS : In Phys. CAG 10, 1278,5-6 ; 1301,4-5.



196 Ladislav Chvatal

occurrence des sortes de mouvements dans la Physique (VIIL9 265a13-16),
Simplicius nous informe seulement que cette tripartition « est établie » par
Aristote (xeitar 0 avT®). ¥

Jean Philopon, dont seul un commentaire complet des quatre premiers li-
vres de la Physique*8 a été conservé, nous propose une perspective plus intéres-
sante. En ce qui concerne les livres V-VIII, il faut nous référer soit au résumé
arabe du commentaire de Philopon,# soit a ses notes restantes - cependant a
celles du codex venetum,30 non a celles du codex parisien.5! La, nous trouvons
une longue remarques? sur Physigue VIII,8 261b27-28 concernant la primauté
du mouvement circulaire53 parmi les sortes du mouvement local. Apres avoir
esquissé le but d’Aristote dans ce passage, a savoir la preuve que le mouvement
circulaire est le seul qui soit « unique, continu et éternel » (wia xai cuveyns xai
aid10g),5* Philopon se consacre entiérement au mouvement en spirale. Dans une
petite introduction, il nous apprend que tout mouvant selon le lieu suit une
trajectoire (ém yeauwis Tivos xwveital) et qu’il existe trois sortes (eidy Teia) de
trajectoires. Les deux premiéres - la ligne et la circonférence (eddeia xal
megipépeia) — sont simples, tandis que la troisieme - la spiral (EAif) - est un
composé des deux. Corrélativement a ces trajectoires, il faut que le mouve-
ment local soit rectiligne, circulaire ou hélicoidal. En utilisant la jolie image
d’une corde et d’une fourmi, Philopon explique minutieusement la construc-
tion de la spirale d’une ligne et d’une circonférence.’6 Puisqu’elle est
composée, la spirale n’est ni unique, ni continue, ni éternelle.57 Il est assez
étonnant que Philopon ajoute encore une construction « astrologique » de la
spirale. Selon lui, il existe aussi une deuxiéme sorte de spirale dont la
trajectoire est composée de deux mouvements « sphériques » (éx dvo cpaigiriy

47 Cf. SIMPLICIUS : In Phys. CAG 10, 1313,25-27.

48 Cf. JEAN PHILOPON : In Aristotelis physicorum libros I-IV commentaria. Ed. M. Wallies.
CAG 16-17. Berlin 1905.

49 Cf. la traduction anglaise de ce résumé dans Philopon : On Aristotle Physics 5-8. Trad. Paul
Lettinck. London : Duckworth 1994, 21-156. Concernant la paraphrase arabe du commentaire
de Philopon, cf. I'introduction de P. Lettinck dans le méme livre, p. 6-17. Sur I’histoire de la
traduction du grec a ’arabe de la Physique et de ses commentaires, voir par ex. PETERS, Francis
Edwards : Aristoteles Arabus. Leiden : Brill 1968, 30-34.

50 Cf. JEAN PHILOPON : Excerpta codicis veneti marciani 227 ex commentariis in physicorum
libros V-VIII. CAG 17, 854-908.

51 Cf. JEAN PHILOPON : Excerpta codicis parisiensis 1853 ex commentariis in physicorum libros
V-VIII. CAG 17, 787-851.

52 Cf. PHILOPON : Excerpta marc. in phys. CAG 17, 905,10-906,40.

53 Le mouvement circulaire est considéré comme « le premier et le plus parfait » (mewtiocTy
nal Tedetotépa [xivyaig] T@v dAAwy), cf. Excerpta marc. in phys. CAG 17, 905,13,

54 Cf. PHILOPON : Excerpta marc. in phys. CAG 17, 905,10-14.

55 Cf. PHILOPON : Excerpta marc. in phys. CAG 17, 905,14-19.

56 Cf. PHILOPON : Excerpta marc. in phys. CAG 17, 905,21-36.

57 Cf. PHILOPON : Excerpta marc. in phys. CAG 17, 905,36-906,6.



« Mouvement circulaire, rectiligne et spiral » 197

xivioewy). Le mouvement final décrirait sa voie hélicoidale en tournant autour
de la terre bien régulierement tout en s’approchant et en s’éloignant per-
pétuellement du zénith. C’est le mouvement du soleil et des planétes qui est
bel et bien continu et éternel mais non unique car sa trajectoire est différente
en temps d’hiver et en temps d’été.38 Dans |’analyse suivante, Philopon
montre finalement que cette deuxieéme sorte de spirale, faussement attribuée au
soleil,5 est, « d’une certaine maniére » (mwg), également composée d’une ligne
et d’une circonférence quoique elles ne soient pas continues. On obtient « un
mélange semblable au serpent » (7 dgaxovrosidng wixtn)e0 : il est constamment lié
a la ligne droite tout en se recourbant et en retournant au point initial.6!
Pourtant, méme cette spirale n’atteint pas la perfection du mouvement
circulaire.62

III. PROCLUS, HERMIAS ET DENYS

En comparaison avec la tradition plutdt « aristotélicienne », 'interprétation
néoplatonicienne de nos sortes de mouvement est plus pertinente.

Proclus

Au début du quatrieme livre de son Commentaire sur le Timée, dans un passage
qui traite le huitiéme don du Démiurge au Monde - a savoir le Tempsé3 —
Proclus se consacre aux problémes inhérents a la notion de Tempsé* et, entre
autres, explique que celui-ci n’est ni un « étre constitué dans le pur concept »
(év dais émwoiais ioTavar), ni « un accident » (ovufBeByxnos 11).65 En s’appuyant

58 Cf. PHILOPON : Excerpta marc. in phys. CAG 17, 906,6-12. Le pythagoricien Timée de
Locres (V¢ siécle av. J.-C.) nous propose une explication différente. Selon lui, le mouvement du
soleil est composé du mouvement de I’Identité et du mouvement de la Différence. Sa forme
hélicoidale s’engage de fagon a ce que, d’une part, le Soleil avance (mo¥épwy) d’une unité de temps,
i.e. un jour, sur le cours écliptique en tant qu’en ligne droite, d’autre part, il se tourne toujours
en cercle (mepidweduevog) sous I'influence des sphéres des étoiles fixes dans le changement du jour
et de la nuit ; cf. TIMAEUS LOCRUS : De natura mundi et animae 29. Ed. W. Marg. Leiden : Brill
1972, 132.

59 Cf. PHILOPON : Excerpta marc. in phys. CAG 17, 906,18-20.

60 PHILOPON : Excerpta marc. in phys. CAG 17, 906,31 ; sur la représentation de I’dme du
monde en tant que « a being which turns upon itself in serpentine fashion » dans la tradition
platonicienne, gnostique et chaldaique, voir LEWY, Hans : Chaldean Oracles and Theurgy. 2¢™
édition par Michel TARDIEU. Paris : Etudes Augustiniennes 1978, 354-355. Selon Lewy, cette
image est dérivée du Timée de Platon, surtout de 36e3 et 97a5.

61 Cf. PHILOPON : Excerpta marc. in phys. CAG 17, 906,12-35.

62 Cf. PHILOPON : Excerpta marc. in phys. CAG 17, 906,36-40.

63 Cf. PROCLUS : In Platonis Timaeum Commentaria. Bd. I-1Il. Ed. E. Diehl. Amsterdam :
A M. Hakkert 1965, III 1,4-52,33) ; c’est le commentaire sur Tim. 37c6-38¢3.

64 Cf. PROCLUS : In Tim. Diehl III 20,1-34,13.

65 Cf. PROCLUS : In Tim. Diehl III 20,1-21,6.



198 Ladislav Chvatal

sur la doctrine des Théurges (of Szougyor),%6 Proclus nous présente le Temps
sous les traits d’un dieu célébré par Chaldéens comme étant « le plus ancien et
le plus jeune, éternel, infini». Il se déroule non seulement en cercle
(xurhoéhixtog), mais aussi « en forme de spirale » (EAuroeidns).6” Cette caracté-
ristique « spiraliforme » du Temps est expliquée deux fois par Proclus. C’est
ainsi qu’il « mesure et les mobiles mus en ligne droite et les mobiles mus en
cercle, de méme que la spirale embrasse sous une seule et méme forme le droit
et le circulaire. »68 Donc, cet attribut est donné au Temps, « dieu encosmique »
(Se0s éymoouing),s® grice a son « pouvoir » (dvaug)’0 et a sa fonction de mesure
des mouvements et des étres qui sont dans le temps. Le Temps est lui-méme la
mesure’! en ce sens qu’il cause et détermine la durée de toutes sortes de
changement.”? En embrassant tous les €tres encosmiques qui peuvent se
mouvoir soit en cercle, soit en ligne droite, il unifie ces mouvements en lui-
méme et est appelé « en forme de spirale » (éAwoeidyg). Cette explication, que
Proclus ne développe pas plus, trouve sa justification dans la geométrie dont
les régles composent une spirale & partir d’une ligne droite et d’une circulaire.
Nous en apprenons plus dans son Commentaire sur les Eléments d’Euclide.”
En se plongeant dans la problématique des lignes, Proclus nous apporte bon
nombre d’informations sur nos sortes de mouvement. Dans le commentaire de
la définition de la ligne droite (Déf. IV.),74 il nous instruit que Platon a établi
deux espéces de ligne, les plus simples et les plus fondamentales : la droite et la

66 Son avis sur le Temps ne s’accorde pas uniquement avec les Théurges mais aussi avec
Platon ; cf. In Tim. Diehl III 40,19-21. )

67 PROCLUS : In Tim. Diehl III 20,22-21,2 : aAX’ oly of Seovpyol Taira waiev v, of ve xai Seov
avrov elvai gaot [...] xal Uuvolar mpeoBiTepoy xai vewregoy xal xuxhoéixtov <Tolrov> Tov Jeov xal
alwvioy [...], xai mpoc ToUTorc dmépavroy dia Ty ddvawy [...] xai éAixos1ds pact peta TouTwy. Cf. 40,21-
24. Sur les épithetes du Temps chez Proclus et dans les Oracles Chaldaiques, voir LEWY, Chaldean
Oracles and Theurgy, 102-106, surtout 102, n. 150 et 151. Sur la conception proclienne du
mouvement en général, voir GERSH, Stephen E.: KINHZI> AKINHTOZ. A Study of Spiritual
Motion in the Philosophy of Proclus. Leiden : Brill 1973.

68 PROCLUS : In Tim. Diehl III 21,2-5 : xai éAixoeidy gaot uera tobtwy [i.e. Toitov Tov Sz0v], g
xai TV xaT eldeiay xivoupévwy xal TV xUxAw weTenTiNoy xATA Miay dlvapty, wg N EME évoerdis megiéyel
70 e03 xal megipegés (trad. A. J. Festugiére). Cf. In Tim. Diehl IIT 40,28-31.

69 PROCLUS : I Tim. Diehl III 40,21.

70 Cf. PROCLUS : In Tim. Diehl III 21,1.4.

71 PROCLUS : In Tim. Diehl III 20,1 : (wéteov tav svioeewy) 5 25,9 : (uéteoy T@v éyxoopiwy).
Cependant, il ne faut pas oublier que ce n’est pas une mesure par laquelle nous mesurons ; cf. In
Tim. Diehl III 20,1-3.11.

72 PROCLUS : In Tim. Diehl IIT 20,1-6.

73 Cf. PROCLUS : In primum Euclidis Elementorum librum commentarius. Ed. G. Friedlein.
Hildesheim : G. Olms 1992.

74 Cf. PROCLUS : In Eucl. Elem. def. IV. Friedlein 103,19-114,1.



« Mouvement circulaire, rectiligne et spiral » 199

circonférence.”> Toutes les autres lignes sont a construire par mélange de
celles-ci : soit les lignes dites hélicoidales, soit les lignes courbes.”¢ Proclus
justifie cette distinction chez Platon par le fait qu’il y a, apres 'Un dont
’image est le point, trois « hypostases : le fini, 'infini et le mixte » (uera 7o év
Teels elgiv UmoaTdoels, To mégas, To dmeigov, T wixToy) A partir desquels s’étab-
lissent toutes les especes de ligne, d’angle et de figure. Entre autres, la circon-
férence et le cercle correspondent au fini, la droite a 'infini et les lignes
mixtes, telles que par exemple les spirales, au mixte.”7 Selon Proclus, « Aristote
a eu d’ailleurs la méme pensée que Platon » car il répete cette distinction et, en
conséquence, différencie « trois mouvements: 'un en ligne droite, 1'autre
circulaire et le troisiéme mixte ».78 Cependant, Proclus ne se contente pas
uniquement de ’explication géométrique. Il aborde le theme ontologique car
« toutes les choses qui sont » (m@vra 7@ dvra) proviennent des trois hypostases
mentionnées et refletent leur structure géométrique.”? C’est pourquoi I’ame
assume préalablement de maniére substantielle (xat’ oloiay) en elle-méme la
droite et le circulaire. Grace a cette constitution, elle surveille toutes les
natures illimitées et limitées qui se trouvent dans le monde. Leur procession
(meo0dos), d’une part, est fondée sur la droite et les ameéne dans la pluralité (e/g
mAd0g), d’autre part, leur retour (Jmoorgopy), fondé sur le circulaire, les
rassemble dans D'unité (eis £).80 L’Ame agit non seulement suivant la forme
circulaire, dans la mesure ou elle appartient aux intelligibles, mais aussi,
puisqu’elle est intermédiaire entre intelligibles et sensibles, elle s’en préoccupe
selon la droite comme présidant a tous les sensibles.81

Cette structure « géometrico-ontologique »82 concerne pareillement « I’in-
tellect créateur » (6 dnuiovgyinos voi) qui fait naitre ’ame et lui a transmis des
puissances de « ces deux causes primordiales » (duporégwy ai mopwrovgyol aitiar)s3
ou de «ces deux principes » (do TavTar agyai )8, a savoir le rectiligne et le
circulaire. L’Intellect fait sortir ces deux monades en tant que deux principes

75 Cf. PROCLUS : In Eucl. Elem. def. IV. Friedlein 103,21-104,1 ; concernant les doutes sur
cette distinction chez des mathématiciens antiques, voir In Eucl. Elem. def. IV. Friedlein 104,26~
107,11.

76 Cf. PROCLUS : In Eucl. Elem. def. IV. Friedlein 104,1-5.

77 Cf. PROCLUS : In Eucl. Elem. def. IV. Friedlein 104,5-21 ; reprise plus concise a 107,11-19.

78 PROCLUS : In Eucl. Elem. def. IV. Friedlein 104,21-25 : xai uévror xai 6 'Agiororéhns Ty
altyy Exer 76 ITAaTwvt ddvoiay. Tay yae £idos yeauuis U0 @naiy 0TIy 4 TEQIPEQPES T WIXTOV X TOUTWY.
10 xal xivioeis Tpels, N uev ém’ evdeiag, B 0F xUxAw, 1 O wixT.

79 Cf. PROCLUS : In Eucl. Elem. def. IV. Friedlein 107,11-17.

80 PROCLUS : In Eucl. Elem. def. IV. Friedlein 107,20-108,2.

81 Cf. PROCLUS : In Eucl. Elem. def. IV. Friedlein 108,21-109,4.

82 Proclus parle de « ressemblance des formes avec les étres » (4 meos Ta dvra ToiTwy TV eiddy
oworotng), cf. In Eucl. Elem. def. IV. Friedlein 109,5-6.

83 Cf. PROCLUS : In Eucl. Elem. def. IV. Friedlein 108,4-5.
84 Cf. PROCLUS : In Eucl. Elem. def. IV. Friedlein 108,16-17.



200 Ladislav Chvatal

créateurs des séries des étres. Soit il accomplit les intelligibles selon le principe
circulaire, soit, suivant la droite, il donne naissance aux étres sensibles.85

Proclus ajoute encore une explication de la symbolique de la ligne droite et
de la circulaire. La ligne droite est «le symbole de la providence inflexible,
incorruptible, immaculée, inépuisable, omnipotente et présente a toutes les
choses ». La circonférence et le mouvement circulaire symbolisent « I’activité
qui retourne en elle-méme, se ramasse en elle-méme et régne sur tous en
accord avec la seule limite intelligible ».86

Malheureusement, nous récoltons peu d’informations sur la spirale dans le
Commentaire sur les Eléments d’Euclide car - en suivant Euclide qui ne montre
que « les lignes simples et fondamentales » (af andai xai dgyoeideic yoauuai) et
en ne mentionnant nulle part la ligne mixte$” - Proclus, de la méme manieére,
ne s’intéresse qu’aux lignes simples.88 Toutefois, il distingue au minimum trois
especes de spirales: I'une décrite autour du cylindre, I’autre autour de la
spheére et la troisieme autour du cone.$ Précisons qu’il s’agit ici d’une con-
struction « spatiale ».90 Cependant, on peut également trouver la description
d’une « spirale monostrophe » (9 wovérroopos £AiE)%1 dont la construction est
décrite plus « mathématiquement » que chez Philopon.?2

Proclus réfute strictement ’objection de certains (tiveg) qui, en s’appuyant
sur mathématicien Apollonius (III° siécle av. J.-C.), posent ’hélice cylindrique

85 Cf. PROCLUS : In Eucl. Elem. def. IV. Friedlein 108,17-21.

86 Cf. PROCLUS : In Eucl. Elem. def. IV. Friedlein 108,10-16 : ctupPolov 3¢ 4 pév ebdeia Tijc
amageyrAitou mgovoias xal AO1ATTEOPOV X4l AYEAVTOU Xal QVEXAEImTOU xal TayvToduvauou xal TaATI
nagovans, N 0¢ meQIpépeia xal TO megimopsUsaYar TR &ls éauTny guvvevoloms évegyeias xail meds EauTny
TUVEAITTOREYNS Hal Xad' EV VosEoy TEpas TV OAwy émixpaTolans.

87 Cf. PROCLUS : In Eucl. Elem. def. IV. Friedlein 113,10-23.

88 Cf. PROCLUS : In Eucl. Elem. def. IV. Friedlein 113,6-10.23-25.

89 Cf. PROCLUS : In Eucl. Elem. def. IV. Friedlein 105,1-11 ; 111,18 : 4 megi ov xdAwdgov EME /
1 xvAidpiny) EME, v meel cpaipay 4 xivoy EME.

90 La spirale cylindrique est engendrée par une ligne droite mue autour d’un cylindre tandis
qu’un point avance sur cette droite ; cf. PROCLUS : In Eucl. Elem. def. IV. Friedlein 105,18-106,9.
Sur la définition d’Archimede de la construction de la spirale « dans un plan » (év émmédy), voir
ARCHIMEDE : De lineis spiralibus proem. ; prop. 11. Ed. Ch. Mugler. Vol. II. Paris : Les Belles
Lettres 1971, 11,22-27 ; 31,10-16.

91 C’est-a-dire dans la projection a plat qui forme une spiral « plane » n’ayant qu’une seule
spire. Voir PROCLUS : In Eucl. Elem. petita et axiomata. Friedlein 180,4-15. Sur I’expression
« spirale monostrophe », voir PROCLUS : Les commentaires sur le premier livre des Eléments
d’Euclide. Trad. P. Ver Eecke. Bruges : Desclée de Brouwer 1948, 158, n. 5, qui nous informe que
nous pouvons la trouver pour la premiére fois chez Pappus ; sur lui, voir. CUOMO, Serafina :
Pappus of Alexandria and the Mathematics of Late Antiguity. Cambridge : Cambridge University
Press 2000. Pour cette sorte de spirale, Archimede utilise la périphrase « spirale décrite par une
seule révolution » (EMi€ év wi@ megipopd) ; cf. ARCHIMEDE : De lineis spiralibus. Mugler II 12,20~
21;63,20-21 ; 64,8-9 ; 72,13.

92 Voir ci-dessus, texte appartenant a la note n° 56.



« Mouvement circulaire, rectiligne et spiral » 201

comme la troisi¢me ligne simple.9 Selon Proclus, quoiqu’une telle ligne - en
opposition avec les hélices sphériques et coniques - soit homéomérique, elle
n’est pas du tout simple.? Sa « composition » est prouvée par la construction
de cette spirale. Il faut ajouter que ce ne sont pas en premier lieu les raisons
mathématiques sur lesquelles cette réfutation de Proclus se base. La quint-
essence consiste en ce qu’il existe, dans le néoplatonisme tardif, une cohésion
essentielle parmi les affirmations théologiques, mathématiques et physiques.
Un changement dans le discours mathématique - dans notre cas le changement
de la classification des lignes simples — aboutirait a la transformation profonde
de notre conception du divin et des structures fondamentales ontologiques. Si
nous admettions que la ligne hélicoidale est une ligne simple, le nombre de
principes ontologiques constitutifs passerait de trois (A : le fini, B : I'infini, C :
le mixte)% a quatre (A, B, C, ABC) ou a sept (A, B, C, AB, AC, BC, ABC) !

Cela exigerait une nouvelle refonte du systeme philosophique entier.%

Hermias d’Alexandrie

L’auteur suivant, chez qui nous trouvons nos trois sortes de mouvements, est
Hermias d’Alexandrie qui fut ’'un des éléves de Syrianus a Athénes, au coté de
Proclus,”® et est considéré comme le premier professeur de philosophie 2a
Alexandrie.®? En comparaison avec I’explication géométrique et ontologique
de Proclus, nous arrivons dans la problématique épistémologique. Dans son
Commentaire du Phédre, oeuvre unique d’Hermias qui nous soit parvenue,100
Hermias présente un exposé sur cingq puissances cognitives de |’ame :

93 Cf. PROCLUS : In Eucl. Elem. def. IV. Friedlein 104,26-105,12.

94 Cf. PROCLUS : In Eucl. Elem. def. IV. Friedlein 105,13-18 ; 112,16-22 ; voir aussi In Eucl.
Elem. prop. V, theor. II. Friedlein 251,4-8 ou ’on trouve une justification géométrique de Gé-
minus.

95 Cf. PROCLUS : In Eucl. Elem. def IV. Friedlein 105,18-106,9.

96 Cf. ci-dessus, texte appartenant a la note n° 77.

97 Cf. RASHED, Marwan : La classification des lignes simples selon Proclus et sa transmission au
monde islamique. In : D’ ANCONA, Christina / SERRA, Giuseppe (éds.) : Aristotele e Alessandro di
Afrodisia nella tradizione araba. Padova : 1l poligrafo 2002, 257-279, surtout 264-270.

98 Selon Suda, cf. DAMASCIUS : Vita Isidori 101-105. Ed. C. Zintzen. Hildesheim : G. Olms
1967, 75-81 ; HERMIAS D’ALEXANDRIE : In Platonis Phaedrum scholia. Ed. P. Couvreur. Paris
1901 (repr. Hildesheim 1971), 92,6 : ¢ éraipos ITpoxAos. En ce qui concerne la vie d’Hermias, cf.
HERMEIAS VON ALEXANDRIEN : Kommentar zu Platon ‘Phaidros’. Ubers. und eingel. von Hilde-
gund Bernard. Tiibingen : Mohr Siebeck 1997, 1-3. Sur I’école philosophique d’Athénes au 4°
siecle, voir PROCLUS : Théologie platonicienne. Vol. 1. Ed. H.-D. Saffrey et L. G. Westerink. 2™
édition. Paris : Les Belles Lettres 2003, XXX V-XLVIII.

99 Cf. WESTERINK, Leendert Gerrit: Anonymous Prolegomena to Platonic Philosophy.
Amsterdam : North-Holland Publ. Company 1962, p. X.

100 Cf. HERMIAS D’ALEXANDRIE : In Phaedrum scholia, VIII ; HERMEIAS VON ALE-
XANDRIEN : Kommentar zu Platon Phaidros’, 3.



202 Ladislav Chvatal

Iintellect, la pensée discursive, I’opinion, I’imagination et la sensation.10l
Outre une explication de leurs caractéristiques,102 Hermias identifie diverse-
ment ces puissances avec les interlocuteurs du Phedre : une fois, Socrate est
image (sixwv) de 'opinion pertinente (dofa émrvygavovsa) alors que Lysias celle
de l'opinion non-réussie, erronée (Jofa amotuyyavovsa); la fois suivante,
’opinion est personnifiée par Socrate, I’imagination par Phédre et la sensation
par Lysias; une autre fois encore, Lysias représente ’opinion, Phédre la
pensée discursive et Socrate ’intellect.19 Dans le cadre de cette troisiéme
allégorie, Hermias nous informe que « le raisonnement » (6 Adyo5) coordonne
trois mouvements a l’intellect: 'un circulaire, l'autre spiraliforme et le
troisieme rectiligne.194 Le mouvement de l’intellect est circulaire car «il
retourne 2 lui-méme selon lui-méme ».1% En ne touchant « légérement tous
ceux qui lui sont subordonnés » (dngoSiyes Ty imoxeipévwy émdodrreTar) qu’a
un seul point dans sa connaissance, I’intellect ne s’occupe pas du tout des
« choses politiques ».1% Il se meut en spirale s’il s’incline « en ligne droite »
vers la pensée discursive et la raméne « a la vraie disposition » (mgos Ty aAndg
£€1v) en ne cessant pas son mouvement circulaire.l”7 Enfin, le mouvement
rectiligne est aussi attribué a lintellect dans la mesure ou il accompagne
’opinion dans son domaine de connaissance en la conduisant vers la pensée
discursive. Cet accompagnement aide la pensée discursive car elle peut dés lors
juger si ’opinion est bonne ou fausse.108

101 Cf. HERMIAS D’ALEXANDRIE : I Phaedr. Couvreur 19,23-24 : mévte eioty al pwortixal
ovvapers Tic Yuxdc vois, draveia, doka, pavracia xal airdqois.

102 Cf. HERMIAS D’ ALEXANDRIE : I Phaedr. Couvreur 19,23-20,3.

103 Cf. HERMIAS D’ALEXANDRIE : /n Phaedr. Couvreur 20,1-21,8.

104 HERMIAS D’ ALEXANDRIE : I Phaedr. Couvreur 20,27-28 : Torrrow yoiv xivgew didwey 6
Aoyos T& v@, Ty xuxAvegy, Ty élixoerdy, xal Ty xat’ €03, Sur Pintellect et I’dme en tant que
cercles dans la philosophie de Proclus, voir BEIERWALTES, Werner : Proklos. Grundziige seiner
Metaphysik. 2. Aufl. Frankfurt a.M. : V. Klostermann 1979, 165-217.

105 Cf. HERMIAS D’ ALEXANDRIE : Iz Phaedr. Couvreur 20,26-27.29.

106 HERMIAS D’ALEXANDRIE : In Phaedr. Couvreur 20,28-32: tqv uév xuxdueqy [xivgew
Mdwary o Adyes T v@] oTe mpos Eautov xad Eavtov émoTeépeTar xal dxpoSiyis T@Y Umoxsipmévwy
émidpdTTeTal Womep xUxAog émimedog we yap éxcives rata mAeiova 4 Ev omuelov olx av ayetar, oliTw volg
mods EauToy EmaTee@ouevos olx &y Tois moliTixols nalwdndqoetar modyuaaiv. « Les choses politiques »
ici mentionnées ont déja été introduites dans une allégorie concernant Lysis. Il s’agit de celle qui
les considére comme le meilleur exemple du domaine des choses illusoires (xaAdos gawiusvoy),
matérielles (meoi v UAwmy), plurales (GgAov mA9Sovtog) qui n’apportent ni solitude, ni paix (ug
drayery év éomuia xai nouyig) ; cf. In Phaedr. Couvreur 19,9-22.

107 Cf. HERMIAS D’ ALEXANDRIE : In Phaedr. Couvreur 20,32-21,2.

108 Cf. HERMIAS D’ ALEXANDRIE : In Phaedr. Couvreur 21,2-8. Sur la relation de la pensée
discursive et de I’opinion, voir In Phaedr. Couvreur 20,27-21,3.



« Mouvement circulaire, rectiligne et spiral » 203

Denys I’Aréopagite

L’oeuvre de Denys I’Aréopagite joue pour notre enquéte un role trés
important car Maxime connut bien ses traités et les commenta.l®® L’exposé
allegorique le plus détaillé de nos sortes de mouvement se trouve dans Les
noms divins. Dans un passage,!10© Denys traite un autre titre du Bien - «la
Beauté » (xaAoy) - et, entre autres, le présente comme la cause efficiente, finale
et formelle (aiTiov momTinoy, relinov, magaderyuarizoy)!1l d’ou vient tout étre et
en qui tout étre retourne.l12 Il est aussi principe de «tous repos et
mouvements des intelligences, des ames et des corps », situé lui-méme au-
dessus des catégories du repos et du mouvement.!’3 En ce qui concerne le
mouvement des intelligences divines (of Seior véeg), elles se meuvent, d’une part,
en cercle (uweicdar xuxhindg) car elles s’unissent aux illuminations sans
commencement et sans fin de la Beauté et du Bien ; d’autre part, en ligne
droite (xat’ eldeiay) parce qu’en descendant selon leur providence vers les étres
subordonneés, elles les ameénent « directement » (e0deig) a ’achévement et la
perfection. Alors que le mouvement en spirale (éAixoeiddg) leur est attribué si
nous considérons ces deux fonctions ensemble, c‘est-a-dire lorsque, tout en
exercant « longitudinalement » leur providence, elles demeurent dans leur
identité « circulaire » en tournant autour du Bien et en le contemplant.114

Ces trois sortes de mouvements concernent aussi I’ame. Elle en vient au
mouvement circulaire de fagon a rentrer en elle-méme (% eis éavry eizodog) en

109 Voir par ex. MAXIME LE CONFESSEUR : Ambigua ad Thomam 5. Ed. B. Janssens. CCG 48.
Turnhout : Brepols 2002, 19-34, et quelques parties de Scholia in Corpus Areopagitum. Ed. B.
Corderus. PG 4. Paris 1857, 15-432 ; 527-576, cf. BALTHASAR, Hans Urs von : Das Scholienwerk
des Jobannes von Skythopolis. In : Schol 15 (1940) 16-38 ; SUCHLA, Beate Regina : Die sogennanten
Maximus-Scholien des Corpus Dionysiacum Areopagiticum. In: NAWG 3 (1980) 33-66. Sur
I'influence de Denys I’Aréopagite sur Maxime, voir par ex. VOLKER, Walther : Der Einfluss des
Psendo-Dionysius Areopagita auf Maximus Confessor. In : LENHART, Ludwig (Hg.) : Universitas I -
Dienst an Wabrbeit und Leben. Mainz: M. Griinewald 1960, 243-254; BELLINI, Enzo : Maxime
interpréte du Psendo-Denys I’Aréopagite. In: HEINZER, Felix / SCHONBORN, Christoph von
(éds.) : Maximus Confessor, Actes du Symposium sur Maxime le Confesseur. Fribourg (Suisse) :
Editions universitaires Fribourg Suisse 1982, 37-49 ; LOUTH, Andrew : St Denys the Areopagite
and St Maximus the Confessor. A Question of Influence. In : StPatr 27 (1993) 166-174.

110 DENYS L’AREOPAGITE : De divinis nominibus IV 7-10. Ed. B. R. Suchla. Corpus
Dionysiacum. Bd. I. Berlin/New York : de Gruyter 1990, 150,15-155,20.

111 Cf. DENYS L’AREOPAGITE : D. n. IV,7. Suchla I 152,3-6.

112 Cf. DENYS L’AREOPAGITE : D. n. IV,7. Suchla 1 152,12-14 ; IV, 10. Suchla I 154,20-22.

113 DENYS L’AREOPAGITE : D. n. IV,7. Suchla I 152,22-153,3 ; cf. IV, 10. Suchla I 154,7-11.

114 DENYS L’AREOPAGITE : D. n. IV,8. Suchla I 153,4-9 ; cf. KOCH, Hugo : Pseudo-Dionysius
Areopagita in seinen Beziehungen zum Neuplatonismus und Mysterienwesen : eine litterarhistorische
Untersuchung. Mainz : Kirchheim 1900, 150-154. Sur les trois sortes de mouvement chez Denys
en tant que la source d’un article de Thomas d’Aquin sur la contemplation (Summa Theologiae 11,
2, q. 180, a. 6), voir HUGUENY, Etienne : Circulaire, rectiligne, bélicoidal. Les trois degré de la
contemplation. In : RSPhTh 13 (1924) 327-331.



204 Ladislav Chvatal

se detachant de la multiplicité des choses externes (amo rav 2w / amo tav
moAMay tav é§wIey) et a s'unifier elle-méme a ses puissances d’intellection
(Evoeidq yevouévny évotira Tais éviaiws mvwuévais duvausor) dans une concentration.
Par ce processus, elle imite la simplicité, I’identité et I’infinité du Bien.115 Puis,
elle se meut d’'un mouvement hélicoidal dans la mesure ou elle assimile
discursivement les connaissances divines (af Seal pvweerg), a savoir d’une
maniére logique et étendue (Aoyixdg xai defodinig).116 Enfin, son mouvement
est rectiligne si elle se tourne vers le monde externe et si elle monte de la
pluralité externe a des contemplations simples et unifiées (¢mo T@y #wdev [...]
éml Tas anAds xal ouivas aviyetar Sewpiag). 117

La Beauté et le Bien sont, entre autres, la cause, la réunion et l’ac-
complissement (aiTiov xai guvoginoy xai népag) de ces trois mouvements pour les
sensibles.1l8 En général, tout mouvement et tout arrét procédent de lui,
résident en lui, tendent vers lui et existent grace a lui.119

En outre, Denys ose attribuer ces trois mouvements au dieu absolument
immobile bien qu’il ne se meuve pas comme les étres au-dessous de lui.120 Il
faut considérer son mouvement rectiligne comme une « procession » (mgoodog)
de ses énergies grace auxquelles le cosmos s’engendre ; le mouvement circulaire
symbolise son identité et le retour du tout vers lui ; le mouvement hélicoidal,
enfin, unifie ces deux caractéristiques.12!

Sous un autre angle, le mouvement circulaire, chez Denys, est considéré
comme une expression de Iactivité divine, celui rectiligne caractérise le monde
de la nature soumis a la nécessité et celui hélicoidal présente la nature

115 Cf. DENYS L’AREOPAGITE : D. n. IV,9. Suchla I 153,10-16.

116 Cf. DENYS L’AREOPAGITE : D. n. IV,9. Suchla I 153,17-154,1.

117 Cf. DENYS L’AREOPAGITE : D. n. IV,9. Suchla I 154,2-6.

118 Cf. DENYS L’AREOPAGITE : D. n. IV,10. Suchla I 154,7-11.

119 DENYS L’AREOPAGITE : D. n. IV,10. Suchla I 154,10-11 : A1 ndea oracic xal xivyoic xai
¢€ ob nail év @ nail eis 6 xal ol Evexa.

120 DENYS L’AREOPAGITE : D. n. IX,9. Suchla I 213,7-14. Denys énumére ici huit types de
mouvement : 1. locomotion (pogd) ; 2. altération (aAAoiwerg) ; 3. hétération (éregoiwaig) ; 4. trans-
formation (rgemy) ; 5. mouvement topique (tomx® xivyoig) avec ses variantes a) rectiligne (g
ebSeia), b) circulaire (9 xuxdogogixd) et c) mixte (7 &€ dueoiy) ; 6. mouvement noétique (voyry
xivyaig) 5 7. mouvement psychique (uguen xivyeig) et 8. mouvement physique (guawey xivyag). Cf.
Iexplication de ce passage chez PS-MAXIME (probablement Jean de Scythopolis) : Scholia in
librum De divinis nominibus. PG 4, 381a-d; voir aussi Paraphrasis Paclrymerae — Scholia in librum
De divinis nominibus. Ed. B. Corderus. PG 3. Paris 1857, 932d-933d. Sur la transmission de cette
doctrine grice a la traduction arabe de ‘Abdallah ibn al-Fadl al-Antaki (XI° siécle apres J.-C.),
voir RASHED : La classification, 274-279.

121 DENYS L’AREOPAGITE : D. n. IX,9. Suchla I 213,15-20; sur les inspirations de cette
thématique chez Proclus, voir KOCH : Pseudo-Dionysius Areopagita, 151-154.



« Mouvement circulaire, rectiligne et spiral » 205

« composée » des étres créés dotés de la volonté autonome et du libre
arbitre.122

IV. CONCLUSION

Notre attention a été attirée par la recherche des sources philosophiques de
Maxime le Confesseur sur le theme des sortes de mouvements. Tout d’abord,
nous avons examiné trois occurrences de ces variantes chez Aristote. Nous
avons du constater la pluralité des classifications et des divisions des
mouvements dans La Physique et le De caelo, ainsi que plusieurs problemes qui,
pris dans leur ensemble, empéchent de considérer les textes mémes d’Aristote
comme les principaux de la conception de Maxime. De méme, les
commentateurs d’Aristote ne s’aveérent pas des candidats plus convaincants.
Themistius et Simplicius n’ont rien apporté de plus qu’Aristote. Bien qu’il
éclaircisse la motivation d’Aristote sur les sortes de mouvement relatives -
I’aspect décisif est la trajectoire — Jean Philopon s’est surtout concentré sur la
problématique de la construction de la spirale.

Dans le cadre de la philosophie néoplatonicienne, Proclus s’appuie sur la
doctrine des Théurges dans son Commentaire sur le Timée en expliquant la
caractéristique « spiraliforme » du Temps. Le contexte ne sous-entend pas de
lien avec Maxime. On apprend plus du Commentaire sur les Eléments d’Euclide,
quoique Proclus traite ici uniquement des lignes simples, a savoir de la droite
et de la circonférence : avant Aristote, Platon différenciait déja nos trois
lignes. Proclus les joint aux trois hypostases qui sont la base ontologique de
tout ce qui est. La structure géométrique des lignes est donc présente dans tout
étre. En ce qui concerne l’ame et l’intellect, le mouvement circulaire
symbolise le retour en soi-méme et 'unification avec le principe le plus haut,
alors que la ligne droite la providence stable et l’activité vers les étres
inférieurs.

Avec Hermias d’Alexandrie, nous en venons a ’épistémologique. En
présentant cinq puissances cognitives de I’ame, Hermias attribue notre triple
mouvement a 'intellect. Il se meut en cercle en retournant toujours a lui-
méme ; son mouvement est hélicoidal quand il s’incline vers la pensée
discursive et la raméne en haut sans avoir cessé son mouvement circulaire ;
enfin, parce qu’il accompagne également "opinion, I'intellect se meut selon la
ligne droite.

L’interprétation allégorique la plus minutieuse se trouve chez Denys
I’Aréopagite et comporte tous les niveaux de Il'univers: le dieu, les
intelligences, les ames et les sensibles. La symbolique fonctionnelle de nos

122 Cf. R1GGI, Calogero : Il creazionismo e il simbolo nello Pseudo-Dionigi. In : Sal 29 (1967)
300-325, surtout 316-322.



206 - Ladislav Chvatal

sortes de mouvements correspond grosso modo a celle de Proclus : le cercle
représente le retour, la concentration et I'unité ; la spirale, de son cote, la
connaissance discursive des choses divines et I’achévement progressif du Bien ;
la droite, enfin, la providence et le rapprochement vers le bas. Denys souligne
surtout la cause de tout mouvement et de ses variantes.

S’il est vrai que Maxime ne s’occupe pas de ces interprétations allégoriques
— sans les refuser pour autant expressément - et que le ton sévére de son
exposé philosophique sur le mouvement!?? dans la premiére partie de
I'Ambiguum 7 renvoie plutot a la tradition aristotélicienne « physique » du
mouvement, la progression des arguments suivants - par exemple
« ’attraction » du tout par le Beau suprémel?t - évoque plutdt le contexte
spirituel et gnoséologique d’Hermias et de Denys.

La réponse complete a la question initiale sur Iidentité « des plus assidus
observateurs des étres » peut uniquement surgir lorsque une autre enquéte
concernant la définition originale1?5 de Maxime de la xivyoug sera achevée. Pour
I’instant, nous pouvons nous en tenir a ’hypotheése selon laquelle Aristote et
ses commentateurs ne peuvent étre considérés comme des candidats sérieux au
poste de source immeédiate de Maxime le Confesseur en ce qui concerne les
trois sortes de mouvement citées dans ’Ambiguum 7. 1l faudrait plutot
chercher un modeéle dans la tradition philosophique néoplatonicienne qui nous
fournit une interprétation allégorique des sortes de mouvements et souligne
son aspect épistémologique et ontologique. Le candidat le plus sérieux pourrait
bien étre finalement Denys I’ Aréopagite.

123 Cf. MAXIME LE CONFESSEUR : Ambig. Io. 7. PG 91, 1072a11-d2.
124 Cf. MAXIME LE CONFESSEUR : Ambig. lo. 7. PG 91, 1073¢1-1077b9.
125 Cf. MAXIME LE CONFESSEUR : Ambig. lo. 7. PG 91, 1072b9-13.



	"Mouvement circulaire, rectiligne et spiral" : une contribution à la recherche des sources philosophiques de Maxime le Confesseur

