
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 54 (2007)

Heft: 1-2

Artikel: "Mouvement circulaire, rectiligne et spiral" : une contribution à la
recherche des sources philosophiques de Maxime le Confesseur

Autor: Chvátal, Ladislav

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760535

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 26.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760535
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Ladislav Chvätal

« Mouvement circulaire, rectiligne et spiral »

Une contribution à la recherche des sources

philosophiques de Maxime le Confesseur*

Maxime le Confesseur (580-662) est aujourd'hui considéré comme l'un des

plus grands théologiens et philosophes byzantins.1 Les acquis philosophiques
et patristiques antérieurs - que ce soit dans les domaines théologique ou
philosophique - sont intégrés dans son oeuvre en une synthèse originale.2 Cet
exposé sera consacré au thème encore très peu traité3 de la détermination des

sources philosophiques de Maxime et de l'appréciation de leur importance
respective en se focalisant sur l'exemple des différentes sortes du mouvement
distinguées par Maxime.

Dans un passage4 de YAmbiguum 75 consacré au problème du rapport entre
KÎvytriç et ysvecrtç;, Maxime tire profit des connaissances « des plus assidus

observateurs des êtres » (oi smfisXécnsQot tû>v ovtcov Ssâf/,ov£ç) en utilisant leur autorité

pour définir la xîvijcriç et présenter ses variantes. De là découlent les deux questions

suivantes : (1) qui sont les Ssâfioveç snißsAstTTsgoi tùjv ovtcûv et (2)

comment a été interprété la signification de ces trois sortes de mouvements dans la

tradition philosophique grecque avant Maxime

* Je tiens à exprimer toute ma chaleureuse gratitude au Prof. Dominic J. O'Meara pour son
aide précieux et pour son soutien amical, ainsi que pour l'invitation aimable à la journée d'étude

« Paradoxes de la philosophie » (Fribourg, le 6 juin 2006). Je dois à mes amis, Marianne Garin et
Luca Pitteloud, des remerciements particuliers pour leur contribution à la mise au point
définitive de cet article, grâce à leurs corrections de la langue française.

1 En ce qui concerne la présentation générale de Maxime le Confesseur, et ce sous un angle

purement théologique, cf. LARCHET, Jean-Claude : Maxime le Confesseur (580-662). Paris : Cerf
2003.

2 L'originalité de la pensée de Maxime le Confesseur a été relevée pour la première fois dans

la recherche moderne par Hans Urs von BALTHASAR dans son livre Kosmische Liturgie. Maximus
der Bekenner : Höhe und Krisis des Griechischen Welthildes. Freiburg i.Br. : Herder 1941.

3 Par ex. J.-C. Larchet, l'un des plus grands connaisseurs contemporains de Maxime, néglige
absolument l'aspect philosophique de sa pensée, n'en soulignant que la perspective théologique et

monastique ; cf. LARCHET : Maxime le Confesseur, 115.
4 MAXIME LE Confesseur : Ambigua ad Iohannem 7. Ed. F. Oehler. PG 91. Paris

1865, 1072all-1073al4.
5 Maxime LE Confesseur : Ambig. Io. 7. PG 91, 1068dl-1101cl5 ; cf. l'édition critique du

texte latin de Jean Scot Erigène Maximi Confessons Ambigua in Iohannem iuxta lohannis Scotti

Eriugenae latinam interpretationem. Ed. E. Jeauneau. CCG 18. Turnhout : Brepols 1988, 21-41.



190 Ladislav Chvâtal

Il est intéressant de constater pour notre recherche - puisque nous nous

trouvons, avec le sujet de la xîvTjtriç, dans le cadre aristotélicien privilégié de la

Physique - que Maxime a vécu à l'époque que l'histoire de la philosophie

nommera : « Renaissance aristotélicienne à Byzance ».é Néanmoins, il
nous reste encore à déterminer avec quel Aristote Maxime a fait connaissance.

S'agit-il d'Aristote lui-même au travers de ses oeuvres, de l'Aristote des

commentateurs néoplatoniciens ou d'un Aristote distillé par des auteurs chrétiens

V C'est également en raison de ce flottement que le rapport entre
Maxime et Aristote est également au centre de notre intérêt.8

Les références énigmatiques aux autorités anonymes sont récurrentes chez

Maxime. Par exemple, nous trouvons la même allégation obscure dans

YAmbiguum 31. En expliquant ce que sont « les lois de la nature » (o! vô/ioi Tvjç

<pvcrs(t)ç) ,9 Maxime nous renvoie aux « observateur méticuleux de la nature des

êtres » (o! tcov ovtwv tï)v (pîxrtv äxgtßw$ êtaS,gri(ravTSt;).w Ou, comme P. Mueller-
Jourdan l'a montré,11 Maxime gratifie sans scrupule du baptême un païen tel

que Porphyre et le considère comme un Père de l'Église. Nous supposons que
les citations précises, et surtout celles des philosophes païens, n'étaient non
seulement pas à la mode dans le monde byzantin mais pouvaient, en plus, se

révéler très dangereuses pour un auteur si impertinent.12

6 Cf. SHELDON-WILLIAMS, Inglis Patrie : The Greek Christian Platonist Tradition from the

Cappadocians to Maximus and Eriugena. In : ARMSTRONG, Arthur Hilary (ed.) : The Cambridge

History of Later Greek and Early Medieval Philosophy. Cambridge/London : Cambridge
University Press 1970, 492, 483, 490. Pour une approche partiellement philosophique, cf.

IVANKA, Endre von : Der philosophische Ertrag der Auseinandersetzung Maximos des Bekenners mit
dem Origenismus. In : JOBG 7 (1958) 23-49 ; IVANKA, Endre von : Plato christianus. Einsiedeln :

Johannes Verl. 1964, 293-306 ; SHELDON-WILLIAMS : The Greek Christian Platonist Tradition,
421-533 ; concernant le problème des catégories du temps et du lieu chez Maxime, voir
MUELLER-JOURDAN, Pascal : Typologie spatio-temporelle de l'Ecclesia byzantine. Leiden : Brill
2005.

7 J.-C. Larchet suppose que Maxime connaissait vaguement la pensée d'Aristote à travers le
De natura hominis de Némésius d'Emèse, ainsi qu'à travers quelques recueils de définitions
diffusés à partir de la fin du quatrième siècle ; cf. LARCHET : Maxime le Confesseur, 123 avec les

références.
8 Sur une surestimation abusive de la présence aristotélicienne dans la pensée de Maxime,

Walther VÖLKER a attiré notre attention en se concentrant sur l'ontologie de Maxime dans

l'article Zur Ontologie des Maximus Confessor. In : MECKERT, Udo (Hg.) : und fragten nach

Jesus. Berlin : Evangelischer Verl.-Anst. 1964, 57-79.
9 Maxime le Confesseur : Ambig. Io. 31. PG 91,1273d5.8.
10 Maxime le Confesseur : Ambig. Io. 31. PG 91, 1280a3-4.
11 Cf. MUELLER-JOURDAN, Pascal : Porphyrins Christianus dans ce volume.
12 Chez Maxime, de telles périphrases peuvent être considérées comme une sorte de

camouflage, lui évitant de rendre ses sources publiques. Cette attitude pourrait avoir été causée

par son envie d'une solution impartiale des controverses, par exemple ici avec les origénistes. Il
se garde de fournir un quelconque prétexte pour une nouvelle querelle qui serait fondée surtout
sur l'inflammation des passions pour « l'orthodoxie ».



Mouvement circulaire, rectiligne et spiral » 191

Pour pouvoir répondre à la deuxième question, commençons par citer
directement notre passage de base. Maxime écrit:

« Aucun des êtres générés n'est, par son principe d'être, absolument immobile,
pas même les inanimés et les sensibles, comme il a semblé aux plus assidus

observateurs des êtres. Ils disent, en effet, que tout se meut soit en ligne droite, soit en
cercle, soit en spirale. »13

Par ces mots, Maxime introduit un exposé philosophique sur le mouvement
qui permettra de réfuter les présuppositions « cosmologiques » des origénistes.
Nous aimerions proposer de déterminer les éléments les plus importants
touchant aux conceptions des sortes de mouvement dans la tradition philosophique

grecque qui, d'Aristote à Maxime en passant par les commentateurs
néoplatoniciens, subit une profonde mutation.

I. Aristote

Abordons la problématique des sortes de mouvement chez Aristote.14 Elle est
le point de départ de notre enquête car le Stagirite est le premier chez qui nous
trouvons les trois sortes de mouvements cités par Maxime. Nous les

rencontrons à trois endroits de son oeuvre.

La Physique d'Aristote

Deux des trois mentions des sortes de mouvements se situent au huitième livre
de la Physique. Tout au début de son huitième chapitre, consacré à la recherche
d'un mouvement continu infini, Aristote affirme que, « en effet, tout ce qui
est transporté se meut soit en cercle, soit en ligne droite, soit d'un [mouvement]

mixte».15 Cette distinction sera le point de départ de la preuve selon

laquelle le mouvement circulaire (r/ S' èirl t% mgicpegovç) est le seul qui soit unique

et continu.16 Comme il a été démontré que le mouvement rectiligne ne

15 MAXIME LE CONFESSEUR : Ambig. Io. 7. PG 91, 1072all-b5. Le contexte de ce passage est
le suivant, PG 91, 1072all-bl3 : Kai nâXiv, rœv sx Ssov jsvoilsvidv voyrcov rs xai aio-^vjrœv q ysvsŒn;
rrjç xivrjoscoç nqosntvosfrat. Où jdq oïov ts ttqo yeveosœç sïvai xlvrjcnv. Tcov yaq jsvo^sviûv v) xi'vtjo-iç, tj
ts votjtmv, vofjTTj, 7j rs ai(r$v)TùJV, ala^Trj. Oùiïsv yaq tcov ysvofisvcov sort to rcaqdrcav TCt) xa%' avTo
Xoycp àxtvrjTOv, oùiï' aÙTCOV tcov a\pu%cov xai ala^Tcov, cbç toTç smfisXsŒTsqoiç tcov ovtcov Ssâfioo-tv sdoÇs.

KtvsîcrSat yaq ndvTa ecpacrav rj xaT' sùSsïav tj xaVa xûxXov y sXixosiiïcoç. Tlàcra yaq xlvrjcriç tco anXco xai
T(f) (TuvSstcü Tisqis%STai TqoTTù). [...] TavTVjV ds ttjv xlvqcriv iïuvafiiv xaXouatv (puaixyv, irqoç to xaV aÙTVjv

tsXoç s-nsiyofisvrjv, y Ttâiïoç, tjtoi xi'vvjctiv sÇ STsqov nqoç STsqov yivo^svqv, tsXoç s%ovaav to ànaS-sç, y
svsqysiav iïqao-Tixvjv, tsXoç s%ovaav to aÙTOTsXsç.

14 Nous renonçons à traiter la liste problématique des sortes de mouvement chez Platon {Lois

X 894b-e). Quant à l'analyse de ce texte, cf. KARFïK, Filip : Die Beseelung des

Kosmos. Untersuchungen zur Kosmologie, Seelenlehre und Theologie in Piatons Phaidon und
Timaios. München/Leipzig : K.G. Saur 2004, 227-233.

15 ARISTOTE : Physica VIII,8. 261b28-31 : xäv fisv yaq xivshai to cpsqofisvov r\ xùxXcp y sùSsïav y
fjjiXTTjv, coctt'si fjjTjd' sxstvcov y STsqa o-uvsxvjç, ovds ttjv sÇ àfupoTv oïov t' sïvai auyxsijzsvnjv.

16 Cf. ARISTOTE : Phys. VIII,8. 264b9-265al2.



192 Ladislav Chvâtal

peut être ni continu, ni éternel,17 un mouvement composé du mouvement
circulaire et du mouvement rectiligne ne pourra pas non plus être unique et
continu.18

Au début du neuvième chapitre, qui insiste sur la primauté du mouvement
circulaire, Aristote répète cette même distinction des mouvements.19 Le

mouvement mixte, parce qu'il est composé des deux, est postérieur à ceux
dont il est composé.20 Et le mouvement en cercle est antérieur au mouvement
en ligne droite car le mouvement rectiligne est moins simple ainsi

qu'imparfait, corruptible, non éternel, discontinu, déterminé et irrégulier.21
Il faut ajouter que, dans la Physique, Aristote ne nous explique pas

comment il est arrivé à ces trois sortes de mouvements mais nous pouvons
raisonnablement supposer que son choix a été motivé par la différence entre leur
trajectoire respective.22

Nous avons déjà vu plusieurs fois les mots décisifs de notre investigation : i)

(pooâ ou to (psQOfjjevov, « le transport » ou « ce qui est transporté / le transporté
». Les trois sortes de mouvements dont il s'agit ici sont les types de transport,
autrement dit du mouvement local.

Bien qu'il s'agisse, selon Aristote, du mouvement privilégié et premier,23
ces subdivisions ne peuvent être considérées comme générales et embrassant
chacun des mouvements. Le mouvement local fait partie d'une division générale

fondée sur la doctrine des catégories.24 Des huit catégories énumérées -
Aristote ne citant pas les catégories de « se trouver dans une position »

(xsïoSai) et d' « avoir » (è'xeiv) -, il n'en reste que trois qui admettent le

changement.25 Nous obtenons de ce fait les trois principales sortes du mouvement :

les mouvements relatifs à la qualité, à la quantité et au lieu (xi'mjtriç ts toù ttoiov

17 Cf. ARISTOTE : Phys. VIII,8. 261b31-263a3.
18 Cf. ARISTOTE : Phys. VIII,8. 261b30-31.
19 ARISTOTE : Phys. VIII,9. 265al3-16.
20 Cf. ARISTOTE : Phys. VIII,9. 265al5-16.
21 Cf. ARISTOTE : Phys. VIII,9. 265al6-17.22.24-25.28-29.30; 265bll-13.
22 Cf. ci-dessous l'explication de Jean Philopon, texte appartenant à la note n° 55.
23 Cette primauté a déjà fait l'objet du septième chapitre du même livre ; ARISTOTE : Phys.

VIII,7. 260a20-261b26, cf. aussi Phys. VII,2. 243a39-40. En ce qui concerne les remarquables
analyses et critiques des arguments d'Aristote quant à la priorité du mouvement local, cf. BERTI,
Enrico : La suprématie du mouvement local selon Aristote. In : WIESNER, Jürgen (Hg.) : Aristoteles
Werk und Wirkung. Paul Moraux gewidmet. Bd. I. Berlin/New York : de Gruyter 1985, 123-150.

24 Pour ce problème, cf. ARISTOTE : Physique. Trad, et prés. P. Pellegrin. 2eme édition. Paris :

GF Flammarion 2002, 161f., n. 2-3. Cf. aussi, par ex., l'explication de Jean Philopon sur la
relation entre mouvement et catégories ; Jean Philopon : In Aristotelis physicorum libros I-IV
commentaria 111,1. Ed. M. Wallies. CAG 16. Berlin 1905, 348,13-349,26 : [...] iïjkov oti obii xi'vym;
'àv aïs/] Traça rauraç ràç xarrryoolaç.

25 Cf. ARISTOTE : Phys. V,2. 225bl0-16.



« Mouvement circulaire, rectiligne et spiral » 193

xal 7j toû nocroû xal rj xarà tÔttov).2(> Le mouvement selon la qualité porte le nom
général d' « altération » (àXXoîaxriç), celui selon la quantité ne possède pas un
nom général mais deux particuliers, « l'augmentation et la diminution »

(av^Tjaiç xal (piïlcriç), celui selon le lieu ne porte ni nom général ni nom
particulier mais uniquement le nom commun de « transport » (97 ipoga).27

Malheureusement, les problèmes rencontrés dans la Physique ne se bornent

pas à ce rapport problématique entre les sortes principales du mouvement et
celles du transport. Il y en a au moins trois autres que nous aborderons ici
brièvement.

Le premier concerne le rapport entre mouvement (xi'vr/criç) et changement
(yaeraßoX'rj). Dans le troisième livre de la Physique, Aristote emploie les deux

concepts de manière équivalente, alors qu'au cinquième livre, le mouvement
n'est qu' « une sorte de changement » (nacra xi'vv/triç ßSTaßoXv/ tiç).2%

Cette ambiguïté nous amène à la deuxième difficulté : nous trouvons
encore dans la Physique une quadri-partition de mouvement/changement (le IIIe

livre), à côté de la tripartition du Ve livre. Au troisième livre, où le mouvement

et le changement, comme nous l'avons déjà dit, apparaissent comme
synonymes, le concept général de changement est élargi à celui du mouvement «

selon la substance » (xar' ovtrîav)29 - qui comprend les genres de « la génération
et de la corruption » (97 xarà ykvetriv xal tpßogav [xi'vTjtriç]) - explicitement
éliminé des sortes de mouvements au cinquième livre.30

La troisième difficulté réside dans le fait qu'Aristote énumère encore
d'autres espèces du mouvement local, et ce sous l'angle de l'agent ou du
moteur (tö xivoüv).11 En ce qui concerne le mouvement local,32 il existe quatre sortes

de transports: la traction, la poussée, le portage et la rotation (eXÇiç, wcnç,

0XW'Ç> ïïîvyo"'f)-33 Quelle relation existe-t-il entre ces sortes abordées au

septième livre (la traction, la poussée, le portage et la rotation) et celles

susmentionnées, énumérées deux fois au huitième livre (le mouvement
circulaire, le mouvement rectiligne et le mouvement composé des deux)
Nous pourrions répondre qu'Aristote approche le sujet sous différents angles

26 ARISTOTE : Phys. VJ. 225b5-9 ; cf. aussi Phys. V,2. 226a24-25 ; 226b9-10.
27 Cf. ARISTOTE : Phys. V,2. 226a24-226bl.
2® ARISTOTE : Phys. V,l. 225a34. A propos de cette discussion, datant déjà de la fin du 19e

siècle, cf. PELLEGRIN : Aristote. Physique, 37.
29 Cf. ARISTOTE : Phys. 111,1. 200b33-34.
30 ARISTOTE : Phys. V,l. 225a34-225b3 : snsi ok naaa xiwrjaiç fisTaßoXrj tiç, fisraßoXai ok tosic ai

eigtl/iévai, toutwv Se ai xarà ykvsaiv xal iphogàv où xivr/Œsiç, aurai o' siaiv ai xar' avricpaaiv, auayxT] ttjv
si; vxoxsifisvou sig ùnoKsiflsvov (j.sTo.ßoXßu y.iv'fjfriy sîvai ji.ovqv. Cf. Phys. V,2. 226a23.

31 Cf. ARISTOTE : Phys. VII,2. 243a35-39.
32 ARISTOTE : Phys. VII,7. 243a39-244b2.
33 ARISTOTE : Phys. VII,2. 243al6-17 : rerraga yàq sïor/ T'tjç Ùtt' aXXov cpoqâç, sÀÇiç, (baiç, o%rj(nç,

yivrjo-iç. anacrai yàq aï xarà tottov xivrjosiç avâyovrai eïç ravraç. A propos des relations entre eux cf.

Phys. VII,2. 243bl5-244b2, surtout 243bl5-17.



194 Ladislav Chvàtal

d'attaque. D'une part, il se focalise sur la différence des trajectoires du

mouvement; d'autre part, sur la manière de provoquer un mouvement. Dans
le cadre de son enquête, il ne s'agit probablement pas d'une inconséquence
mais, comme nous l'avons dit, d'approches différentes. Néanmoins, il est très

important pour notre sujet de souligner qu'il n'existe, chez Aristote, aucune
raison ou motivation de privilégier une classification au préjudice d'une autre,
et cela ni dans le cadre du mouvement local, ni dans celui du mouvement
général. En outre, il est toujours difficile de déterminer, même au niveau le

plus général, ce qui doit être considéré comme les sortes fondamentales du

mouvement selon la Physique d'Aristote. Un lecteur aussi attentif que devait
l'être Maxime n'a pas pu l'ignorer.

Le traité Du ciel

La troisième mention de nos sortes de mouvements se trouve dans le traité

cosmologique Du cielP4 L'objet de ce traité, qui se distingue beaucoup du reste
du corpus aristotélicien, est l'étude du mouvement local dans son application
aux êtres formant la totalité de l'Univers.35 Au début du deuxième chapitre du

premier livre du De caelo et avant de présenter ses quatre arguments en faveur
de la simplicité du corps mû en cercle,36 Aristote se penche sur le mouvement
des « corps naturels » (t« cputnxà crœfiaTa) qui n'est que le mouvement selon le

lieu (xa~à t6ttov).v II nous présente également ces divers types : « Tout mouvement

selon le lieu que nous appelons transport est soit rectiligne, soit circulaire,

soit un mélange des deux. Car ce sont là les deux seules formes

simples ».38

En comparaison avec les occurrences de la Physique, Aristote précise ici de

façon plus détaillée les caractéristiques des sortes du mouvement local, ainsi

que sa motivation en ce qui concerne leur nombre. Dans ce passage, il se

concentre sur les deux sortes simples. Le transport en cercle est caractérisé,
selon lui, par sa rotation autour du centre, alors que le transport en ligne droite

34 A propos de l'accent cosmologique de la Physique d'Aristote, cf. PELLEGRIN : Aristote.
Physique, 44-49.

35 A propos de la détermination de l'objet ou des objets du traité Du ciel, cf. par ex.
MORAUX, Paul : Recherches sur le De Caelo d'Aristote. Objet et structure de l'ouvrage. In : RThom
51 (1951) 170-196 ; ARISTOTE : Traité du ciel. Trad. C. Dalimier et P. Pellegrin. Prés. P.

Pellegrin. Paris : GF Flammarion 2004, 8-13.
36 Cf. Aristote : De caelo 1,2. 269a2-269bl7.
37 Cf. ARISTOTE : Cael. 1,2. 268bl4-269a2.
38 ARISTOTE : Cael. 1,2. 268bl4—19 : nâi/Ta ya,o TO. ipvrnxà aw/iara xai /leyeSt/ xah' airà xivr/rà

Xé-yo/rev shai y.ara rônoV rr/v yàg ipvtriu xiwr/irecoç o.QX'QV ehai ipa/reu avroîç. Plaira iè xi'vvitriç ocrt) xarà
T07T0U, r/v xaXoû/iev (pogdv, rj eiheïa rrj xuxXo) r/ ex rovnov jliXT'tj* dnXaï yaq aurai duo /rouai.



« Mouvement circulaire, rectiligne et spiral » 195

est subdivisé en deux puisqu'il peut avoir lieu vers le haut, à savoir en partant
du centre, ou vers le bas, c'est-à-dire en allant vers le centre.39

Enfin, on apprend à partir de ce passage que le mouvement naturel est triple

et trouve son achèvement dans le nombre de trois, puisqu'il est un attribut
en lui-même du corps naturel dont la perfection est liée avec « le nombre de la

triade » (à àgiS-gtéç TÎjç rg/œ&f).40 D'après ce passage, les mouvements locaux

simples sont au nombre de trois et seulement trois parce que « 'trois' c'est

'tout' »41.

Pour résumer, relevons, dans cette partie du De caelo, deux éléments

importantes : d'une part, la détermination détaillée du mouvement - incluant
tantôt une subdivision, tantôt un éclaircissement des formes simples du

mouvement local, à savoir des mouvements respectivement circulaire et rectiligne

-, d'autre part, à côté de notre énumération comportant les mouvements et en

cercle, et sur la ligne droite, et composé des deux, une subdivision mettant en

exergue les mouvements élémentaires (ànXaî). Ces mouvements sont au nombre

de trois : partant du centre, allant vers le centre et tournant autour du centre.

Ainsi, les sortes de mouvement se multiplient sous nos yeux.

II. Themistius, Simplicius ET Philopon

Malheureusement, les commentateurs des traités aristotéliciens ne fournissent

pas une explication approfondie de notre thème. Themistius, dans ses

Paraphrases sur la Physique d'Aristote,42 répète les passages relatifs au texte
d'Aristote presque mot pour mot.43 Simplicius se concentre surtout sur la
présentation du but d'Aristote, exposé dans le passage de la Physique VIII,8
261b27-262a6,44 et traite largement l'argument d'Aristote selon lequel le

mouvement rectiligne n'est pas continu.45 Néanmoins, il ne donne aucune explication

sur nos trois sortes de mouvements. Il ajoute seulement qu'Aristote
« prend en considération » (Xaßwv) cette tripartition du mouvement local et

qu'il le « divise » (êisAcov) comme on le sait.46 En commentant la deuxième

39 Cf. ARISTOTE : Cael. 1,2. 268b20-22. Il s'agit du mouvement naturel des éléments en
relation avec la théorie des lieux naturels.

4° Cf. ARISTOTE : Cael. 1,2. 268b25-26 ; 1,1. 268a6-25. Cet argument est assez étonnant car il
est fondé sur la doctrine des Pythagoriciens. Pour ce problème, cf. WlLDBERG, Christian : John

Philoponus' criticism ofAristotle's theory ofaether. Berlin/New York : de Gruyter 1988, 20-21.
41 ARISTOTE : Cael. 1,1. 268a24.
42 THEMISTIUS : In Aristotelis Physica paraphrasis. Ed. H. Schenkl. CAG 5,2. Berlin 1900.
43 THEMISTIUS : In Phys. VIII,8. CAG 5,2, 227,30-32 » ARISTOTE : Phys. VIII,8. 261b27-29;

THEMISTIUS : In Phys. VIII,9. CAG 5,2, 232,16-17 « ARISTOTE : Phys. VIII,9. 265al3-15.
44 SIMPLICIUS : In Aristotelis physicorum lihros octo commentaria. Ed. H. Diels. CAG 10.

Berlin 1895, 1277,36-1278,13.
45 Cf. SIMPLICIUS : In Phys. CAG 10, 1278,13-1279,16.
46 Cf. SIMPLICIUS : In Phys. CAG 10, 1278,5-6 ; 1301,4-5.



196 Ladislav Chvâtal

occurrence des sortes de mouvements dans la Physique (VIII,9 265al3-16),
Simplicius nous informe seulement que cette tripartition « est établie » par
Aristote (xerrai 8è aÙT(p)A7

Jean Philopon, dont seul un commentaire complet des quatre premiers
livres de la Physique48 a été conservé, nous propose une perspective plus intéressante.

En ce qui concerne les livres V-VIII, il faut nous référer soit au résumé
arabe du commentaire de Philopon,49 soit à ses notes restantes - cependant à

celles du codex venetum,50 non à celles du codex parisien.51 Là, nous trouvons
une longue remarque52 sur Physique VIII,8 261b27-28 concernant la primauté
du mouvement circulaire53 parmi les sortes du mouvement local. Après avoir
esquissé le but d'Aristote dans ce passage, à savoir la preuve que le mouvement
circulaire est le seul qui soit « unique, continu et éternel » (jiia xai truye%>rjç xai
àtêioç),5^ Philopon se consacre entièrement au mouvement en spirale. Dans une
petite introduction,55 il nous apprend que tout mouvant selon le lieu suit une
trajectoire (ênl tivoç xivshai) et qu'il existe trois sortes (eidtj rgîai) de

trajectoires. Les deux premières - la ligne et la circonférence (sùS-eTa xai
nseicpégeia) - sont simples, tandis que la troisième - la spiral (eXtÇ) - est un
composé des deux. Corrélativement à ces trajectoires, il faut que le mouvement

local soit rectiligne, circulaire ou hélicoïdal. En utilisant la jolie image
d'une corde et d'une fourmi, Philopon explique minutieusement la construction

de la spirale d'une ligne et d'une circonférence.56 Puisqu'elle est

composée, la spirale n'est ni unique, ni continue, ni éternelle.57 Il est assez

étonnant que Philopon ajoute encore une construction « astrologique » de la

spirale. Selon lui, il existe aussi une deuxième sorte de spirale dont la

trajectoire est composée de deux mouvements « sphériques » (ex êûo trcpaigixôtv

47 Cf. Simplicius : InPhys. CAG 10,1313,25-27.
4" Cf. JEAN Philopon : In Aristotelis physicorum libros I-IV commentaria. Ed. M. Wallies.

CAG 16-17. Berlin 1905.
49 Cf. la traduction anglaise de ce résumé dans Philopon : On Aristotle Physics 3-8. Trad. Paul

Lettinck. London : Duckworth 1994, 21-156. Concernant la paraphrase arabe du commentaire
de Philopon, cf. l'introduction de P. Lettinck dans le même livre, p. 6-17. Sur l'histoire de la

traduction du grec à l'arabe de la Physique et de ses commentaires, voir par ex. PETERS, Francis
Edwards : Aristoteles Arabus. Leiden : Brill 1968, 30-34.

5® Cf. JEAN Philopon : Excerpta codicis veneti marciani 227 ex commentariis in physicorum
libros V-VIII. CAG 17, 854-908.

51 Cf. JEAN Philopon : Excerpta codicis parisiensis 1833 ex commentariis in physicorum libros
V-VIII. CAG 17, 787-851.

52 Cf. PHILOPON : Excerpta marc, inphys. CAG 17, 905,10-906,40.
53 Le mouvement circulaire est considéré comme « le premier et le plus parfait » (itQcoTlo-Tij

xai reÀeioréoa. [xlvijtriç] twv aÀXiou), cf. Excerpta marc, inphys. CAG 17, 905,13.
54 Cf. PHILOPON : Excerpta marc, inphys. CAG 17, 905,10-14.
55 Cf. PHILOPON : Excerpta marc, inphys. CAG 17, 905,14-19.
56 Cf. PHILOPON : Excerpta marc, inphys. CAG 17, 905,21-36.
57 Cf. PHILOPON : Excerpta marc, in phys. CAG 17, 905,36-906,6.



« Mouvement circulaire, rectiligne et spiral » 197

xtvrjtraœv). Le mouvement final décrirait sa voie hélicoïdale en tournant autour
de la terre bien régulièrement tout en s'approchant et en s'éloignant
perpétuellement du zénith. C'est le mouvement du soleil et des planètes qui est

bel et bien continu et éternel mais non unique car sa trajectoire est différente

en temps d'hiver et en temps d'été.58 Dans l'analyse suivante, Philopon
montre finalement que cette deuxième sorte de spirale, faussement attribuée au
soleil,59 est, « d'une certaine manière » (nœç), également composée d'une ligne
et d'une circonférence quoique elles ne soient pas continues. On obtient « un
mélange semblable au serpent » (y oqaxovTO£i¥rjç (iix-rrjj^ : il est constamment lié
à la ligne droite tout en se recourbant et en retournant au point initial.61

Pourtant, même cette spirale n'atteint pas la perfection du mouvement
circulaire.62

III. Proclus, Hermias et Denys

En comparaison avec la tradition plutôt « aristotélicienne », l'interprétation
néoplatonicienne de nos sortes de mouvement est plus pertinente.

Proclus

Au début du quatrième livre de son Commentaire sur le Timée, dans un passage

qui traite le huitième don du Démiurge au Monde - à savoir le Temps63 -
Proclus se consacre aux problèmes inhérents à la notion de Temps64 et, entre
autres, explique que celui-ci n'est ni un « être constitué dans le pur concept »

(iv ipiXaTç émvolaiç Sotaval), ni « un accident » (cru/jtßeßtixög -n).65 En s'appuyant

58 Cf. PHILOPON : Excerpta marc, in phys. CAG 17, 906,6-12. Le pythagoricien Timée de

Locres (Ve siècle av. J.-C.) nous propose une explication différente. Selon lui, le mouvement du
soleil est composé du mouvement de l'Identité et du mouvement de la Différence. Sa forme
hélicoïdale s'engage de façon à ce que, d'une part, le Soleil avance (ito%qu>v) d'une unité de temps,
i.e. un jour, sur le cours écliptique en tant qu'en ligne droite, d'autre part, il se tourne toujours
en cercle (irsgi8n/eij//,evoç) sous l'influence des sphères des étoiles fixes dans le changement du jour
et de la nuit ; cf. TlMAEUS LOCRUS : De natura mundi et animae 29. Ed. W. Marg. Leiden : Brill
1972, 132.

59 Cf. PHILOPON : Excerpta marc, in phys. CAG 17, 906,18-20.
69 PHILOPON : Excerpta marc, in phys. CAG 17, 906,31 ; sur la représentation de l'âme du

monde en tant que « a being which turns upon itself in serpentine fashion » dans la tradition
platonicienne, gnostique et chaldaïque, voir LEWY, Hans : Chaldean Oracles and Theurgy. 2eme

édition par Michel TARDIEU. Paris: Etudes Augustiniennes 1978, 354-355. Selon Lewy, cette
image est dérivée du Timée de Platon, surtout de 36e3 et 97a5.

61 Cf. PHILOPON : Excerpta marc, in phys. CAG 17, 906,12-35.
62 Cf. PHILOPON : Excerpta marc, in phys. CAG 17, 906,36-40.
63 Cf. PROCLUS : In Platonis Timaeum Commentaria. Bd. I—III. Ed. E. Diehl. Amsterdam :

A.M. Hakkert 1965, III 1,4-52,33) ; c'est le commentaire sur Tim. 37c6-38c3.
64 Cf. PROCLUS : In Tim. Diehl III 20,1-34,13.
65 Cf. PROCLUS : In Tim. Diehl III 20,1-21,6.



198 Ladislav Chvâtal

sur la doctrine des Théurges (pi feouo>yoî)ff> Proclus nous présente le Temps
sous les traits d'un dieu célébré par Chaldéens comme étant « le plus ancien et
le plus jeune, éternel, infini ». Il se déroule non seulement en cercle

(xuxXosXixtoç), mais aussi « en forme de spirale » (aXixosidpç) f7 Cette
caractéristique « spiraliforme » du Temps est expliquée deux fois par Proclus. C'est
ainsi qu'il « mesure et les mobiles mus en ligne droite et les mobiles mus en
cercle, de même que la spirale embrasse sous une seule et même forme le droit
et le circulaire. »6S Donc, cet attribut est donné au Temps, « dieu encosmique »

ÇSsoç Byxôo-fiio*;),69 grâce à son « pouvoir » (êvvafiiç)70 et à sa fonction de mesure
des mouvements et des êtres qui sont dans le temps. Le Temps est lui-même la
mesure71 en ce sens qu'il cause et détermine la durée de toutes sortes de

changement.72 En embrassant tous les êtres encosmiques qui peuvent se

mouvoir soit en cercle, soit en ligne droite, il unifie ces mouvements en lui-
même et est appelé « en forme de spirale » (sXixosifivig). Cette explication, que
Proclus ne développe pas plus, trouve sa justification dans la géométrie dont
les règles composent une spirale à partir d'une ligne droite et d'une circulaire.

Nous en apprenons plus dans son Commentaire sur les Eléments d'Euclide,73

En se plongeant dans la problématique des lignes, Proclus nous apporte bon
nombre d'informations sur nos sortes de mouvement. Dans le commentaire de

la définition de la ligne droite (Déf. IV.),74 il nous instruit que Platon a établi
deux espèces de ligne, les plus simples et les plus fondamentales : la droite et la

66 Son avis sur le Temps ne s'accorde pas uniquement avec les Théurges mais aussi avec

Platon ; cf. In Tim. Diehl III 40,19-21.
*>7 PROCLUS : In Tim. Diehl III 20,22-21,2 : àXK ov% oi ßeovgyoi ravra tpalev av, ol ye xai Seov

abr'ov ahrit tpatri [...] xai bfivowi ngeaßvregov xai vecéregov xai xux/.oaXtxrov <rovrov> toit Saov xai
ahoviov [...], xai ngàç rovrotç ânégavrov 8tà rajv dvvafj.iv [...] xai éAixoeidy tpaat fiera rovratv. Cf. 40,21-
24. Sur les épithètes du Temps chez Proclus et dans les Oracles Chaldaïques, voir LEWY, Chaldean

Oracles and Theurgy, 102-106, surtout 102, n. 150 et 151. Sur la conception proclienne du

mouvement en général, voir GERSH, Stephen E. : KINHSES AKINHTOS. A Study of Spiritual
Motion in the Philosophy ofProclus. Leiden : Brill 1973.

68 PROCLUS : In Tim. Diehl III 21,2-5 : xai eAixoaibrj tpatri fiera toutojv [i.e. rovrov r'ov ßeöv\, tuç

xai rätv xar eùS-eïav xtvovfievtov xai rtbv xvxAa) fiarq!qrixov xarà, filav dvvafiiv, <bç à] aAlt avoaiduK Ttegiéget

to av.% xai iregKpegéç (trad. A. J. Festugière). Cf. In Tim. Diehl III 40,28-31.
69 PROCLUS : In Tim. Diehl III 40,21.
70 Cf. PROCLUS : In Tim. Diehl III 21,1.4.
71 PROCLUS : In Tim. Diehl III 20,1 : (fiérgov rüv xivvjaeiov) ; 25,9 : (fiérgov rtbv éyxoafiliov).

Cependant, il ne faut pas oublier que ce n'est pas une mesure par laquelle nous mesurons ; cf. In
Tim. Diehl III 20,1-3.11.

72 PROCLUS : In Tim. Diehl III 20,1-6.
72 Cf. PROCLUS : In primum Euclidis Elementorum librum commentarius. Ed. G. Friedlein.

Hildesheim : G. Olms 1992.
74 Cf. PROCLUS : In Eucl. Elem. def. IV. Friedlein 103,19-114,1.



« Mouvement circulaire, rectiligne et spiral » 199

circonférence.75 Toutes les autres lignes sont à construire par mélange de

celles-ci : soit les lignes dites hélicoïdales, soit les lignes courbes.76 Proclus

justifie cette distinction chez Platon par le fait qu'il y a, après l'Un dont
l'image est le point, trois « hypostases : le fini, l'infini et le mixte » (fisTa ri ev

tqzïç eîtriv ùnocnâcreiç, to nsgaç, to ansigov, to (jlixtop) à partir desquels
s'établissent toutes les espèces de ligne, d'angle et de figure. Entre autres, la
circonférence et le cercle correspondent au fini, la droite à l'infini et les lignes
mixtes, telles que par exemple les spirales, au mixte.77 Selon Proclus, « Aristote
a eu d'ailleurs la même pensée que Platon » car il répète cette distinction et, en

conséquence, différencie « trois mouvements : l'un en ligne droite, l'autre
circulaire et le troisième mixte ».78 Cependant, Proclus ne se contente pas

uniquement de l'explication géométrique. Il aborde le thème ontologique car
« toutes les choses qui sont » (nâvTa rà ovtcl) proviennent des trois hypostases
mentionnées et reflètent leur structure géométrique.79 C'est pourquoi l'âme

assume préalablement de manière substantielle (xar' ovaiav) en elle-même la

droite et le circulaire. Grâce à cette constitution, elle surveille toutes les

natures illimitées et limitées qui se trouvent dans le monde. Leur procession
(ttqÔoSoi;), d'une part, est fondée sur la droite et les amène dans la pluralité (eiç

TtX-rjS-oç), d'autre part, leur retour (ùnoo-Tgocp-rj), fondé sur le circulaire, les

rassemble dans l'unité (slç A).80 L'Ame agit non seulement suivant la forme
circulaire, dans la mesure où elle appartient aux intelligibles, mais aussi,

puisqu'elle est intermédiaire entre intelligibles et sensibles, elle s'en préoccupe
selon la droite comme présidant à tous les sensibles.81

Cette structure « géometrico-ontologique »82 concerne pareillement «

l'intellect créateur » (ô ïïvifiioiiQ'yixàç voûç) qui fait naître l'âme et lui a transmis des

puissances de « ces deux causes primordiales » {aficpoTSQcov ai ngcoTougyoi amai)s3

ou de « ces deux principes » (êvo TauTai àg%aî)M, à savoir le rectiligne et le

circulaire. L'Intellect fait sortir ces deux monades en tant que deux principes

75 Cf. PROCLUS : In Eucl. Elem. def. IV. Friedlein 103,21-104,1 ; concernant les doutes sur
cette distinction chez des mathématiciens antiques, voir In Eucl. Elem. def. IV. Friedlein 104,26-
107,11.

76 Cf. PROCLUS : In Eucl. Elem. def. IV. Friedlein 104,1-5.
77 Cf. PROCLUS : In Eucl. Elem. def. IV. Friedlein 104,5-21 ; reprise plus concise à 107,11-19.
78 PROCLUS : In Eucl. Elem. def. IV. Friedlein 104,21-25 : xa! ptévToi xa! à 'AqkttotIX^ ryu

avrijv 'é%ei tuj EIXaTwvi iïiâvoiav. iräv jag sBoç aù.% tptjirlv imv ij negKpegèç vj fiixrôi/ êx tovtojv.
oio xa.1 xivr)traiç rgsTç, 'tj fiàv sir' sv&slaç, y (E xvxXqj, I] Xe ßixr'q.

79 Cf. PROCLUS : In Eucl. Elem. def. IV. Friedlein 107,11-17.
86 PROCLUS : In Eucl. Elem. def. IV. Friedlein 107,20-108,2.
81 Cf. PROCLUS : In Eucl. Elem. def. IV. Friedlein 108,21-109,4.
82 Proclus parle de « ressemblance des formes avec les êtres » {f ngàç rœ ovra rovroiv tüiv elhûiv

oaoïorr/ç), cf. In Eucl. Elem. def. IV. Friedlein 109,5-6.
85 Cf. PROCLUS : In Eucl. Elem. def. IV. Friedlein 108,4-5.
84 Cf. PROCLUS : In Eucl. Elem. def. IV. Friedlein 108,16-17.



200 Ladislav Chvàtal

créateurs des séries des êtres. Soit il accomplit les intelligibles selon le principe
circulaire, soit, suivant la droite, il donne naissance aux êtres sensibles.85

Proclus ajoute encore une explication de la symbolique de la ligne droite et
de la circulaire. La ligne droite est « le symbole de la providence inflexible,
incorruptible, immaculée, inépuisable, omnipotente et présente à toutes les

choses ». La circonférence et le mouvement circulaire symbolisent « l'activité
qui retourne en elle-même, se ramasse en elle-même et règne sur tous en
accord avec la seule limite intelligible ».86

Malheureusement, nous récoltons peu d'informations sur la spirale dans le

Commentaire sur les Eléments d'Euclide car - en suivant Euclide qui ne montre
que « les lignes simples et fondamentales » (a! àitXaT xai âgxozihTç yqa,fj,fj,ai) et

en ne mentionnant nulle part la ligne mixte87 - Proclus, de la même manière,
ne s'intéresse qu'aux lignes simples.88 Toutefois, il distingue au minimum trois
espèces de spirales : l'une décrite autour du cylindre, l'autre autour de la

sphère et la troisième autour du cône.89 Précisons qu'il s'agit ici d'une
construction « spatiale ».90 Cependant, on peut également trouver la description
d'une « spirale monostrophe » (y ptovôcrTQocpoç &A/£)91 dont la construction est
décrite plus « mathématiquement » que chez Philopon.92

Proclus réfute strictement l'objection de certains (tivsç) qui, en s'appuyant
sur mathématicien Apollonius (IIIe siècle av. J.-C.), posent l'hélice cylindrique

85 Cf. PROCLUS : In Eucl. Elem. def. IV. Friedlein 108,17-21.
8f> Cf. PROCLUS : In Eucl. Elem. def. IV. Friedlein 108,10-16 : crvftßoXoi/ iè y pèv evUeïa ryç

artageyxXhov noovoiriç xai dêiatrTQOtpou xai àxjgâvrov xai àvexXelnrov xai iravToiïwâfiOV xai nätrt
nagoiiryç, y 8è negiipégeia xai to mgmogeveaßai ry< elç èauryv avvvavovtryç kvegyelaç xai 7rgoç èauryv
ovveXnrogi,èvyç xai xall ' ev vosgov nègaç rtbv oXcov èmxgarouayç.

87 Cf. PROCLUS : In Eucl. Elem. def. IV. Friedlein 113,10-23.
88 Cf. PROCLUS : In Eucl. Elem. def. IV. Friedlein 113,6-10.23-25.
89 Cf. PROCLUS : In Eucl. Elem. def. IV. Friedlein 105,1-11 ; 111,18 : y negl rov xvXiviïgov ëXf /

y xuXivdgixy eXiÇ, y ttagi acpalgav y xwvov sXif
90 La spirale cylindrique est engendrée par une ligne droite mue autour d'un cylindre tandis

qu'un point avance sur cette droite ; cf. PROCLUS : In Eucl. Elem. def. IV. Friedlein 105,18-106,9.
Sur la définition d'Archimède de la construction de la spirale « dans un plan » (h émnéit/ij, voir
ARCHIMÈDE : De lineis spiralibus proem. ; prop. 11. Ed. Ch. Mugler. Vol. II. Paris : Les Belles

Lettres 1971, 11,22-27 ; 31,10-16.
91 C'est-à-dire dans la projection à plat qui forme une spiral « plane » n'ayant qu'une seule

spire. Voir PROCLUS : In Eucl. Elem. petita et axiomata. Friedlein 180,4-15. Sur l'expression
« spirale monostrophe », voir PROCLUS : Les commentaires sur le premier livre des Eléments
d'Euclide. Trad. P. Ver Eecke. Bruges : Desclée de Brouwer 1948, 158, n. 5, qui nous informe que
nous pouvons la trouver pour la première fois chez Pappus ; sur lui, voir. CUOMO, Serafina :

Pappus ofAlexandria and the Mathematics of Late Antiquity. Cambridge : Cambridge University
Press 2000. Pour cette sorte de spirale, Archimède utilise la périphrase « spirale décrite par une
seule révolution » sV 111g, iregupogf) ; cf. ARCHIMÈDE : De lineis spiralibus. Mugler II 12,20-
21 ; 63,20-21 ; 64,8-9 ; 72,13.

92 Voir ci-dessus, texte appartenant à la note n° 56.



« Mouvement circulaire, rectiligne et spiral » 201

comme la troisième ligne simple.93 Selon Proclus, quoiqu'une telle ligne - en

opposition avec les hélices sphériques et coniques - soit homéomérique, elle

n'est pas du tout simple.94 Sa « composition » est prouvée par la construction
de cette spirale.95 Il faut ajouter que ce ne sont pas en premier lieu les raisons

mathématiques sur lesquelles cette réfutation de Proclus se base. La
quintessence consiste en ce qu'il existe, dans le néoplatonisme tardif, une cohésion
essentielle parmi les affirmations théologiques, mathématiques et physiques.
Un changement dans le discours mathématique - dans notre cas le changement
de la classification des lignes simples - aboutirait à la transformation profonde
de notre conception du divin et des structures fondamentales ontologiques. Si

nous admettions que la ligne hélicoïdale est une ligne simple, le nombre de

principes ontologiques constitutifs passerait de trois (A : le fini, B : l'infini, C :

le mixte)96 à quatre (A, B, C, ABC) ou à sept (A, B, C, AB, AC, BC, ABC)
Cela exigerait une nouvelle refonte du système philosophique entier.97

Hermias d'Alexandrie

L'auteur suivant, chez qui nous trouvons nos trois sortes de mouvements, est

Hermias d'Alexandrie qui fut l'un des élèves de Syrianus à Athènes, au côté de

Proclus,98 et est considéré comme le premier professeur de philosophie à

Alexandrie.99 En comparaison avec l'explication géométrique et ontologique
de Proclus, nous arrivons dans la problématique épistémologique. Dans son
Commentaire du Phèdre, oeuvre unique d'Hermias qui nous soit parvenue,100
Hermias présente un exposé sur cinq puissances cognitives de l'âme :

93 Cf. PROCLUS : In Eucl. Elem. def. IV. Friedlein 104,26-105,12.
94 Cf. PROCLUS : In Eucl. Elem. def. IV. Friedlein 105,13-18 ; 112,16-22 ; voir aussi In Eucl.

Elem. prop. V, theor. II. Friedlein 251,4-8 où l'on trouve une justification géométrique de Gé-

minus.
95 Cf. PROCLUS : In Eucl. Elem. def. IV. Friedlein 105,18-106,9.
96 Cf. ci-dessus, texte appartenant à la note n° 77.
97 Cf. RASHED, Marwan : La classification des lignes simples selon Proclus et sa transmission au

monde islamique. In : D'ANCONA, Christina / SERRA, Giuseppe (éds.) : Aristotele e Alessandro di
Afrodisia nella tradizione araba. Padova : Il poligrafo 2002, 257-279, surtout 264-270.

98 Selon Suda, cf. DAMASCIUS : Vita Isidori 101-105. Ed. C. Zintzen. Hildesheim : G. Olms
1967, 75-81 ; HERMIAS D'ALEXANDRIE : In Platonis Phaedrum scholia. Ed. P. Couvreur. Paris
1901 (repr. Hildesheim 1971), 92,6 : i> èraT^oç IIqoxXoç. En ce qui concerne la vie d'Hermias, cf.
HERMEIAS VON ALEXANDRIEN : Kommentar zu Platon 'Phaidros'. Übers, und eingel. von Hildegund

Bernard. Tübingen : Mohr Siebeck 1997, 1-3. Sur l'école philosophique d'Athènes au 4e

siècle, voir PROCLUS : Théologie platonicienne. Vol. I. Ed. H.-D. Saffrey et L. G. Westerink. 2eme

édition. Paris : Les Belles Lettres 2003, XXXV-XLVIII.
99 Cf. WESTERINK, Leendert Gerrit : Anonymous Prolegomena to Platonic Philosophy.

Amsterdam : North-Holland Publ. Company 1962, p. X.
100 Cf. Hermias d'Alexandrie : In Phaedrum scholia, VIII ; Hermeias von

Alexandrien : Kommentar zu Platon 'Phaidros', 3.



202 Ladislav Chvâtal

l'intellect, la pensée discursive, l'opinion, l'imagination et la sensation.101

Outre une explication de leurs caractéristiques,102 Hermias identifie diversement

ces puissances avec les interlocuteurs du Phèdre : une fois, Socrate est

image (sixwv) de l'opinion pertinente (êoÇa imrv-yxavova-a) alors que Lysias celle
de l'opinion non-réussie, erronée (iïéÇa anoTuyxavoucrd) ; la fois suivante,
l'opinion est personnifiée par Socrate, l'imagination par Phèdre et la sensation

par Lysias ; une autre fois encore, Lysias représente l'opinion, Phèdre la

pensée discursive et Socrate l'intellect.103 Dans le cadre de cette troisième
allégorie, Hermias nous informe que « le raisonnement » (o Xoyoç) coordonne
trois mouvements à l'intellect : l'un circulaire, l'autre spiraliforme et le

troisième rectiligne.104 Le mouvement de l'intellect est circulaire car « il
retourne à lui-même selon lui-même».105 En ne touchant « légèrement tous
ceux qui lui sont subordonnés » (àxgoS'i'yœg twv ImoKei^svcûv êniïïgâTTSTai) qu'à
un seul point dans sa connaissance, l'intellect ne s'occupe pas du tout des

« choses politiques »-106 II se meut en spirale s'il s'incline « en ligne droite »

vers la pensée discursive et la ramène « à la vraie disposition » (ngoç rrjv àXqS-Tj

k'Çiv) en ne cessant pas son mouvement circulaire.107 Enfin, le mouvement
rectiligne est aussi attribué à l'intellect dans la mesure où il accompagne
l'opinion dans son domaine de connaissance en la conduisant vers la pensée
discursive. Cet accompagnement aide la pensée discursive car elle peut dès lors

juger si l'opinion est bonne ou fausse.108

101 Cf. Hermias d'Alexandrie : In Phaedr. Couvreur 19,23-24 : navre et'criv a! yvuxnixaI
fovâfisiç rijç ifaxw vovç, iïiâvoia, iïôÇa, cpavracrta xal aïtr^triç.

102 Cf. Hermias d'Alexandrie : In Phaedr. Couvreur 19,23-20,3.
103 Cf. Hermias d'Alexandrie : In Phaedr. Couvreur 20,1-21,8.
104 HERMIAS d'Alexandrie : In Phaedr. Couvreur 20,27-28 : Tqittvjv yovv xlvij<rtv iïtôconv o

Xoyoç tu) v({), tvjv xuxXixyv, tIjv sXixoetiïij, xal tvjv xar' eù$u. Sur l'intellect et l'âme en tant que
cercles dans la philosophie de Proclus, voir BEIERWALTES, Werner : Proklos. Grundzüge seiner

Metaphysik. 2. Aufl. Frankfurt a.M. : V. Klostermann 1979, 165-217.
105 Cf. Hermias d'Alexandrie : In Phaedr. Couvreur 20,26-27.29.
106 HERMIAS d'Alexandrie : In Phaedr. Couvreur 20,28-32 : rrjv fisv xvxXixrjv [xi'wjo-iv

b'lbü)(TIV 0 Xoyoç TU) VU)] OTS 7TQOÇ BaUTOV Xa$' eaVTOV BTTlCTTQSCpeTŒl xal (LXQohiyUX; TU)V V1T0Xeillhu)V

smbgaTTZTai coansg xuxXoç smTïsdoç œç yaq exeîvoç xaTa nXsloua rj sv (rrjiieTov ovx dv dipSTai, ovto vouç

tïqoç savTov STWTTQscpofisvoç ovx dv toTç noXmxoTç xaXiv^nrj^TjosTat ngayfiao-iv. « Les choses politiques »

ici mentionnées ont déjà été introduites dans une allégorie concernant Lysis. Il s'agit de celle qui
les considère comme le meilleur exemple du domaine des choses illusoires (xâXXoç (paivofisvov),

matérielles (ttsqi ttjv uXtrjv), plurales (o%Xou nX^ouTog) qui n'apportent ni solitude, ni paix (fil)
iïtdyetv h 5Qtr)(i'iç, xal •gorvxiç) ; cf. In Phaedr. Couvreur 19,9-22.

1°7 Cf. Hermias d'Alexandrie : In Phaedr. Couvreur 20,32-21,2.
108 Cf. HERMIAS d'Alexandrie : In Phaedr. Couvreur 21,2-8. Sur la relation de la pensée

discursive et de l'opinion, voir In Phaedr. Couvreur 20,27-21,3.



Mouvement circulaire, rectiligne et spiral » 203

Denys l'Aréopagite

L'oeuvre de Denys l'Aréopagite joue pour notre enquête un rôle très

important car Maxime connut bien ses traités et les commenta.109 L'exposé
allégorique le plus détaillé de nos sortes de mouvement se trouve dans Les

noms divins. Dans un passage,110 Denys traite un autre titre du Bien - « la

Beauté » (xcmXov) - et, entre autres, le présente comme la cause efficiente, finale
et formelle (a'niov noir/nxov, reXtxov, nagaSsfyptaTixovY^ d'où vient tout être et
en qui tout être retourne.112 Il est aussi principe de « tous repos et

mouvements des intelligences, des âmes et des corps », situé lui-même au-
dessus des catégories du repos et du mouvement.113 En ce qui concerne le

mouvement des intelligences divines (oi Bsïoi vosç), elles se meuvent, d'une part,
en cercle (xivsûrS-ai xvxXixwç) car elles s'unissent aux illuminations sans

commencement et sans fin de la Beauté et du Bien ; d'autre part, en ligne
droite (xar' sûStïav) parce qu'en descendant selon leur providence vers les êtres

subordonnés, elles les amènent « directement » (sùSsîçî) à l'achèvement et la

perfection. Alors que le mouvement en spirale (èXixosiSwç) leur est attribué si

nous considérons ces deux fonctions ensemble, c'est-à-dire lorsque, tout en

exerçant « longitudinalement » leur providence, elles demeurent dans leur
identité « circulaire » en tournant autour du Bien et en le contemplant.114

Ces trois sortes de mouvements concernent aussi l'âme. Elle en vient au

mouvement circulaire de façon à rentrer en elle-même (97 e'tç saur^v eïcroiïoç) en

109 Voir par ex. MAXIME LE CONFESSEUR : Ambigua ad Thomam 5. Ed. B. Janssens. CCG 48.

Turnhout : Brepols 2002, 19-34, et quelques parties de Scholia in Corpus Areopagitum. Ed. B.

Corderus. PG 4. Paris 1857, 15-432 ; 527-576, cf. BALTHASAR, Hans Urs von : Das Scholienwerk
des Johannes von Skythopolis. In : Schol 15 (1940) 16-38 ; SUCHLA, Beate Regina : Die sogennanten
Maximus-Scholien des Corpus Dionysiacum Areopagiticum. In : NAWG 3 (1980) 33-66. Sur
l'influence de Denys l'Aréopagite sur Maxime, voir par ex. VÖLKER, Walther : Der Einfluss des

Pseudo-Dionysius Areopagita aufMaximus Confessor. In : LENHART, Ludwig (Hg.) : Universitas I -
Dienst an Wahrheit und Leben. Mainz: M. Grünewald 1960, 243-254; BELLINI, Enzo : Maxime
interprète du Pseudo-Denys l'Aréopagite. In : HEINZER, Felix / SCHÖNBORN, Christoph von
(éds.) : Maximus Confessor, Actes du Symposium sur Maxime le Confesseur. Fribourg (Suisse) :

Editions universitaires Fribourg Suisse 1982, 37-49 ; LOUTH, Andrew : St Denys the Areopagite
and St Maximus the Confessor. A Question ofInfluence. In : StPatr 27 (1993) 166-174.

110 DENYS L'Aréopagite : De divinis nominibus IV 7-10. Ed. B. R. Suchla. Corpus
Dionysiacum. Bd. I. Berlin/New York : de Gruyter 1990, 150,15-155,20.

111 Cf. Denys l'Aréopagite : D. n. IV,7. Suchla 1152,3-6.
112 Cf. Denys L'Aréopagite : D. n. IV,7. Suchla I 152,12-14 ; IV,10. Suchla I 154,20-22.
113 DENYS L'Aréopagite : D. n. IV,7. Suchla I 152,22-153,3 ; cf. IV,10. Suchla I 154,7-11.
114 DENYS L'ARÉOPAGITE : D. n. IV,8. Suchla I 153,4-9 ; cf. Koch, Hugo : Pseudo-Dionysius

Areopagita in seinen Beziehungen zum Neuplatonismus und Mysterienwesen : eine litterarhistorische

Untersuchung. Mainz : Kirchheim 1900, 150-154. Sur les trois sortes de mouvement chez Denys
en tant que la source d'un article de Thomas d'Aquin sur la contemplation (Summa Theologiae II,
2, q. 180, a. 6), voir HUGUENY, Etienne : Circulaire, rectiligne, hélicoïdal. Les trois degré de la

contemplation. In : RSPhTh 13 (1924) 327-331.



204 Ladislav Chvâtal

se détachant de la multiplicité des choses externes (àno twv êÇcu / àno tôov

noXXwv tùjv ëÇwSev) et à s'unifier elle-même à ses puissances d'intellection
(svoeiê^ ysvo/iivr/v ivoûcra Taîi; sviafwç vjvco/iimiç iïuvâ/iscri) dans une concentration.
Par ce processus, elle imite la simplicité, l'identité et l'infinité du Bien.115 Puis,
elle se meut d'un mouvement hélicoïdal dans la mesure où elle assimile

discursivement les connaissances divines (a! Ssal yvœeretç), à savoir d'une
manière logique et étendue (Aoyixœç xal ïïisÇoêixâ3f).116 Enfin, son mouvement
est rectiligne si elle se tourne vers le monde externe et si elle monte de la

pluralité externe à des contemplations simples et unifiées (àno tSiv sfojBsv [...]
km Tiif ànAâç xal yvcdfisvaç âmysTai Ssaigi'aç).117

La Beauté et le Bien sont, entre autres, la cause, la réunion et

l'accomplissement (a'hiôv xal cruvo%ixov xal negaç) de ces trois mouvements pour les

sensibles.118 En général, tout mouvement et tout arrêt procèdent de lui,
résident en lui, tendent vers lui et existent grâce à lui.119

En outre, Denys ose attribuer ces trois mouvements au dieu absolument
immobile bien qu'il ne se meuve pas comme les êtres au-dessous de lui.120 Il
faut considérer son mouvement rectiligne comme une « procession » (noôoâoç)

de ses énergies grâce auxquelles le cosmos s'engendre ; le mouvement circulaire
symbolise son identité et le retour du tout vers lui ; le mouvement hélicoïdal,
enfin, unifie ces deux caractéristiques.121

Sous un autre angle, le mouvement circulaire, chez Denys, est considéré

comme une expression de l'activité divine, celui rectiligne caractérise le monde
de la nature soumis à la nécessité et celui hélicoïdal présente la nature

115 Cf. Denys l'Aréopagite : D. n. IV,9. Suchla I 153,10-16.
116 Cf. Denys l'Aréopagite : D. n. IV,9. Suchla 1 153,17-154,1.
117 Cf. Denys l'Aréopagite : D. ». IV,9. Suchla 1154,2-6.
118 Cf. Denys l'Aréopagite : D. ». IV,10. Suchla 1154,7-11.
119 DENYS L'Aréopagite : D. ». IV, 10. Suchla I 154,10-11 : Aïo Traira, OTairiç mi xi'vtiiriç xai

si; où xai h (p xal siç S xai o5 svsxa.
12(1 DENYS L'Aréopagite : D. n. IX,9. Suchla I 213,7-14. Denys énumère ici huit types de

mouvement : 1. locomotion (<poQa) ; 2. altération (àXXoiaxri;) ; 3. hétération (STSQoiioiri;) ; 4.

transformation (rponlj) ; 5. mouvement topique [romxrj xivr)(nç) avec ses variantes a) rectiligne (ij
etâela), b) circulaire (ij xuxXoipoQixIj) et c) mixte (ij if ipiipoTv) ; 6. mouvement noétique (wijTij
xivriaiç) ; 7. mouvement psychique (ifenoj xivr/irig) et 8. mouvement physique (ipinrixà) xivijiriç). Cf.

l'explication de ce passage chez PS-MAXIME (probablement Jean de Scythopolis) : Scholia in
lihrum De divinis nominibus. PG 4, 381a-d; voir aussi Paraphrasis Pachymerae - Scholia in lihrum
De divinis nominibus. Ed. B. Corderas. PG 3. Paris 1857, 932d-933d. Sur la transmission de cette
doctrine grâce à la traduction arabe de 'Abdallah ibn al-Fadl al-Antâkî (XIe siècle après J.-C.),
voir RASHED : La classification, 274-279.

121 DENYS L'Aréopagite : D. ». IX,9. Suchla I 213,15-20 ; sur les inspirations de cette
thématique chez Proclus, voir KOCH : Pseudo-Dionysius Areopagita, 151-154.



Mouvement circulaire, rectiligne et spiral » 205

« composée » des êtres créés dotés de la volonté autonome et du libre
arbitre.122

IV. Conclusion

Notre attention a été attirée par la recherche des sources philosophiques de

Maxime le Confesseur sur le thème des sortes de mouvements. Tout d'abord,
nous avons examiné trois occurrences de ces variantes chez Aristote. Nous
avons dû constater la pluralité des classifications et des divisions des

mouvements dans La Physique et le De caelo, ainsi que plusieurs problèmes qui,
pris dans leur ensemble, empêchent de considérer les textes mêmes d'Aristote
comme les principaux de la conception de Maxime. De même, les

commentateurs d'Aristote ne s'avèrent pas des candidats plus convaincants.
Themistius et Simplicius n'ont rien apporté de plus qu'Aristote. Bien qu'il
éclaircisse la motivation d'Aristote sur les sortes de mouvement relatives -
l'aspect décisif est la trajectoire - Jean Philopon s'est surtout concentré sur la

problématique de la construction de la spirale.
Dans le cadre de la philosophie néoplatonicienne, Proclus s'appuie sur la

doctrine des Théurges dans son Commentaire sur le Timée en expliquant la

caractéristique « spiraliforme » du Temps. Le contexte ne sous-entend pas de

lien avec Maxime. On apprend plus du Commentaire sur les Eléments d'Euclide,
quoique Proclus traite ici uniquement des lignes simples, à savoir de la droite
et de la circonférence : avant Aristote, Platon différenciait déjà nos trois
lignes. Proclus les joint aux trois hypostases qui sont la base ontologique de

tout ce qui est. La structure géométrique des lignes est donc présente dans tout
être. En ce qui concerne l'âme et l'intellect, le mouvement circulaire
symbolise le retour en soi-même et l'unification avec le principe le plus haut,
alors que la ligne droite la providence stable et l'activité vers les êtres

inférieurs.
Avec Hermias d'Alexandrie, nous en venons à l'épistémologique. En

présentant cinq puissances cognitives de l'âme, Hermias attribue notre triple
mouvement à l'intellect. Il se meut en cercle en retournant toujours à lui-
même ; son mouvement est hélicoïdal quand il s'incline vers la pensée
discursive et la ramène en haut sans avoir cessé son mouvement circulaire ;

enfin, parce qu'il accompagne également l'opinion, l'intellect se meut selon la

ligne droite.

L'interprétation allégorique la plus minutieuse se trouve chez Denys
l'Aréopagite et comporte tous les niveaux de l'univers : le dieu, les

intelligences, les âmes et les sensibles. La symbolique fonctionnelle de nos

122 Cf. RlGGI, Calogero : Il creazionismo e il simbolo nello Pseudo-Dionigi. In : Sal 29 (1967)

300-325, surtout 316-322.



206 Ladislav Chvâtal

sortes de mouvements correspond grosso modo à celle de Proclus : le cercle

représente le retour, la concentration et l'unité ; la spirale, de son côté, la
connaissance discursive des choses divines et l'achèvement progressif du Bien ;

la droite, enfin, la providence et le rapprochement vers le bas. Denys souligne
surtout la cause de tout mouvement et de ses variantes.

S'il est vrai que Maxime ne s'occupe pas de ces interprétations allégoriques

- sans les refuser pour autant expressément - et que le ton sévère de son
exposé philosophique sur le mouvement123 dans la première partie de

YAmbiguum 7 renvoie plutôt à la tradition aristotélicienne « physique » du

mouvement, la progression des arguments suivants - par exemple
« l'attraction » du tout par le Beau suprême124 - évoque plutôt le contexte
spirituel et gnoséologique d'Hermias et de Denys.

La réponse complète à la question initiale sur l'identité « des plus assidus

observateurs des êtres » peut uniquement surgir lorsque une autre enquête

concernant la définition originale125 de Maxime de la Ki'vr)<rtç sera achevée. Pour
l'instant, nous pouvons nous en tenir à l'hypothèse selon laquelle Aristote et

ses commentateurs ne peuvent être considérés comme des candidats sérieux au

poste de source immédiate de Maxime le Confesseur en ce qui concerne les

trois sortes de mouvement citées dans YAmbiguum 7. Il faudrait plutôt
chercher un modèle dans la tradition philosophique néoplatonicienne qui nous
fournit une interprétation allégorique des sortes de mouvements et souligne
son aspect épistémologique et ontologique. Le candidat le plus sérieux pourrait
bien être finalement Denys l'Aréopagite.

123 Cf. Maxime le Confesseur : Ambig. Io. 7. PG 91,1072all-d2.
124 Cf. Maxime le Confesseur : Ambig. Io. 7. PG 91,1073cl-l077b9.
125 Cf. Maxime le Confesseur : Ambig. Io. 7. PG 91,1072b9-13.


	"Mouvement circulaire, rectiligne et spiral" : une contribution à la recherche des sources philosophiques de Maxime le Confesseur

