
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 54 (2007)

Heft: 1-2

Artikel: La loi de la nature chez Plotin

Autor: Song, Euree

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760534

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760534
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Euree Song

La Loi de la nature chez Plotin

Malgré l'intérêt croissant porté à l'éthique de Plotin, peu d'études ont jusqu'à
présent tenté d'exploiter la notion plotinienne de la loi. Cette négligence dans

les recherches reflète combien la dimension politique et juridique de la

philosophie plotinienne est sous-représentée. Cette lacune ne doit néanmoins pas

nous étonner au vu de l'image conventionnelle que l'on a de Plotin comme
métaphysicien, préoccupé d'une ascension intellectuelle qui s'achève dans

l'union avec Dieu et, par conséquent, aussi bien détaché de ce monde sensible

que désintéressé à l'égard des affaires humaines (on qualifie du reste tour à

tour Plotin et sa doctrine de « Platon sans politique »! et de « Platonisme sans

Socrate »2).

En dépit du purisme intellectuel de Plotin, il ne faudrait pas s'empresser de

lui attribuer un abandon total de la vie pratique au profit de la vie contemplative.

En effet, la théorie de « l'échelle des vertus » avancée au traité I 2 [19]
affirme que la vie pratique fait partie intégrante de la vie philosophique, puisque
la vertu « politique » constitue une étape indispensable de la divinisation
progressive de l'homme.3 Figure idéale, le Sage plotinien possède donc non seulement

la sagesse théorique, mais aussi la sagesse pratique.
Toutefois, on risque d'exagérer en faisant du Sage plotinien le Roi-Philosophe

de Platon. La vertu « politique » du Sage plotinien semble plus rivée au
domaine privé que publique car elle se limite à maîtriser les appétits et les

affections de l'individu, comme Plotin l'envisage dans le traité susmentionné.

Là, le mot « politique » semble n'entretenir aucun lien apparent avec les affaires

publiques (res publica).'' De ce point de vue, il semble plutôt étonnant,
voire mystérieux, que le Sage plotinien ne soit pas un ermite solitaire plus
radical. A force d'entendre répéter la bienveillance du Sage plotinien, on

1 THEILER, Willy : Plotin zwischen Platon und, Stoa. Dans : REVERDIN, Oliver (éd.) : Les

Sources de Plotin Entretiens sur l'antiquité classique V). Vandoevres-Genève : Fondation
Hardt I960, 67.

2 BRÖCKER, Walter : Piatonismus ohne Sokrates. Ein Vortrag über Plotin. Frankfurt a.M. :

Klostermann 1966.
3 O'MEARA, Dominic J. : Vie politique et divinisation dans la philosophie néoplatonicienne.

Dans : GOULET-CAZÉ, M.-O. et al (éd.) : 20QIH2 MAIHTOPES « Chercheurs de sagesse ».

Hommage a Jean Pépin. Paris 1992, 501-510 ; Platonopolis. Platonic Political Philosophy in Late

Antiquity. Oxford : Clarendon Press 2003, 40-44.
4 NESCHKE-HENSCHKE, Ada : Platonisme politique et théorie du droit naturel. Contribution à

une archéologie de la culture politique européenne I. Louvain-la-Neuve : Éd. de l'Institut supérieur
de philosophie 1995, 213.



La Loi de la nature chez Plotin 179

n'ignore plus que, chez lui, le souci de soi véritable n'exclut ni la sollicitude
du corps, ni celle d'autrui.5 On se demande pourtant si Plotin peut présenter

un raisonnement en faveur d'une éthique du Sage si admirable. Plus frappant
encore, Plotin accuse les Gnostiques, au traité II 9 [33], de se borner à leurs
intérêts personnels, de ne pas s'intéresser à la communauté humaine (cf. to où

Koivov nqàç aXXovç àvSqconouq xal to Tvjç Xßelaq fjt6vov).b Mais comment justifier ce

reproche? Et comment faut-t-il concevoir la vie « commune »

L'un des angles de réponse possible consiste à prendre en considération la

notion plotinienne de loi. Dans cet exposé, je m'appliquerai plus particulièrement

à dégager la signification systématique de la notion « loi de la nature »

dans le cadre de l'éthique plotinienne. D'abord, j'essaierai de déterminer ce

que signifie l'expression « loi de la nature » chez Plotin, en en faisant émerger
le fond métaphysique sous-jacent. Ensuite, je chercherai à établir le rapport
entre « loi de la nature » et justice. Enfin, je tenterai de répondre aux questions
formulées ci-dessus à l'aide de la notion de « loi de la nature ».

1. La Loi de la nature et la nécessité de la descente de l'âme dans
LA PERSPECTIVE TÉLÉOLOGIQUE

Revenons-en au premier point : qu'entend Plotin par « loi de la nature »

Dans le corpus plotinianum, on trouve deux occurrences de cette expression
dans le traité intitulé Sur la descente de l'âme dans les corps (Enn. IV 8 [6]). Pour
ce qui est de la première occurrence, il s'agit de la descente de l'âme particulière

dans le corps. Quant à la seconde, elle concerne le déploiement intellectuel

- également conçu comme une descente (katabasis) - à partir de l'Intellect
jusqu' à l'âme. Dans les deux cas, la « loi de la nature » exprime une certaine
nécessité qui relève de la nature. En quel sens faut-il comprendre une telle
nécessité? A quoi la nature se réfère-t-elle Pour faciliter l'accès à ces questions,
il convient d'esquisser d'abord brièvement le sujet central du traité.

Héritier du platonisme, Plotin s'efforce de concilier deux conceptions
divergentes de la descente de l'âme chez Platon: la descente de l'âme considérée,
d'une part, comme l'emprisonnement ou le châtiment d'une faute (dans le

Phédon, le Phèdre et la République7) et, d'autre part, comme la mission divine
remplissant une fonction organisatrice dans le gouvernement de l'univers

5 À ce propos, voir l'étude de SCHNIEWIND, Alexandrine : L'Ethique du sage chez Plotin. Le

Paradigme du Spoudaios. Paris : Vrin 2003, ch. 6-7.
6 II 9 [33] 15, 18-20 : « Ce qui leur [se. aux Gnostiques] reste, c'est à rechercher le plaisir, à

songer à eux, à éviter toute société avec les autres hommes et à se borner à leurs intérêts (to où

xomov ttqÔç ciÀAovç àvS(>(!mouç xai to t% xeelaç fjtovov) » (trad. Bréhier). J'utilise la traduction de

Bréhier, en la modifiant parfois légèrement : BRÉHIER, Emile : Plotin, Ennéades. Paris 1924-1938.
7 PLATON : Phédon 62 b 2-5 ; 67 d 1 ; 113 dl-114 c6 ; Phèdre 246c2-6, 248 c5-8, 249a 5-bl ;

République 619 d7.



180 Euree Song

(dans le Timée)ß Dans ce contexte, Plotin tend plus particulièrement à

déterminer si la descente de l'âme dans le corps est nécessaire ou volontaire.
D'après lui, on peut affirmer sans contradiction que la descente de l'âme est à

la fois nécessaire et volontaire. Toutefois, ces deux notions doivent être

comprises dans un sens bien particulier. En effet, la « nécessité » ne peut en aucun
cas être confondue ici avec une contrainte totalement extérieure, et le « volontaire

» n'a rien à faire avec la notion de choix délibératif.9 Une fois ces deux

notions précisées, « il n'y a pas de contradiction entre la nécessité et le volontaire

», déclare Plotin au début du chapitre 5. C'est à partir de ce point de vue

qu'il introduit la « loi de la nature ». Examinons le passage où apparaît la
première occurrence de cette expression :

« C'est toujours, d'une part, involontairement qu'on va au pire ; mais comme on

y va par son propre mouvement, on peut dire qu'en subissant l'influence de ce

qui lui est inférieur, on subit la peine de ce que l'on a fait. D'autre part, puisqu'
il est éternellement nécessaire en vertu d'une loi de la nature que l'on subisse et
fasse ces choses, que l'être qui se joint [se. au corps] en descendant de ce qui est
au-dessus de lui-même vient, par son arrivée, au-devant du besoin d'un autre, on
n'est en désaccord ni avec la vérité, ni avec soi-même, en disant que c'est Dieu
qui l'a envoyé. »10

Dans ce texte, Plotin indique que l'âme descend d'une part « par son propre
mouvement (cpogçt [...] olxela) », d'autre part en vertu d'une « loi de la

nature (tpûcrecoç vô/x,w : 11)». Selon celle-ci, il est éternellement11 nécessaire que
l'âme descende pour subvenir aux besoins du corps. Plotin met en rapport
cette nécessite de la descente de l'âme selon la « loi de la nature » avec la
mission de Dieu dans le Timée de Platon. C'est grâce à cette référence platonicienne

que nous saisissons que la « loi de la nature » s'opère dans un cadre

cosmologique.
Pour préciser le sens de la « loi éternelle de la nature », il convient de

consulter le chapitre précédent du même traité, dans lequel Plotin soutient
l'ordre éternel de l'univers. En dégageant le raisonnement sous-jacent au récit
du Timée, il indique que « les choses dans la nature du Tout [...] adviennent et
existent toujours de la même manière (a yàg sv (pvaet serri tüv oAcov, [...] rà àsl

ovtco ytyvô/isvâ rs xai ovra) ».12 II suggère ainsi de ne pas lire le Timée comme
une cosmogonie portant sur la génération temporelle du monde, mais comme

® PLATON : Timée 34b8 ; 41 a7-42 e4.

' Pour une discussion détaillée voir O'BRIEN, Denis : Le volontaire et la nécessité. Réflexions

sur la descente de l'âme dans la philosophie de Plotin. Dans : Revue philosophique 167 (1977) 401-
422 ; Théodicée plotinienne, théodicée gnostique. Leiden/New York : Brill 1993, 14, note 24.

IV 8 [6] 5, 8-14.
11 Contrairement à Bréhier et Lavaud qui ont adopté àiTui), correction de âiMtoç (11) par

Kirchhoff, je garde le texte établi par H.-S avec Armstrong, Igal et Harder.
12 IV 8 [6] 4, 40-42.



La Loi de la nature chez Plotin 181

une cosmologie expliquant la structure perpétuelle du monde, à savoir « la

nature du Tout ». La « loi de la nature » me semble désigner l'ordre éternel de la

nature du Tout qui est exprimé dans la manière dont les choses se comportent
toujours. Grâce à cette loi de la nature, l'âme descend donc nécessairement

tout en suivant sa propre nature. Il s'agit ici d'une nécessité provenant de la

nature de la chose, qui elle-même fait partie de la nature du Tout.
D'après Plotin, une telle nécessité comporte également un caractère volontaire.

En effet, l'âme descend « par son propre mouvement » ou par « une libre
inclinaison (ôonfj avTS^outritp) », comme il l'écrit plus loin.13 Dans un contexte
analogue, il propose de concevoir ce « volontaire » comme un élan naturel,

presque comparable à l'appétence pour le mariage.14 Une telle tendance naturelle

s'accorde avec la loi de la nature. C'est donc ainsi que la descente volontaire

de l'âme s'intègre dans la nécessité cosmologique.
Plotin présuppose une conception particulière de la nature qui rend justement

possible cette conjonction de la nécessité et du volontaire. Pour faire
ressortir les caractéristiques de la conception de la nature dont il est ici question,
j'aimerais me référer au texte suivant :15

« Ainsi donc, bien qu'elle soit divine et issue des régions supérieures, l'âme vient
à l'intérieur d'un corps, puisqu' elle, étant le dieu de dernier rang, vient ici par
une libre inclinaison et à cause de sa puissance, et pour mettre en ordre ce qui est

après elle; et si elle fuit au plus vite, elle ne subit aucun dommage pour avoir pris
connaissance du mal et celle de la nature du vice et pour avoir rendu visible ses

puissances et fait apparaître des œuvres et des activités : toutes ces puissances,
inactives dans le monde incorporel, seraient en vain si elles ne passaient jamais à

l'acte ; et l'âme elle-même ignorerait qu'elle les possède, si elles ne se manifestaient

et ne procédaient d'elle ; car l'acte manifeste partout la puissance qui sans

lui demeurerait totalement cachée, comme inapparente, et inexistante puisqu'elle
n'existerait jamais réellement. »

Ce texte expose le cadre téléologique de la conception plotinienne de la
nature. A première vue, Plotin semble reprendre simplement l'idée aristotélicienne

selon laquelle la nature ne fait rien en vain (ßänpJ)16 en affirmant
l'utilité de l'actualisation de la puissance inerte. Par conséquent, l'âme descend

dans le corps pour activer ses propres puissances, c'est-à-dire pour réaliser sa

nature. Cependant, Plotin doit également sa conception de la nature à la téléo-

logie platonicienne. Platon avance dans le Phédon - et notamment dans le

13 IV 8 [6] 5, 26.
14 IV 3 [27] 13, 17-19. Cf. O'BRIEN, supra.
15 IV 8 [6] 5, 24-35.
1(> ARISTOTE : Cael. I 4, 271a33 ; PA II 13, 658a9 ; Pol. I 8, 1256b21. Sur la téléologie

d'Aristote voir FREDE, Dorothea : Aristoteles über Leib und Seele. Dans : BUCHHEIM, Thomas /
FLASHAR, Helmut / KING, Richard (éd.) : Kann man heute noch etwas anfangen mit Aristoteles

Hamburg : Felix Meiner 2003, 90f.



182 Euree Song

contexte de la critique d'Anaxagore - une étiologie qui aboutit à un optimisme
selon lequel tout serait organisé de façon optimale en suggérant « le bien et le

requis (99 c5 :rô àyaâov xai Mov) » comme une cause finale relevant de

l'ensemble de l'univers.17
En bon platonicien, Plotin tient à maintenir la bonté et la convenance

(Zweckmäßigkeit) de l'univers. Au milieu de ch. 6 de notre traité, il écrit :

« Car il n'y a en fait rien qui empêche n'importe quelle chose de prendre part
à la nature du bien à la mesure de ce qu'elle est capable de recevoir. »ls II semble

que Plotin explique la bonté du monde par la bienveillance de Dieu dans le

Timée. En effet, il parle d'« une puissance ineffable, qui est dans les êtres
supérieurs19 et qui ne doit pas s'immobiliser, comme bornée par la jalousie (oîov

nsgiygâil/avra (p%v<p) ».20 Cette explication rappelle le Dieu démiurgique qui est

bon et ne ressent aucune jalousie à l'égard de qui que ce soit (Timée 29el-3).
Pourtant, il faut relever que Plotin ne mentionne pas ici le mot « Dieu » : en

effet, il emploie plutôt des expressions profanes, comme « puissance ineffable »

et « nature du bien ».21 Cela correspond tout à fait, me semble-t-il, à son

interprétation naturalisante du Timée.

Plotin admet en fait un principe général de productivité et, par conséquent,
attribue à toute nature une productivité inhérente. Ainsi écrit-il: « De même,
les âmes ne doivent pas exister seules, sans qu'apparaissent les produits de leur
activité, s'il est vrai qu'il est inhérent à toute nature de produire après elle et
de se déployer (arnsg kxatrrfi ipûasi toîjto evscrTi to /ist' avTgv rniaîv xai
èt;eÀlTTe<r3-ai) »,22 C'est dans cette perspective qu'il envisage « la pensée discursive

» à partir de l'Intelligible. Dans ce contexte intervient la deuxième occurrence

de « la loi de la nature » :

« Et de même que la pensée discursive (i? voegà SiéÇoSoç) est une descente jusqu' au

terme inférieur [à l'Intellect] - car elle ne peut remonter au-delà, mais elle doit,
agissant hors d'elle - même et ne pouvant rester en elle-même, par une nécessité

et une loi de la nature ((pvo-ecoç Sy àvàyxfi xai vo/tig) parvenir jusqu' à l'âme. >>22

17 Pour une discussion détaillée, voir FREDE, Dorothea : Piatons Phaidon. Der Traum von der

Unsterblichkeit der Seele. Darmstadt : WBG 1999, 115f.

IV 8 [6] 6, 16-18.
19 Plus bas, Plotin parle d'une « puissance incommensurable». Il s'agit de la puissance « dans

les êtres intelligibles (èv votitoïç. 24) ».

20 IV 8 [6] 6, 11-13. cf. 4, 2-5. Au ch. 1 du traité V 4 [7], Plotin met la perfection et la

maturité en rapport avec la donation et la productivité.
21 Plotin est si réservé qu'il utilise le mot oïov pour indiquer le sens métaphorique de la

jalousie par rapport à la puissance ineffable, et ce peut être afin d'éviter d'alimenter

l'anthropomorphisme de la cosmologie que suggère le mot « jalousie ».

22 IV 8 [6] 6, 6-8.
22 IV 8 [6] 7, 17-21.



La Loi de la nature chez Plotin 183

« La loi de la nature » est ici reliée à l'activité de la nature productrice. On

peut donc supposer que « la loi de la nature » se réfère à une nécessité de

l'activité de la puissance débordante de la nature.
Il faut souligner ici que Plotin voit la finalité de l'activité productrice dans

la communication du bien. D'abord, il décrit la puissance productrice dans

l'Intelligible comme bienfaisante. Cette puissance incommensurable produit
de façon à ce que tous les êtres produits participent, dans la mesure où ils sont
capables de recevoir, à la nature du bien.24 Cette production constitue donc

une donation du bien. Ensuite, il ajoute que la nature sensible imite la nature
intelligible autant qu'il lui est possible. La nature est donc dans son ensemble
bienfaisante. Nous somme en présence d'une métaphysique du Don, autrement

dit, d'une métaphysique de la Grâce.25

A la lumière de cet arrière-fond métaphysique, la descente de l'âme s'avère

justement soumise au « bien et (au) requis », pour reprendre les termes du Phé-

don. En répondant au besoin de l'autre, l'âme répond à l'exigence de la nature
du Tout fondamentalement bienfaisant comme à sa propre nature. De cette
considération, Plotin tire la morale suivante : « Il est mieux pour l'âme d'être
dans l'intelligible, mais il est assurément nécessaire qu'elle participe aussi au

sensible, puisqu'elle est une telle nature; et elle ne doit pas s'irriter contre elle-
même (ovk ajavaxryrBov aùryv saury), si tout n'est pas au mieux, étant donné

qu'elle occupe un rang intermédiaire parmi les êtres {fiscryv -râÇiv èv toîç
ouaiv) ».2é II suggère ici que l'âme doit accepter sa nature tout en ayant
conscience de sa place dans la hiérarchie des êtres.27

Bien que, d'après Plotin, « la loi de la nature » assure la communication du

bien à tous les êtres, ceux-ci ne sont pas égaux ni en mérite ni en capacité de le

recevoir. De cette inégalité résulte un degré de possession du bien différent

pour chaque être. Plotin semble accepter une règle de la distribution du bien

en fonction du mérite. Cette remarque nous conduit à mon deuxième point,
c'est-à-dire au rapport entre « loi de la nature » et justice.

24 Dans la discussion sur la liberté du traité VI 8 [39] 10, 32-35, Plotin développe une idée
inédite selon laquelle le Bien lui-même, en tant que principe de la liberté, peut être conçu comme
« nécessité » et « loi » : « Et celui qui ne s'oriente pas vers un être différent de lui a en lui une
surabondance de puissance ; il n'est pas arrêté par la nécessité, mais il est lui-même la nécessité et
la loi des autres êtres ».

25 Pour l'expression « grâce », voir IV 8 [6] 6, 23 : h %âgm iovroç.
26 IV 8 [6] 7, 2-6.
27 Cf. II 9 [33]13, 5-6. Plotin préconise d'accepter « avec douceur (ttqckdç) » la nature du

Tout.



184 Euree Song

2. « LA LOI DIVINE »: LA JUSTICE SUR LE PLAN DE L'ORDRE DE L'UNIVERS

La loi de la nature, telle que nous venons de la voir, semble ne présenter aucun

rapport apparent avec la notion de justice. Pourtant, une lecture plus attentive
révélera un lien profond. Pour expliquer ce lien, je propose de revenir tout
d'abord sur la descente de l'âme. Le point décisif réside dans le fait que Plotin
postule une certaine loi qui réglerait la manière ou le mode de la descente.

Au ch. 5 du traité IV 8 [6], Plotin introduit - à côté de « la loi de la

nature » - « la loi divine » en se référant au mythe platonicien du jugement des

âmes selon leur mérite: « le mot de « jugement » montre en fait ce qui arrive

par la loi divine (ß-ea-fiö) Selcp) ».28 II semble ici reprendre la « loi d'Adrastée
(Sscrptog ts AdgaoTalaç) » citée dans le Phèdre (248 c 2) 29 : celle-ci relève du mode
de l'incarnation des âmes. Il est significatif qu' Adrastée soit une épithète de

Némésis, à savoir de la justice distributive.30 La loi divine en question se

retrouve au ch. 24 du traité IV 3 [27], où elle est expressément reliée à la justice :

« Mais puisqu'il y a plusieurs lieux, c'est-à-dire un lieu pour chaque corps, le lieu
où va l'âme doit varier en fonction de la disposition morale de cette âme et des

décrets de la justice dans les êtres (nagà sv toîç oiïtri dîxriç). Personne en effet

ne peut jamais échapper à ce qu'il mérite de subir en punition des injustices qu'il
a commises, car la loi divine (o SsToç vopioç] est inéluctable, étant donné qu'elle
comporte en elle-même la capacité d'exécuter sa sentence dès que le jugement est

prononcé. »31

Plotin soutient ici que « la loi divine » veille à ce que chaque âme soit conduite
à la place qui lui revient. Il s'impose à lui que le placement de chacune est
effectué selon « la justice dans les êtres ». Il affirme ainsi un ordre moral organisant

les êtres. En conséquence, le châtiment des méchants et la récompense des

bons sont prévus au sein de cette hiérarchie des êtres. Il s'agit du noyau de sa

théorie de la providence, et notamment de sa doctrine de la théodicée. Une
étude exhaustive de cette partie épineuse de la théorie plotinienne dépasserait

l'objet de mon exposé. Je me contenterai donc de relever quelques aspects
fondamentaux de sa théorie de la providence32: 1. La providence est l'activité de

28 IV 8 [6] 5, 21-22.
29 Cf. la déesse Adrastée liée à la justice dans la République 451 a 4-5 ; « Tordre et la loi du

destin » dans les Lois X 904 c 8-9.
30 LAVAUD Laurent, dans : Plotin, Traités 1-6, Traduction sous la direction de Luc Brisson et

Jean-François Pradeau. Paris : Flammarion 2002, 264, Note 79.
33 IV 3 [27] 24, 6-11. J'adopte la traduction de Brisson légèrement modifiée. BRISSON Luc:

Plotin, Traités 27-29, Traduction sous la direction de Luc Brisson et Jean-François Pradeau. Paris :

Flammarion 2005.
32 Cf. DRAGONA-MONACHOU, Myrto : Divine Providence in the Philosophy of the Empire.

Dans : HAASE, W. (éd.) : ANRW 36 : 7 (1994) 4476-4486.



La Loi de la nature chez Plotin 185

l'âme du monde; 2. Elle est destinée au monde sensible; 3. Elle est conforme à

l'Intellect33; 4. Elle est la structure morale du monde.
Dans cette perspective, Plotin envisage une raison légiférante sur le plan de

l'univers, présentant celui-ci comme une « cité régie par de bonnes lois (tï)v
euvotiou^hyv ttoXiv) »,34 La « providence », prise dans son sens propre, désigne

en fait l'activité d'une telle raison de l'univers. A ce propos, je voudrais citer
un texte clé:35

« La raison de l'univers (S Xôyoç rov navToç) ressemblerait plus à la raison qui établit

l'ordre et la loi dans une cité [xotr^ov irôXeœç xal vô/tov), parce qu'elle sait
d'avance ce que les citoyens vont faire et pourquoi ils vont le faire ; cette raison
en effet légifère (vouoSztovvtoç) en tenant compte de tout cela et elle tisse ensemble

(a-vvvipawovToç)^ avec lois toutes les affections et toutes leurs actions, et les

louanges et les blâmes qui s'y attachent, de telle sorte que tout ce qui arrive dans

la cité se produit comme dans un chœur de manière pour ainsi dire spontanée
(oiov auTo/iaTtf) et dans un accord. »

C'est à cette raison de l'univers qu'il attribue la sagesse pratique.37 Certainement

peut-elle être comparée à un intellect pratique parfait. Chez Plotin,
l'ordre politique de l'univers est donc essentiellement un ordre raisonnable.
Cet ordre raisonnable de la cité cosmique est justement œuvre de la
providence. On peut donc constater que, loin de miner la rationalité de l'univers,
la providence en constitue la structure raisonnable même. Ce point crucial est
à garder en mémoire.
Abordons maintenant un point plus intriguant : Plotin suggère que la
providence opère selon un principe mathématique, à savoir « l'égalité
proportionnelle». Au ch. 3 du traité III 3 [48], il affirme :

« Ainsi, du commencement à la fin, la providence vient d'en haut ; elle est égal,

non selon la nombre, mais selon la proportion (oix ï<rtj oîov xar' àgiSfiôv, àXXà

xar' avaXoylav), qui est différent dans le lieu différent, comme, dans un animal,
tout est lié du commencement à la fin ; mais chaque partie a sa propre fonction
[...]. Les différentes parts ont un acte différent. »38

En d'autres termes, l'ordre de l'univers s'exprime dans la proportion
géométrique et non dans la proportion arithmétique. Il s'agit ici en fait d'une

33 Cf. VI 8 [39] 17, 9-12 ; V 9 [5] 5, 28-9 : l'Intellect comme « le législateur premier, mais

plutôt la loi d'être même ».
34 III 2 [47] 17, 87.
35 IV 4 [28] 39, 11-17. Plotin veut ici différencier cette raison de l'univers de la raison

séminale. Sur la double raison de l'âme du monde et la distinction correspondante entre
providence en haut (au sens propre) et providence en bas destin), voir III 3 [48] 4, 9-13 ; 5, 15-21.

3(> Ce texte, notamment l'expression « tisser ensemble», évoque la discussion sur la science de

la politique chez Platon, Politique 305 e.

37 Cf. IV 4 [28]11, 24-25 : xa%Xov efoat oïov xôir/iov (pQoviti<riv so-TÜxrav.

38 III 3 [48] 5, 1-13.



186 Euree Song

idée pythagoricienne que Platon reprend dans le Gorgias, et notamment dans

sa critique de Calliclès, qui lui-même fait appel à « la loi de la nature (483 e 3:

vôfiov ys tov Tvjç (pvtrsioç) » pour justifier le droit du plus fort. Socrate dit (507e-

508a) :

« Certains sages disent, Calliclès, que le ciel et la terre, les dieux et les hommes
forment ensemble une communauté, qu'ils sont liés par l'amitié, l'amour de

l'ordre, le respect de la tempérance et le sens de la justice. C'est pourquoi le tout
du monde, ses sages, mon camarade, l'appellent kosmos ou ordre du monde et

non pas désordre ou dérèglement [...] Au contraire, tu n'as pas vu que l'égalité
géométrique est toute-puissante chez les dieux comme chez les hommes, et tu
penses qu'il faut s'exercer à avoir plus que les autres En fait, tu ne fais pas
attention à la géométrie (trad. Canto) ».

« L'égalité géométrique (508 a 6 : y hroTtig y yeuifiSTgixy) » opposée à la
tendance de la pleonexia s'avère un principe moral de la vie commune. Dans le

cadre politique, elle semble avoir assumé la fonction de la justice distributive.39

A ce propos, il faut rappeler que, d'après Plotin, tous les êtres de la cité

cosmique ne sont pas égaux en mérite. La providence règle le placement des

âmes dans ce monde selon leur mérite respectif. J'évoquerai à ce propos une
définition platonicienne de la justice, consistant à « distribuer à chacun selon

son mérite ».40 J'en conclus donc que la providence s'effectue en fonction de la

justice distributive. De fait, nous avons déjà vu que Plotin admet une justice
universelle régnant sur les êtres. Puisque la justice constitue un aspect essentiel
de l'ordre de la nature, on peut dire qu'elle est inscrite dans « la loi de la

nature ». La justice représente dés lors le côté rigoureux et exigeant de « la loi
de la nature », tandis que la grâce, elle, en incarne l'autre côté, généreux et
bienfaisant.

3. Conclusion : Vivre selon la loi de la nature

Que signifie alors « la loi de la nature » pour nos vies Comme il a été déjà

suggéré, « la loi de la nature» offre deux perspectives de l'éthique. On peut,
d'une part, concevoir une « éthique du don » en se référant à la tendance

naturelle à communiquer le bien.41 D'autre part, on peut développer une
théorie de la justice en s'appuyant sur l'ordre de la distribution du bien. La

première perspective permet de débarrasser l'éthique plotinienne du reproche
de l'égoïsme. En outre, elle peut fournir une base théorique de la bienveillance

39 CANTO, Monique : Platon. Gorgias. Paris : Flammarion 1987, 348, n. 191. NESCHKE-

HENTSCHKE, A. : Platonismuspolitique 1995.

4" Cf. (Ps-) Platon : Definitiones 411e2. Voir NESCHKE-HenTSCHKE, A. : Platonismus

politique 1995, 28 ; 171.
41 O'MEARA, Dominic J. : Plotin. Une introduction aux Ennéades. Fribourg : Academic Press

Fribourg/Paris : Cerf 20042, 125.



La Loi de la nature chez Plotin 187

et du souci de l'homme à l'égard de son corps et d'autrui. La bienveillance

peut ainsi être considérée comme un fondement de la moralité de l'homme en

général, et non uniquement comme celle du Sage. Cela signifie que tout un
chacun est au fond bienveillant, que cela soit conscient ou non. C'est de cette
perspective que s'ouvre une éthique de la philanthropie. C'est une approche
douce de l'éthique.

Cependant, la notion de « loi de la nature » peut tout aussi bien susciter

une approche dure. La seconde perspective - celle de la justice - permet
d'établir les exigences de la moralité en les fondant sur l'ordre de la nature. On
peut parler ici d'une obligation morale. En effet, « la loi de la providence » est

obligatoire car elle sanctionne la faute morale.42

Loin de se soumettre aveuglément à une autorité, l'obéissance à « la loi de

la providence »43 consiste justement, d'après Plotin, à vivre en accord avec la
raison. Car la providence n'est rien d'autre que l'activité de « la raison de

l'univers » : « L'action faite par l'intempérant n'est pas plus conforme à la

providence ; car celle-ci s'accorde avec la raison. »44 Vivre conformément à la

providence revient donc à vivre « selon la droite raison » en ayant pour guide
sa propre raison. Afin de vivre en accord avec la raison de l'univers, on doit
être actif en se raisonnant soi-même.45 Par conséquent, la conception
plotinienne de la providence divine ne conduit pas au quiétisme, comme en

témoigne le passage suivant :46

« Ce n'est pas à Dieu à combattre pour les pacifiques ; la loi veut qu'à la guerre
on trouve son salut dans la bravoure et non dans les prières. On n'obtient pas de

récoltes en priant, mais en prenant soin de la terre ; et l'on est mal portant, si

l'on néglige le soin de sa santé. [...] La mort vaut mieux que la vie pour ceux qui
ne vivent pas comme le veulent les lois de l'univers ; et quand des ennemis

surviennent, si la paix leur était conservée malgré leurs folies et leurs vices, la

providence serait bien négligente de laisser dominer les plus faibles. Les méchants

ont le pouvoir grâce à la lâcheté de leurs sujets : c'est justice, et le contraire serait

injuste. »

42 Pour une discussion voir RlST, John M. : Plotinus and Moral Obligation. Dans : HARRIS,
R.B. (éd.) : The Significance of Neoplatonism. Albany, N.Y. : International Society for Neo-
platonic Studies, 217-234.

43 Plotin emploie cette expression dans le traité III 2 [47] 9, 6-8 : « Vivre de par la loi de la

providence, c'est-à-dire en vérité faire ce que la loi commande [toûto os èmn i/û/ioj nQovoiaç Çanira, S

è'é kern TÏQCITTOVTa OfTU. 0 VOflOÇ aiJTTjç XS'yEl) ».
44 III 3 [48] 5, 46-49.
45 III 1 [3] 10, 4-15. Chappuis observe dans ce passage « une impressionnante surabondance de

verbes d'action (rroarrsiii, rneni) » et souligne que les âmes actives agissent selon la raison droite, c'est-
à-dire par elles-mêmes. CHAPPUIS, Marguerite : Plotin. Traité 3. Paris : Cerf 2006, 132f.

45 III 2 [47] 8, 36-52.



188 Euree Song

Il est également important de noter que Plotin voit la dignité de « la race
humaine »47 dans la rationalité et dans la justice de ses rapports avec autrui :48

« La race humaine (to àvS-Qwmvov jévoç) ne perd pas sa rationalité (ré Xoyixov

zfaai) ; elle a, sinon le plus haut degré, au moins une part de sagesse,

d'intelligence, d'art et de justice, dans les relations mutuelles (Sixaioo-uwriç, rîjç yovv

7TQoç àXXriXouç ïxatrroi) - même quand on fait tort à quelqu'un, on croit agir
justement et le traiter selon son mérite. Ainsi l'homme est une noble (xaXov)

créature, aussi noble qu'elle peut l'être ; et dans le tissu de l'univers, il a un
meilleur sort que tous les animaux qui vivent sur la terre. »

A cet égard, il faut souligner que Plotin apprécie non seulement la justice de

l'âme individuelle, mais également la justice relevant de la communauté
humaine. Ainsi, il défend le mérite de l'institution juridique contre
l'antinomisme des Gnostiques: « on s'accorde en outre sur le fait qu'il existe
ici-bas des jugements et des châtiments. De quel droit pourrait-on reprocher à

une cité de donner à chacun ce qu'il mérite? Dans une telle cité, la vertu est

honorée et le vice reçoit l'opprobre qu'il convient ».49 On reconnaît ici le

vieux concept platonicien de la justice. Pour conclure, Plotin n'a donc pas
oublié la conception platonicienne de la loi.50 Certes, il n'a pas écrit une œuvre
comparable aux Lois de Platon. Notre platonicien a bien plutôt voulu vivre
selon les « lois de Platon »51 dans sa Platonopolis (cf. Porphyre, Vita Plotini 12).52

47 Par rapport à la dignité de l'être humain, il faut remarquer que « le premier châtiment »

pour les hommes injustes et méchants est d'après Plotin « d'être des loups et des hommes
malheureux ». Cf. III 2 [47] 8, 26-27.

48 III 2 [47] 9, 24-31.
49 II 9 [33] 9, 17-20 (trad. Brisson).
50 Contrairement à NESCHKE-HENTSCHKE, A.: Piatonismus politique 1995, 213.
51 La question de savoir si « les lois de Platon » se réfèrent aux Lois de Platon reste ouverte.

Cf. O'MEARA, D. J. : Platonopolis, 16.

52 Cet exposé a été présenté en mai 2006 dans le cadre de l'école doctorale de Suisse romande.

Je voudrais remercier D. J. O'Meara, A. Neschke-Henschke, A. Longo ainsi que tous les

participants pour leurs commentaires et encouragements. Un grand Merci à M. Garin pour la

correction de mon français.


	La loi de la nature chez Plotin

