Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 54 (2007)

Heft: 1-2

Artikel: La loi de la nature chez Plotin
Autor: Song, Euree

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-760534

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-760534
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

EUREE SONG

La Loi de la nature chez Plotin

Malgré P’intérét croissant porté a I’éthique de Plotin, peu d’études ont jusqu’a
présent tenté d’exploiter la notion plotinienne de la loi. Cette négligence dans
les recherches reflete combien la dimension politique et juridique de la philo-
sophie plotinienne est sous-représentée. Cette lacune ne doit néanmoins pas
nous étonner au vu de 'image conventionnelle que ’on a de Plotin comme
métaphysicien, préoccupé d’une ascension intellectuelle qui s’acheve dans
'union avec Dieu et, par conséquent, aussi bien détaché de ce monde sensible
que désintéressé a ’égard des affaires humaines (on qualifie du reste tour a
tour Plotin et sa doctrine de « Platon sans politique »! et de « Platonisme sans
Socrate »2).

En dépit du purisme intellectuel de Plotin, il ne faudrait pas s’empresser de
lui attribuer un abandon total de la vie pratique au profit de la vie contempla-
tive. En effet, la théorie de « I’échelle des vertus » avancée au traité I 2 [19] af-
firme que la vie pratique fait partie intégrante de la vie philosophique, puisque
la vertu « politique » constitue une étape indispensable de la divinisation pro-
gressive de I’homme.3 Figure idéale, le Sage plotinien posséde donc non seule-
ment la sagesse théorique, mais aussi la sagesse pratique.

Toutefois, on risque d’exagérer en faisant du Sage plotinien le Roi-Philoso-
phe de Platon. La vertu « politique » du Sage plotinien semble plus rivée au
domaine privé que publique car elle se limite a maitriser les appétits et les af-
fections de I’individu, comme Plotin I’envisage dans le traité susmentionné.
L3, le mot « politique » semble n’entretenir aucun lien apparent avec les affai-
res publiques (res publica).* De ce point de vue, il semble plutdt étonnant,
voire mystérieux, que le Sage plotinien ne soit pas un ermite solitaire plus ra-
dical. A force d’entendre répéter la bienveillance du Sage plotinien, on

1 THEILER, Willy : Plotin zwischen Platon und Stoa. Dans : REVERDIN, Oliver (éd.): Les
Sources de Plotin (= Entretiens sur l’antiquité classique V). Vandoevres-Genéve : Fondation
Hardt 1960, 67.

2 BROCKER, Walter : Platonismus ohne Sokrates. Ein Vortrag iiber Plotin. Frankfurt a.M. :
Klostermann 1966.

3 O’MEARA, Dominic J. : Vie politique et divinisation dans la philosophie néoplatonicienne.
Dans : GOULET-CAZE, M.-O. et al (éd.): TO®IHZ MAIHTOPEZX « Chercheurs de sagesse ».
Hommage a Jean Pépin. Paris 1992, 501-510 ; Platonopolis. Platonic Political Philosophy in Late
Antiguity. Oxford : Clarendon Press 2003, 40-44.

4 NESCHKE-HENSCHKE, Ada : Platonisme politigue et théorie du droit naturel. Contribution a
une archéologie de la culture politique européenne I. Louvain-la-Neuve : Ed. de I'Institut supérieur
de philosophie 1995, 213.



La Loi de la nature chez Plotin 179

n’ignore plus que, chez lui, le souci de soi véritable n’exclut ni la sollicitude
du corps, ni celle d’autrui.5 On se demande pourtant si Plotin peut présenter
un raisonnement en faveur d’une éthique du Sage si admirable. Plus frappant
encore, Plotin accuse les Gnostiques, au traité II 9 [33], de se borner a leurs in-
téréts personnels, de ne pas s’intéresser a la communauté humaine (cf. o ov
sotvoy mgos arous avdgamous xal To THS xeeias wovoy).6 Mais comment justifier ce
reproche? Et comment faut-t-il concevoir la vie « commune » ?

L’un des angles de réponse possible consiste a prendre en considération la
notion plotinienne de loi. Dans cet exposé, je m’appliquerai plus particuliere-
ment 2 dégager la signification systématique de la notion «loi de la nature »
dans le cadre de I’éthique plotinienne. D’abord, j’essaierai de déterminer ce
que signifie I’expression « loi de la nature » chez Plotin, en en faisant émerger
le fond métaphysique sous-jacent. Ensuite, je chercherai a établir le rapport
entre « loi de la nature » et justice. Enfin, je tenterai de répondre aux questions
formulées ci-dessus a ’aide de la notion de « loi de la nature ».

1. LA LOI DE LA NATURE ET LA NECESSITE DE LA DESCENTE DE L’AME DANS
LA PERSPECTIVE TELEOLOGIQUE

Revenons-en au premier point: qu’entend Plotin par «loi de la nature » ?
Dans le corpus plotinianum, on trouve deux occurrences de cette expression
dans le traité intitulé Sur la descente de [’dme dans les corps (Enn. IV 8 [6]). Pour
ce qui est de la premiére occurrence, il s’agit de la descente de I’ame particu-
liére dans le corps. Quant 2 la seconde, elle concerne le déploiement intellec-
tuel - également congu comme une descente (katabasis) - a partir de I’Intellect
jusqu’ & ’ame. Dans les deux cas, la « loi de la nature » exprime une certaine
nécessité qui reléve de la nature. En quel sens faut-il comprendre une telle né-
cessité? A quoi la nature se réfere-telle ? Pour faciliter ’accés 4 ces questions,
il convient d’esquisser d’abord briéevement le sujet central du traité.

Héritier du platonisme, Plotin s’efforce de concilier deux conceptions di-
vergentes de la descente de I’ame chez Platon: la descente de I’ame considérée,
d’une part, comme ’emprisonnement ou le chatiment d’une faute (dans le
Phédon, le Phédre et la Républigue’) et, d’autre part, comme la mission divine
remplissant une fonction organisatrice dans le gouvernement de ’univers

5 A ce propos, voir I’étude de SCHNIEWIND, Alexandrine : L’Ethique du sage chez Plotin. Le
Paradigme du Spoudaios. Paris : Vrin 2003, ch. 6-7.

6 11 9 [33] 15, 18-20: « Ce qui leur [sc. aux Gnostiques] reste, c’est a rechercher le plaisir, 3
songer 2 eux, A éviter toute société avec les autres hommes et 4 se borner 2 leurs intéréts (1o o
xowoy meos aMovs avdewmovs xal To THs xesias wovey) » (trad. Bréhier). J'utilise la traduction de
Bréhier, en la modifiant parfois légérement : BREHIER, Emile : Plotin, Ennéades. Paris 1924-1938.

7 PLATON : Phédon 62 b 2-5; 67 d 1; 113 d1-114 c6 ; Phédre 246c2-6, 248 c5-8, 249a 5-b1 ;
République 619 d7.



180 Euree Song

(dans le Timée).8 Dans ce contexte, Plotin tend plus particulierement a
déterminer si la descente de ’ame dans le corps est nécessaire ou volontaire.
D’apres lui, on peut affirmer sans contradiction que la descente de ’ame est a
la fois nécessaire et volontaire. Toutefois, ces deux notions doivent étre com-
prises dans un sens bien particulier. En effet, la « nécessité » ne peut en aucun
cas étre confondue ici avec une contrainte totalement extérieure, et le « volon-
taire » n’a rien a faire avec la notion de choix délibératif.? Une fois ces deux
notions précisées, « il n’y a pas de contradiction entre la nécessité et le volon-
taire », déclare Plotin au début du chapitre 5. C’est & partir de ce point de vue
qu’il introduit la « loi de la nature ». Examinons le passage ou apparait la pre-
miére occurrence de cette expression :

« C’est toujours, d’une part, involontairement qu’on va au pire ; mais comme on
y va par son propre mouvement, on peut dire qu’en subissant I'influence de ce
qui lui est inférieur, on subit la peine de ce que I’on a fait. D’autre part, puisqu’
il est éternellement nécessaire en vertu d’une loi de la nature que ’on subisse et
fasse ces choses, que I’étre qui se joint [sc. au corps] en descendant de ce qui est
au-dessus de lui-méme vient, par son arrivée, au-devant du besoin d’un autre, on
n’est en désaccord ni avec la vérité, ni avec soi-méme, en disant que c’est Dieu
qui ’a envoyé. »10

Dans ce texte, Plotin indique que ’ame descend d’une part « par son propre
mouvement (gogg [...] oixeig) », d’autre part en vertu d’une «loi de la na-
ture (ploews véuw : 11)». Selon celle-ci, il est éternellement!! nécessaire que
’ame descende pour subvenir aux besoins du corps. Plotin met en rapport
cette nécessite de la descente de I’ame selon la « loi de la nature » avec la mis-
sion de Dieu dans le Timée de Platon. C’est grace a cette référence platoni-
cienne que nous saisissons que la « loi de la nature » s’opeére dans un cadre
cosmologique.

Pour préciser le sens de la «loi éternelle de la nature », il convient de
consulter le chapitre précédent du méme traité, dans lequel Plotin soutient
I’ordre éternel de I'univers. En dégageant le raisonnement sous-jacent au récit
du Timée, il indique que « les choses dans la nature du Tout [...] adviennent et
existent toujours de la méme maniere (& yag év ploer éori T@Y Awy, [...] Ta el
olTw yyvoueva Te xal ovta) ».12 Il suggere ainsi de ne pas lire le Timée comme
une cosmogonie portant sur la génération temporelle du monde, mais comme

8 PLATON : Timée 34b8 ; 41 a7-42 e4.

9 Pour une discussion détaillée voir O’BRIEN, Denis : Le volontaire et la nécessité. Réflexions
sur la descente de I'dme dans la philosophie de Plotin. Dans : Revue philosophique 167 (1977) 401-
422 ; Théodicée plotinienne, théodicée gnostigue. Leiden/New York : Brill 1993, 14, note 24.

101v 8 [6] 5, 8-14.

11 Contrairement a Bréhier et Lavaud qui ont adopté didip, correction de didiws (11) par
Kirchhoff, je garde le texte établi par H.-S avec Armstrong, Igal et Harder.

12 TV 8 [6] 4, 40-42.



La Loi de la nature chez Plotin 181

une cosmologie expliquant la structure perpétuelle du monde, a savoir « la na-
ture du Tout ». La « loi de la nature » me semble désigner ’ordre éternel de la
nature du Tout qui est exprimé dans la maniére dont les choses se comportent
toujours. Grace a cette loi de la nature, ’ame descend donc nécessairement
tout en suivant sa propre nature. Il s’agit ici d’'une nécessité provenant de la
nature de la chose, qui elle-méme fait partie de la nature du Tout.

D’apres Plotin, une telle nécessité comporte également un caractére volon-
taire. En effet, ’ame descend « par son propre mouvement » ou par « une libre
inclinaison (gon§j airefovaie) », comme il I’écrit plus loin.13 Dans un contexte
analogue, il propose de concevoir ce « volontaire » comme un élan naturel,
presque comparable a I’appétence pour le mariage.1 Une telle tendance natu-
relle s’accorde avec la loi de la nature. C’est donc ainsi que la descente volon-
taire de I’ame s’intégre dans la nécessité cosmologique.

Plotin présuppose une conception particuliére de la nature qui rend juste-
ment possible cette conjonction de la nécessité et du volontaire. Pour faire res-
sortir les caractéristiques de la conception de la nature dont il est ici question,
j’aimerais me référer au texte suivant :15

« Ainsi donc, bien qu’elle soit divine et issue des régions supérieures, I’ame vient
a 'intérieur d’un corps, puisqu’ elle, étant le dieu de dernier rang, vient ici par
une libre inclinaison et a cause de sa puissance, et pour mettre en ordre ce qui est
apres elle; et si elle fuit au plus vite, elle ne subit aucun dommage pour avoir pris
connaissance du mal et celle de la nature du vice et pour avoir rendu visible ses
puissances et fait apparaitre des ceuvres et des activités : toutes ces puissances,
inactives dans le monde incorporel, seraient en vain si elles ne passaient jamais a
I’acte ; et I’ame elle-méme ignorerait qu’elle les posséde, si elles ne se manifes-
taient et ne procédaient d’elle ; car ’acte manifeste partout la puissance qui sans
lui demeurerait totalement cachée, comme inapparente, et inexistante puisqu’elle
n’existerait jamais réellement. »

Ce texte expose le cadre téléologique de la conception plotinienne de la na-
ture. A premitre vue, Plotin semble reprendre simplement I'idée aristotéli-
cienne selon laquelle la nature ne fait rien en wvain (uwary)16 en affirmant
I'utilité de I’actualisation de la puissance inerte. Par conséquent, ’Ame descend
dans le corps pour activer ses propres puissances, c’est-a-dire pour réaliser sa
nature. Cependant, Plotin doit également sa conception de la nature 2 la téléo-
logie platonicienne. Platon avance dans le Phédon - et notamment dans le

131V 8 [6] 5, 26.

141V 3 [27] 13, 17-19. Cf. O’BRIEN. supra.

15 1V 8 [6] 5, 24-35.

16 ARISTOTE : Cael. I 4, 271233 ; PA II 13, 658a9; Pol. I 8, 1256b21. Sur la téléologie
d’Aristote voir FREDE, Dorothea : Aristoteles siber Leib und Seele. Dans : BUCHHEIM, Thomas /
FLASHAR, Helmut / KING, Richard (éd.) : Kann man heute noch etwas anfangen mit Aristoteles ?
Hamburg : Felix Meiner 2003, 90f.



182 Euree Song

contexte de la critique d’Anaxagore — une étiologie qui aboutit a un optimisme
selon lequel tout serait organisé de facon optimale en suggérant « le bien et le
requis (99 c5:10 ayadoy xal déov) » comme une cause finale relevant de
’ensemble de I'univers.1”

En bon platonicien, Plotin tient 2 maintenir la bonté et la convenance
(Zweckmadfsigkeit) de I'univers. Au milieu de ch. 6 de notre traité, il écrit :
« Car il n’y a en fait rien qui empéche n’importe quelle chose de prendre part
a la nature du bien a la mesure de ce qu’elle est capable de recevoir. »18 I sem-
ble que Plotin explique la bonté du monde par la bienveillance de Dieu dans le
Timée. En effet, il parle d’« une puissance ineffable, qui est dans les étres supé-
rieurs!9 et qui ne doit pas s’immobiliser, comme bornée par la jalousie (ofov
neorypadavra pSovw) ».20 Cette explication rappelle le Dieu démiurgique qui est
bon et ne ressent aucune jalousie a ’égard de qui que ce soit (Tzmée 29e1-3).
Pourtant, il faut relever que Plotin ne mentionne pas ici le mot « Dieu » : en
effet, il emploie plutdt des expressions profanes, comme « puissance ineffable »
et « nature du bien ».21 Cela correspond tout a fait, me semble-t-il, a son
interprétation naturalisante du Timée.

Plotin admet en fait un principe général de productivité et, par conséquent,
attribue a toute nature une productivité inhérente. Ainsi écrit-il: « De méme,
les Ames ne doivent pas exister seules, sans qu’apparaissent les produits de leur
activité, s’il est vrai qu’il est inhérent 2 toute nature de produire apres elle et
de se déployer (eimeg éxaory @loer tolto Everri To per’ avTyy Totely xai
ékeditreadar) ».22 C’est dans cette perspective qu’il envisage « la pensée discur-
sive » a partir de I’Intelligible. Dans ce contexte intervient la deuxiéme occur-
rence de « la loi de la nature » :

« Et de méme que la pensée discursive (7 vosga 01é€0dog) est une descente jusqu’ au
terme inférieur [3 I'Intellect] - car elle ne peut remonter au-dela, mais elle doit,
agissant hors d’elle - méme et ne pouvant rester en elle-méme, par une nécessité
et une loi de la nature (ploews O avayxy xai vouw) parvenir jusqu’ a ’'ame. »23

17 Pour une discussion detaillée, voir FREDE, Dorothea : Platons Phaidon. Der Traum von der
Unsterblichkeit der Seele. Darmstadt : WBG 1999, 115f.

181V 8 [6] 6, 16-18.

19 Plus bas, Plotin parle d’une « puissance incommensurable». Il s’agit de la puissance « dans
les étres intelligibles (év voyrois: 24) ».

20 1V 8 [6] 6, 11-13. cf. 4, 2-5. Au ch. 1 du traité V 4 [7], Plotin met la perfection et la
maturité en rapport avec la donation et la productivité.

21 Plotin est si réservé qu’il utilise le mot ofoy pour indiquer le sens métaphorique de la
jalousie par rapport a la puissance ineffable, et ce peut étre afin d’éviter d’alimenter
’anthropomorphisme de la cosmologie que suggere le mot « jalousie ».

221V 8 [6] 6, 6-8.

21V 8[6]7,17-21.



La Loi de la nature chez Plotin 183

« La loi de la nature » est ici reliée a 1’activité de la nature productrice. On
peut donc supposer que «la loi de la nature » se référe a une nécessité de
’activité de la puissance débordante de la nature.

Il faut souligner ici que Plotin voit la finalité de I’activité productrice dans
la communication du bien. D’abord, il décrit la puissance productrice dans
I'Intelligible comme bienfaisante. Cette puissance incommensurable produit
de fagon a ce que tous les étres produits participent, dans la mesure ou ils sont
capables de recevoir, a la nature du bien.2* Cette production constitue donc
une donation du bien. Ensuite, il ajoute que la nature sensible imite la nature
intelligible autant qu’il lui est possible. La nature est donc dans son ensemble
bienfaisante. Nous somme en présence d’une métaphysique du Don, autre-
ment dit, d’'une métaphysique de la Grace.2s

A la lumitre de cet arriére-fond meétaphysique, la descente de ’ame s’avére
justement soumise au « bien et (au) requis », pour reprendre les termes du Phé-
don. En répondant au besoin de I’autre, I’ame répond a I’exigence de la nature
du Tout fondamentalement bienfaisant comme a sa propre nature. De cette
considération, Plotin tire la morale suivante : « Il est mieux pour ’ame d’étre
dans ’intelligible, mais il est assurément nécessaire qu’elle participe aussi au
sensible, puisqu’elle est une telle nature; et elle ne doit pas s’irriter contre elle-
méme (oUx ayavaxtyréov altqy éauty), si tout n’est pas au mieux, étant donné
qu’elle occupe un rang intermédiaire parmi les étres (wéony Tabiwv év Toig
olow) ».26 1l suggere ici que I’ame doit accepter sa nature tout en ayant con-
science de sa place dans la hiérarchie des étres.?”

Bien que, d’apres Plotin, « la loi de la nature » assure la communication du
bien a tous les étres, ceux-ci ne sont pas égaux ni en mérite ni en capacité de le
recevoir. De cette inégalité résulte un degré de possession du bien différent
pour chaque étre. Plotin semble accepter une reégle de la distribution du bien
en fonction du mérite. Cette remarque nous conduit 2 mon deuxiéme point,
c’est-a-dire au rapport entre « loi de la nature » et justice.

24 Dans la discussion sur la liberté du traité VI 8 [39] 10, 32-35, Plotin développe une idée
inédite selon laquelle le Bien lui-méme, en tant que principe de la liberté, peut étre congu comme
« nécessité » et « loi » : « Et celui qui ne s’oriente pas vers un étre différent de lui a en lui une
surabondance de puissance ; il n’est pas arrété par la nécessité, mais il est lui-méme la nécessité et
la loi des autres étres ».

25 Pour ’expression « grice », voir IV 8 [6] 6, 23 : &v xaeit dovros.

261V 8 [6]7, 2-6.

27 Cf. 11 9 [33]13, 5-6. Plotin préconise d’accepter «avec douceur (mpdws) » la nature du
Tout.



184 Euree Song

2. « LA LOI DIVINE »: LA JUSTICE SUR LE PLAN DE L’ORDRE DE L’UNIVERS

La loi de la nature, telle que nous venons de la voir, semble ne présenter aucun
rapport apparent avec la notion de justice. Pourtant, une lecture plus attentive
révelera un lien profond. Pour expliquer ce lien, je propose de revenir tout
d’abord sur la descente de I’ame. Le point décisif réside dans le fait que Plotin
postule une certaine loi qui réglerait la maniére ou le mode de la descente.

Au ch. 5 du traité IV 8 [6], Plotin introduit - a c6té de «la loi de la na-
ture » — « la loi divine » en se référant au mythe platonicien du jugement des
ames selon leur mérite: « le mot de « jugement » montre en fait ce qui arrive
par la loi divine (Szoud Seiw) ».28 1l semble ici reprendre la «loi d’Adrastée
(Seouos Te Adoacreing) » citée dans le Phédre (248 c 2) 29 : celle-ci reléve du mode
de I'incarnation des ames. Il est significatif qu’ Adrastée soit une épithete de
Némeésis, a savoir de la justice distributive.?0 La loi divine en question se re-
trouve au ch. 24 du traité IV 3 [27], ou elle est expressément reliée a la justice :

« Mais puisqu’il y a plusieurs lieux, c’est-d-dire un lieu pour chaque corps, le lieu
ou va I’dme doit varier en fonction de la disposition morale de cette ame et des
décrets de la justice dans les étres (mapa 175 év Tois oot dinns). Personne en effet
ne peut jamais échapper a ce qu’il mérite de subir en punition des injustices qu’il
a commises, car la loi divine (¢ Jefos vouos) est inéluctable, étant donné qu’elle
comporte en elle-méme la capacité d’exécuter sa sentence des que le jugement est
prononcé. »31

Plotin soutient ici que « la loi divine » veille a ce que chaque ame soit conduite
a la place qui lui revient. Il s’impose a lui que le placement de chacune est ef-
fectué selon « la justice dans les étres ». Il affirme ainsi un ordre moral organi-
sant les étres. En conséquence, le chatiment des méchants et la récompense des
bons sont prévus au sein de cette hiérarchie des étres. Il s’agit du noyau de sa
théorie de la providence, et notamment de sa doctrine de la théodicée. Une
étude exhaustive de cette partie épineuse de la théorie plotinienne dépasserait
’objet de mon exposé. Je me contenterai donc de relever quelques aspects fon-
damentaux de sa théorie de la providence32: 1. La providence est I’activité de

281V 8 [6]5, 21-22.

29 Cf. la déesse Adrastée lie a la justice dans la République 451 a 4-5 ; « ’ordre et la loi du
destin » dans les Lois X 904 c 8-9.

30 LAVAUD Laurent, dans : Plotin, Traités 1-6, Traduction sous la dirvection de Luc Brisson et
Jean-Frangois Pradeau. Paris : Flammarion 2002, 264, Note 79.

31 IV 3 [27] 24, 6-11. J’adopte la traduction de Brisson légérement modifiée. BRISSON Luc:
Plotin, Traités 27-29, Traduction sous la direction de Luc Brisson et Jean-Francois Pradeau. Paris :
Flammarion 2005.

32 Cf. DRAGONA-MONACHOU, Myrto : Divine Providence in the Philosophy of the Empire.
Dans : HAASE, W. (éd.) : ANRW 36 : 7 (1994) 4476-4486.



La Loi de la nature chez Plotin 185

I’Ame du monde; 2. Elle est destinée au monde sensible; 3. Elle est conforme a
I'Intellect33; 4. Elle est la structure morale du monde.

Dans cette perspective, Plotin envisage une raison légiférante sur le plan de
'univers, présentant celui-ci comme une « cité régie par de bonnes lois (Tov
evvopoupuévny moAw) ».34 La « providence », prise d\ans son sens propre, désigne

en fait I’activité d’une telle raison de 'univers. A ce propos, je voudrais citer
un texte clé:35

« La raison de 'univers (6 Adyos ol mavrog) ressemblerait plus a la raison qui éta-
blit I’ordre et la loi dans une cité (xoouov modews xai véuov), parce qu’elle sait
d’avance ce que les citoyens vont faire et pourquoi ils vont le faire ; cette raison
en effet légifére (vouodetoivrog) en tenant compte de tout cela et elle tisse ensem-
ble (suwwpaivoytos)36 avec lois toutes les affections et toutes leurs actions, et les
louanges et les blimes qui s’y attachent, de telle sorte que tout ce qui arrive dans
la cité se produit comme dans un cheeur de maniére pour ainsi dire spontanée
(ofov airoudary) et dans un accord. »

C’est a cette raison de 'univers qu’il attribue la sagesse pratique.” Certaine-
ment peut-elle étre comparée a un intellect pratique parfait. Chez Plotin,
’ordre politique de I'univers est donc essentiellement un ordre raisonnable.
Cet ordre raisonnable de la cité cosmique est justement ceuvre de la pro-
vidence. On peut donc constater que, loin de miner la rationalité de ’univers,
la providence en constitue la structure raisonnable méme. Ce point crucial est
a garder en mémoire.

Abordons maintenant un point plus intriguant : Plotin suggere que la pro-
vidence opére selon un principe mathématique, a savoir «[’égalité pro-
portionnelle». Au ch. 3 du traité III 3 [48], il affirme :

« Ainsi, du commencement 2 la fin, la providence vient d’en haut ; elle est égal,
non selon la nombre, mais selon la proportion (elx ion olov xat’ aetSudy, aAra
xat’ avaldoyiay), qui est différent dans le lieu différent, comme, dans un animal,
tout est lié du commencement a la fin ; mais chaque partie a sa propre fonction
[...]. Les différentes parts ont un acte différent. »38

En d’autres termes, 'ordre de l'univers s’exprime dans la proportion
géometrique et non dans la proportion arithmétique. Il s’agit ici en fait d’une

33 Cf. VI 8 [39] 17, 9-12; V 9 [5] 5, 28-9 : I'Intellect comme « le législateur premier, mais
plutdt la loi d’étre méme ».

341112147117, 87.

35 1V 4 [28] 39, 11-17. Plotin veut ici différencier cette raison de 'univers de la raison
séminale. Sur la double raison de I’dme du monde et la distinction correspondante entre pro-
vidence en haut (au sens propre) et providence en bas (= destin), voir III 3 [48] 4, 9-13 ; 5, 15-21.

36 Ce texte, notamment ’expression « tisser ensemble», évoque la discussion sur la science de
la politique chez Platon, Politigue 305 e.

37 Cf. IV 4 [28]11, 24-25 : xaSoAov efvas ofov xoouwov poovmary éortioay.

38111 3 [48] 5, 1-13.



186 Euree Song

idée pythagoricienne que Platon reprend dans le Gorgias, et notamment dans
sa critique de Callicles, qui lui-méme fait appel a « la loi de la nature (483 e 3:

vouov ye Tov Tis guoewg) » pour justifier le droit du plus fort. Socrate dit (507e-
508a) :

« Certains sages disent, Callicles, que le ciel et la terre, les dieux et les hommes
forment ensemble une communauté, qu’ils sont liés par ’amitié, I’amour de
’ordre, le respect de la tempérance et le sens de la justice. C’est pourquoi le tout
du monde, ses sages, mon camarade, ’appellent kosmos ou ordre du monde et
non pas désordre ou déréglement [...] Au contraire, tu n’as pas vu que I’égalité
géométrique est toute-puissante chez les dieux comme chez les hommes, et tu
penses qu’il faut s’exercer a avoir plus que les autres! En fait, tu ne fais pas
attention a la géométrie (trad. Canto) ».

« L’égalité geométrique (508 a 6: 74 igétys % yewuetouxn) » opposée a la
tendance de la pleonexia s’avere un principe moral de la vie commune. Dans le
cadre politique, elle semble avoir assumé la fonction de la justice distributive.3?

A ce propos, il faut rappeler que, d’aprés Plotin, tous les &tres de la cité
cosmique ne sont pas égaux en mérite. La providence regle le placement des
ames dans ce monde selon leur mérite respectif. J’évoquerai a ce propos une
définition platonicienne de la justice, consistant a « distribuer a chacun selon
son meérite ».40 J’en conclus donc que la providence s’effectue en fonction de la
justice distributive. De fait, nous avons déja vu que Plotin admet une justice
universelle régnant sur les étres. Puisque la justice constitue un aspect essentiel
de l'ordre de la nature, on peut dire qu’elle est inscrite dans «la loi de la
nature ». La justice représente dés lors le cOté rigoureux et exigeant de « la loi
de la nature », tandis que la grice, elle, en incarne l’autre coté, généreux et
bienfaisant.

3. CONCLUSION : VIVRE SELON LA LOI DE LA NATURE ?

Que signifie alors «la loi de la nature » pour nos vies ? Comme il a été déja
suggeré, « la loi de la nature» offre deux perspectives de I’éthique. On peut,
d’une part, concevoir une «éthique du don » en se référant a la tendance
naturelle 3 communiquer le bien.#! D’autre part, on peut développer une
théorie de la justice en s’appuyant sur 'ordre de la distribution du bien. La
premiere perspective permet de débarrasser I’éthique plotinienne du reproche
de I’égoisme. En outre, elle peut fournir une base théorique de la bienveillance

39 CANTO, Monique : Platon. Gorgias. Paris : Flammarion 1987, 348, n. 191. NESCHKE-
HENTSCHKE, A. : Platonismus politique 1995.

40 Cf. (Ps) Platon: Definitiones 411e2. Voir NESCHKE-HENTSCHKE, A.: Platonismus
politigue 1995, 28 ; 171.

41 O’MEARA, Dominic J. : Plotin. Une introduction aux Ennéades. Fribourg : Academic Press
Fribourg/Paris : Cerf 20042, 125.



La Loi de la nature chez Plotin 187

et du souci de ’lhomme a I’égard de son corps et d’autrui. La bienveillance
peut ainsi étre considérée comme un fondement de la moralité de I’homme en
général, et non uniquement comme celle du Sage. Cela signifie que tout un
chacun est au fond bienveillant, que cela soit conscient ou non. C’est de cette
perspective que s’ouvre une éthique de la philanthropie. C’est une approche
douce de I’éthique.

Cependant, la notion de «loi de la nature » peut tout aussi bien susciter
une approche dure. La seconde perspective - celle de la justice — permet
d’établir les exigences de la moralité en les fondant sur ’ordre de la nature. On
peut parler ici d’une obligation morale. En effet, « la loi de la providence » est
obligatoire car elle sanctionne la faute morale.42

Loin de se soumettre aveuglément a une autorité, ’obéissance a « la loi de
la providence »* consiste justement, d’apres Plotin, a vivre en accord avec la
raison. Car la providence n’est rien d’autre que ’activité de «la raison de
I'univers » : « L’action faite par I'intempérant n’est pas plus conforme 2 la
providence ; car celle-ci s’accorde avec la raison. »#* Vivre conformément 2 la
providence revient donc a vivre « selon la droite raison » en ayant pour guide
sa propre raison. Afin de vivre en accord avec la raison de 'univers, on doit
étre actif en se raisonnant soi-méme.#5 Par conséquent, la conception
plotinienne de la providence divine ne conduit pas au quiétisme, comme en
témoigne le passage suivant :46

« Ce n’est pas a Dieu a combattre pour les pacifiques ; la loi veut qu’a la guerre
on trouve son salut dans la bravoure et non dans les priéres. On n’obtient pas de
récoltes en priant, mais en prenant soin de la terre ; et 'on est mal portant, si
’on néglige le soin de sa santé. [...] La mort vaut mieux que la vie pour ceux qui
ne vivent pas comme le veulent les lois de ['univers; et quand des ennemis
surviennent, si la paix leur était conservée malgré leurs folies et leurs vices, la
providence serait bien négligente de laisser dominer les plus faibles. Les méchants
ont le pouvoir grice a la licheté de leurs sujets : c’est justice, et le contraire serait
injuste. »

42 Pour une discussion voir RIST, John M. : Plotinus and Moral Obligation. Dans : HARRIS,
R.B. (éd.) : The Significance of Neoplatonism. Albany, N.Y.: International Society for Neo-
platonic Studies, 217-234.

43 Plotin emploie cette expression dans le traité III 2 [47] 9, 6-8 : « Vivre de par la loi de la
providence, c'est-a-dire en vérité faire ce que la loi commande (rofiro 8¢ éomi vouw mpoveias {ovra, &
01 éomi mpdTTOVTA OUG 6 Vowos alTig Aéyer) ».

44111 3 [48] 5, 46-49.

45 111 1 [3] 10, 4-15. Chappuis observe dans ce passage « une impressionnante surabondance de
verbes d’action (mpatrer, moeiv) » et souligne que les Ames actives agissent selon la raison droite, c’est-
a-dire par elles-mémes. CHAPPUIS, Marguerite : Plotin. Traité 3. Paris : Cerf 2006, 132f.

46 T11 2 [47] 8, 36-52.



188 Euree Song

Il est également important de noter que Plotin voit la dignité de «la race
humaine »# dans la rationalité et dans la justice de ses rapports avec autrui :48

« La race humaine (16 dvdpdmvoy yéves) ne perd pas sa rationalité (o Aeyuroy
eivar) ; elle a, sinon le plus haut degré, au moins une part de sagesse,
d’intelligence, d’art et de justice, dans les relations mutuelles (dixaroaivys, Tis yoiv
moos aMplovs Exaoror) — méme quand on fait tort a quelqu’un, on croit agir
justement et le traiter selon son mérite. Ainsi ’homme est une noble (xaAov)
créature, aussi noble qu’elle peut I’étre ; et dans le tissu de l'univers, il a un
meilleur sort que tous les animaux qui vivent sur la terre. »

A cet égard, il faut souligner que Plotin apprécie non seulement la justice de
I’ame individuelle, mais également la justice relevant de la communauté hu-
maine. Ainsi, il défend le mérite de Dinstitution juridique contre
I’antinomisme des Gnostiques: « on s’accorde en outre sur le fait qu’il existe
ici-bas des jugements et des chatiments. De quel droit pourrait-on reprocher a
une cité de donner a chacun ce qu’il mérite? Dans une telle cité, la vertu est
honorée et le vice regoit I'opprobre qu’il convient »4° On reconnait ici le
vieux concept platonicien de la justice. Pour conclure, Plotin n’a donc pas ou-
blié la conception platonicienne de la 101.50 Certes, il n’a pas écrit une ceuvre
comparable aux Lois de Platon. Notre platonicien a bien plut6t voulu vivre se-
lon les « lois de Platon »5! dans sa Platonopolis (cf. Porphyre, Vita Plotini 12).52

47 Par rapport a la dignité de I’8tre humain, il faut remarquer que « le premier chitiment »
pour les hommes injustes et méchants est d’aprés Plotin « d’étre des loups et des hommes
malheureux ». Cf. III 2 [47] 8, 26-27.

48 111 2 [47] 9, 24-31.

4911 9 [33] 9, 17-20 (trad. Brisson).

50 Contrairement 4 NESCHKE-HENTSCHKE, A.: Platonismus politigue 1995, 213.

51 La question de savoir si « les lois de Platon » se référent aux Lois de Platon reste ouverte.
Cf. O’'MEARA, D. J. : Platonopolis, 16.

52 Cet exposé a été présenté en mai 2006 dans le cadre de 1’école doctorale de Suisse romande.
Je voudrais remercier D. J. O’Meara, A. Neschke-Henschke, A. Longo ainsi que tous les
participants pour leurs commentaires et encouragements. Un grand Merci 2 M. Garin pour la
correction de mon frangais.



	La loi de la nature chez Plotin

