Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 54 (2007)

Heft: 1-2

Artikel: Terrorisme : réflexions définitionnelles et "urgences suprémes”
Autor: Flickiger, Jean-Marc

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-760530

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 26.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-760530
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

JEAN-MARC FLUKIGER

Terrorisme : réflexions définitionnelles et
« urgences suprémes »:

INTRODUCTION : JUST AND UNJUST WARS, UN COUP DE TONNERRE EN 1977

En 1977, le philosophe Michael Walzer publiait son ouvrage Just and Unjust
Wars, A Moral Argument with Historical Illustrations, qui remettait la théorie
de la guerre juste au goit du jour.

Par « guerre juste », on entend une tradition philosophique qui puise ses
origines au 4°™ siécle dans les écrits de St-Augustin : apres 4 siecles de martyre,
la religion chrétienne était devenue la foi officielle de ’Empire Romain. Alors
qu’il avait proné le pacifisme depuis la mort de Jésus-Christ, le christianisme
devenait soudain la religion officielle d’'un empire constamment assailli et en
guerre. Comment concilier alors le précepte chrétien de « si on te frappe sur la
joue gauche, tends la joue droite » avec la politique belliqueuse d’un Empire
qui avait fait pour sien I’adage « si vis pacem, para bellum » ?

La tradition amorcée par St-Augustin devait €tre perpétuée par des pen-
seurs tels que St-Thomas d’Aquin, Francisco de Vitoria, Hugo Grotius ou
Emmerich de Vattel. Méme s’il est vrai que la « guerre juste » puise ses origi-
nes dans une tradition occidentale héritiere du christianisme, celle-ci eut une
influence capitale dans le développement du droit international et peut étre
considérée comme 1’un des chapitres significatifs qui devait mener 2 la nais-
sance des conventions dites « humanitaires » comme les Conventions de la
Haye (1907) ou de Geneve (1949, 1977).

Méme si chaque principe de la tradition de la guerre est juste est soumis 2
dispute et a interprétation, on peut les synthétiser comme suit.2 Bien que si la
fin de la guerre en Irak ait propulsé sur le devant de la scéne, la catégorie du jus
post bellum,? je m’en tiendrai ici a la distinction classique entre jus ad bellum (« le
droit d’entrer en guerre ») et jus in bello (« régles au cceur du conflit »).

1 P’aimerais remercier les personnes suivantes qui m’ont fait bénéficier de leurs commentai-
res : Jean-Claude Wolf, Simone Zurbuchen, Benjamin Adler, Ignace Haaz, David Humair, Jean-
Frangois Mayer et Isabelle Wienand.

2 Je reprendrai ici la synthése proposée par WOLF, Jean-Claude : Konsequentialismus, Deon-
tologie und Theorie des gerechten Krieges. In : MASTRONARDI, Philippe (éd.) : Das Recht im Span-
nungsfeld utilitaristischer und deontologischer Ethik (= ARSP-Beiheft 94). Stuttgart : Franz Steiner
Verlag 2004, 41-54.

3 Cf. OREND, Brian : War and International Justice. A Kantian Perspective. Waterloo : Wilfrid
Laurier University Press 2000.



126 Jean-Marc Fliikiger

Au niveau du jus ad bellum, on cite généralement les éléments suivants :

— Autorité légitime : la guerre doit étre déclarée par une autorité légitime
(au Moyen-Age, il s’agissait d’un roi, 3 I’heure actuelle, il s’agit des gouverne-
ments).

— Cause juste : la cause doit étre juste. « A Porigine il s’agissait de la puni-
tion d’une injustice. En lieu et place du paradigme de la punition, c’est le pa-
radigme de I’auto-défense de la souveraineté nationale qui est entré en vigueur
a ’époque moderne ».4

~ Solution de dernier recours : la déclaration de guerre doit constituer une
solution de dernier recours aprés I’échec de toutes les négociations diplomati-
ques.

— Intention juste : la guerre doit étre déclarée avec 'intention de rétablir la
paix et de respecter ’adversaire.

Au niveau du jus in bello, on trouve les éléments suivants :
— Proportionnalité :

« sont A engager uniquement les moyens de guerre nécessaires a atteindre le bon
objectif. Pas de violence plus que nécessaire | Les moyens excessifs tels que le pil-
lage, le viol et la torture sont disproportionnés et donc interdits [...]. Le traite-
ment cruel d’innocents, prisonniers de guerre et blessés ne peut pas étre justifié.
Meéme s’il est vrai que les bombardements a large échelle et les armes de destruc-
tion massive peuvent conduire a une victoire rapide, elles ne sont pas adaptés 3
créer les conditions d’une paix durable ».5

- Distinction entre combattants et non-combattants : les non-combattants
sont les personnes qui ne sont pas directement impliqués dans les actions de
guerre et ne doivent pas faire I’objet d’attaques directes et délibérées.

L’impact de "ouvrage de Walzer est d’autant plus remarquable que, en 1977,
I’Amérique et le monde occidental en général étaient devenus extrémement
meéfiants quant aux conflits armés : deux ans plus tot, en effet, les Américains
quittaient Saigon, humiliés par une guerre qu’ils avaient perdu a l’intérieur et
i lextérieur des Etats-Unis. Le « combat pour la liberté » contre les forces
communistes du Nord Vietnam s’était soldé non seulement par une défaite
mais, sur le front intérieur, les Américains avaient du faire face a des mouve-
ments de protestation violents, des manifestations, des émeutes et la création
de groupes politiques violents comme le « Weather Underground » qui vou-
laient « ramener la guerre a la maison » (« bring the war home »).

En Europe, la guerre du Vietnam avait également amené des groupes terro-
ristes comme la Rote Armee Fraktion a perpétrer des actes contre les forces
ameéricaines basées en Allemagne. De plus, a cette époque, de larges mouve-

4 WOLF : Konsequentialismus, Deontologie und Theorie des gerechten Krieges, 42.
5 WOLF : Konsequentialismus, Deontologie und Theorie des gerechten Krieges, 42.



Terrorisme : réflexions définitionnelles et « urgences suprémes » 127

ments pacifistes avaient vu le jour (on pense par exemple a l’organisation
« Students for a Democratic Society » de laquelle devait naitre le « Weather
Underground », une faction violente qui estimait que la non-violence n’avait
pas produit les effets escomptés).

Comment expliquer alors le succes de la théorie « walzerienne » a une épo-
que ou toute théorie qui considérait que certaines guerres pouvaient €tre justes
étaient forcément considérée comme suspecte ?

D’une part, par 'influence des théories marxistes de la libération qui
avaient bourgeonné dans le sillage des mouvements décolonialistes (on pense
par exemple aux écrits de Franz Fanon) des années 40 a 60. L’idée « d’une vio-
lence politique juste » (dans la mesure ou elle servait des buts révolutionnaires)
n’était donc pas étrangere a beaucoup d’étudiants et de militants de gauche,
méme si les conditions différaient radicalement.

D’autre part par le fait que la théorie de Walzer prenait le contre-pied de la
doctrine dominante de la politique ameéricaine depuis la fin de la Seconde
Guerre Mondiale. En effet le réalisme politique s’était imposé sur un plan in-
tellectuel grace a des penseurs tels que Reinhold Niebuhr ou Hans Morgen-
thau, alors que sur le plan politique, la /politique étrangere américaine était di-
rigée par Henri Kissinger, Secrétaire d’Etat de 1973 a 1977 sous les administra-
tions Nixon et Ford.

Contrairement au réalisme qui considere que « la moralité est inapplicable
a la sphére politique internationale », la théorie de la guerre juste introduit
une notion morale - celle de justice - dans les relations internationales, et tout
particulierement dans leur forme la plus conflictuelle, la guerre. La théorie de
la guerre juste permet donc, contrairement au réalisme politique qui ne prend
en considération que les intéréts des Etats, une évaluation normative de la
guerre.

Le propos de la présente contribution ne sera cependant pas de présenter
les développements historiques des positions réalistes ou de la guerre juste,
mais de montrer ’intérét, 'importance et les limites de la théorie de Walzer
pour ’évaluation morale du terrorisme. Je présenterai donc dans une premiére
partie les réflexions de Walzer sur cette problématique.

Dans une seconde partie, je m’intéresserai au probléme des « urgences su-
prémes » telles que définies par Walzer et tenterai de montrer comment celles-
ci pourraient justifier un argument en faveur du terrorisme pratiqué par cer-
tains groupes considérés comme « religieux » (comme celui pratiqué par
’organisation d’Ousamma Ben Laden).

Je montrerai également comment cet argument a des conséquences morales
contre-intuitives : en effet, si I’on accepte cet argument, on devrait accepter les

exactions commises par les nazis sur le front de I’Est lors de ’opération Barbe-
rousse (dés 1941).



128 Jean-Marc Flikiger

A. PROBLEMES DE DEFINITION : WALZER ET LE TERRORISME

1. « Innocentisme », « non-combattantisme » et « abstentionnisme »

Dans les définitions proposées par les philosophes sur le terrorisme, je distin-
guerai quatre types de position que je qualifierais d’« innocentiste », de « non-
combattantiste », de « civiliste » et d’« abstentionniste ».

Les positions dites « innocentiste », « non-combattantiste » et « civiliste »
considerent le terrorisme en fonction de la nature de ses victimes. La classifica-
tion que je propose est basée sur lattribution des prédicats d’« innocent »,
« non-combattant », « civil » pour définir la nature des victimes. Ainsi un « ci-
viliste » définira les victimes du terrorisme comme des civils : par exemple
Tomis Kapitan définit le terrorisme comme « the deliberate use of violence, or
the threat of such, directed upon civilians in order to achieve political objecti-
ves ».6 Un « non-combattantiste » définira par exemple le terrorisme comme
« the organized use of violence to attack non-combatants (« innocents ») in a
special sense or their property for political purposes ».7

Comme le montre ce dernier exemple, certains philosophes utilisent in-
distinctement certaines catégories (dans I’exemple de Coady «innocent » et
« non-combattant »). Il semble pourtant que les catégories de «civils» et
« non-combattants » doivent étre distinguées : la catégorie de non-combattants
est definie par des descriptions de type « les personnes qui ne blessent pas »,
alors que ’on peut déterminer au sens des conventions humanitaires de mani-
eére objective, c’est-a-dire par des criteres objectifs, ce qu’est un civil (il ne
porte pas d’uniforme, ne porte pas d’armes, etc.).

On pourrait également faire une remarque similaire au niveau de la distinc-
tion entre « non-combattants » et « innocents ». Dans leur fonctionnement
justificatif, les deux catégories sont tres différentes. Le cas des positions dites
« non-combattantistes » présuppose une théorie ou du moins une tradition
spécifique, la théorie (tradition) de la guerre juste, pour pouvoir porter un ju-
gement moral sur le terrorisme. Dans les cas des positions « innocentistes » au
contraire, la simple évocation de la définition constitue un jugement moral :
pour les défenseurs de positions « innocentistes », le simple fait de « viser des
innocents viole l'intuition fondamentale selon laquelle des innocents ne de-
vraient pas étre la cible d’attaques ou de violence physique ».8

6 KAPITAN, Tomis : The Terrorism of “Terrorism”. In : STERBA, James (éd.) : Terrorism And
International Justice. New York : Oxford University Press 2003, 47-66, ici 48.

7 COADY, Tony : Defining Terrorism. In : PRIMORATZ, Igor (éd.) : Terrorism : The Philosophi-
cal Issues. New York : Palgrave Macmillan 2004, 3-14, ici 5.

8 CORLETT, ]J. Angelo : Terrorism: A Philosophical Analysis. Dordrecht : Kluwer Academic
Publisher 2003, 115.



Terrorisme : réflexions définitionnelles et « urgences suprémes » 129

Les positions « abstentionnistes » considerent que, pour différentes raisons
— parfois explicites, parfois implicites - on ne peut inclure une référence a la
nature des victimes du terrorisme dans une définition du terrorisme. Virginia
Held, par exemple, refuse d’inclure la notion de civils dans une definition du
terrorisme. Elle déclare ainsi

« I decline to make targeting civilians a defining feature of terrorism. Terrorism
is political violence that usually spreads fear beyond those attacked, as others
recognize themselves as potential targets [...]. Terrorism’s political objectives dis-
tinguish it from ordinary crime. Perhaps more than anything else, terrorism re-
sembles small-scale war ».?

Je propose donc une distinction entre quatre grands types de définitions philo-
sophiques du terrorisme. Les trois premiéres catégories définissent le terro-
risme en fonction de la nature de ses victimes, alors que la quatriéme la refuse.
On peut distinguer les catégories les unes des autres par Iattribution des diffé-
rents prédicats. On pourrait cependant croire que ces distinction repose exclu-
sivement sur ’attribution de différents prédicats : il n’en est rien. En effet, ces
différentes catégories de définitions font référence a différents systémes
d’argumentation morale : ’innocentisme fait appel a nos intuitions morales
sur la punition des innocents, le non-combattantisme fait appel a la tradition
de la guerre juste, le civilisme fait appel a une tradition juridique, celle du
droit international.

2. Les « innocents » chez Walzer : polysémie

Dans Just and Unjust Wars, Walzer défend une position « innocentiste ».
Comme pour d’autres défenseurs de cette position (on pense ici a Igor Primo-
ratz10 ou plus récemment 2 Jean Bethke Elshtainll), une définition du terro-
risme doit contenir une référence a I'innocence des victimes.

Walzer définit donc le terrorisme comme « le meurtre arbitraire de victi-
mes innocentes ».12 Que faut-il entendre ici par « personnes innocentes » ? La
catégorie d’innocence revet plusieurs significations dans la théorie de Walzer.
Dans un premier sens, la catégorie de personnes innocentes est une sous-caté-

9 HELD, Virginia : Terrorism and War. In : Journal of Ethics 8 (2004) 59-75, ici 68.

10 Jgor Primoratz définit le terrorisme comme « this targeting of the innocent is the essential
trait of terrorism, both conceptually and morally ». PRIMORATZ, Igor : What is terrorism ¢ In :
PRIMORATZ (éd.) : Terrorism: The Philosophical Issues, 15-27, ici 20.

11 Jean Bethke Elshtain définit le terrorisme comme « the random murder of innocent peo-
ple ». In : ELSHTAIN, Jean Behtke : Just War Against Terror : The Burden of American Power in a
Violent World. New York : Basic Books 2004, 18-19.

12 WWALZER, Michael : Just and Unjust Wars : A Moral Argument with Historical Illustrations.
Third edition. New York : Basic Books 2000, 198. Traduction francaise : Guerres Justes et Injus-
tes : Argumentation morale avec exemples historiques. Paris : Belin 1999, 276.



130 Jean-Marc Flikiger

gorie de la notion de « civils ».13 Pour lui « la distinction pertinente n’est donc
pas établie entre ceux qui travaillent pour I’effort de guerre et les autres, mais
entre ceux qui fabriquent ce dont les soldats ont besoin pour se battre et ceux
qui produisent ce dont ils ont besoin pour vivre, comme tout un chacun ».14
De ce fait, les personnes qui produisent les biens nécessaires aux soldats pour
se battre peuvent étre attaquées, alors que celles qui accomplissent une activité
de production qu’elles accompliraient également en temps de paix ne peuvent
étre attaquées. C’est pourquoi ces personnes sont considérées comme « inno-
centes »: « nous les qualifions d’innocents, un terme techniquel!s signifiant
qu’ils n’ont rien fait et ne font rien qui implique la perte de leurs droits ».16
Nous indexicaliserons ce premier sens d’innocence avec le chiffre 1, « inno-
cence' = personnes civiles qui en temps de mobilisation économique de guerre
ne font rien ou n’ont rien fait qui implique la perte de leurs droits ».

Dans un article publié aprés le 11 septembre 2001 Walzer diversifie ses dé-
finitions du terrorisme : ainsi il propose comme définition du terrorisme révo-
lutionnaire ou des mouvements de libération nationale (comme pour I'IRA, le
Front de libération national algérien - le FLN -, I’OLP, le mouvement sépara-
tiste basque) le meurtre délibéré « d’innocents pris au hasard, afin de semer la
crainte dans une population et de forcer la main a ses dirigeants politiques ».17
Comme definition du terrorisme en temps de guerre, il parle d’un terrorisme
dont le but est « de tuer un si grand nombre de civils ennemis que leur gou-
vernement devra capituler »,18 invoquant ’exemple d’Hiroshima.

Il propose de définir les victimes du terrorisme comme des « gens ordinai-
res » qui ne sont ni des soldats, ni des personnalités politiques. Cette définition
est différente de la premiére dans la mesure ou elle ne considére pas unique-
ment un contexte de guerre, mais également des contextes de paix, comme
dans le cas du terrorisme pratiqué par le mouvement indépendantiste basque.
Ainsi, dans sa seconde acception, le terme d’« innocent » fait référence a des
« gens ordinaires dans des contextes qui ne sont pas nécessairement des contex-
tes de guerre ». Nous indexicaliserons ce sens d’« innocence » avec le chiffre 2,

13 « On commence par distinguer les soldats engagés dans I’action des soldats au repos ; on
passe ensuite a la distinction entre les soldats comme catégorie et les civils ; on admet enfin des
différences entre tel ou tel groupe de civils lorsque le processus de mobilisation économique éta-
blit une contribution directe a ’industrie de la guerre », WALZER : Guerres Justes et Injustes, 211.

14 \WALZER : Guerres Justes et Injustes, 210.

15 Dans leur traduction, Simone Chambon et Anne Wicke traduisent « term of the art » par
« terme ingénieux ». Suivant les réflexions de Richard Norman autour de la notion d’innocence
chez Walzer, cette traduction me semble erronée. Je la remplacerais ici par « terme technique ». Cf.
NORMAN, Richard: Ethics, Killing and War. Cambridge: Cambridge University Press 1995, 168.

16 WALZER : Guerres Justes et Injustes, 211.

17 W ALZER, Michael : Arguing About War. New Haven: Yale University Press 2004. Traduc-
tion frangaise : De la guerre et du terrorisme. Paris : Bayard 2004, 171-172.

18 WALZER : De la guerre et du terrorisme, 172.



Terrorisme : réflexions définitionnelles et « urgences suprémes » 131

« innocence >». Comme je ’ai déja mentionné plus haut, un troisiéme sens
« d’innocent » — implicite - joue ici un role dans la définition de Walzer. En
effet, la simple évocation de I'innocence comme caractérisation des victimes
du terrorisme viole une intuition morale fondamentale : le fait que 'on ne
peut attaquer — ou punir - des personnes innocentes. Méme s’il est vrai que la
notion d’innocent n’est qu'un terme technique au sein de la théorie de Walzer,
il est incontestable que sa condamnation du terrorisme repose également -
mais de maniere implicite comme dans toutes les définitions de type « inno-
centiste » — sur la violation de cette intuition morale.

Pour se faire une idée de efficacité évaluative d’une définition innocen-
tiste, on comparera les deux propositions suivantes. On remplacera dans la
proposition «le terrorisme est le meurtre d’innocents», le terme
d’« innocent » par « innocence’ » (au sens de Walzer). On obtient la définition
suivante « le terrorisme est le meurtre de personnes civiles qui en temps de
mobilisation économique de guerre ne font rien ou n’ont rien fait qui impli-
que la perte de leurs droits ». Pour que cette proposition ait une valeur norma-
tive évaluative, il faudra expliquer pourquoi il est mal de tuer des civils (en in-
voquant une quelconque forme de la théorie de la guerre juste ou des préceptes
du droit humanitaire).

Par contre, en ne remplagant pas « innocent », mais en gardant la définition
telle quelle, on obtient déja un jugement de valeur.

3. Terrorisme et code politique

Dans sa discussion du terrorisme, Walzer distingue entre le terrorisme qui
précede la Seconde Guerre Mondiale et celui qui la suit, la différence résidant
dans le respect d’un « code politique, élaboré dans la seconde moitié du dix-
neuvieme siecle et qui est a peu pres similaire aux lois de la guerre élaborées a
la méme période ».19 La distinction élaborée par ce code est analogue (mais pas
identique) a la distinction établie par les lois de la guerre entre « combattants »
et « non-combattants ».

De ce fait, il considére plutot les actions des terroristes avant la Seconde
Guerre Mondiale comme des « assassinats (politiques) », alors qu’apres la Se-

19 WALZER : Guerres Justes et Injustes, 276. 11 faut ici relativiser quelque peu la distinction éta-
blie par Walzer entre « anciens terroristes » et « nouveaux terroristes ». En définissant le terro-
risme comme « meurtre arbitraire de personnes innocentes », il semble que ce ne soient pas seu-
lement les « nouveaux terroristes » (post-seconde guerre mondiale) qui se soient spécialisés dans
le meurtre d’innocents. Par exemple les Thugs, une secte hindoue qui est déja documentée au 7°™
siecle et dont les activités furent supprimées par les Britanniques vers 1850, tuérent selon
certaines estimations un demi-million de personnes durant leur longue activité, pour la plupart
des voyageurs pris au hasard, sacrifiés ensuite a la déesse Kali. Cf. RAPOPORT, David C. : Fear
and Trembling : Terrorism in Three Religious Traditions. In : The American Political Science Re-
view 78 (1984) 658-677.



132 Jean-Marc Fliikiger

conde Guerre Mondiale, il s’agit du « meurtre de personnes innocentes » : « Il
ne s’agissait pas de meurtres arbitraires [Walzer parle ici des actions terroristes
avant la Seconde Guerre Mondiale] mais d’assassinats politiques : une frontiere
était tracée que nous n’avons pas de peine a reconnaitre comme semblable a
celle qui séparait les combattants des non-combattants ».20

Selon ce code, ce qui distingue les cibles légitimes des cibles illégitimes est
’activité présente respectivement passée des personnes : les anciens « terroris-
tes » qui respectent le code prennent pour cibles des personnes pour ce «
qu’elles ont fait ou font », alors que les « nouveaux » terroristes visent des per-
sonnes pour ce « qu’elles sont ».2! De ce point de vue, ces derniéres sont
« innocentes », dans la mesure ou elles ne sont pas punies ou frappées pour
leurs activités passées ou présentes.

Selon Walzer, il faut clairement distinguer entre le code politique et la
convention de la guerre. Cette distinction repose sur la distinction entre un
fait objectif et un jugement politique : ainsi « le caractére menagant des activi-
tés du soldat est un fait » alors que le caractére injuste des activités d’un per-
sonnage politique est une « question de jugement politique ».22 C’est du fait du
manque d’objectivité de ce jugement politique que les terroristes - méme s’ils
établissent clairement une distinction entre cibles légitimes et illégitimes - res-
tent des meurtriers?3 et non des combattants lorsqu’ils pratiquent 1’assassinat
politique.

On peut déduire que Walzer condamne le terrorisme pour deux raisons :
d’une part du fait du non-respect du principe de discrimination du « code poli-
tique » qui établit une différence analogue a la distinction entre combattants et
non-combattants, d’autre part du fait que la punition d’innocents n’est mora-
lement pas justifiable. Pour terminer, il est important de préciser que la défini-
tion de Walzer établit un lien de nécessité entre le terrorisme et la nature des
cibles. Le terrorisme vise nécessairement des innocents.

4. Critique de la définition du terrorisme de Walzer

Ma critique de la définition du terrorisme de Walzer sera structurée en trois
points. Dans un premier temps, je critiquerai ['utilisation méme du concept
d’innocence dans la définition et ses conséquences d’un point de vue moral.
Dans un second temps, je critiquerai le lien de nécessité entre le terrorisme et
la nature des cibles. Dans un troisiéme et dernier temps, je critiquerai la dis-
tinction établie par Walzer entre terrorisme et assassinat politique dans le cas
du terrorisme russe de la fin du XIX*™ siécle / début du XX*™ siécle.

20 WALZER : Guerres Justes et Injustes, 276.
21 WALZER : Guerres Justes et Injustes, 279.
22 WALZER : Guerres Justes et Injustes, 279.
23 \WALZER : Guerres Justes et Injustes, 279.



Terrorisme : réflexions définitionnelles et « urgences suprémes » 133

Le premier point de ma critique est l'utilisation par Walzer du concept
d’innocence dans sa définition du terrorisme, indépendamment de la maniére
dont il définit Pinnocence. Il s’agit d’une critique qui s’applique non seule-
ment 3 sa définition, mais a tous les défenseurs de position dites « innocen-
tistes ». En effet le recours au concept d’innocent pose plusieurs problémes :
d’une part, la punition de personnes innocentes va a ’encontre de I'intuition
morale répandue selon laquelle on ne peut tuer un innocent (du fait qu’il/elle
est justement innocent/e). Suivant cette intuition, Walzer construit un juge-
ment dans la définition méme : le terrorisme ne peut jamais étre justifié, ce qui
disqualifie a priori une réflexion éthique sur le phénomeéne. Le second pro-
bléeme posé au niveau d’une réflexion éthique du terrorisme est - si I’on va a
I’encontre de I’intuition selon laquelle on ne peut tuer d’innocent - la restric-
tion des options de réflexion éthique sur le terrorisme : en effet, dans ce cas,
seule une position conséquentialiste pourra étre considérée dans 1’évaluation
morale du phénomeéne, ce qui restreint considérablement les possibilités. On
retrouve cette critique dans le propos d’Igor Primoratz:

« those familiar with philosophical debates about consequentialism will recall
that one of the standard objections to it has been that it implies that punishment
of the innocent is justified when its consequences are good (on balance). This ob-
jection can only get off the ground because consequentialism denies that in such
matters a person’s innocence is morally decisive in itself ».24

Qui plus est la définition de Walzer est contre-intuitive par rapport a sa propre
conception de la guerre juste. En effet, selon la typologie qu’il propose, aucun
soldat n’est innocent dans un contexte de guerre. Mais que faire des soldats
victimes d’attentats terroristes ? Par exemple, en 1983 au plus fort de la guerre
civile libanaise, les troupes américaines et francaises furent victimes de deux
attentats au camion piégé, par ’organisation chiite Hezbollah. Dans ces attaques,
les Américains perdirent 241 Marines, a la suite de quoi ils retirérent leurs
troupes du sol libanais. Si les victimes du terrorisme doivent étre considérées
comme des innocents, alors ces soldats étaient des innocents, mais en méme
temps des non-innocents puisqu’il s’agissait de soldats dans un contexte de
guerre.

La définition des victimes du terrorisme nous pose alors face a un di-
lemme : a) on peut soit considérer que ces attentats ne constituent pas du ter-
rorisme b) soit qu’ils constituent du terrorisme, mais que les victimes n’étaient
pas innocentes, ce qui équivaudrait a réviser la définition proposée des victi-
mes du terrorisme. La solution a) est problématique dans la mesure ou elle est
contre-intuitive : les attentats du Hezbollah sont considérés comme des actes
paradigmatiques de terrorisme.

24 PRIMORATZ (éd.) : Terrorism : The Philosophical Issues, xiii.



134 Jean-Marc Fliikiger

Pour terminer, il semble ici également approprié de remettre en question la
distinction établie par Walzer entre « terrorisme » et « assassinat politique » :
les actions des terroristes russes sont considérées comme des assassinats politi-
ques, alors que les actions des terroristes modernes sont du terrorisme.

Méme si cette distinction semble séduisante, elle semble douteuse pour
deux raisons: d’une part, au niveau de I’historiographie moderne du terro-
risme. En effet, celle-ci considere véritablement les actes de Narodnaya Volya
(«la volonté du peuple » responsable de 1’assassinat du Tsar Alexandre II en
1881) et des Socialistes Révolutionnaires (responsables de ’assassinat du Grand
Duc Serge en 1905) comme des terroristes. On pourrait ici objecter qu’il
n’existe pas une seule historiographie, mais plusieurs et que celle-ci est au
mieux affaire de convention entre spécialistes. Pourtant, cette analyse omet
deux faits importants dans I’histoire de Narodnaya Volya et des Socialistes
Révolutionnaires: d’une part leurs campagnes, méme si elles ne visaient pas a
terroriser des civils avaient pour objectif de terroriser les classes dirigeants rus-
ses et que, contrairement aux mouvements terroristes qui suivront, Narodnaya
Volya se reconnaissait explicitement comme une organisation terroriste. Ainsi
par exemple Vera Zasulich déclare lorsqu’elle est capturée aprés avoir attenté a
la vie du gouverneur de St-Pétersbourg, Trépov: « je ne suis pas une criminelle,
je suis une terroriste ».25 Qui plus est, dans les documents liés a leur organisa-
tion, I’Organisation de combat (une organisation des Socialistes Révolution-
naires) déclare utiliser des actions terroristes.26

B. LES URGENCES SUPREMES

1. Walzer et les urgences suprémes

Dans sa discussion de la seconde guerre mondiale, et plus spécifiquement la
décision britannique de bombarder les villes allemandes, Walzer offre un ar-
gument pour ce qu’il appelle les « urgences suprémes » (« supreme emergen-
cies »), un terme calqué sur la rhétorique de Winston Churchill en faveur de
ces bombardements.

Dans son ouvrage, Walzer défend le principe de discrimination des non-
combattants/civils dans les conflits armés. Il entend par cela que dans les
conflits armés, les civils (ou les innocents, comme nous 1’avons plus haut) ne
peuvent étre la cible directe d’offensives militaires. Il voit cependant une ex-
ception i ce principe, et c’est justement le cas de « 'urgence supréme ». Pour
Walzer, le respect de la convention de la guerre interdit 'usage de la violence

25 ULAN, Adam B. : In the Name of the People. New York : Viking Press 1977, 269.

26 CHALIAND, Gérard / BLIN, Arnaud : Histoire du Terrorisme. De I’Antiquité i Al Qaida. Pa-
ris : Bayard 2004, 173.



Terrorisme : réflexions définitionnelles et « urgences suprémes » 135

directe contre des civils, mais dans certaines circonstances, certains dangers
peuvent exiger de prendre pour cibles directes des civils.?7

Il est important de signaler ici que Walzer n’affirme pas que les urgences
suprémes soient moralement justifiées, mais moralement défendables. En effet,
selon lui, le principe de discrimination est toujours valable, mais dans certai-
nes conditions, il doit étre « outrepassé » (« overriden »). Il suggére deux con-
ditions qui doivent étre satisfaites simultanément pour les cas d’urgence
supréme. Tout d’abord le danger doit étre imminent. Deuxiémement, la na-
ture de la menace doit €tre « exceptionnelle et terrifiante ».28 Alors que la
détermination de I'imminence d’une menace semble peu problématique, la dé-
termination de la nature de la menace est entourée d’un halo d’ambiguité qui
autorise deux reconstructions de cette condition.

La premiére, que j’appellerais « reconstruction objectiviste », vise a séparer
d’une part la perception de la menace par les parties en question de la nature
méme de la menace. En effet, elle postule I’existence d’un « observateur exté-
rieur »2% qui disposerait dans une certaine mesure de critéres objectifs qui ne
sont pas — ou peu influencés - par la propagande en temps de guerre. La se-
conde que j’appellerais « reconstruction subjectiviste » ne donne pas des condi-
tions objectives pour la détermination de la nature de la menace : ce sont les
parties en question qui estiment si elles sont confrontées a une menace « ex-
ceptionnelle et terrifiante ». Le type de reconstruction choisi dépend de
I'importance accordée aux différentes remarques proposées par Walzer.

a) Reconstruction objectiviste

Walzer nous met en garde : souvent, ’ennemi est dépeint comme étant une
menace « exceptionnelle et terrifiante » a des fins de propagande, pour exhor-
ter les soldats et renforcer leur moral :

« De telles analyses ne sont pas rares, on I’imagine, en temps de guerre. On pense
volontiers que ’ennemi (c’est en tout cas ce que I’on dit) est exceptionnel et ter-
rifiant. Les soldats sont enclins a se battre avec acharnement s’ils pensent qu’ils
combattent pour la survie de leur pays et de leur famille, s’ils pensent que la li-
berté, la justice et la civilisation elle-méme sont menacées ».30

I1 postule alors que, pour qu’il s’agisse objectivement d’une menace dont la na-
ture est « exceptionnelle et terrifiante », ’évaluation des descriptions sur la na-

27 W ALZER : Guerre Justes et Injustes, 341.
28 WALZER : Guerre Justes et Injustes, 343.
29 WALZER : Guerre Justes et Injustes, 343.

30 WALZER : Guerre Justes et Injustes, 343. Dans la version originale, Walzer parle de
« descriptions » et non d’ « analyses », comme proposé dans la traduction.



136 Jean-Marc Flikiger

ture de la menace doit paraitre plausible a un « observateur extérieur ».31 Il ra-
joute : « cette analyse n’est pas toujours plausible pour I’observateur extérieur,
et ’on peut soupconner que la part qu’y tient la propagande est également
percue par nombre de combattants ».32

En effet, tous les conflits ne constituent pas des guerres autour de valeurs
humaines fondamentales :

« La guerre n’est pas toujours un combat pour des valeurs ultimes, ou la victoire
d’un coté signifierait un désastre humain pour 'autre. Il est nécessaire d’observer
un certain scepticisme face a ces sujets, de cultiver une prudente incrédulité face a
la rhétorique de temps de guerre et de chercher une pierre de touche qui per-
mette d’apprécier les arguments fondés sur 'extréme nécessité ».33

Je reconstruirai donc la prémisse objectiviste de la maniére suivante :

a) si un état est confronté a un danger considéré comme imminent, exceptionnel et
terrifiant pour lui et ses valeurs les plus fondamentales par un observateur exté-
rieur, alors il est moralement défendable pour cet état de violer les prohibitions
movrales exprimées dans le principe de discrimination des non-combattants/civils.

Il faut cependant rajouter une restriction a cette prémisse : les raids contre les
villes allemandes ont continué quasiment jusqu’a la fin de la guerre (Dresde
fut, par exemple, détruite en février 1945, soit trois mois avant la capitulation
inconditionnelle en mai), méme si la guerre était « virtuellement » gagnée. Se-
lon Walzer, dés le moment ou la guerre était virtuellement gagnée,
I’Allemagne nazie ne constituait plus une menace imminente et donc les bom-
bardements n’étaient plus moralement défendables. Par conséquent, la
prémisse devrait étre modifiée de la maniere suivante :

a’) si un état est confronté a un danger considéré comme imminent, exceptionnel et
terrifiant pour lui et ses valeurs les plus fondamentales par un observatenr exté-
rieur, alors il est moralement défendable pour cet état de violer les prohibitions
morales exprimées dans le principe de discrimination des non-combattants/ civils,
aussi longtemps que la menace est encore imminente.

b) Reconstruction subjectiviste

Pourtant cette premiere reconstruction ne s’impose pas d’elle-méme. En effet,
dans la présentation qu’il fait de I’argument, il nous demande de zous imaginer
dans une position ou nous devrions prendre la décision. De maniére plus

31 Dans un autre texte, il précise quelque peu ce qu’il entend par « observateur extérieur »: il
s’agirait d’un « historien » ou d’un « observateur détaché ». Cf. WALZER, Michael : World War
II : Why Was This War Different ¢ In : Philosophy and Public Affairs 1 (1971) 3-21, ici 4.

32 WALZER : Guerre Justes et Injustes, 343.

33 WALZER : Guerre Justes et Injustes, 343.



Terrorisme : réflexions définitionnelles et « urgences suprémes » 137

’ ! » A . . R
générale, il nous demande la décision que nous prendrions si nous étions une
des parties en conflit :

« Suppose that I sat in the seat of power and had to decide whether to use the
Bomber Command [...] against cities. Suppose further that unless the bombers
were used in this way, the probability that Germany would eventually be de-
feated would be radically reduced ».34

En nous demandant de juger comme si nous étions ’une des parties en conflit,
la détermination « objective » de la nature par un observateur extérieur est
abandonnée : les conditions de détermination sont fixées par les parties en
conflit. C’est ce point qu’a mis en évidence Robert Holmes dans sa re-
construction de I’argument :

« One acts necessarily upon what he believes. People can only apply principles
that seem to them relevant. And this allows for error. So, if one lays down such
requirements for a just war as that one have a just cause, what this means in
practice is that nations may resort to war when they believe they have a just
cause [...] There is no correcting mechanism by which to detect errors ».35

Je reconstruirai la prémisse subjectiviste de la maniere suivante :

b) si un état estime sérieusement étre confronté a un danger imminent, exception-
nel et terrifiant pour lui et ses valeurs les plus fondamentales, alors il est morale-
ment défendable pour cet état de violer les probibitions morales exprimées dans le
principe de discrimination des non-combattants/ civils, aussi longtemps qu’il
estime que la menace est encore imminente.

Le probléme de la reconstruction de Holmes est de ne justement pas avoir vu
que Walzer proposait également une lecture objectiviste de la prémisse. On
pourrait également supposer que celui-ci n’ait pas considéré la reconstruction
objectiviste pour des raisons de plausibilité. En effet qui serait cet « observa-
teur extérieur » ? Est-il possible dans un contexte de guerre mondiale d’avoir
un observateur extérieur, non politisé et neutre ? Comme je le suggérerai plus
tard — conformément 2 la proposition de Walzer qui voit un historien comme
un observateur extérieur - ceci est possible mais hors contexte, a un moment ul-
térienr, chronologiquement au-dela de la situation de conflit et dans un
contexte libéré des aléas de la guerre.

34 Tutilise ici volontairement la version originale anglaise. En effet, la traduction frangaise
traduit « I sat in the seat of power » par « supposons que j’aie eu le pouvoir », qui semble « apla-
nir » Pexpression méme qui créé 'ambiguité 4 Iorigine de la distinction entre reconstruction
subjectiviste et objectiviste. En effet, «sit in the seat of power » met parfaitement en évidence
que c’est ’une des parties en question qui est responsable de I’évaluation de la menace. La traduc-
tion francaise ne me semble pas suffisamment rendre cet aspect.

35 HOLMES, Robert : On War and Morality. Princeton: Princeton University Press 1989,
172-173.



138 Jean-Marc Fliikiger

Holmes touche cependant ici un point important, qui semble étre a la base
de son omission de la reconstruction objectiviste: I’argument des urgences
suprémes, donc une moralité de ['urgence est intéressant dans la mesure ou il
doit aider les parties, confrontées a de tels choix en temps de guerre, a prendre des
décisions morales. Dans le cas contraire, ’intérét de cet argument ne serait que
purement académique36 - comme je le suggérerai plus tard - confiné a des cer-
cles d’intellectuels dont les jugements ne sont pas biaisés par un manque
d’informations précises (ce que I’on pourrait justement considérer comme une
spécificité de la guerre), mais informés par une pondération patiente qui
n’aurait toutefois aucune conséquence en termes pratiques.

2. Urgences suprémes et terrorismey’

Lorsque 1’on étudie le terrorisme, et en particulier le terrorisme pratiqué par
certains groupes, on est frappé par I’évaluation manichéenne et eschatologique
que proposent les acteurs du conflit.38 En effet, celui-ci dépasse un simple
conflit politique ou religieux : il s’agit généralement d’un conflit métaphysique
entre le bien et le mal - ou comme le dit Mark Juergensmeyer dans une im-
portante étude sur le sujet - d’une « guerre cosmique ».3?

Pour prendre un exemple plus concret, la secte Aum Shinryko - responsa-
ble des attaques au gaz sarin dans le métro de Tokyo en 1995 - et en particu-
lier son maitre, Shoko Asahara pensaient qu’il existait une vaste conspiration
mondiale entre des éléments japonais, américains et juifs pour détruire une
partie de ’humanité, saper les fondements du Japon, et contrdler le monde.#40

36 La position de Walzer sur ce point est loin d’étre claire. En effet, dans un article posté-
rieur, celui-ci écrit : « L’urgence supréme, c’est cet instant crucial ou il importe de prendre des
decisions héroiques, ol les nations et leurs dirigeants sont jugés selon les measures adoptées... en
désespoir de cause, car ce sont toujours celles que nous voudrions éviter si possible. Je souhaite
que cette heure ne sonne jamais pour mon pays et mes concitoyens : contentons nous ici d'un dé-
bat théorique et d’un exercice pédagogique [...] » (c’est moi qui souligne), WALZER : De la guerre et
du terrorisme, 57. Méme s’il est vrai que Walzer parle d’une « discussion théorique » et d’un
« exercice pédagogique », il signale tout de méme que les urgences suprémes constituent un mo-
ment héroique pour des nations confrontées a un tel dilemme. Il semble donc qu’il ne s’agisse pas
d’une discussion simplement théorique, mais d’un choix a faire en temps de guerre par les parties
en conflit.

37 J7ai bénéficié pour mes réflexions sur la vision du monde proposée par les terroristes reli-
gieux du soutien du Dr. Jean-Frangois Mayer, rédacteur en chef du site d’études sur le terrorisme,
www.terrorisme.net. Qu’il en soit remercié.

38 Cf. BURUMA, Tan / MARGALIT, Avishai : Occidentalism, The West in the Eyes of its Ene-
mies. London : Penguin Books 2004, 101-102.

39 JUERGENSMEYER, Mark : Terror in the Mind of God. Berkeley : University of California Press
2003. Traduction francaise : Au nom de Dieun, ils tuent ! Paris : Editions Autrement 2003, 144.

40 READER, Ian : A Poisonous Cocktail ¢ Aum Shinrikyo’s Path to Violence. Copenhagen :
NIAS Books 1996, 67.



Terrorisme : réflexions définitionnelles et « urgences suprémes » 139

Cette notion de guerre cosmique opposant des principes métaphysiques -
le bien contre le mal - a évidemment des incidences sur la perception de
I’ennemi. Contrairement a une guerre classique, toute paix est impossible avec
un tel ennemi, puisqu’il s’agit du mal.

Une autre caractéristique des guerres cosmiques est que souvent les prota-
gonistes les considerent comme un conflit de nature défensive, visant a préser-
ver Iidentité d’une communauté.#! Par exemple, dans sa « Déclaration du ji-
had contre les Américains qui occupent le pays des deux lieux saints », Ous-
sama ben Laden déclare :

« chacun d’entre vous sait quelle injustice, quelle oppression, quelle agression su-
bissent les musulmans de la part de I’alliance judéo-croisée et de ses valets ! A tel
point que le sang des musulmans n’a plus aucun prix, que leurs biens et leur ar-
gent sont offerts en pillage a leurs ennemis ».42

Si ’on considére I’argument en faveur des urgences suprémes dans sa recons-
truction subjectiviste et en particulier les conditions qui doivent étre satisfai-
tes, les terroristes religieux dans leur évaluation de la menace considérent que
’ennemi constitue un danger « exceptionnel et terrifiant ». En effet, du fait des
dimensions eschatologiques du combat, ’ennemi ne peut étre que diabolique.

Qui plus est, les protagonistes considérent également qu’il s’agit d’une
guerre défensive, dictée par la survie de I'identité d’une communauté et de ses
valeurs les plus fondamentales. De ce fait, leurs actions terroristes pourraient
parfaitement étre justifiées par I’argument des urgences suprémes, dans sa re-
construction subjectiviste.

On pourrait ainsi dire que la théorie philosophique de la guerre juste de
Walzer condamne d’une part implicitement le terrorisme, mais d’autre part
permettrait de le justifier de maniére indirecte.

Cette derniére considération doit faire 1’objet de deux critiques: d’une
part, Walzer ne prend en considération que les états et non des groupes sub-
étatiques (comme le sont les groupes terroristes). D’autre part, celui-ci se pose
également la question de savoir si ’'argument des urgences suprémes pourrait
justifier le terrorisme. Sa réponse est cependant négative : « Le terrorisme se-
rait-il justifié en cas « d’urgence supréme » [...]? Peut-étre mais seulement si
’oppression combattue constituait un génocide [...]. Mais ce genre de menace
n’a jamais joué dans les cas récents d’activités terroristes ».43

Méme s’il est vrai que ’on a reproché a Walzer d’accorder une suprématie
aux Etats dans sa théorie au détriment des groupes sub-étatiques, celui-ci ac-
cepte les Etats, pour autant qu’ils défendent Iexistence d’une communauté.

41 JUERGENSMEYER : Au nom de Dien, ils tuent I, 159.
42 KEPEL, Gilles (éd.) : Al-Qaida dans le Texte, Paris : Presses Universitaires de France 2005, 51.
43 WALZER : De la guerre et du terrorisme, 84.



140 Jean-Marc Fliikiger

Par communauté, il entend « [la communauté] ne représente pas seulement les
individus, mais ’entité collective - religieuse, politique ou culturelle - qu’ils
composent dans leur ensemble, et qui leur inspire certains traits de caractere,
certaines pratiques et certaines croyances». Il faut distinguer ici la commu-
nauté de I’Etat-nation: pour Walzer, I’Etat-nation est important dans la me-
sure ou il sert les objectifs communs de la communauté, mais il lui reste su-
bordonné.

Une communauté politique n’est cependant pas exclusivement un phéno-
meéne limité au présent: elle entretient des relations avec le passé et le futur.
Ainsi une communauté politique est le résultat de certaines pratiques ancestra-
les qui forment les pratiques actuelles qui seront a leur tour léguées aux géné-
rations a venir, « cet effort de continuité, renouvelé de génération en généra-
tion, représente un aspect capital de I’existence humaine et c’est la commu-
nauté qui I’incarne ».45 Cette derniére affirmation s’explique par le fait que se-
lon Walzer, une communauté politique est fondée sur un contrat social a la
Edmund Burke, c’est-a-dire « un contrat entre les vivants, les morts, et ceux
qul ne sont pas encore neés ».46

C’est 'importance de la communauté qui permet la transgression du prin-
cipe de discrimination des non-combattants/civils : ainsi si un groupe terro-
riste defendait par ses actions les valeurs fondamentales et identitaires d’une
communauté, ses actions pourraient étre justifiées. On pourrait donc considé-
rer que Ben Laden défend les valeurs fondamentales et identitaires de
I’Oumma, la communauté musulmane, et que par conséquent ses actions sont
justifiées.

Selon Walzer, seul un génocide pourrait justifier I'utilisation du terrorisme
comme «urgence supréme ». Méme s’il ne précise pas de quel génocide il
s’agit, Walzer a probablement en téte I’'Holocauste. Pourtant, en bombardant
les villes allemandes a partir de 1942, les Anglais ne tentaient pas d’y mettre fin
(on peut méme se demander s’ils en étaient pleinement conscients a cette épo-
que¥), mais suivaient des considérations de «survie de la nation »,
indépendantes de la question du traitement des juifs.

44 WALZER : De la guerre et du terrorisme, 69.

45 WALZER : De la guerre et du terrorisme, 70.

46 WALZER : De la guerre et du terrorisme, 42.

47 11 semble en effet que la « solution finale » ne prit forme qu’entre 1940 et 1942, aprés que
I’idée de la déportation vers Madagascar eut été définitivement abandonnée. Au moment ou les
Anglais prirent la décision de bombarder les villes allemandes, ’idée de la solution finale n’aurait
donc été que dans une phase préliminaire.

A ce sujet historien Ian Kershaw note « Les représentants juifs furent informés que les autorités
envisageaient leur installation dans un territoire colonial encore indéterminé. Quelques jours
plus t6t, Franz Rademacher, chef de la section juive aux Affaires étrangéres, avait soumis un
mémorandum prévoyant la création d’une réserve a Madagascar - proposition apparemment bien
accueillie par Himmler, mentionnée le méme mois par Hitler dans ses entretiens avec Mussolini



Terrorisme : réflexions définitionnelles et « urgences suprémes » 141

Si au contraire, on argumentait maintenant que les Anglais étaient parfai-
tement conscients de ce qui se passait, le bombardement des villes allemandes
semble relativement inefficace comme mesure directe pour mettre un terme au
génocide: peut-étre aurait-il fallu envisager un bombardement des infrastructu-
res ferroviaires qui permettaient d’alimenter les camps, voire la destruction des
infrastructures concentrationnaires elles-mémes.

En considérant le bombardement des villes allemandes comme une mesure
prise afin d’éviter un génocide de la population anglaise, Walzer souleve ce-
pendant une question importante : méme s’il est vrai que le traitement des po-
pulations occupées et annexées par les Allemands était brutal, aucun indice ne
laisse supposer qu’une population autre que la population juive ne risquait un
génocide au moment ou fut prise la décision de bombarder les villes allemandes
(1941). On peut donc en conclure que la décision de bombarder les villes alle-
mandes ne fut probablement pas prise non plus pour éviter un génocide de la
population anglaise. Dans ce cas, le lien établi ici entre génocide et urgence
supréme, méme dans le cas du bombardement des villes allemandes ne semble
pas pertinent.

3. Critiques de ’argument de Walzer

L’argument des « urgences suprémes » est problématique pour plusieurs rai-
sons. Pour développer ma critique, je reprendrai dans un premier temps les ar-
guments avancés par le philosophe australien Tony Coady.# Selon Coady,
I’argument des urgences suprémes souffre au moins de trois grands défauts :
d’abord il est post-factum. C’est-a-dire que dans I’évaluation de la nature de la

et Ciano, et gui ne seraient finalement abandonnée qu’an début 1942. Comme I’indiquent plusieurs
études récentes, ce « Plan Madagascar » manifestement pris trés au sérieux pendant un certain
temps ne peut étre considéré comme une simple manceuvre destinée 2 camoufler les premiéres
étapes de la « solution finale » (c’est moi qui souligne) », KERSHAW Ian : Qu’est-ce que le nazisme ?
Problémes et perspectives d’interprétation. Paris : Gallimard 1997, 191.

48 En fait, Walzer I’avoue lui-méme, dans un article antérieur: « Et ce bombardement ininter-
rompu n’avait pas pour objectif (comme on aurait pu 'imaginer) d’empécher ou de venir a bout
de la campagne antijuive menée par les nazis. L’Holocauste aurait pu constituer en lui-méme une
nouvelle urgence supréme, mais il ne figurait pas dans I’esprit des hommes qui opterent pour une
stratégie de bombardements; ils ne pensaient pas agir dans les intéréts de la communauté juive
européenne » WALZER : De la guerre et du terrorisme, 75.

4 CoADY, Tony : Terrorism, Morality, and Supreme Emergency. In: PRIMORATZ (éd.):
Terrorism : The Philosophical Issues, 81-93. La reconstruction de I’argument des urgences suprémes
de Coady est incompléte : en effet, celui-ci le considére comme un cas de « mains sales » (cf. 84 et
89-91), selon lequel les nécessités de la vie politique obligent parfois les politiciens 2 surpasser
certaines prohibitions morales profondes. Ceci est effectivement le cas si I’on reconstruit
I’argument de maniére subjectiviste : ce sont les acteurs confrontés a certains choix qui doivent
parfois surpasser certaines prohibitions morales profondes. Pourtant, reconstruit d’un point de
vue objectiviste, il ne s’agirait pas d’un cas de « mains sales », puisque la pondération morale n’est
pas celle du politicien en situation, mais celle d’un observateur extérieur.



142 Jean-Marc Fliikiger

menace que fait Walzer pour déterminer son caracteére « exceptionnel et terri-
fiant », celui-ci inclut des éléments qui n’étaient pas a disposition de Churchill
et du gouvernement anglais a I’époque et qui n’eurent pas d’influence sur la
décision de bombarder les villes allemandes. Ainsi, selon Coady, I’énormité de
I'Holocauste n’était pas pleinement reconnue a I’époque.50

Deuxiémement, il semblerait qu’au moment ou commencérent les bom-
bardements, la menace d’une défaite contre I’Allemagne nazie n’était plus aussi
imminente : en effet, la « Guerre d’Angleterre » (guerre pour la suprématie aé-
rienne au-dessus de I’Angleterre) avait été gagnée par les Anglais - qui avaient
infligé de lourdes pertes a la Luftwaffee - 2 la fin de I'année 1940; 2 la fin
1941, les nazis avaient été repoussés des portes de Moscou par les armées de
Staline, alors que les Etats-Unis étaient entrés en guerre contre le Japon et
I’Allemagne nazie, a la suite de Pearl Harbour.51

A la fin de la guerre, Churchill décrivit ainsi ses réactions de ’époque face
a ces victoires: « So we had won after all ! Hitler’s fate was sealed and there
was no more doubt about the end ».52

Les conditions pour une urgence supréme semble également souffrir d’un
troisitme probleme (dont Coady ne parle pas): alors qu’elles justifient les
bombardements des villes allemandes, elles pourraient également justifier la
campagne de 1’Allemagne nazie contre les populations civiles sur le front de
I’Est, ce qui est moralement contre-intuitif.

4. Front de I’Est : reconstruction objectiviste et subjectiviste

Considéré du point de vue des nazis, la menace communiste remplissait les crite-
res pour une urgence supréme : il s’agissait d’'une menace exceptionnelle et ter-
rifiante. Méme 5’1l est incontestable que la propagande nazie avait joué un réle
en attisant la peur Allemands, il n’en demeurait pas moins que pour les soldats
au front et la population en Allemagne méme, une victoire soviétique aurait
constitué la fin de la civilisation germanique. L’historien de la Wehrmacht
Omer Bartov note par exemple que :

« on avait appris aux soldats de la Wehrmacht a considérer que capituler face a
I’Armée rouge revenait a se livrer au diable, tant sur le plan individuel que sur le
plan national ; individuellement, les soldats allemands étaient persuadés que les
Soviétiques les tueraient immédiatement ; collectivement, ils considéraient que la

50 COADY : Terrorism, Morality, and Supreme Emergency, 86.
51 COADY : Terrorism, Morality, and Supreme Emergency, 87.

52 GARRETT, Stephen A : Ethics and Airpower in World War II : The British Bombing of Ger-
man Cities. New York : St Martin’s Press 1993, 148.



Terrorisme : réflexions définitionnelles et « urgences suprémes » 143

victoire soviétique signerait I’arrét de mort de la civilisation, déclencherait une
véritable apocalypse ».53

D’un point de vue subjectiviste, ’argument des urgences suprémes pourrait
justifier les exactions commises par les nazis sur le Front de I’Est : pour la po-
pulation allemande et ses soldats, une victoire de 1’ennemi bolchevique aurait
tout simplement signifié la fin de la civilisation et donc de toute communauté
politique.

On pourrait objecter a cette justification que dans le cas du bombardement
des villes allemandes par les Anglais, il s’agissait d’une réponse défensive au
Blitz nazi, et non d’une offensive comme le fut I’opération contre I’Union so-
viétique. Pourtant méme s’il est vrai que l'opération Barberousse de
I’Allemagne constituait effectivement une agression, on pourrait soit considé-
rer qu’il s’agissait d’une action « préventive » contre I’imminence du danger
soviétique, soit ne prendre que les exactions de la derniere phase de la guerre
qu’on pourrait considérer comme des mesures « défensives » contre les atroci-
tés perpétrées par les Soviétiques.

Dans la perspective d’une action préventive, le philosophe Robert Holmes
considére qu’on pourrait parfaitement invoquer ’argument des urgences su-
prémes pour justifier I’attaque de 1’Allemagne contre I'URSS,

« But Mein Kampf represents the German nation (meaning the German people,
not the state) as confronting the very kind of threat to its survival and values
that Walzer takes to justify supreme emergencies and that just war theorists al-
most universally take to constitute a just cause. Hitler saw the German nation as
threatened by a Marxist-Jewish conspiracy of diabolical proportions, sapping its
life, poisoning its blood, and dragging it down from its prior heights of cultural
achievement ».54

Méme s’il satisfait une reconstruction subjectiviste, I’argument proposé pour
justifier les exactions commises par les nazis sur les populations civiles pour-
rait-il satisfaire une reconstruction objectiviste ?

Selon cette reconstruction, seul un observateur extérieur, indépendant et
qui ne serait pas influencé par la propagande des parties en conflit pourrait
déterminer s’il s’agit effectivement d’un cas d’urgence supréme, c’est-a-dire
montrer que la menace est imminente et d’autre part terrifiante et exception-
nelle. Dans le cas d’un conflit de proportion mondiale, ceci semble difficile a
trouver.

On peut tenter de montrer comment [’argument de la fin de la civilisation
germanique — et donc du caractére exceptionnel et terrifiant de la menace - ne

53 BARTOV, Omer : Hitler’s Army: Soldiers, Nazis and War in the Third Reich. New York :
Oxford University Press 1992, 34-35. Traduction francaise L’Armée d’Hitler, La Webrmacht, les

Nazis et la Guerre. Paris : Hachettes Littératures, 61.
>4 HOLMES : On War and Morality, 172.



144 Jean-Marc Fliikiger

fut pas seulement invoqué par les nazis, victimes de leur propagande, mais #!/-
térieurement et par d’autres parties, lorsque le systeme de propagande
n’existait plus. A ce titre, il est intéressant de constater que I'argument de la
menace communiste et de I’Allemagne comme rempart a ce péril fut invoqué
par les vainqueurs lors de la reconstruction des institutions militaires alleman-
des55 (dans ce cas, cet argument était influencé par un nouveau type de propa-
gande : « la peur du rouge »).

Une autre possibilité est de prendre une distance temporelle encore plus
grande et d’essayer de considérer la « menace bolchevique » avec du recul.
Comme le précise Walzer, un historien pourrait satisfaire aux conditions re-
quises pour un « observateur extérieur » (méme s’il ne précise pas de quelles
conditions il s’agit).

A ce titre, I’exemple d’Andreas Hillgruber - défunt professeur d’histoire a
I'université de Cologne - est trés instructif. Andreas Hillgruber fut 'un des
principaux protagonistes de la querelle dite « des historiens » (Historikerstreir)
qui fit rage dans les années 1980 au sein des élites intellectuelles allemandes.56
Dans un livre publié en 1986, celui-ci enjoint les historiens a

« s’identifier au destin concret de la population allemande a I’Est et aux efforts
désespérés et coliteux de I’Ostheer et de la marine allemande dans la mer Balti-
que, qui visaient a défendre la population de I’Est de I’Allemagne contre la ven-
geance de ’Armée rouge, les viols collectifs, les assassinats arbitraires et les in-
nombrables déportations ».57

Comme exemple des exactions russes, il prend la localité de Nemmersdorf en
Prusse orientale, qui avait été reconquis par la Wehrmacht a la mi-octobre
1944 et qui offrit aux soldats « une image effrayante de femmes violées, tuées
et d’enfants assassinés ».58

Convaincu de I'importance de la menace bolchevique lors de son avancée
vers I’Allemagne, celui-ci reproche méme a la population et a la Wehrmacht de
’avoir sous-estimée, voire ignorée.>

Cette derniére remarque est capitale dans la mesure ou elle affirme le
sérieux de la menace soviétique, basé notamment sur les exactions commises
contre les populations civiles lors de ’avancée de I’Armée rouge. Méme avec

55 C’est moi qui souligne. BARTOV : L’Armée d’Hitler, La Webrmacht, les Nazis et la Guerre, 197.

56 Pour un compte-rendu de la querelle des historiens, voir KERSHAW : Qu’est-ce que le na-
zisme ¢, 361-395.

57 HILLGRUBER, Andreas : Zweierlei Untergang. Die Zerschlagung des Deutschen Reiches und das
Ende des europdischen Judentums. Berlin : Wolf Jobst Siedler 1986, 24-25. Je reprends la traduction
francaise proposée dans BARTOV : L’Armée d’Hitler, La Webrmacht, les Nazis et la Guerre, 202.

58 HILLGRUBER : Zweierlei Untergang. Die Zerschlagung des Deutschen Reiches und das Ende
des europdischen Judentums, 19.

59 HILLGRUBER : Zweierlei Untergang. Die Zerschlagung des Deutschen Reiches und das Ende
des europdischen Judentums, 27.



Terrorisme : réflexions définitionnelles et « urgences suprémes » 145

40 ans de recul, Hillgruber - qui en tant qu’historien satisferait probablement
les criteres de «l’observateur extérieur » - considére la menace soviétique
comme exceptionnelle et terrifiante, puisqu’elle mettait directement en danger
la population civile allemande. Par conséquent, les exactions commises lors du
retrait des forces allemandes devant I’offensive de I’armée rouge qui menagait
les populations civiles allemandes pourraient constituer une urgence supréme
et donc étre justifiée par la théorie walzérienne.

CONCLUSION

Les objectifs du présent article étaient multiples : d’une part esquisser une ty-
pologie des positions définitionnelles philosophiques du terrorisme (il s’agit ici
de la distinction entre positions « innocentiste », « non-combattantiste », « ci-
viliste » et « abstentionniste ») et de montrer les probléeme posés en particulier
par la position innocentiste que défend Walzer. J’ai ensuite essayé de démon-
trer comment ’argument philosophique des urgences suprémes pourrait justi-
fier le terrorisme religieux et qu’indépendamment de la reconstruction de
I’argument qu’on favorise (subjectiviste ou objectiviste), celui-ci pourrait
aboutir a des conclusions morales contre-intuitives : dans sa reconstruction
subjectiviste, celui-ci justifie les exactions commises par I’Allemagne nazie lors
de son invasion de I"'URSS.

I1 est également possible de reconstruire ’argument de maniére objectiviste
et de montrer que méme dans ce cas - comme le montre le propos de Hillgru-
ber - I’Armée rouge constituerait une menace « exceptionnelle et terrifiante »
et que lors du retrait des troupes allemandes et de la défense de I’Est allemand,
les exactions sur les populations civiles auraient pu étre justifiées. Pour ces rai-
sons, il me semble nécessaire de rejeter I’argument des urgences suprémes.

Abstract

The following contribution focuses on Michael Walzer’s definitions of terror-
ism and his notion of “supreme emergency”.

I dedicate the first part of my paper to the general problem of defining terror-
ism, but I also focus on Walzer’s definitions of the concept. In the second part I
show how the argument of supreme emergencies proposed to justify the bombings of
German cities during World War II by the British could be “reversed” to justify
terrorism. In the last part of my paper, I refute the argument of supreme emergen-
cies by pointing to certain counterintuitive implications.



	Terrorisme : réflexions définitionnelles et "urgences suprêmes"

