
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 54 (2007)

Heft: 1-2

Artikel: Martin Bubers Projekt einer philosophischen Anthropologie

Autor: Fellbaum, Aaron

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760529

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 26.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760529
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Aaron Fellbaum

Martin Bubers Projekt
einer philosophischen Anthropologie

Wegen seiner Vielgestaltigkeit allein im 20. Jahrhundert können wir auf

keinen unumstrittenen Begriff philosophischer Anthropologie zurückgreifen.
Philosophische Anthropologie kann jedoch von den Wissenschaften, die eine

partielle (z.B. biologische, medizinische, physiologische oder psychologische)
Erkenntnis des Menschen anstreben, abgegrenzt werden. Sie versucht, ohne

eine erkenntnistheoretische Begründung der Wissenschaften vom Menschen
leisten zu können, das Selbstverständnis des Menschen aufzuklären. Sie widmet

sich der „Explikation der leitenden Begriffe, Gedanken und Vorstellungen,

die wir bei unserer alltäglichen und wissenschaftlichen Selbsterkenntnis
als Menschen immer schon mitbringen."1 Philosophische Anthropologie
beruht auf einem Vorverständnis des Menschen von sich selbst. So wird in unserer

westlichen Kultur der Mensch seinem Wesen nach als Handelnder
bestimmt.2 Indem sich das Wesen des Menschen somit nicht auf seine Rationalität

reduziert, sondern ein praktisches Vermögen impliziert, kann man
Anthropologie epistemisch weiter kennzeichnen als eine nichtreduktionistische
Dizsiplin, die den Menschen „als Ganzes" betrachtet. In Anlehnung an die

Ausführungen O.F. Bollnows können wir zwei negative Kennzeichen zur
Charakterisierung des anthropologischen Ansatzes anführen: (1) In seiner Kritik

der Erkenntnistheorie wendet sich Bollnow gegen die Suche eines

„archimedischen Punktes" der Wissensbegründung, eines Punktes, auf dem definitiv
gesichertes Wissen aufgebaut wird. Dem cartesischen Ansatz, der die neuzeitliche

Erkenntnistheorie geprägt hat und demzufolge Erkenntnis auf einem
Punkt von unerschütterlicher Gewißheit fußen muß, stellt Bollnow gegenüber,

daß es keinen „absoluten Nullpunkt" der Erkenntnis gibt und das

vorauslaufende Verständnis immer schon Bedingung der Erkenntnis ist: „An-
fangslosigkeit gehört zu den unentrinnbaren Bedingungen menschlicher
Erkenntnis."3 Erkenntnistheorie müsse umgedeutet werden in das Begreifen von

1 SCHNÄDELBACH, Herbert: Zur Rehabilitierung des animal rationale. Vorträge und Abhandlungen

2. Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1992, 134.
2 Vgl. HAEFFNER, Gerd: Das Wesensproblem im Zentrum der Philosophischen Anthropologie.

In: ThPh 80 (2005) 92-98, hier 94. Haeffner schlägt einen etwas weiteren Wesensbegriff (Wissen,
Handeln und Hoffen) in Anlehnung an Kant vor.

3 BOLLNOW, Otto Friedrich: Philosophie der Erkenntnis. Das Vorverständnis und die Erfahrung

des Neuen. Stuttgart: Kohlhammer 1970, 21.



Martin Bubers Projekt einer philosophischen Anthropologie 115

Wesen und Möglichkeit der Erkenntnis aus ihren anthropologischen
Voraussetzungen. (2) Zweitens sei der Mensch nicht in erster Linie durch seine

Vernünftigkeit, als „animal rationale", charakterisiert. Das Mißtrauen gegenüber
den Organen der Vernunft, das Odo Marquard in seiner These, daß Anthropologie

wesentlich Absetzbewegung von der Geschichtsphilosophie ist, als

Ausgangspunkt für das Entstehen moderner Anthropologie beschreibt, wird
von Bollnow bestätigt: Anthropologie ist erst in dem Augenblick als echtes

Anliegen der Philosophie entstanden, „wo sich die überlieferte und bis dahin
selbstverständliche Wesensbestimmung des Menschen als eines animal rationale

aufgelöst hat."4
Schon mit diesem Vorverständnis können wir in Martin Buber einen

Vertreter des anthropologischen Ansatzes vermuten. Odo Marquard zählt Buber

zu den Vertretern anthropologischen Denkens, ohne jedoch dieser These
ausführlicher nachzugehen.5 Tatsächlich finden wir bei Buber eine Ontologie, die
die Wesensbestimmung des Menschen als Handelndem konkretisiert: Das

Menschsein hat sein Fundament in dem Zusammenspiel der drei Momente
Gott - Mitmensch - Welt. Menschen sind ontologisch zuerst Beziehungswesen.

Ihr Sein erhalten sie dadurch, daß sie mit ihrem Gegenüber in Beziehung
treten. Ohne ihn als Beziehungswesen zu betrachten, ist der Mensch seinem

Sein nach gar nicht zu begreifen. Das wird deutlich in dem berühmten Ich und
Du herausgearbeitet. Hier unterscheidet Buber zwei menschliche Grundhaltungen

(oder: Grundworte): Ich-Es und Ich-Du. Dieser Terminologie folgend
können wir in unserem Vorverständnis von dialogischer Philosophie zunächst
zwei als anthropologisch zu kennzeichende Fragen unterscheiden.

(1) Die Frage nach der Korrelation der beiden Grundhaltungen zueinander:
Menschen nehmen beide Grundhaltungen ein. Durch jede dieser Haltungen
treten sie mit Welt in Verbindung. Demgemäß wird Eswelt und Duwelt
unterschieden. Am Ende des ersten Teiles von Ich und Du stellt Buber fest, daß

menschliches Leben weder ausschließlich in der Gegenwart (die das Ich-Du-
Verhältnis kennzeichnet), noch ausschließlich im Ich-Es-Verhältnis stattfindet:
„In bloßer Gegenwart läßt sich nicht leben, sie würde einen aufzehren, wenn
da nicht vorgesorgt wäre, daß sie rasch und gründlich überwunden wird. [...]
[denn] ohne Es kann der Mensch nicht leben. Aber wer mit ihm allein lebt, ist
nicht der Mensch."6 Es gehört zur Bestimmung des Menschen als solchem, daß

er in beiden Verhältnissen steht, Es und Du spricht.

4 BOLLNOW, Otto Friedrich: Das Wesen der Stimmungen. Frankfurt a.M.: Klostermann
31956, 14.

5 MARQUARD, Odo: Schwierigkeiten mit der Geschichtsphilosophie. Frankfurt a.M.: Suhrkamp
1973, 122-144.

6 BUBER, Martin: Werke. München/Heidelberg: Kösel/Lambert Schneider 1962-64, Bd. 1, 101.



116 Aaron Fellbaum

(2) Die zweite Frage richtet sich darauf, was den besonderen Status des Ich-
Du-Verhältnisses ausmacht. Der Mensch ist gerade durch sein dialogisches Wesen

ausgezeichnet. Ich-Du ist im Gegensatz zu Ich-Es ein Grundwort, das mit
dem ganzen Wesen des Menschen gesprochen wird. Das Du-Sagen des Ich liegt
„im Ursprung alles einzelnen Menschwerdens". Die Beziehung zum Du ist
eine „Urchance des Seins". Sie ist somit in besonderem Maße Gegenstand der

Anthropologie.

l. Das Programm von „Ich und Du"

(1) Die Kritik des „erfahrenden und gebrauchenden Ich" durch die Personali-

tätskonzeption menschlichen Selbstverständnisses: In Ich und Du führt Buber
eine Kritik des Ich-Es-Verhältnisses durch, und zwar in der Analyse der beiden

Träger dieses Verhältnisses, dem Es-Ich („erfahrendes und gebrauchendes Ich")
und der Eswelt. In seinen Vorlesungen von 1922 am Freien Jüdischen Lehrhaus

wird die Entwicklung menschlichen Selbstverständnisses anhand zweier
Beispiele verfolgt: (i) bei der Kindheitsentwicklung und (ii) durch die

Sprachentwicklung der „Naturvölker". Diese Ausführungen lassen uns folgende Stufen

der Entwicklung des Beziehungswesens Mensch bis hin zur Entwicklung
des Es-Ich rekonstruieren: (a) Das Du und die Beziehung zum Du gehen der
vollen Entwicklung des Ich voraus. Auf der Stufe, auf der Menschen nur in
den Beziehungsakten zu einem Du leben, ist das Ich noch nicht als eigenständiger

Partner der Beziehung aus den Beziehungsakten herausgelöst. Es gibt
noch keine Identität des Ich, kein Selbstbewußtsein, (b) In einer zweiten Stufe

entsteht das Ich aus der Beziehung. „Der Mensch wird am Du zum Ich."7 Das

Ichbewußtsein entwickelt sich an der Beziehung. Es ist zunächst Bewußtsein

von der Teilhabe an der Beziehung, (c) Durch die völlige Ablösung des Ich aus

den Beziehungsakten entsteht das Es-Ich. Hier wird das Ich zum „Träger der

Empfindungen", dem eine Welt gegenübersteht, die zu seinem Gegenstand
wird. Mit der Entstehung des Es-Ich ist die Trennung von Subjekt und Objekt
verknüpft. Der bewußte (durch Reflexion statt durch Beziehung zustande

gekommene) Ichakt ist die erste .Gestalt' des Grundwortes Ich-Es.

Als Strukturelemente des entstandenen Es-Ich sind neben der Reflexion des

Ich auf sich selbst als beziehungslosem „Eigenwesen" sein Verhalten als

„erfahrendes" und „gebrauchendes" Ich zu nennen. Das „Eigenwesen" übt neben
dem „Sichabsetzen" von seiner Welt auch eine „Besitznahme" aus. Letztere
muß von dem Begriff der Begegnung unterschieden werden. Kennzeichnend
für diese „Besitznahme" ist die Ich-Erfahrung, in der Gegenstandswissen, Wissen

von einem Etwas erworben wird.

7 BUBER: Werke, Bd. 1, 97.



Martin Bubers Projekt einer philosophischen Anthropologie 117

Buber diagnostiziert die Vorherrschaft des Es-Ich-Verhältnisses als eigentliche

Krankheit unseres Zeitalters. Diese Vorherrschaft wird besonders in der

unsere Zeit kennzeichnenden Entwicklung eines „entwirklichten" Ich kritisiert.

Die Analyse dieses Ich bringt eine Dynamik zwischen „Eigenwesen" und

„Subjekt" an den Tag. Michael Theunissen deutete diese Dynamik einst recht
überzeugend als Dialektik des Es-Ich. Demzufolge bestimmt zunächst das

„Eigenwesen" sich selbst als ein Wesen, das unabhängig gegenüber seiner Welt der

Gegenstände ist. Das zweite Moment der Dialektik ist das „Subjekt", das per se

keinen Gegenstände betrachtenden Ezgerabereich mehr darstellt, sondern nur
noch der „funktionelle und pzzn&rhafte Pol der Intentionalität" ist. In ihm
reduziert sich das Ich auf einen substanzlosen Punkt als nur noch scheinbar
vorhandenem Bezugspunkt des „Erfahrens und Gebrauchens". Beide

Momente, so Theunissen, „kommen überein in der Leere des Vorhandenseins, das

dem Subjekt als Eigenwesen zugesprochen wird."8 So fördert diese Dialektik
das substanzlose Eigene, die Leere des Ich zutage. Theunissens Interpretation
mag gewagt erscheinen, doch läßt sie uns Bubers eigene Sprachbilder besser

verstehen: Der übermachtig gewordenen Eswelt steht ein Ich gegenüber, das

sich nicht behaupten kann. Es ist ein Gespenst, das scheinbare Gegenüber der

Eswelt, die scheinbare Substanz.9 Diese Kritik des „entwirklichten" Ich wird
allgemeiner zu einer Kritik des Kausalitätsprinzips entwickelt. Ursache und

Wirkung, so die Kritik an unserem Zeitalter, werden zur alleinigen
Gesetzmässigkeit menschlichen Verhaltens.

Die Personhaftigkeit ist der wirksame Gegenentwurf zu diesem verarmten
Menschenbild. Das „Sondersein" des Ich wird durch seine Relationalität
jedoch nicht aufgegeben. Personsein bedeutet nicht ausschließlich nur als

Beziehungswesen zu existieren. Das Ich-Du ist kein Ersatz für das Ich-Es. So ist mit
dem Begriff der Person die anthropologische Frage nach der Korrelation der

beiden Grundworte gestellt. Die transzendentale Struktur des Personbegriffs
beinhaltet, daß Personen Schnittpunkte von Du und Es sind. Während der
Mensch wesentlich durch sein Handeln bestimmt ist, kommen wir nun zur
Voraussetzung für Handlungsfähigkeit, Verantwortungsfähigkeit und Gewissen.

Diese über den wichtigen Bereich der Ethik waltende Voraussetzung ist
damit angesprochen, daß der Mensch als Person in der Situation einer „religiösen

Antinomie" leben muß.
(2) Der Begriff „religiöse Antinomie" wird in Anlehnung an Kants

Antinomieverständnis entwickelt. Während jedoch in Kants „philosophischer
Antinomie" These und Antithese nur in einem scheinbaren Widerspruch zueinander

stehen, wird bei Buber die Paradoxie des scheinbaren Widerspruchs

8 THEUNISSEN, Michael: Der Andere. Studien zur Sozialontologie der Gegenwart. Berlin: de

Gruyter 1965, 270.
9 BUBER: Werke, Bd. 1, 109, 117 und 146.



118 Aaron Fellbaum

nicht aufgelöst. In der „religiösen Antinomie" können wir dem Widerspruch
nicht durch Zuweisung der unverträglichen Sätze an zwei gesonderte
Geltungsbereiche entkommen. Der Widerspruch ist nicht mit dem Denken aufzulösen,

sondern er will mit dem Leben ausgetragen sein. Er umfaßt nicht nur
Denkmöglichkeiten, sondern das menschliche Dasein, das immer schon in der

„religiösen Situation" steht.

Die These dieser Antinomie bezieht sich auf das Grundwort Ich-Es, die

Antithese auf das Grundwort Ich-Du. These ist die Einordnung des menschlichen

Lebens in das Kontinuum der Eswelt. Antithese ist unsere Einordnung in
die Welt der Wesensbeziehungen und dem durch sie konstituierten
Zusammenhang im Kontinuum der Duwelt. Das Eigentümliche am Menschsein ist
zunächst überhaupt sein Bezug zu einer Welt, wie es am Eindringlichsten in
Urdistanz und Beziehung formuliert wird: Nur am Menschen ist „der Allheit
ein Wesen entsprungen [...], begabt und befugt, sie [die Allheit] als Welt von
sich abzusetzen und sie sich zum Gegenüber zu machen".10 Doch der Mensch
ist Bürger zweier Welten. Das Kontinuum der Eswelt ist der Zusammenhang
der Dinge in Raum und Zeit. Aufwendiger gestaltet sich der Nachweis eines

Kontinuums der Duwelt in unserer Textrekonstruktion. Die Schwierigkeit
liegt darin, daß das Ich-Du-Verhältnis zunächst nur aus Du-Momenten
besteht. Buber löst diese Schwierigkeit durch den Begriff des „ewigen Du", das in
jedem Beziehungsakt mitklingt und so einen Zusammenhang zwischen den

einzelnen Du-Momenten herstellt. Der Blick auf das „ewige Du" verbindet
auch die verschiedenen „Sphären" der Beziehung miteinander: (a) das

„untersprachliche" Leben mit der Natur, (b) das „sprachgestaltige" Leben mit den

Menschen und (c) das „sprachzeugende" Leben mit den geistigen Wesenheiten.

Die paradoxe Situation des Menschen besteht nun darin, daß sich in seinem
Wesen beide Weltkontinua schneiden, obwohl es keinen Ubergang zwischen
den getrennten Ordnungen von Kausalität und Beziehung geben kann. In
unserem Verständnis von philosophischer Anthropologie kommen wir nicht
darum herum, uns mit dem sich so problematisch gewordenen Menschen zu
beschäftigen. Bevor wir auf Bubers weitere Entwicklung seiner Lehre vom
Menschen eingehen, gilt es jedoch noch kurz auf zwei Probleme in der
Konstruktion des Beziehungsverhältnisses aufmerksam zu machen.

2. Probleme des Ich-Du-Verhältnisses

(1) Das Problem der Präreflexivität der Beziehung: Die Erhaltung der
Unmittelbarkeit des Ich-Du-Verhältnisses führt in der dialogischen Periode zu einer

Dichotomisierung zwischen Reflexion und Beziehung. So findet sich in den

dialogischen Schriften der Unterschied von unbegrifflicher, unmittelbarer

10 BUBER: Werke, Bd. 1, 415.



Martin Bubers Projekt einer philosophischen Anthropologie 119

Wirklichkeit und den Begriffen, in denen sie gefaßt wird. Buber verwickelt
sich jedoch in die Widersprüchlichkeit, daß das Ich-Du-Verhältnis einerseits
dem Bereich des „Unbegrifflichen" angehört und nur in den Beziehungsakten
zugänglich ist, aber andererseits die Ich-Du-Philosophie nur mit Begriffen des

Ich-Du-Verhältnisses operieren kann. An dieser Stelle ist die Frage berechtigt,
ob die von ihm vorgenommene Unterscheidung von Beziehung und Begriff
der Beziehung aufrechtzuerhalten ist. Nathan Rotenstreich ist diesem Problem
in seinem Aufsatz zu „Gründe und Grenzen von Martin Bubers dialogischem
Denken" nachgegangen.11 Der Begriff der Beziehung ist für Buber eine

„Abstraktion" des „konkreten" Geschehens, das sich zwischen Ich und Du
ereignet. Rotenstreich zufolge kann jedoch die Beziehung nicht abgetrennt werden

vom Begriff der Beziehung, da die Beziehung erst durch ihren Begriff als

solche erkannt werden kann.

„Es scheint uns richtig zu sagen, daß, um dieses oder jenes Gebiet als

Beziehungsgebiet zu erkennen, wir den Begriff der Beziehung voraussetzen und ihn in
das Gebiet einer konkreten Beziehungsverwirklichung hineinlesen müssen. Wir
können sie nicht einfach als diesem oder jenem Gebiet zugehörig erkennen, das

heißt, sie von der Wirklichkeit ablesen."12 (Hervorhebung von A.F.)

Voraussetzung für die Erkenntnis von Wirklichkeit ist das Reflexionsvermögen.

Erst durch die Reflexion können aus dem Fluß der stattfindenden
Beziehungsakte Begriffe gebildet werden, die Beziehungen als solche erkennen
lassen. „Nur dank ihrer Gründung in Reflexion oder Selbstbewußtheit
überschreiten wir die Tatsächlichkeit des Stromes wechselnder Beziehungen"13 und

gelangen so zu Aussagen über sie. Schon die Anerkennung des anderen
Menschen in der Beziehung setzt eine begriffliche Vorstellung von ihm voraus.

Durch Vermeidung von Reflexion und Selbstbewußtsein, so können wir
Rotenstreich zustimmen, übersteigt der Dialog sowohl den sprachlichen
Ausdruck, wie auch jede Inhaltlichkeit.

(2) Das Problem der Vorsprachlichkeit der Beziehung: Buber differenziert
einen engen und einen weiten Sprachbegriff: (a) Sprache als „sprachgestaltige"
Rede, die die Verwendung von Wörtern einschließt, (b) Sprache, die sich
unterteilt in „sprachgestaltige" und „nicht sprachgestaltige" Sprache.

Der erste und wenig differenzierte Sprachbegriff kann im Rahmen dieses

Aufsatzes vernachlässigt werden. Er findet sich noch in Ich und Du, wird aber

in weiteren dialogischen Schriften zunehmend vom zweiten Sprachbegriff
verdrängt. So ist bereits in Zwiesprache nur noch der zweite Sprachbegriff in

11 In: SCHILPP, Paul Arthur / FRIEDMANN, Maurice (Hgg.): Martin Buber. Stuttgart:
Kohlhammer 1963, 87-119.

12 ROTENSTREICH, Nathan: Gründe und Grenzen von Martin Bubers dialogischem Denken. In:
SCHILPP / Friedmann (Hgg.): Martin Buber, 110.

13 ROTENSTREICH: Gründe und Grenzen, 114.



120 Aaron Fellbaum

Verwendung, wenn darauf hingewiesen wird, daß Sprache zwar einerseits

Wortsprache ist, andererseits aber keines Lautes bedarf: „Sprache kann sich
aller Sinnenfälligkeit begeben und bleibt Sprache."14 Mit dieser weiten
Begrifflichkeit wird nicht nur eine doppelte Bedeutung von Sprache als

sprachlicher Rede und lautloser Sprache entwickelt. Im Textbefund finden
sich auch widersprüchliche Aussagen über die Vollendung der Sprache: Einerseits

vollendet sie sich in der Sphäre des „Lebens mit den Menschen", in der
Rede als An- und Gegenrede. Andererseits vollendet sich die Beziehung nur in
derjenigen Sprache, die „keines Lautes mehr bedarf", die keine Vermittlung
von Inhalten mehr anstrebt und nur noch Schweigen ist. Dieser scheinbare

Widerspruch läßt sich durch die nähere Textanalyse zu einer Auflösung bringen:

Die Beziehung vollendet sich nämlich in der „mit dem ganzen Wesen

gesprochenen" Sprache, in der Wesensbegegnung von Ich und Du. Die vollendete

Dialogik zwischen Ich und Du verzichtet auf den sprachlichen Ausdruck

von Rede und Gegenrede. Sie ist die unsagbare und daher schweigsame
„Gegenwärtigkeit" der Gesprächspartner. Doch wie ist Ich und Du zu verstehen,

wenn darin von einer Vollendung der Sprache nicht im Schweigen, sondern
durch An- und Gegenrede gesprochen wird? Das muß geklärt werden, bevor
Sprache als Wesensbegegnung verstanden werden kann. Einen ersten Hinweis
liefert der Textbefund in Zwiesprache. Dort wird Rede und Gegenrede vom
dialogischen Leben unterschieden. Rede und Gegenrede können nämlich die

Form eines „dialogisch verkleideten Monologs" oder die Form eines nur
„technischen" Dialogs, der zur sachlichen Verständigung dient, annehmen.

Daß Buber die Vollendung der Dialogik des Menschen nicht in Rede und
Gegenrede sieht, läßt sich auch daraus erkennen, daß die Zeitfolge von Rede

und Gegenrede nicht in der Gleichzeitigkeit geschehen kann, mit der die

Beziehungspartner den Beziehungsakt eingehen. Erst nach der Anrede kann
die Antwort erfolgen. Gleichzeitigkeit bzw. „Augenblicklichkeit" des dialogischen

Geschehens ist in Rede und Gegenrede ausgeschlossen. Mit Anrede und
Antwort ist darüber hinaus ein Wechsel von der Duwelt in die Eswelt
verbunden: „Alle Antwort bindet das Du in die Eswelt ein."15 Von einer Vollendung

der Beziehung in An- und Gegenrede spricht Buber in Ich und Du demnach

nur, insofern das Gespräch zwischen Menschen eine Analogie der Beziehung

des Menschen zum „ewigen Du" ist. In Ansprache und Entgegnung ist
das Gespräch zwischen Menschen „das eigentliche Gleichnis der Beziehung zu
Gott".16 Rede und Gegenrede sind lediglich ein Bild der Sprache, eine Metapher
für das, was sich zwischen Beziehungspartnern ereignet. Die gerade angeführten

doch sehr speziellen Kritikpunkte (1) und (2) führen später zu unserer all-

14 BUBER: Werke, Bd. 1, 175.
15 BUBER: Werke, Bd. 1, 104.
16 BUBER: Werke, Bd. 1, 104.



Martin Bubers Projekt einer philosophischen Anthropologie 121

gemeinen Kritik an der Dialogik, sofern diese als Analyse des alltäglichen
Menschseins entworfen wurde. Widmen wir uns jedoch zunächst den Erweiterungen

des Programms von Ich und Du.

3. Spätere Variationen der Lehre vom Menschen

Aus dem Krisisbewußtsein des modernen Menschen, so das 1942 entstandene

Das Problem des Menschen, entsteht die Forderung nach einem dritten Weg
zwischen individualistischer Anthropologie und kollektivistischer Soziologie.
Die philosophische Anthropologie sei dieser dritte neue Weg der Selbstkon-

zeptionierung des Menschen, der zur Uberwindung der Krise des Denkens

gegangen werden muß. Diese neue Disziplin habe zwei ihr eigene Methoden: (1)

Die Aufgabe der Erfassung des „ganzen Menschen" wird nun als Frage nach

seiner Bestimmung aufgrund der ihm eigenen besonderen Stellung in der Natur

verstanden. Die Erfassung erfolgt durch Zusammenfassen der Unterschiede
der Menschheit und dem Vergleich mit der nichtmenschlichen Natur. Durch
Unterscheidung und Vergleich kann so die Sonderstellung des Menschen
bestimmt werden. (2) Die zweite Methode der Erfassung des „ganzen Menschen"
ist die philosophische Selbstbesinnung. Nur durch sie wird „vitale" bzw.
„philosophische" Selbsterkenntnis gewonnen. Diese Erkenntnis unterscheidet sich

von Objekt-Erkenntnis. Solange wir uns als Objekt erfassen, erfahren wir uns

nur als „Ding unter Dingen", was unserer inneren Erfahrung nicht gerecht
wird. Mit diesem neuen nichtgegenständlichen Erkennen wird der proklamierte

Bruch mit der bisherigen Entwicklung der westlichen Philosophie
deutlich. Es ist kein Wunder, daß Bubers Haltung zu der Anknüpfung der

neuen anthropologischen Disziplin an die philosophische Entwicklung seit

Kant uneindeutig bleibt.
Konkreter darstellen läßt sich die Methode der Selbstbesinnung anhand des

später entstandenen Beitrags Urdistanz und Beziehung (1952). Hier wird die

Beziehung auf ein Du selbst wieder zurückgeführt auf die notwendige
Urdistanz zu einem Gegenüber. Der transzendentale Rahmen für Beziehungsakte

wird nun abgesteckt. Ohne Urdistanz kann es auch keine Beziehung
geben. Der Mensch „als Ganzem" ist nicht schon Beziehungswesen, sondern es

ist in seiner Macht, die Urdistanz zu Beziehungsakten zu nutzen. Die „vitale"
Erkenntnis sagt uns, welche Möglichkeiten im Menschen stecken, nämlich,
daß er beziehungsfähig ist. Der Aspekt der Möglichkeiten menschlicher Existenz

treten nun ins Zentrum der Frage „Was ist der Mensch?". Er ist das,

wozu er fähig ist und gerade von dieser anthropologischen Untersuchung
seiner Fähigkeiten können wir Orientierung für unser Leben gewinnen.



122 Aaron Fellbaum

4. Das Problem des Umgangs mit der Alterität

Ich vertrete in diesem Aufsatz die These, daß die Anthropologie Martin
Bubers als eine Beschreibung der Wirklichkeit menschlichen Seins scheitert. Ihm
gelingen lediglich Ausführungen darüber, was der Mensch sein könnte. Dieses

Scheitern kommt zum Ausdruck durch das Problem dialogischen Denkens,
das sich am philosophischen Umgang mit der Alterität kristallisiert. Peter

Stöger hat jüngst darauf hingewiesen, daß die Abkehr von der frühen mystischen

Periode nicht absolut ist, sondern letztere in der Dialogik nur „dialektisch

aufgehoben" ist.17 Ich gehe noch einen Schritt weiter: Eine sorgfältige
Textanalyse enthüllt, daß Begegnungsmystik das Ziel der Lehre vom dialogischen

Leben ist. Das steht zwar im Gegensatz zu einer Lehre vom Umgang
mit dem Gegenüber des Menschen, die das Ernstnehmen der Alterität in den

Mittelpunkt ihres Programms stellt, kann aber anhand des Textbefundes nicht
von der Hand gewiesen werden. Wir beschränken uns auf zwei Angriffspunkte

in der Analyse der Lehre vom Menschen.

(1) Das Problem der Unsagbarkeit des Anderen: Sie ergibt sich aus der

Unaussagbarkeit des Vergegenwärtigungsgeschehens, in dem der Andere
erkannt wird. Die Vergegenwärtigung des anderen Menschen ist, wie das

Begegnungsgeschehen zwischen Wesen überhaupt, ein Vorgang der „Gegenwart",
des „Überlogischen". Sie schließt die „Logisierung", die „Übersetzung" des

Begegnungsgeschehens in widerspruchsfreie Aussagen über das Geschehen aus:

„Eine festhaltbare, bewahrbare, sachlich zu übermittelnde Ich-Du-Erkenntnis
gibt es nicht", wie wir in Antwort lesen.18 Der Andere, der Gehalt des Geschehens

ist, unterliegt derselben Unaussagbarkeit wie das Begegnungsgeschehen
selbst. Dies deshalb, weil die Unterscheidung von Begegnungsgeschehen und
Gehalt der Begegnung nur eine begriffliche Trennung ist. Das ganze
Begegnungsgeschehen kann nicht in die Form einer Aussage gebracht werden. Dabei
bleibt jedoch offen, ob diesem Geschehen die Sagbarkeit gänzlich verweigert
ist, oder ob sich die Unsagbarkeit nur auf die Unmöglichkeit logisch
widerspruchsfreier Aussagen bezieht. Für ersteres spricht Bubers Rede von einem
Geheimnis des in der Begegnung „Widerfahrenden". Für die andere Position
spricht, daß das philosophische Anliegen im „Zeigen" der im Begegnungsgeschehen

entdeckten Wirklichkeit besteht. Die durch das „Zeigen" vollzogene
„Logisierung" des Geschehens kann nicht zu widerspruchsfreien Aussagen
führen, sondern nur zu paradoxen Aussagen über das Gezeigte. In beiden

Interpretationen ist die Erkenntnis des Anderen einer „festhaltbaren, bewahrba-

17 STÖGER, Peter: Martin Buber. Eine Einführung in Leben und Werk. Innsbruck: Topos plus
2003, 25.

18 In: SCHILPP / FRIEDMANN (Hgg.): Martin Buber, 592.



Martin Bubers Projekt einer philosophischen Anthropologie 123

ren, sachlich zu übermittelnden Erkenntnis" entzogen. In beiden wird der
Andere nicht zum Gegenstand, nicht zu einem bestimmten Etwas.

(2) Der Gegenwartsbegriff untergräbt den Begegnungsakt: Buber schreibt
das Ganze des raumzeitlichen Zusammenhangs und die Zeitlichkeit des

Menschen der „Vergangenheit" zu. Von ihr setzt er die „Gegenwart" als eigenen
Bereich ab. Die „gegenwärtige" Begegnung durchbricht die Kontinuität des

zeiträumlichen Zusammenhangs. Sie entrückt den Menschen aus der Zeitlichkeit

in die Zeitlosigkeit. Obwohl der Gegenwartsbegriff in der dialogischen
Periode neu geprägt wird, ein Begriff, den unser Autor zuvor nur gelegentlich
und selten an zentraler Stelle verwendet, weist der Textvergleich Parallelen
mit dem Ekstasebegriff der vordialogischen Periode auf. Es liegt die Vermutung

nahe, daß der Gegenwartsbegriff Aspekte dieses vordialogischen Ekstasebegriffs

aufnimmt. Die seit den Vorlesungen von 1922 gängige Unterscheidung
von „Gegenwart" und „Gegenstand" findet ihre Entsprechung in früheren
Texten: Daniel (1913) stellt dem „Netz des Raumes und der Zeit" des sich
orientierenden Menschen die „gerichtete Kraft" gegenüber, die den Menschen aus
der Enge des Eingeordnetseins ins „Raumlose" befreit. 1922 unterscheidet Buber

zwischen „Kraft" und „Inhalt". „Kraft" wird dabei mit „Gegenwart"
identifiziert, „Inhalt" hingegen mit „Gegenstand". In früheren Schriften wird
„Kraft" aber mit „Ekstase" identifiziert. Der Begriff der Ekstase wird eindeutig
später durch den Gegenwartsbegriff ersetzt. Die Ekstase jedoch ist um ein
Auslöschen des Anderen bemüht. Der Andere steht als Begrenzung und
Bindung der ekstatischen Einheit entgegen. So wird noch in der Entstehungszeit
von Ich und Du das Programm einer Dialogik unterwandert.

5. SCHLUßBEMERKUNG

Abschließend können wir festhalten, daß Bubers philosophisches Bemühen

spätestens seit Ich und Du sicherlich als Anthropologie zu verstehen ist.
Anthropologie ist eine Wissenschaft, die den kosmischen Rahmen für alle Bereiche
menschlicher Wirklichkeit entwirft. Diese verschiedenen Bereiche haben ein

gemeinsames Zentrum, die menschliche Person. Philosophische Anthropologie
ist darüber hinaus eine Wissenschaft, die ein interkonfessionelles Forum

darstellt, weil sie divergierenden theologischen Gotteskonzeptionen neutral
gegenüber steht. Die Erfassung des Wesen des Menschen ist in diesem Sinne

voraussetzungslos, und doch führt uns gerade das Studium des Menschen zu
Gott.

Entgegen dem ersten Eindruck, der sich insbesondere aus der Lektüre von
Ich und Du ergibt, fußt Bubers Anthropologie nicht auf dem Beziehungswesen
des Menschen. Die Möglichkeit des Inbeziehungtretens von Ich und Du setzt
nämlich die Identität jedes der beiden Beziehungspole schon voraus. In der Re-

flexionslosigkeit menschlicher Gegenwart kommt diese Identitätsbildung je-



124 Aaron Fellbaum

doch nicht zustande. Kennzeichnend für Buber ist vielmehr der ethische

Imperativ,, sich als handelndes Beziehungswesen zu verhalten. Dieser Imperativ
wird gerade durch die philosophische Selbstbesinnung gewonnen. Der
philosophischen Anthropologie kommt entscheidende Bedeutung bei der menschlichen

Selbstfindung zu, die letztlich zu richtigem Handeln innerhalb des nun
entstehenden Rahmens der Selbsterkenntnis aufruft. Jenseits dieses ethischen
Sollens hat der Mensch nur eine geistige Existenz, die ein Inbeziehungtreten
zu einem Gegenüber noch nicht zuläßt. Aus dieser bloßen Geistigkeit gilt es

auszubrechen. Das Geschöpf Mensch muß erst zu seinem wahren Wesen als

Person finden. Das ist eine Erkenntnis, die mit großer Wahrscheinlichkeit aus

der persönlichen Erfahrung des Vernichtungswahns zweier Weltkriege
hervorgeht. Zur Selbstfindung als verantwortlich Handelndem bedarf es einer

Selbstbesinnung, die der kantischen Selbstbesinnung auf die vernunftgeleitete
Natur des Menschen nicht unähnlich ist.

Abstract
Martin Buber's dialogical thinking is part of his larger project to investigate
human nature. I and Thou already articulates the paradoxical situation of the

human person clearly. Living in the world of the Thou, the Duwelt, seems to exclude

any participation in the world of the It, the Eswelt. And yet our insight into
human nature reveals that humans must manage these two heterogeneous life-spheres.
The relation to a Thou turns out to be problematic: instead ofa dialogical relation
we have a mystic union. In spite of its problems in detail, Buber's framework project

ofa philosophical anthropology is quite promising. This anthropology claims to

provide us with a basic orientation ofhow to live a life in accordance with our
nature.


	Martin Bubers Projekt einer philosophischen Anthropologie

