Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 54 (2007)

Heft: 1-2

Artikel: Martin Bubers Projekt einer philosophischen Anthropologie
Autor: Fellbaum, Aaron

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-760529

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 26.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-760529
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

AARON FELLBAUM

Martin Bubers Projekt
einer philosophischen Anthropologie

Wegen seiner Vielgestaltigkeit allein im 20. Jahrhundert kénnen wir auf kei-
nen unumstrittenen Begriff philosophischer Anthropologie zuriickgreifen.
Philosophische Anthropologie kann jedoch von den Wissenschaften, die eine
partielle (z.B. biologische, medizinische, physiologische oder psychologische)
Erkenntnis des Menschen anstreben, abgegrenzt werden. Sie versucht, ohne
eine erkenntnistheoretische Begriindung der Wissenschaften vom Menschen
leisten zu koénnen, das Selbstverstindnis des Menschen aufzukliren. Sie wid-
met sich der ,Explikation der leitenden Begriffe, Gedanken und Vorstellun-
gen, die wir bei unserer alltiglichen und wissenschaftlichen Selbsterkenntnis
als Menschen immer schon mitbringen.“! Philosophische Anthropologie be-
ruht auf einem Vorverstindnis des Menschen von sich selbst. So wird in unse-
rer westlichen Kultur der Mensch seinem Wesen nach als Handelnder be-
stimmt.2 Indem sich das Wesen des Menschen somit nicht auf seine Rationali-
tat reduziert, sondern ein praktisches Vermégen impliziert, kann man Anth-
ropologie epistemisch weiter kennzeichnen als eine nichtreduktionistische
Dizsiplin, die den Menschen ,als Ganzes“ betrachtet. In Anlehnung an die
Ausfithrungen O.F. Bollnows kdnnen wir zwei negative Kennzeichen zur
Charakterisierung des anthropologischen Ansatzes anfithren: (1) In seiner Kri-
tik der Erkenntnistheorie wendet sich Bollnow gegen die Suche eines ,archi-
medischen Punktes“ der Wissensbegriindung, eines Punktes, auf dem definitiv
gesichertes Wissen aufgebaut wird. Dem cartesischen Ansatz, der die neuzeit-
liche Erkenntnistheorie geprigt hat und demzufolge Erkenntnis auf einem
Punkt von unerschiitterlicher Gewiflheit fuflen muf}, stellt Bollnow gegen-
iiber, daf} es keinen ,absoluten Nullpunkt“ der Erkenntnis gibt und das vor-
auslaufende Verstindnis immer schon Bedingung der Erkenntnis ist: ,An-
fangslosigkeit gehért zu den unentrinnbaren Bedingungen menschlicher Er-
kenntnis.“> Erkenntnistheorie miisse umgedeutet werden in das Begreifen von

1 SCHNADELBACH, Herbert: Zur Rebabilitierung des animal rationale. Vortrige und Abband-
lungen 2. Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1992, 134.

2 Vgl. HAEFFNER, Gerd: Das Wesensproblem im Zentrum der Philosophischen Anthropologie.
In: ThPh 80 (2005) 92-98, hier 94. Haeffner schligt einen etwas weiteren Wesensbegriff (Wissen,
Handeln und Hoffen) in Anlehnung an Kant vor.

3 BOLLNOW, Otto Friedrich: Philosophie der Erkenntnis. Das Vorverstindnis und die Erfab-
rung des Neuen. Stuttgart: Kohlhammer 1970, 21.



Martin Bubers Projekt einer philosophischen Anthropologie 115

Wesen und Moglichkeit der Erkenntnis aus ihren anthropologischen Voraus-
setzungen. (2) Zweitens sei der Mensch nicht in erster Linie durch seine Ver-
niinftigkeit, als ,animal rationale®, charakterisiert. Das Miftrauen gegeniiber
den Organen der Vernunft, das Odo Marquard in seiner These, daf} Anthro-
pologie wesentlich Absetzbewegung von der Geschichtsphilosophie ist, als
Ausgangspunkt fiir das Entstehen moderner Anthropologie beschreibt, wird
von Bollnow bestitigt: Anthropologie ist erst in dem Augenblick als echtes
Anliegen der Philosophie entstanden, ,wo sich die tiberlieferte und bis dahin
selbstverstindliche Wesensbestimmung des Menschen als eines animal ratio-
nale aufgeldst hat.“4

Schon mit diesem Vorverstindnis kénnen wir in Martin Buber einen Ver-
treter des anthropologischen Ansatzes vermuten. Odo Marquard zihlt Buber
zu den Vertretern anthropologischen Denkens, ohne jedoch dieser These aus-
fithrlicher nachzugehen.5 Tatsichlich finden wir bei Buber eine Ontologie, die
die Wesensbestimmung des Menschen als Handelndem konkretisiert: Das
Menschsein hat sein Fundament in dem Zusammenspiel der drei Momente
Gott - Mitmensch - Welt. Menschen sind ontologisch zuerst Beziehungswe-
sen. Thr Sein erhalten sie dadurch, daf} sie mit ithrem Gegeniiber in Beziehung
treten. Ohne ihn als Beziehungswesen zu betrachten, ist der Mensch seinem
Sein nach gar nicht zu begreifen. Das wird deutlich in dem berithmten Ich und
Du herausgearbeitet. Hier unterscheidet Buber zwei menschliche Grundhal-
tungen (oder: Grundworte): Ich-Es und Ich-Du. Dieser Terminologie folgend
kénnen wir in unserem Vorverstindnis von dialogischer Philosophie zunichst
zwei als anthropologisch zu kennzeichende Fragen unterscheiden.

(1) Die Frage nach der Korrelation der beiden Grundhaltungen zueinander:
Menschen nehmen beide Grundhaltungen ein. Durch jede dieser Haltungen
treten sie mit Welt in Verbindung. Demgemifl wird Eswelt und Duwelt un-
terschieden. Am Ende des ersten Teiles von Ich und Du stellt Buber fest, daf}
menschliches Leben weder ausschliefilich in der Gegenwart (die das Ich-Du-
Verhiltnis kennzeichnet), noch ausschliefflich im Ich-Es-Verhiltnis stattfindet:
»In blofler Gegenwart lifit sich nicht leben, sie wiirde einen aufzehren, wenn
da nicht vorgesorgt wire, daf} sie rasch und griindlich tiberwunden wird. [...]
[denn] ohne Es kann der Mensch nicht leben. Aber wer mit ihm allein lebt, ist
nicht der Mensch.“¢ Es gehdrt zur Bestimmung des Menschen als solchem, dafl
er in beiden Verhiltnissen steht, Es #nd Du spricht.

4+ BOLLNOW, Otto Friedrich: Das Wesen der Stimmungen. Frankfurt a.M.: Klostermann
31956, 14.

> MARQUARD, Odo: Schwierigkeiten mit der Geschichtsphilosophie. Frankfurt a.M.: Suhrkamp
1973, 122-144.

6 BUBER, Martin: Werke. Miinchen/Heidelberg: K&sel/Lambert Schneider 1962-64, Bd. 1, 101.



116 Aaron Fellbaum

(2) Die zweite Frage richtet sich darauf, was den besonderen Status des Ich-
Du-Verhiltnisses ausmacht. Der Mensch ist gerade durch sein dialogisches We-
sen ausgezeichnet. Ich-Du ist im Gegensatz zu Ich-Es ein Grundwort, das mit
dem ganzen Wesen des Menschen gesprochen wird. Das Du-Sagen des Ich liegt
»im Ursprung alles einzelnen Menschwerdens“. Die Beziechung zum Du ist
eine ,Urchance des Seins“. Sie ist somit in besonderem Mafle Gegenstand der

Anthropologie.
1. DAS PROGRAMM VON ,,ICH UND DU“

(1) Die Kritik des ,erfahrenden und gebrauchenden Ich“ durch die Personali-
titskonzeption menschlichen Selbstverstindnisses: In Ich und Du fihrt Buber
eine Kritik des Ich-Es-Verhiltnisses durch, und zwar in der Analyse der beiden
Triger dieses Verhiltnisses, dem Es-Ich (,erfahrendes und gebrauchendes Ich®)
und der Eswelt. In seinen Vorlesungen von 1922 am Freien Jiidischen Lehr-
haus wird die Entwicklung menschlichen Selbstverstindnisses anhand zweier
Beispiele verfolgt: (i) bei der Kindheitsentwicklung und (ii) durch die Sprach-
entwicklung der ,Naturvolker”. Diese Ausfithrungen lassen uns folgende Stu-
fen der Entwicklung des Beziehungswesens Mensch bis hin zur Entwicklung
des Es-Ich rekonstruieren: (a) Das Du und die Beziehung zum Du gehen der
vollen Entwicklung des Ich voraus. Auf der Stufe, auf der Menschen nur in
den Beziehungsakten zu einem Du leben, ist das Ich noch nicht als eigenstin-
diger Partner der Beziehung aus den Beziehungsakten herausgelost. Es gibt
noch keine Identitit des Ich, kein Selbstbewufitsein. (b) In einer zweiten Stufe
entsteht das Ich aus der Beziehung. ,Der Mensch wird am Du zum Ich.“7 Das
Ichbewufitsein entwickelt sich an der Beziehung. Es ist zunichst Bewufitsein
von der Teilhabe an der Beziehung. (c) Durch die vollige Abldsung des Ich aus
den Beziehungsakten entsteht das Es-Ich. Hier wird das Ich zum , Triger der
Empfindungen®, dem eine Welt gegeniibersteht, die zu seinem Gegenstand
wird. Mit der Entstehung des Es-Ich ist die Trennung von Subjekt und Objekt
verkniipft. Der bewufte (durch Reflexion statt durch Beziehung zustande ge-
kommene) Ichakt ist die erste ,Gestalt* des Grundwortes Ich-Es.

Als Strukturelemente des entstandenen Es-Ich sind neben der Reflexion des
Ich auf sich selbst als beziehungslosem ,Eigenwesen“ sein Verhalten als ,erfah-
rendes“ und ,gebrauchendes“ Ich zu nennen. Das ,Eigenwesen® iibt neben
dem ,Sichabsetzen® von seiner Welt auch eine ,Besitznahme® aus. Letztere
mufl von dem Begriff der Begegnung unterschieden werden. Kennzeichnend
fiir diese ,,Besitznahme® ist die Ich-Erfahrung, in der Gegenstandswissen, Wis-
sen von einem Etwas erworben wird.

7 BUBER: Werke, Bd. 1, 97.



Martin Bubers Projekt einer philosophischen Anthropologie 117

Buber diagnostiziert die Vorherrschaft des Es-Ich-Verhiltnisses als eigentli-
che Krankheit unseres Zeitalters. Diese Vorherrschaft wird besonders in der
unsere Zeit kennzeichnenden Entwicklung eines ,entwirklichten® Ich kriti-
siert. Die Analyse dieses Ich bringt eine Dynamik zwischen ,Eigenwesen“ und
»Subjekt® an den Tag. Michael Theunissen deutete diese Dynamik einst recht
iberzeugend als Dialektik des Es-Ich. Demzufolge bestimmt zunichst das ,Ei-
genwesen“ sich selbst als ein Wesen, das unabhingig gegeniiber seiner Welt der
Gegenstinde ist. Das zweite Moment der Dialektik ist das ,Subjekt®, das per se
keinen Gegenstinde betrachtenden Eigenbereich mehr darstellt, sondern nur
noch der ,funktionelle und punkrhafte Pol der Intentionalitdt ist. In ihm re-
duziert sich das Ich auf einen substanzlosen Punkt als nur noch scheinbar
vorhandenem Bezugspunkt des ,Erfahrens und Gebrauchens“. Beide Mo-
mente, so Theunissen, ,kommen iiberein in der Leere des Vorhandenseins, das
dem Subjekt als Eigenwesen zugesprochen wird.“8 So fordert diese Dialektik
das substanzlose Eigene, die Leere des Ich zutage. Theunissens Interpretation
mag gewagt erscheinen, doch 1iflt sie uns Bubers eigene Sprachbilder besser
verstehen: Der iibermachtig gewordenen Eswelt steht ein Ich gegeniiber, das
sich nicht behaupten kann. Es ist ein Gespenst, das scheinbare Gegeniiber der
Eswelt, die scheinbare Substanz.? Diese Kritik des ,entwirklichten® Ich wird
allgemeiner zu einer Kritik des Kausalititsprinzips entwickelt. Ursache und
Wirkung, so die Kritik an unserem Zeitalter, werden zur alleinigen Gesetz-
missigkeit menschlichen Verhaltens.

Die Personhaftigkeit ist der wirksame Gegenentwurf zu diesem verarmten
Menschenbild. Das ,Sondersein“ des Ich wird durch seine Relationalitit je-
doch nicht aufgegeben. Personsein bedeutet nicht ausschlieflich nur als Bezie-
hungswesen zu existieren. Das Ich-Du ist kein Ersatz fiir das Ich-Es. So ist mit
dem Begriff der Person die anthropologische Frage nach der Korrelation der
beiden Grundworte gestellt. Die transzendentale Struktur des Personbegriffs
beinhaltet, daf} Personen Schnittpunkte von Du und Es sind. Wihrend der
Mensch wesentlich durch sein Handeln bestimmt ist, kommen wir nun zur
Vorausserzung fir Handlungsfihigkeit, Verantwortungsfihigkeit und Gewis-
sen. Diese iiber den wichtigen Bereich der Ethik waltende Voraussetzung ist
damit angesprochen, dafl der Mensch als Person in der Situation einer ,religis-
sen Antinomie® leben mufi.

(2) Der Begriff ,religiédse Antinomie“ wird in Anlehnung an Kants Anti-
nomieverstindnis entwickelt. Wihrend jedoch in Kants ,philosophischer An-
tinomie“ These und Antithese nur in einem scheinbaren Widerspruch zuein-
ander stehen, wird bei Buber die Paradoxie des scheinbaren Widerspruchs

8 THEUNISSEN, Michael: Der Andere. Studien zur Sozialontologie der Gegenwart. Berlin: de
Gruyter 1965, 270.

9 BUBER: Werke, Bd. 1, 109, 117 und 146.



118 Aaron Fellbaum

nicht aufgelst. In der ,religiosen Antinomie“ kénnen wir dem Widerspruch
nicht durch Zuweisung der unvertriglichen Sitze an zwei gesonderte Gel-
tungsbereiche entkommen. Der Widerspruch ist nicht mit dem Denken aufzu-
16sen, sondern er will mit dem Leben ausgetragen sein. Er umfafit nicht nur
Denkmoglichkeiten, sondern das menschliche Dasein, das immer schon in der
~religiosen Situation® steht.

Die These dieser Antinomie bezieht sich auf das Grundwort Ich-Es, die
Antithese auf das Grundwort Ich-Du. These ist die Einordnung des menschli-
chen Lebens in das Kontinuum der Eswelt. Antithese ist unsere Einordnung in
die Welt der Wesensbeziehungen und dem durch sie konstituierten Zusam-
menhang im Kontinuum der Duwelt. Das Eigentimliche am Menschsein ist
zunichst tiberhaupt sein Bezug zu einer Welt, wie es am Eindringlichsten in
Urdistanz und Beziehung formuliert wird: Nur am Menschen ist ,der Allheit
ein Wesen entsprungen [...], begabt und befugt, sie [die Allheit] als Welt von
sich abzusetzen und sie sich zum Gegeniiber zu machen®.19 Doch der Mensch
ist Biirger zweter Welten. Das Kontinuum der Eswelt ist der Zusammenhang
der Dinge in Raum und Zeit. Aufwendiger gestaltet sich der Nachweis eines
Kontinuums der Duwelt in unserer Textrekonstruktion. Die Schwierigkeit
liegt darin, dafl das Ich-Du-Verhiltnis zunichst nur aus Du-Momenten be-
steht. Buber 16st diese Schwierigkeit durch den Begriff des ,ewigen Du“, das in
jedem Beziehungsakt mitklingt und so einen Zusammenhang zwischen den
einzelnen Du-Momenten herstellt. Der Blick auf das ,ewige Du® verbindet
auch die verschiedenen ,Sphiren“ der Beziehung miteinander: (a) das ,unter-
sprachliche“ Leben mit der Natur, (b) das ,sprachgestaltige“ Leben mit den
Menschen und (c) das ,sprachzeugende® Leben mit den geistigen Wesenheiten.

Die paradoxe Situation des Menschen besteht nun darin, dafl sich in seinem
Wesen beide Weltkontinua schneiden, obwohl es keinen Ubergang zwischen
den getrennten Ordnungen von Kausalitit und Beziehung geben kann. In un-
serem Verstindnis von philosophischer Anthropologie kommen wir nicht
darum herum, uns mit dem sich so problematisch gewordenen Menschen zu
beschiftigen. Bevor wir auf Bubers weitere Entwicklung seiner Lehre vom
Menschen eingehen, gilt es jedoch noch kurz auf zwei Probleme in der Kon-
struktion des Beziehungsverhiltnisses aufmerksam zu machen.

2. PROBLEME DES ICH-DU-VERHALTNISSES

(1) Das Problem der Prireflexivitit der Beziehung: Die Erhaltung der Unmit-
telbarkeit des Ich-Du-Verhiltnisses fithrt in der dialogischen Periode zu einer
Dichotomisierung zwischen Reflexion und Beziehung. So findet sich in den
dialogischen Schriften der Unterschied von unbegrifflicher, unmittelbarer

10 BUBER: Werke, Bd. 1, 415.



Martin Bubers Projekt einer philosophischen Anthropologie 119

Wirklichkeit und den Begriffen, in denen sie gefalit wird. Buber verwickelt
sich jedoch in die Widerspriichlichkeit, dafl das Ich-Du-Verhiltnis einerseits
dem Bereich des ,,Unbegrifflichen® angeh6rt und nur in den Beziehungsakten
zuginglich ist, aber andererseits die Ich-Du-Philosophie nur mit Begriffen des
Ich-Du-Verhiltnisses operieren kann. An dieser Stelle ist die Frage berechtigt,
ob die von ihm vorgenommene Unterscheidung von Beziehung und Begriff
der Beziehung aufrechtzuerhalten ist. Nathan Rotenstreich ist diesem Problem
in seinem Aufsatz zu ,Griinde und Grenzen von Martin Bubers dialogischem
Denken“ nachgegangen.!l Der Begriff der Beziehung ist fiir Buber eine
»Abstraktion® des ,konkreten“ Geschehens, das sich zwischen Ich und Du er-
eignet. Rotenstreich zufolge kann jedoch die Beziehung nicht abgetrennt wer-
den vom Begriff der Beziehung, da die Beziehung erst durch ihren Begriff als
solche erkannt werden kann.

»Es scheint uns richtig zu sagen, daf}, um dieses oder jenes Gebiet als Bezie-
hungsgebiet zu erkennen, wir den Begriff der Beziehung voraussetzen und ihn in
das Gebiet einer konkreten Beziehungsverwirklichung hineinlesen miissen. Wir
kdnnen sie nicht einfach als diesem oder jenem Gebiet zugehdrig erkennen, das
heifdt, sie von der Wirklichkeit ablesen.“12 (Hervorhebung von A.F.)

Voraussetzung fiir die Erkenntnis von Wirklichkeit ist das Reflexionsvermo-
gen. Erst durch die Reflexion kénnen aus dem Flufl der stattfindenden Bezie-
hungsakte Begriffe gebildet werden, die Beziehungen als solche erkennen las-
sen. ,Nur dank ihrer Griindung in Reflexion oder Selbstbewuf3theit iiber-
schreiten wir die Tatsichlichkeit des Stromes wechselnder Beziehungen“13 und
gelangen so zu Aussagen iiber sie. Schon die Anerkennung des anderen
Menschen in der Beziehung setzt eine begriffliche Vorstellung von ithm vor-
aus. Durch Vermeidung von Reflexion und Selbstbewuf’tsein, so kénnen wir
Rotenstreich zustimmen, iibersteigt der Dialog sowohl den sprachlichen Aus-
druck, wie auch jede Inhaltlichkeit.

(2) Das Problem der Vorsprachlichkeit der Beziehung: Buber differenziert
einen engen und einen weiten Sprachbegriff: (a) Sprache als ,sprachgestaltige®
Rede, die die Verwendung von Wortern einschliefit. (b) Sprache, die sich un-
terteilt in ,sprachgestaltige® und ,nicht sprachgestaltige” Sprache.

Der erste und wenig differenzierte Sprachbegriff kann im Rahmen dieses
Aufsatzes vernachlissigt werden. Er findet sich noch in Ich und Du, wird aber
in weiteren dialogischen Schriften zunehmend vom zweiten Sprachbegriff
verdringt. So ist bereits in Zwiesprache nur noch der zweite Sprachbegriff in

11 In: ScHILPP, Paul Arthur / FRIEDMANN, Maurice (Hgg.): Martin Buber. Stuttgart:
Kohlhammer 1963, 87-119.

12 ROTENSTREICH, Nathan: Grinde und Grenzen von Martin Bubers dialogischem Denken. In:
SCHILPP / FRIEDMANN (Hgg.): Martin Buber, 110.

13 ROTENSTREICH: Griinde und Grenzen, 114.



120 Aaron Fellbaum

Verwendung, wenn darauf hingewiesen wird, daff Sprache zwar einerseits
Wortsprache ist, andererseits aber keines Lautes bedarf: ,Sprache kann sich al-
ler Sinnenfilligkeit begeben und bleibt Sprache.“14 Mit dieser weiten
Begrifflichkeit wird nicht nur eine doppelte Bedeutung von Sprache als
sprachlicher Rede und lautloser Sprache entwickelt. Im Textbefund finden
sich auch widerspriichliche Aussagen iiber die Vollendung der Sprache: Einer-
seits vollendet sie sich in der Sphire des ,Lebens mit den Menschen®, in der
Rede als An- und Gegenrede. Andererseits vollendet sich die Beziehung nur in
derjenigen Sprache, die ,keines Lautes mehr bedarf“, die keine Vermittlung
von Inhalten mehr anstrebt und nur noch Schweigen ist. Dieser scheinbare
Widerspruch ldft sich durch die nihere Textanalyse zu einer Auflésung brin-
gen: Die Beziehung vollendet sich namlich in der ,mit dem ganzen Wesen ge-
sprochenen® Sprache, in der Wesensbegegnung von Ich und Du. Die vollen-
dete Dialogik zwischen Ich und Du verzichtet auf den sprachlichen Ausdruck
von Rede und Gegenrede. Sie ist die unsagbare und daher schweigsame ,Ge-
genwirtigkeit” der Gesprichspartner. Doch wie ist Ich und Du zu verstehen,
wenn darin von einer Vollendung der Sprache nicht im Schweigen, sondern
durch An- und Gegenrede gesprochen wird? Das mufl geklirt werden, bevor
Sprache als Wesensbegegnung verstanden werden kann. Einen ersten Hinweis
liefert der Textbefund in Zwiesprache. Dort wird Rede und Gegenrede vom
dialogischen Leben unterschieden. Rede und Gegenrede kdnnen nimlich die
Form eines ,dialogisch verkleideten Monologs“ oder die Form eines nur
»technischen“ Dialogs, der zur sachlichen Verstindigung dient, annehmen.
Daf} Buber die Vollendung der Dialogik des Menschen nicht in Rede und
Gegenrede sieht, lifdt sich auch daraus erkennen, dafl die Zeitfolge von Rede
und Gegenrede nicht in der Gleichzeitigkeit geschehen kann, mit der die
Beziehungspartner den Beziehungsakt eingehen. Erst nach der Anrede kann
die Antwort erfolgen. Gleichzeitigkeit bzw. ,Augenblicklichkeit“ des dialogi-
schen Geschehens ist in Rede und Gegenrede ausgeschlossen. Mit Anrede und
Antwort ist dariiber hinaus ein Wechsel von der Duwelt in die Eswelt ver-
bunden: ,Alle Antwort bindet das Du in die Eswelt ein.“15> Von einer Vollen-
dung der Beziehung in An- und Gegenrede spricht Buber in Ich und Du dem-
nach nur, insofern das Gesprich zwischen Menschen eine Analogie der Bezie-
hung des Menschen zum ,ewigen Du® ist. In Ansprache und Entgegnung ist
das Gesprich zwischen Menschen ,das eigentliche Gleichnis der Beziehung zu
Gott“.16 Rede und Gegenrede sind lediglich ein Bild der Sprache, eine Metapher
fiir das, was sich zwischen Beziehungspartnern ereignet. Die gerade angefiihr-
ten doch sehr speziellen Kritikpunkte (1) und (2) fithren spiter zu unserer all-

14 BUBER: Werke, Bd. 1, 175.
15 BUBER: Werke, Bd. 1, 104.
16 BUBER: Werke, Bd. 1, 104.



Martin Bubers Projekt einer philosophischen Anthropologie 121

gemeinen Kritik an der Dialogik, sofern diese als Analyse des alltdglichen
Menschseins entworfen wurde. Widmen wir uns jedoch zunichst den Erweite-
rungen des Programms von Ich und Du.

3. SPATERE VARIATIONEN DER LEHRE VOM MENSCHEN

Aus dem Krisisbewufltsein des modernen Menschen, so das 1942 entstandene
Das Problem des Menschen, entsteht die Forderung nach einem dritten Weg
zwischen individualistischer Anthropologie und kollektivistischer Soziologie.
Die philosophische Anthropologie sei dieser dritte neue Weg der Selbstkon-
zeptionierung des Menschen, der zur Uberwindung der Krise des Denkens ge-
gangen werden mufl. Diese neue Disziplin habe zwei ihr eigene Methoden: (1)
Die Aufgabe der Erfassung des ,ganzen Menschen® wird nun als Frage nach
seiner Bestimmung aufgrund der ihm eigenen besonderen Stellung in der Na-
tur verstanden. Die Erfassung erfolgt durch Zusammenfassen der Unterschiede
der Menschheit und dem Vergleich mit der nichtmenschlichen Natur. Durch
Unterscheidung und Vergleich kann so die Sonderstellung des Menschen be-
stimmt werden. (2) Die zweite Methode der Erfassung des ,ganzen Menschen®
ist die philosophische Selbstbesinnung. Nur durch sie wird ,vitale“ bzw. ,phi-
losophische® Selbsterkenntnis gewonnen. Diese Erkenntnis unterscheidet sich
von Objekt-Erkenntnis. Solange wir uns als Objekt erfassen, erfahren wir uns
nur als ,Ding unter Dingen“, was unserer inneren Erfahrung nicht gerecht
wird. Mit diesem neuen nichtgegenstindlichen Erkennen wird der prokla-
mierte Bruch mit der bisherigen Entwicklung der westlichen Philosophie
deutlich. Es ist kein Wunder, dafl Bubers Haltung zu der Ankniipfung der
neuen anthropologischen Disziplin an die philosophische Entwicklung seit
Kant uneindeutig bleibt.

Konkreter darstellen lifdt sich die Methode der Selbstbesinnung anhand des
spiter entstandenen Beitrags Urdistanz und Beziehung (1952). Hier wird die
Beziehung auf ein Du selbst wieder zuriickgefithrt auf die notwendige
Urdistanz zu einem Gegeniiber. Der transzendentale Rahmen fiir Beziehungs-
akte wird nun abgesteckt. Ohne Urdistanz kann es auch keine Beziehung ge-
ben. Der Mensch ,als Ganzem*® ist nicht schon Beziehungswesen, sondern es
ist in seiner Macht, die Urdistanz zu Beziehungsakten zu nutzen. Die ,vitale®
Erkenntnis sagt uns, welche Moglichkeiten im Menschen stecken, nimlich,
dafl er beziehungsfihig ist. Der Aspekt der Méglichkeiten menschlicher Exis-
tenz treten nun ins Zentrum der Frage ,Was ist der Mensch?“. Er ist das,
wozu er fihig ist und gerade von dieser anthropologischen Untersuchung sei-
ner Fihigkeiten kénnen wir Orientierung fiir unser Leben gewinnen.



122 Aaron Fellbaum

4. DAS PROBLEM DES UMGANGS MIT DER ALTERITAT

Ich vertrete in diesem Aufsatz die These, daf die Anthropologie Martin Bu-
bers als eine Beschreibung der Wirklichkeit menschlichen Seins scheitert. Thm
gelingen lediglich Ausfithrungen dariiber, was der Mensch sein kénnte. Dieses
Scheitern kommt zum Ausdruck durch das Problem dialogischen Denkens,
das sich am philosophischen Umgang mit der Alteritit kristallisiert. Peter
Stoger hat jlingst darauf hingewiesen, dafl die Abkehr von der frithen mysti-
schen Periode nicht absolut ist, sondern letztere in der Dialogik nur ,dialek-
tisch aufgehoben® ist.17 Ich gehe noch einen Schritt weiter: Eine sorgfiltige
Textanalyse enthiillt, daf} Begegnungsmystik das Ziel der Lehre vom dialogi-
schen Leben ist. Das steht zwar im Gegensatz zu einer Lehre vom Umgang
mit dem Gegeniiber des Menschen, die das Ernstnehmen der Alteritit in den
Mittelpunkt ihres Programms stellt, kann aber anhand des Textbefundes nicht
von der Hand gewiesen werden. Wir beschrinken uns auf zwei Angriffs-
punkte in der Analyse der Lehre vom Menschen.

(1) Das Problem der Unsagbarkeit des Anderen: Sie ergibt sich aus der
Unaussagbarkeit des Vergegenwirtigungsgeschehens, in dem der Andere er-
kannt wird. Die Vergegenwirtigung des anderen Menschen ist, wie das Begeg-
nungsgeschehen zwischen Wesen iiberhaupt, ein Vorgang der ,Gegenwart,
des ,,Uberlogischen“. Sie schlieft die ,Logisierung®, die ,,Ijbersetzung“ des Be-
gegnungsgeschehens in widerspruchsfreie Aussagen {iber das Geschehen aus:
»Eine festhaltbare, bewahrbare, sachlich zu iibermittelnde Ich-Du-Erkenntnis
gibt es nicht“, wie wir in Anrwort lesen.18 Der Andere, der Gehalt des Gesche-
hens ist, unterliegt derselben Unaussagbarkeit wie das Begegnungsgeschehen
selbst. Dies deshalb, weil die Unterscheidung von Begegnungsgeschehen und
Gehalt der Begegnung nur eine begriffliche Trennung ist. Das ganze Begeg-
nungsgeschehen kann nicht in die Form einer Aussage gebracht werden. Dabei
bleibt jedoch offen, ob diesem Geschehen die Sagbarkeit ginzlich verweigert
ist, oder ob sich die Unsagbarkeit nur auf die Unmoglichkeit logisch wider-
spruchsfreier Aussagen bezieht. Fiir ersteres spricht Bubers Rede von einem
Geheimnis des in der Begegnung ,Widerfahrenden“. Fiir die andere Position
spricht, daf8 das philosophische Anliegen im ,Zeigen® der im Begegnungsge-
schehen entdeckten Wirklichkeit besteht. Die durch das ,,Zeigen“ vollzogene
»2Logisierung“ des Geschehens kann nicht zu widerspruchsfreien Aussagen
fithren, sondern nur zu paradoxen Aussagen iiber das Gezeigte. In beiden In-
terpretationen ist die Erkenntnis des Anderen einer ,festhaltbaren, bewahrba-

17 STOGER, Peter: Martin Buber. Eine Einfiibrung in Leben und Werk. Innsbruck: Topos plus
2003, 25.
18 In: SCHILPP / FRIEDMANN (Hgg.): Martin Buber, 592.



Martin Bubers Projekt einer philosophischen Anthropologie 123

ren, sachlich zu ibermittelnden Erkenntnis“ entzogen. In beiden wird der
Andere nicht zum Gegenstand, nicht zu einem bestimmten Etwas.

(2) Der Gegenwartsbegriff untergribt den Begegnungsakt: Buber schreibt
das Ganze des raumzeitlichen Zusammenhangs und die Zeitlichkeit des Men-
schen der ,Vergangenheit® zu. Von ihr setzt er die ,Gegenwart® als eigenen
Bereich ab. Die ,gegenwirtige* Begegnung durchbricht die Kontinuitit des
zeitriumlichen Zusammenhangs. Sie entriickt den Menschen aus der Zeitlich-
keit in die Zeitlosigkeit. Obwohl der Gegenwartsbegriff in der dialogischen Pe-
riode neu geprigt wird, ein Begriff, den unser Autor zuvor nur gelegentlich
und selten an zentraler Stelle verwendet, weist der Textvergleich Parallelen
mit dem Ekstasebegriff der vordialogischen Periode auf. Es liegt die Vermu-
tung nahe, dafl der Gegenwartsbegriff Aspekte dieses vordialogischen Ekstase-
begriffs aufnimmt. Die seit den Vorlesungen von 1922 gingige Unterscheidung
von ,Gegenwart® und ,Gegenstand® findet ihre Entsprechung in fritheren
Texten: Daniel (1913) stellt dem ,Netz des Raumes und der Zeit“ des sich ori-
entierenden Menschen die ,gerichtete Kraft“ gegeniiber, die den Menschen aus
der Enge des Eingeordnetseins ins ,Raumlose“ befreit. 1922 unterscheidet Bu-
ber zwischen ,Kraft und ,Inhalt®. ,Kraft“ wird dabei mit ,Gegenwart® iden-
tifiziert, ,Inhalt“ hingegen mit ,Gegenstand®. In fritheren Schriften wird
»Kraft“ aber mit ,,Ekstase“ identifiziert. Der Begriff der Ekstase wird eindeutig
spiter durch den Gegenwartsbegriff ersetzt. Die Ekstase jedoch ist um ein
Ausloschen des Anderen bemiiht. Der Andere steht als Begrenzung und Bin-
dung der ekstatischen Einheit entgegen. So wird noch in der Entstehungszeit
von Ich und Du das Programm einer Dialogik unterwandert.

5. SCHLURBEMERKUNG

Abschlieffend konnen wir festhalten, dafl Bubers philosophisches Bemiihen
spatestens seit Ich und Du sicherlich als Anthropologie zu verstehen ist. Anth-
ropologie ist eine Wissenschaft, die den kosmischen Rahmen fiir alle Bereiche
menschlicher Wirklichkeit entwirft. Diese verschiedenen Bereiche haben ein
gemeinsames Zentrum, die menschliche Person. Philosophische Anthropolo-
gie ist dariiber hinaus eine Wissenschaft, die ein interkonfessionelles Forum
darstellt, weil sie divergierenden theologischen Gotteskonzeptionen neutral
gegeniiber steht. Die Erfassung des Wesen des Menschen ist in diesem Sinne
voraussetzungslos, und doch fithrt uns gerade das Studium des Menschen zu
Gott.

Entgegen dem ersten Eindruck, der sich insbesondere aus der Lektiire von
Ich und Du ergibt, fulit Bubers Anthropologie nicht auf dem Beziehungswesen
des Menschen. Die Moglichkeit des Inbeziehungtretens von Ich und Du setzt
namlich die Identitit jedes der beiden Beziehungspole schon voraus. In der Re-
flexionslosigkeit menschlicher Gegenwart kommt diese Identititsbildung je-



124 Aaron Fellbaum

doch nicht zustande. Kennzeichnend fiir Buber ist vielmehr der ethische Impe-
rativ, sich als handelndes Beziehungswesen zu verhalten. Dieser Imperativ
wird gerade durch die philosophische Selbstbesinnung gewonnen. Der philo-
sophischen Anthropologie kommt entscheidende Bedeutung bei der menschli-
chen Selbstfindung zu, die letztlich zu richtigem Handeln innerhalb des nun
entstehenden Rahmens der Selbsterkenntnis aufruft. Jenseits dieses ethischen
Sollens hat der Mensch nur eine geistige Existenz, die ein Inbeziehungtreten
zu einem Gegeniiber noch nicht zuldfit. Aus dieser bloflen Geistigkeit gilt es
auszubrechen. Das Geschopf Mensch mufl erst zu seinem wahren Wesen als
Person finden. Das ist eine Erkenntnis, die mit grofier Wahrscheinlichkeit aus
der personlichen Erfahrung des Vernichtungswahns zweier Weltkriege her-
vorgeht. Zur Selbstfindung als verantwortlich Handelndem bedarf es einer
Selbstbesinnung, die der kantischen Selbstbesinnung auf die vernunftgeleitete
Natur des Menschen nicht unihnlich ist.

Abstract

Martin Buber’s dialogical thinking is part of his larger project to investigate hu-
man nature. I and Thou already articulates the paradoxical situation of the hu-
man person clearly. Living in the world of the Thou, the Duwelt, seems to exclude
any participation in the world of the It, the Eswelt. And yet our insight into hu-
man nature reveals that humans must manage these two heterogeneous life-spheres.
The relation to a Thou turns out to be problematic: instead of a dialogical relation
we have a mystic union. In spite of its problems in detail, Buber’s framework pro-
ject of a philosophical anthropology is quite promising. This anthropology claims to
provide us with a basic orientation of how to live a life in accordance with our na-
ture.



	Martin Bubers Projekt einer philosophischen Anthropologie

