
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 54 (2007)

Heft: 1-2

Artikel: Le Phédon de Platon : le pathos de l'immortalité

Autor: Alekniené, Tatjana

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760528

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 26.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760528
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Tatjana Aleknienê

Le Phédon de Platon : le pathos de l'immortalité1

On a souvent répété que la philosophie platonicienne avait fondé une tradition

tenace de l'attitude hostile à la vie des passions et des émotions. Outre la

critique célèbre de Friedrich Nietzsche, on peut évoquer le jugement de

Christopher Stead, selon lequel les disciples de Platon et d'Aristote avaient appris à

considérer l'homme comme un être hybride qui n'a pas un bien commun, et à

tenir le bien poursuivi par l'élément rationnel pour le but unique de l'homme,
opposé aux mouvements de sa partie « animale » ; une telle optique avait altéré
la vraie image de la vie morale où les passions et les émotions jouent pleinement,

à côté de la raison.2 Le Socrate du Phédon, « Socrate mourant », est

généralement présenté comme la figure exemplaire de cette attitude « intellectualiste

», étrangère à la vie passionnelle et affective de l'âme.3 De telles critiques

ne sont certainement pas infondées ; cependant, il faut bien voir, que,
tout en exaltant la vie de l'élément rationnel de l'âme, le Socrate du Phédon

parle de l'unique passion de la vie de philosophe, d'une expérience vécue par son
âme, et non pas d'un état abstrait et « théorique », opposé aux passions et aux
émotions.4

Le thème de l'expérience, qu'une âme attentive peut et doit vivre devant la

vraie réalité, constitue un des motifs fondamentaux de ce bel hymne philosophique5

qu'est le Phédon de Platon. Dès le début de son récit, Phédon avoue à

1 Je remercie vivement Daniel PETIT qui m'a aidé à améliorer l'expression française de cet article.
2 STEAD, Christopher : The Concept ofMind and the Concept of God in the Christian Fathers.

In : HEBBLETHWAITE, Brian / SUTHERLAND, Stewart R. (Edd.) : The Philosophical Frontiers of
Christian Theology. Essays presented to Donald MacKinnon. Cambridge : Cambridge University
Press 1982, 39-54, ici 48.

3 Cf. NIETZSCHE, Friedrich : La naissance de la tragédie. Traduction de Jean Marnold et

Jaques Morland, revue par Angèle Kremer-Marietti, introduction et notes d'Angèle Kremer-
Marietti. Paris : Le Livre de Poche 1994, c. 13, 15.

4 Les études de Pierre HADOT et la notion d'« exercice spirituel » qu'il a appliquée à la pratique

de la philosophie grecque ont bien mis en relief l'aspect existentiel de cette philosophie ;

pour les dialogues platoniciens, cf. surtout les chapitres 2 et 3 des Exercices spirituels, soit les pages

38-47 dans la nouvelle édition de 2002 (HADOT, Pierre : Exercices spirituels et philosophie
antiques, Préface d'Arnold I. Davidson. 2 éd. Paris : Albin Michel 2002). Parmi les prédécesseurs de

Hadot on peut évoquer les travaux de Victor GOLDSCHMIDT (Les Dialogues de Platon. Paris :

Presses universitaires de France 1947), Konrad GAISER (Protreptik und Paränese bei Platon.
Untersuchungen zur Form des platonischen Dialogs. Stuttgart : Kohlhammer 1959) et de René SCHAERER

(La question platonicienne : Etude sur les rapports de la pensé et de l'expression dans les Dialogues. 2

éd. Neuchatel : Secrétariat de l'Université 1969).
5 Cf. Phédon 84 d-85 b.



Le Pbédon de Platon : le pathos de l'immortalité 107

son auditeur d'avoir éprouvé, le dernier jour passé auprès de Socrate, un sentiment

étonnant, ffaupoccuoc £7ta&ov :

« d'un côté, ce n'était pas de la pitié qui me venait, comme lorsqu'on assiste à la

mort d'un homme qui vous est cher. Car cet homme était manifestement
heureux, Echécrate, à en juger d'après son attitude et son langage - tant il
montrait de fermeté et de noblesse en quittant la vie ; à tel point qu'il me donnait

l'impression, lui qui pourtant s'en allait chez Hadès, de ne pas s'y rendre
sans un privilège divin, et bien plus, de devoir, une fois arrivé là-bas, y trouver
un bonheur tel que jamais on n'en a connu Pour toutes ces raisons, rien qui
ressemblât le moins du monde à de la pitié ne me venait, comme on eût pu
l'attendre de la part de qui assiste à un malheur. Je n'éprouvais cependant pas

non plus un plaisir semblable à celui que je prenais lorsque, comme nous en avions

l'habitude, nous étions plongés dans de la philosophie - car telle était bien la

nature des discours que nous échangions. Non, sincèrement, j'étais envahi par un
sentiment déconcertant (àXX' àrEyvwç aroTtôv r£ pot mx&oç ttapîjv), curieux
mélange où entrait certes du plaisir, mais aussi de la douleur quand me revenait à

l'esprit que cet homme-là, tout à l'heure, allait cesser de vivre. Et nous tous qui
étions présents nous trouvions à peu près dans le même état, tantôt riant, parfois
pleurant ».6

Bien que l'on ne s'attende guère, de la part de Platon écrivain, à des aveux
« lyriques », ce récit mis dans la bouche de Phédon est peut-être la confession
la plus ouverte et la plus psychologique de tous ses écrits. Il semble que nous
puissions y sentir l'émotion de l'auteur lui-même qui devait « être malade » ce

jour-là.7 Ce n'est pas sans doute par hasard si le nom de Platon n'est mentionné

qu'ici, dans le Phédon, et dans l'Apologie de Socrate, deux textes qui
touchent au plus près l'événement majeur de la vie de Socrate, et de celle de Platon

lui-même. En tout cas, ces quelques lignes du récit de Phédon, ainsi que la
scène finale de l'ouvrage, montrent bien que les disciples de Socrate ne sont

pas moins sensibles qu'un Achille d'Homère qui ne cache pas sa douleur (cf.
Iliade 19, 4 sqq.) :

« Jusqu'à ce moment, nous avions, pour la plupart, réussi à nous retenir de

pleurer ; mais quand nous vîmes qu'il buvait, et qu'il avait bu : impossible Ce

fut plus fort que moi, je laissai moi aussi couler mes larmes, à tel point que je dus

me couvrir le visage pour pleurer sur moi-même - car ce n'était pas sur lui, mais

sur mon propre sort que je pleurais, en comprenant quel ami j'allais perdre.
Quant à Criton qui, encore plus tôt que moi, n'avait pu retenir ses larmes, il
s'était dressé. Mais Apollodore qui, pendant tout le temps qui précédait, n'avait
cessé de pleurer, se mit, à ce moment-là, à rugir de douleur, à hurler son

6 Phédon 58 e-59 a, traduction de M. Dixsaut (PLATON : Phédon. Traduction nouvelle,
introduction et notes par Monique Dixsaut. Paris : GF-Flammarion 1991).

7 Ibid. 59 blO : IlÀàTtov Sè olpat Y)<TÙév£i.



108 Tatjana Aleknienè

indignation, si bien qu'il n'y avait personne, de tous ceux qui étaient présents,
dont il ne brisât le courage ». 8

Les interlocuteurs de Socrate avouent souvent se sentir embarrassés ou
bouleversés, sous l'effet des discours de Socrate.9 Et ce jour-là, ses auditeurs, qui
sont ses amis proches, sont plus émus que d'habitude et ne réussissent pas
toujours à retenir leurs larmes. Tel est le fond psychologique de toute la discussion

racontée par Phédon. Celui-là est, aux yeux de ses amis de Phlionte, une

personne tout à fait apte à leur apprendre (enfin les événements du dernier

jour de Socrate, car il y était lui-même présent et a lui-même subi l'effet des

propos de Socrate sur la vraie nature et l'expérience authentique de l'âme
immortelle.10

Plusieurs motifs importants du Phédon apparaissent dans le prologue de cet

ouvrage, pour être ensuite développés dans sa partie principale. Souvent, il
s'agit de la transposition de certaines notions, à partir de leur signification
« physique » habituelle vers le sens spécifiquement platonicien. Telle est, par
exemple, l'évolution du motif de « la pureté » et de « la purification » (58 b),
des notions « être sauvé » (58 al0-b2) et « être délié » (59 e6, 60 al, et sqq.). Un
pareil traitement peut être observé dans le cas de notre thème de l'expérience
(7t<x&oç, Ttoc&cïv) vécue personnellement et authentiquement. En effet, les

premiers mots de Socrate qui vient d'être délié semblent reprendre l'étude de

la « pathologie », amorcée par Phédon : Phédon s'étonnait de l'étrange état
ressenti le jour de la mort de Socrate, et Socrate lui-même commence par
s'interroger sur l'étonnant rapport entre les sensations de « l'agréable » et du
« pénible » (60 b-c). En général, le corps qui, dans le Phédon, est vigoureusement

dénoncé comme le pire ennemi de l'âme, y est en même temps très

présent, - le corps de Socrate lui-même, au début engourdi pour un moment à

cause de la chaîne, et figé pour toujours, dans la scène finale du dialogue (117

e-118 a). Tous les propos de Socrate, les Xôyot et les fjtû&ot proposés à ses

amis, visent à « désarmer » ce fâcheux et dangereux « compagnon » de l'âme et
à faire regarder la mort avec les yeux de l'âme, et non pas avec ceux du corps,

8 Ibid.. 117 c-d.
9 Cf., par ex., Euthyphr. 10 b6-8, Ménon 80 a-b (YOYjTïûetç pc xal çappâtteiç xal <XTey-

vtôç xaTe7t<x8ei<;, (Saxe pectxov aTtoplaç yeyovevai.), Banquet 215 b-216 c (èx7ten:X7]Y[xévoi

Etjpèv xal xaxeyôpe&a. [...] oxav yctp àxoûw, 7toXu pot pàXXov Y) rwv xopußavxuövxtov ij
xe xapSîa KrjSqt xal Sàxpua èxyecxai ftno xcôv Xôytov tûv toutou, ôptô Se xal âXXouç

7iap7tôXXouç xà aùxà 7tâayovxaç).
10 Phédon 57 a-b, 58 d. Les auteurs anciens (voir surtout Diogène LAËRCE : Vies II, 105)

racontent que Phédon aurait été capturé lors de la prise de sa ville et forcé d'entrer dans une maison

close, d'où il aurait été libéré grâce à l'intervention de Socrate, qui aurait convaincu ses amis
de le racheter ; « et à partir de ce jour, librement, il pratiqua la philosophie », xal toùvteu&ev
èXeuôepttoç èeptXoaôcpei. Quoi qu'il en soit du fondement historique de ce témoignage, le récit

peut donner l'impression d'une description métaphorique de l'expérience personnelle de la
libération que le futur philosophe Phédon a vécue grâce à son contact avec le philosophe Socrate.



Le Phédon de Platon : le pathos de l'immortalité 109

pour y voir non pas un malheur physique, mais un événement, plein d'espoir,
de la vie de l'esprit. Ainsi, tout au début du dialogue, Socrate, invité à ne pas
« s'échauffer trop en dialoguant » (ce qui pourrait empêcher l'action du

poison), renonce à se soucier des affaires du corps et se met à étudier le destin de

l'âme.11

Socrate parle beaucoup de sa propre expérience (tc<x9t), cf. 96 a) intellectuelle

; plusieurs éléments de ces récits ont laissé une trace dans les biographies
postérieures de Socrate et de Platon. Non seulement il raconte son expérience,
mais encore il vise à ce que ses interlocuteurs bouleversés puissent, eux aussi,
saisir ce qui lui inspire un bel et noble espoir, pour que, une fois franchies les

limites de la « physique », ils éprouvent, eux-mêmes, le calme et la sérénité de

la réalité « métaphysique ». Aux yeux du philosophe, la mort est dépourvue du

pathos tragique qui l'entoure habituellement, dans la vie et dans la poésie
traditionnelle. Socrate demande que soient reconduites à la maison les femmes qui
se lamentent (60 a, 117 d7-e2), interdit à ses amis les manifestations tragiques
et refuse, lui-même, de s'indigner sur son sort. Le mot àyavaxTetv
(« s'indigner », « se révolter »), qui désigne habituellement une indignation
exaspérée devant la mort ou autre grand malheur,12 est un motif constitutif du
discours apologétique (63 b-69 e) que Socrate est obligé de présenter à ses

amis, presque offensés : d'où vient cette facilité avec laquelle Socrate les

abandonne, eux, ainsi que les dieux qui sont les meilleurs gardiens des hommes
dans cette vie-ci (cf. surtout 63 a). Si Socrate lui-même reprend une fois

l'expression tragique, c'est pour plaisanter, quand, allant prendre son dernier
bain, il annonce :

« Pour chacun d'entre vous, Simmias, Cébès et tous les autres, ce voyage est
remis à plus tard, à un moment qu'on ne connaît pas. Mais moi, pour parler
comme un personnage de tragédie, c'est maintenant, déjà, que le destin

m'appelle »13

Socrate lui-même ne convient guère pour le rôle du personnage tragique. Peut-

on penser à une tragédie quand toutes les choses sont disposées et tenues
ensemble par le lien du bien (cf. 99 c), quand les hommes sont surveillés par les

meilleurs maîtres et gardiens que sont les dieux (62 b-c), et où chaque âme

obtient ce qu'elle désire et ce qu'elle poursuit durant cette vie, quand elle

s'approche et presque s'identifie avec l'objet de sa passion (cf. 66 e-67 b, 68 a-
b, 69 c-d, 79 c-d, 80 d-84 b). S'il y a là une tragédie, ce sera celle des âmes qui
se sont laissées égarer par les choses visibles, se sont remplies et se sont alourdies

par l'élément étranger à la réalité immortelle (cf. 79 c-d, 81 b-e, 108 a-c).

11 Phédon 63 d-e.
12 Cf. LlDDELL, Henry George / SCOTT, Robert / JONES, Henry Stuart : A Greek - English

Lexicon. 9 ed., New Supplement added. Oxford : Clarendon Press 1996, s. v. àyavaxx£>.
13 Phédon 115 a.



110 Tatjana Aleknienè

Mais c'est un mélodrame comme celui de l'existence répétée d'une fourmi,
d'une abeille ou d'un autre être « médiocre », qui attend la plupart des âmes,

molasses et dépourvues de toute forte passion (cf. 82 al0-b9). A la lumière de

la « pathologie » du Phédon, la fameuse « apathie » stoïcienne apparaît comme
une maladie de l'âme figée au niveau de l'existence d'un paisible insecte.

Le mot grec lui-même Ttâ&oç, avec le sens d'« expérience », de « disposition

», d'« état », - surtout celui de l'âme agitée, d'où « la passion », - ne fait

pas partie des notions-clés du Phédon, comme « la pensée » (cppovqatç), « la

philosophie », « l'être » (to ov, rà ôvra), etc. Néanmoins, ce nom, ainsi que
le verbe 7i<x<xj(co (infinitif aoriste 7toc&eïv), « éprouver », forme, à travers de

toute l'œuvre, un des grands thèmes de ce dialogue, celui de l'expérience
authentique.14 Ainsi, tout en distinguant deux espèces de choses, Socrate précise

que « la dispersion » et « la décomposition » est une expérience (TcaQ-oç,

mxajeii) qui convient aux corps visibles et palpables, tandis que l'expérience
(irdcfbjpa) authentique de l'âme est de se trouver plongée dans l'élément stable

et invisible de la réalité intelligible.15 C'est là que l'âme éprouve l'état de la

mort, défini dans le Phédon comme celui de la séparation d'avec le corps,16 et
vit son immortalité. Or l'immortalité propre à l'âme est un état de « pureté »

et de « liberté » qu'une âme pensante cultive pendant son existence humaine.
L'âme qui pense, qui réfléchit, qui se rassemble elle-même en elle-même,
s'exerce déjà à s'éloigner du corps, à vivre par elle-même et à se nourrir de la
réalité intelligible.17

Les philosophes savent bien - explique Socrate18 -, quel est l'état de l'âme

(ôxt out« éyouoixv) quand la philosophie commence à la persuader et à la

libérer de son emprisonnement. Elle lui apprend que le mal suprême que l'âme

puisse subir, elle l'éprouve non pas à cause d'une maladie ou de la perte de

biens, mais quand elle s'habitue à croire à la réalité des choses qui provoquent
de fortes impressions sensuelles et quand elle s'accoutume à s'identifier avec

14 Évidemment, la notion d'« état » et d'« expérience » peut être désignée, et l'est dans le

Phédon, avec d'autres mots, comme, par exemple, (tttoç) ou Stâxetpai.
15 Phédon 78 fa-c, 79 d : tcô rcoico Ttvi àpa 7tpocrf)X£t roùro to koc&oç nomj%£iv, tô 8t-

aaxeSâvvucrflai, xai Û7tèp toû 7totou tivoç SsStsvat ptrj nâ&rj aùrà [...] âp' oùv tû pÈv cruv-
TE&EVTt TE xai OUV&ÉTCp OVTt 9UC7EI 7tpO(TÏ)X£t TOÜTO KOfTJ^eiV, SiatpE&Yjvat taÛTT) j)7t£p au-
VE-rÉ&r)' et 8é xt Tuy^âvet ôv àaûvôeTov, toûtco pôvco 7tpocrr]xet ptrj nda^eiv raura, etttep
xco aXÀco; [...] ôxav 8é ys aÙTY) xall' atrrijv oxoTCïj (se. êxetce obstat etç xô xa-
Dapôv te xai àst ôv xai à&àvaxov xai (ôaaûxcoç e/ov, xai a>ç au^ye\ir](; oùaa aùxoû àsi
jxet' ÊXEtvou te y1yv£TIXI'' 1—1 xo" tETtauxat te tou ttXâvou xai 7t£pi ÈxEtva àsi xaxà
Tauxà (iinauTcoc e^Et, ixte toioûtcùv ÈçaitTopÉvY)- xai toûto aùzfjç to Ka9rj[ioc cppàvijoiç

xéxÀrjTat.
16 Phédon 64 c, 67 d4-5.
17 Cf. Phédon 67 c-d, 84 a-b.
18 Ibid. 82 d9-83 e2.



Le Phédon de Platon : le pathos de l'immortalité 111

les sensations corporelles.19 Chaque sensation forte, vécue avec le corps,
comme si elle possédait un clou, attache l'âme au corps, la fixe en lui, la prive
de sa liberté et cultive un état qui ne permettra pas à l'âme, au moment de la

mort, d'éprouver pleinement et véritablement la séparation d'avec le corps.20

Un autre danger majeur qui guette l'âme, est l'état de « misologie », quand
l'on se met à haïr les raisonnements et les arguments, Xoyot. Selon Socrate, ce

serait une disposition malsaine (cf. 92 e) et lamentable (90 c8 : olxxpôv av eÏY)

to Ttàfïoç), empêchant de cultiver l'expérience et l'habitude de l'immortalité.
Car ce n'est qu'en se plongeant dans les Xoyot que l'âme se trouve dans son
milieu propre, celui de la réalité invisible, stable et immortelle. Etant un
sensible « pathologue », Socrate met ses amis en garde contre le danger de la «

misologie » (89 cl 1-12 : dcXXà TtpwTov eüXaßyjffcöpiv ti ttâffoç p.7] 7tâ&cop.ev),

quand il aperçoit une nouvelle vague de doutes se soulevant dans les âmes des

auditeurs, qui viennent d'entendre les arguments présentés par Simmias et par
Cébès. Comme Phédon l'avoue à son interlocuteur,

« Après qu'ils eurent parlé, tous ceux qui les avaient écoutés ressentirent une
impression pénible, dojStoç 8ievé&Y)p.ev [...]. Le raisonnement précédent nous avait
fortement convaincus ; or il nous semblait qu'on nous avait plongés à nouveau
dans le trouble, rejetés dans l'impossibilité d'adhérer non seulement aux
raisonnements précédents, mais à tous ceux qu'on pourrait tenir par la suite : comment
ne pas avoir d'inquiétude quant à la valeur de notre jugement ou quant à la
possibilité même d'arriver à une conviction en cette manière »21

Le Socrate du Phédon ne se contente pas de sa propre espérance et sa sérénité.

Il tient, jusqu'au dernier moment de sa vie, et en se servant de cette expérience
bouleversante, à allumer la même foi dans les âmes de ses auditeurs.22 S'ils

n'éprouvent pas eux-mêmes cet espoir de Socrate, sa mort risque de devenir,

pour eux, leur propre tragédie. Si demain, à la même heure, il n'y aura plus
d'homme au monde qui soit capable de parler de la réalité véritable d'une

façon convaincante (dc^îcoç)23 et de bien traiter les âmes prises par les doutes,24

19 Ibid. 83 b5-c : oùSèv xoaoüxov xaxôv ëna&sv àx' auxùv mv àv xiç ot7)&Etï), olov ïj

vomrjcjaç r] xt àvaXôaaç Sià xàç ÈTU&upiaç, àXX' ô jtàvxtov piyiaxov xe xaxôv xai ëa-

^axôv ëaxi, roûxo notayei xai où XoyiÇexai aùxo, [...] ôxi tavxoç àv&pclmou
àvayxâÇexai apa xe YjafHjvai acpôSpa Y) Xu7tY]&7jvai èni xco xai. Y)Y£Ïu&at Ttepi 6 av

pàXtoxa xoûro jzâayrj, xoûxo èvapyéaxaxôv xe elvai xai àXïj&éoxaxov, ouy_ ouxcoç ëyov.
20 Phédon 83 c-e2.
21 Ibid. 88 c.
22 La conviction, selon laquelle le savoir essentiel (et existentiel) ne peut pas être enseigné,

mais doit naître dans l'âme de « l'élève » lui-même, est bien exprimée dans le fameux texte de la
Lettre 7 (341 c4-d2 et 343 e-344 cl) de Platon.

23 Phédon 76 blO-12.
24 Cf. ibid. 77 e-78 a.



112 Tatjana Aleknienè

il ne leur reste qu'à pleurer sur leur propre sort, non pas sur celui de Socrate.25

Les discours de Socrate visent à empêcher cette tragédie aussi, et non pas
seulement à soulager la douleur provoquée par sa mort. C'est pourquoi le dernier

vœu de Socrate est que ses amis continuent à s'occuper de leur âme et d'en
cultiver la certitude, l'expérience et l'état d'immortalité.26

Il semble que le but principal des arguments et raisonnements, Xôyoi que le

Socrate du Phédon propose à l'examen de ses amis, soit de les aider à éprouver
la force de l'âme (la puissance effective de sa <pp6v/)atç), qui s'occupe d'elle-
même, se rassemble en elle-même et agit par elle-même, pour que, une fois

plongée dans la réalité intelligible, leur âme vive un état (nàfloç, Ttàib]p.a) de

son existence authentique.27 Ce n'est pas probablement un hasard si Simmias
demande à Socrate de l'aider à éprouver l'état de « réminiscence » dont ils sont
en train de discuter (73 b 6-7 : aùxo 8è touto, ëcpï], Séopat noc&zïv Ttepi où
ô Àoyoç, àvafxv7]aÔY)voci). Et Socrate qui a recours à sa stratégie habituelle de

questionnement, invite plusieurs fois l'interlocuteur à s'appuyer sur son
expérience personnelle : « Tu sais bien ce qu'éprouvent les amants à la vue d'une
lyre, d'un manteau, ou de n'importe quel objet utilisé habituellement

par celui qu'ils aiment » (73 d) ; « Mais quoi, les choses qui, elles, sont égales

en soi, est-ce qu'elles te sont, à toi, apparues une seule fois inégales Ou
l'égalité apparue inégalité » (74 c) ; « Mais en ce qui concerne les propriétés
se trouvant dans les bouts de bois, et, plus généralement, dans les objets
dont nous parlions à l'instant, ceux qui sont égaux, est-ce que nous
n'éprouvons pas une réaction analogue » (74 d : xi 8é ; [...] 9) mxo%opév tl
roioÜTOV 7tep! xà èv xoïç ÇùXotç xe xal oîç vuvSy] èXéyopev xoïç laot.ç) ;

« Nous avons bien, nous aussi, n'est-ce pas une réaction semblable en face

des objets égaux et de l'égal en soi » (74 e : xt oùv ; ro xocoûxov KsnovPapsv
xal vjpeïç ï) où Tzzpi xz xà l'aa xal aùxô xô taov ;) etc. La réminiscence
d'un savoir n'est pas seulement une pensée (ëvvoia) qui vient en tête, mais

c'est une certaine disposition (7td9oç) de l'âme tendue vers une chose, auparavant

perdue.
Et la fameuse stratégie socratique du questionnement, bien qu'elle ne laisse

pas beaucoup de place à l'initiative des interlocuteurs, les contraint à vérifier
et à approuver, par leurs assentiments plus ou moins assurés, les divers pas du

raisonnement, ainsi que la certitude de sa conclusion. Cette fois, il s'agit de la

« prémisse » capitale de toute la philosophie socratique et platonicienne, qui

pose la nature raisonnable et immortelle de l'âme. « A mon avis, si on suit
cette voie de recherche, tout le monde, et même le cerveau le plus lent, sera

prêt à accorder que, en gros et en détail, l'âme est une chose qui offre plus de

25 Cf. 117 c5-dl.
26 Cf. 78 a, 115 b—cl.
27 Cf. 79 d.



Le Phédon de Platon : le pathos de l'immortalité 113

ressemblance avec ce qui existe toujours de la même façon »,28 - Cébès lui-
même, ainsi que les autres auditeurs, ne se tient guère pour un « cerveau lent »

(Suo-paQrjç). Bien au contraire, il a réputation de quelqu'un qui pense
indépendamment et ne se presse pas d'accepter les arguments exposés (cf. 62 e-63

a, 77 a6-c5). Les conclusions de la dernière discussion de Socrate reçoivent
l'appui de l'autorité intellectuelle de tous ses auditeurs. Cependant, Socrate

approuve la réaction de Simmias, qui se sent contraint, à cause de la grandeur
de la question traitée, de garder au fond de lui « une certaine réticence à croire
aux affirmations précédentes ».29 Socrate serait content si ses amis ne
manquaient pas d'énergie et de passion pour suivre, jusqu'au bout, la voie tracée

par ses discours et son expérience personnelle.30

Abstract
Plato's philosophy is often reproached with having started a persistent tradition of
deriding human feelings and passions. The Socrates of the Phaedo is usually seen as

the embodiment of this "intellectualist" attitude hostile to all the passions of the

soul. This and similar criticisms are not baseless. However, it is worth noting
that while extolling the rational life of the soul, the Socrates of the Phaedo does not
speak about some "theoretical" state contrary to any affections and passions;
instead, he praises the unique passion of the philosopher's life and the experience ofhis
soul.

28 79 e.
29 107 a-b.
30 107 b4-9.


	Le Phédon de Platon : le pathos de l'immortalité

