Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 54 (2007)

Heft: 1-2

Artikel: Le Phédon de Platon : le pathos de I'immortalité
Autor: Alekniené, Tatjana

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-760528

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 26.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-760528
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

TATJANA ALEKNIENE

Le Phédon de Platon : le pathos de 'immortaliteé’

On a souvent répété que la philosophie platonicienne avait fondé une tradi-
tion tenace de l’attitude hostile a la vie des passions et des émotions. Outre la
critique célebre de Friedrich Nietzsche, on peut évoquer le jugement de Chris-
topher Stead, selon lequel les disciples de Platon et d’Aristote avaient appris a
considérer ’homme comme un étre hybride qui n’a pas un bien commun, et a
tenir le bien poursuivi par ’élément rationnel pour le but unique de ’homme,
opposé aux mouvements de sa partie « animale » ; une telle optique avait altéré
la vraie image de la vie morale ou les passions et les émotions jouent pleine-
ment, a coté de la raison.2 Le Socrate du Phédon, « Socrate mourant », est
généralement présenté comme la figure exemplaire de cette attitude « intellec-
tualiste », étrangere a la vie passionnelle et affective de ’ame.? De telles criti-
ques ne sont certainement pas infondées ; cependant, il faut bien voir, que,
tout en exaltant la vie de 1’élément rationnel de ’ame, le Socrate du Phédon
parle de I'unique passion de la vie de philosophe, d’une expérience vécue par son
ame, et non pas d’un état abstrait et « théorique », opposé aux passions et aux
émotions.*

Le théme de [’expérience, qu'une ame attentive peut et doit vivre devant la
vraie réalité, constitue un des motifs fondamentaux de ce bel hymne philoso-
phique5 qu’est le Phédon de Platon. Des le début de son reécit, Phédon avoue a

1 Je remercie vivement Daniel PETIT qui m’a aidé 2 améliorer I’expression francaise de cet article.

2 STEAD, Christopher : The Concept of Mind and the Concept of God in the Christian Fathers.
In : HEBBLETHWAITE, Brian / SUTHERLAND, Stewart R. (Edd.) : The Philosophical Frontiers of
Christian Theology. Essays presented to Donald MacKinnon. Cambridge : Cambridge University
Press 1982, 39-54, ici 48.

3 Cf. NIETZSCHE, Friedrich : La naissance de la tragédie. Traduction de Jean Marnold et Ja-
ques Morland, revue par Angele Kremer-Marietti, introduction et notes d’Angéle Kremer-
Marietti. Paris : Le Livre de Poche 1994, c. 13, 15.

4 Les études de Pierre HADOT et la notion d’« exercice spirituel » qu’il a appliquée a la prati-
que de la philosophie grecque ont bien mis en relief I’aspect existentiel de cette philosophie ;
pour les dialogues platoniciens, cf. surtout les chapitres 2 et 3 des Exercices spirituels, soit les pa-
ges 38-47 dans la nouvelle édition de 2002 (HADOT, Pierre : Exercices spirituels et philosophie an-
tiques, Préface d’Arnold I. Davidson. 2 éd. Paris : Albin Michel 2002). Parmi les prédécesseurs de
Hadot on peut évoquer les travaux de Victor GOLDSCHMIDT (Les Dialogues de Platon. Paris :
Presses universitaires de France 1947), Konrad GAISER (Protreptik und Pardnese bei Platon. Unter-
suchungen zur Form des platonischen Dialogs. Stuttgart : Kohlhammer 1959) et de René SCHAERER
(La question platonicienne : Etude sur les rapports de la pensé et de lexpression dans les Dialogues. 2
éd. Neuchatel : Secrétariat de I’Université 1969).

5 Cf. Phédon 84 d-85 b.



Le Phédon de Platon : le pathos de 'immortalité 107

son auditeur d’avoir éprouvé, le dernier jour passé aupres de Socrate, un senti-
ment étonnant, Yavpacta Exadoy :

« d’un cOté, ce n’était pas de la pitié qui me venait, comme lorsqu’on assiste a la
mort d’un homme qui vous est cher. Car cet homme était manifestement
heureux, Echécrate, a en juger d’aprés son attitude et son langage - tant il
montrait de fermeté et de noblesse en quittant la vie ; a tel point qu’il me don-
nait ’'impression, lui qui pourtant s’en allait chez Hadeés, de ne pas s’y rendre
sans un privilége divin, et bien plus, de devoir, une fois arrivé la-bas, y trouver
un bonheur tel que jamais on n’en a connu ! Pour toutes ces raisons, rien qui res-
semblit le moins du monde a de la pitié ne me venait, comme on et pu
’attendre de la part de qui assiste 3 un malheur. Je n’éprouvais cependant pas
non plus un plaisir semblable a celui que je prenais lorsque, comme nous en avi-
ons I’habitude, nous étions plongés dans de la philosophie - car telle était bien la
nature des discours que nous échangions. Non, sincérement, j’étais envahi par un
sentiment déconcertant (GAN dteyvidg dromdv T¢ por madosc mapiv), curieux
mélange ou entrait certes du plaisir, mais aussi de la douleur quand me revenait a
Iesprit que cet homme-la, tout a ’heure, allait cesser de vivre. Et nous tous qui
étions présents nous trouvions a peu pres dans le méme état, tantot riant, parfois
pleurant ».6

Bien que I’on ne s’attende guere, de la part de Platon écrivain, a des aveux
« lyriques », ce récit mis dans la bouche de Phédon est peut-étre la confession
la plus ouverte et la plus psychologique de tous ses écrits. Il semble que nous
puissions y sentir I’émotion de 1’auteur lui-méme qui devait « étre malade » ce
jour-1a.7 Ce n’est pas sans doute par hasard si le nom de Platon n’est mention-
né qu’ici, dans le Phédon, et dans 1’Apologie de Socrate, deux textes qui tou-
chent au plus prés I’événement majeur de la vie de Socrate, et de celle de Pla-
ton lui-méme. En tout cas, ces quelques lignes du récit de Phédon, ainsi que la
scéne finale de I"ouvrage, montrent bien que les disciples de Socrate ne sont
pas moins sensibles qu'un Achille d’Homere qui ne cache pas sa douleur (cf.
Iliade 19, 4 sqq.) :

« Jusqu’a ce moment, nous avions, pour la plupart, réussi 2 nous retenir de
pleurer ; mais quand nous vimes qu’il buvait, et qu’il avait bu : impossible | Ce
fut plus fort que moi, je laissai moi aussi couler mes larmes, a tel point que je dus
me couvrir le visage pour pleurer sur moi-méme - car ce n’était pas sur lui, mais
sur mon propre sort que je pleurais, en comprenant quel ami j’allais perdre.
Quant a Criton qui, encore plus tdt que moi, n’avait pu retenir ses larmes, il
s’était dressé. Mais Apollodore qui, pendant tout le temps qui précédait, n’avait
cessé de pleurer, se mit, 4 ce moment-la, a rugir de douleur, a hurler son

6 Phédon 58 e-59 a, traduction de M. Dixsaut (PLATON : Phédon. Traduction nouvelle, intro-
duction et notes par Monique Dixsaut. Paris : GF-Flammarion 1991).
7 Ibid. 59 b10 : ITAdtwv 3¢ olpar Hodéver.



108 Tatjana Alekniené

indignation, si bien qu’il n’y avait personne, de tous ceux qui étaient présents,
dont il ne brisat le courage ». 8

Les interlocuteurs de Socrate avouent souvent se sentir embarrassés ou boule-
versés, sous ’effet des discours de Socrate.? Et ce jour-l3, ses auditeurs, qui
sont ses amis proches, sont plus émus que d’habitude et ne réussissent pas tou-
jours a retenir leurs larmes. Tel est le fond psychologique de toute la discus-
ston racontée par Phédon. Celui-la est, aux yeux de ses amis de Phlionte, une
personne tout a fait apte a leur apprendre (enfin !) les événements du dernier
jour de Socrate, car il y était lui-méme présent et a lui-méme subi 'effet des
propos de Socrate sur la vraie nature et ’expérience authentique de I’ame im-
mortelle.10

Plusieurs motifs importants du Phédon apparaissent dans le prologue de cet
ouvrage, pour étre ensuite développés dans sa partie principale. Souvent, il
s’agit de la transposition de certaines notions, a partir de leur signification
« physique » habituelle vers le sens spécifiquement platonicien. Telle est, par
exemple, ’évolution du motif de «la pureté » et de « la purification » (58 b),
des notions « étre sauvé » (58 a1l0-b2) et « étre délié » (59 e6, 60 al, et sgq.). Un
pareil traitement peut étre observé dans le cas de notre theme de ’expérience
(tadog, madeiv) vecue personnellement et authentiquement. En effet, les
premiers mots de Socrate qui vient d’étre délié semblent reprendre 1’étude de
la « pathologie », amorcée par Phédon : Phédon s’étonnait de 1’étrange état
ressenti le jour de la mort de Socrate, et Socrate lui-méme commence par
s’interroger sur I’étonnant rapport entre les sensations de « ’agréable » et du
« pénible » (60 b-c). En général, le corps qui, dans le Phédon, est vigoureuse-
ment dénoncé comme le pire ennemi de I’dme, y est en méme temps trés pré-
sent, — le corps de Socrate lui-méme, au début engourdi pour un moment a
cause de la chaine, et figé pour toujours, dans la scéne finale du dialogue (117
e-118 a). Tous les propos de Socrate, les Adyor et les pdBot proposés a ses
amis, visent A « désarmer » ce ficheux et dangereux « compagnon » de 1’Ame et
a faire regarder la mort avec les yeux de I’dme, et non pas avec ceux du corps,

8 Ibid. 117 c-d.

9 Cf., par ex., Euthyphr. 10 b6-8, Ménon 80 a-b (yontedeig pe xai @appdtrels xal &tey-
vidg xatemadelg, Hdote pecTOV dmoplag yeyovévar), Banguet 215 b-216 ¢ (¢xmemAnypévor
gopev xal xateyopeda. [...] 6tav yap dxobdw, ToAD pot pdAlov i) TV xopuBavtiavtey A
te xapdta TNda wal ddxpua Exycitar OO TAY Adywv THV TolTou, 6pd 8¢ xal &Aloug
TARTOANOVE T& AVTA TACYOVTES).

10 Phédon 57 a-b, 58 d. Les auteurs anciens (voir surtout Diogéne LAERCE : Vies I, 105) ra-
content que Phédon aurait été capturé lors de la prise de sa ville et forcé d’entrer dans une mai-
son close, d’ou il aurait été libéré grice a 'intervention de Socrate, qui aurait convaincu ses amis
de le racheter ; « et a partir de ce jour, librement, il pratiqua la philosophie », xal Todvtel9ev
glevdeplog Epthocoget. Quoi qu’il en soit du fondement historique de ce témoignage, le récit
peut donner I'impression d’une description métaphorique de I’expérience personnelle de la libé-
ration que le futur philosophe Phédon a vécue grace a son contact avec le philosophe Socrate.



Le Phédon de Platon : le pathos de 'immortalité 109

pour y voir non pas un malheur physique, mais un événement, plein d’espoir,
de la vie de I’esprit. Ainsi, tout au début du dialogue, Socrate, invité a ne pas
« s’échauffer trop en dialoguant » (ce qui pourrait empécher Iaction du poi-
son), renonce a se soucier des affaires du corps et se met a étudier le destin de
I’ame.11

Socrate parle beaucoup de sa propre expérience (mad, cf. 96 a) intellec-
tuelle ; plusieurs éléments de ces récits ont laissé une trace dans les biographies
postérieures de Socrate et de Platon. Non seulement il raconte son expérience,
mais encore il vise a ce que ses interlocuteurs bouleversés puissent, eux aussi,
saisir ce qui lui inspire un bel et noble espoir, pour que, une fois franchies les
limites de la « physique », ils éprouvent, eux-mémes, le calme et la sérénité de
la réalité « métaphysique ». Aux yeux du philosophe, la mort est dépourvue du
pathos tragique qui ’entoure habituellement, dans la vie et dans la poésie tradi-
tionnelle. Socrate demande que soient reconduites a la maison les femmes qui
se lamentent (60 a, 117 d7-€2), interdit a ses amis les manifestations tragiques
et refuse, lui-méme, de s’indigner sur son sort. Le mot &yavaxteiv
(« s’indigner », «se révolter »), qui désigne habituellement une indignation
exaspérée devant la mort ou autre grand malheur,!2 est un motif constitutif du
discours apologétique (63 b-69 e) que Socrate est obligé de présenter a ses
amis, presque offensés : d’ou vient cette facilite avec laquelle Socrate les aban-
donne, eux, ainsi que les dieux qui sont les meilleurs gardiens des hommes
dans cette vie-ci (cf. surtout 63 a). Si Socrate lui-méme reprend une fois
Pexpression tragique, c’est pour plaisanter, quand, allant prendre son dernier
bain, il annonce :

« Pour chacun d’entre vous, Simmias, Cébes et tous les autres, ce voyage est re-
mis 4 plus tard, 2 un moment qu’on ne connait pas. Mais moi, pour parler
comme un personnage de tragédie, c’est maintenant, déja, que le destin
m’appelle ! »13

Socrate lui-méme ne convient guére pour le role du personnage tragique. Peut-
on penser a une tragédie quand toutes les choses sont disposées et tenues en-
semble par le lien du bien (cf. 99 ¢), quand les hommes sont surveillés par les
meilleurs maitres et gardiens que sont les dieux (62 b-c), et ou chaque ame ob-
tient ce qu’elle désire et ce qu’elle poursuit durant cette vie, quand elle
s’approche et presque s’identifie avec I’objet de sa passion (cf. 66 e-67 b, 68 a-
b, 69 c-d, 79 c-d, 80 d-84 b). S’il y a la une tragédie, ce sera celle des ames qui
se sont laissées egarer par les choses visibles, se sont remplies et se sont alour-
dies par I’élément étranger a la réalité immortelle (cf. 79 c-d, 81 b-e, 108 a—c).

11 phédon 63 d-e.

12 Cf. LIDDELL, Henry George / SCOTT, Robert / JONES, Henry Stuart : A Greek - English
Lexicon. 9 ed., New Supplement added. Oxford : Clarendon Press 1996, s. v. ayavaxtd.
13 Phédon 115 a.



110 Tatjana Alekniené

Mais c’est un mélodrame comme celui de I’existence répétée d’une fourmi,
d’une abeille ou d’un autre étre « médiocre », qui attend la plupart des ames,
molasses et dépourvues de toute forte passion (cf. 82 a10-b9). A la lumiére de
la « pathologie » du Phédon, la fameuse « apathie » stoicienne apparait comme
une maladie de ’ame figée au niveau de ’existence d’un paisible insecte.

Le mot grec lui-méme maBog, avec le sens d’« expérience », de « disposi-
tion », d’« état », - surtout celui de I’Ame agitée, d’ou « la passion », - ne fait
pas partie des notions-clés du Phédon, comme « la pensée » (ppovnotg), «la
philosophie », « I’étre » (t6 &v, Ta 8vta), etc. Néanmoins, ce nom, ainsi que
le verbe maoyw (infinitif aoriste madeiv), « éprouver », forme, a travers de
toute I'ceuvre, un des grands themes de ce dialogue, celui de [’expérience au-
thentique.14 Ainsi, tout en distinguant deux especes de choses, Socrate précise
que «la dispersion » et «la décomposition » est une expérience (madoc,
TaoyELY) qui convient aux corps visibles et palpables, tandis que I’expérience
(radmnpe) authentique de ’ame est de se trouver plongée dans 1’élément stable
et invisible de la réalité intelligible.15 C’est 1a que ’ame éprouve I’état de la
mort, défini dans le Phédon comme celui de la séparation d’avec le corps,16 et
vit son immortalité. Or 'immortalité propre a ’ame est un état de « pureté »
et de « liberté » qu’une ame pensante cultive pendant son existence humaine.
L’ame qui pense, qui réfléchit, qui se rassemble elle-méme en elle-méme,
s’exerce déja a s’eloigner du corps, a vivre par elle-méme et a se nourrir de la
réalité intelligible.17

Les philosophes savent bien - explique Socratel8 -, quel est I’état de 1’ame
(67t 00Tw ... Eyovoav) quand la philosophie commence a la persuader et a la
libérer de son emprisonnement. Elle lui apprend que le mal supréme que I’ame
puisse subir, elle I’éprouve non pas a cause d’une maladie ou de la perte de
biens, mais quand elle s’habitue a croire a la réalité des choses qui provoquent
de fortes impressions sensuelles et quand elle s’accoutume a s’identifier avec

4 . . - -
14 Evidemment, la notion d’« état » et d’« expérience » peut étre désignée, et I’est dans le
Phédon, avec d’autres mots, comme, par exemple, Exo (mwg) ou Srdxetpat.
15 Phédon 78 b-c, 79 d: t® moly Twi &pa mpootxel TobTo TO madog mdoyetv, TO dt-
I e A ~ ! A ’ A A 3 4 3 ] 5 ~ \
acxeddvvuodat, xal Onep Tob motov Tivog dediévar uy wady adTd [...] dp’ obv TH pev cuv-
tedévte te xal ouvdétw &yt ploet mpoonxet TolTo mdayety, Sratpedivar Tadty fimep ovu-
vetédn: el 8¢ tL Tuyydver By dolvdetov, TodTe wéve mpoovxel un mdoyev tadra, elmep
pA of ’ 3 \ 3 € \ ~ ’ 3 ~ ¥, 2 A
T &AA; [...] 6tav 3¢ ye adth xad’ abriv oxormd] (sc. uym), éxecioe olyetar elg To xa-
Yapdv te xal del By xal adavatov xal Goadtwg Exov, xal GG oVYYEVNS oboa alTol &el
pet’ éxelvou Te ylyvetat, [..] xal mémavtal te tol mAdvou xal mepl Exelva et AT
tadTa QoaldTwe EYet, ATE TOLOUTWV EQATTOREVY" xal ToUTo alTi¢ TO madpua @eovyotis
xExANTAL.
16 Phédon 64 c, 67 d4-5.
17 Cf. Phédon 67 c-d, 84 a-b.
18 Ibid. 82 d9-83 e2.



Le Phédon de Platon : le pathos de 'immortalité 111

les sensations corporelles.® Chaque sensation forte, vécue avec le corps,
comme si elle possédait un clou, attache I’ame au corps, la fixe en lui, la prive
de sa liberté et cultive un état qui ne permettra pas a ’ame, au moment de la
mort, d’éprouver pleinement et véritablement la séparation d’avec le corps.20

Un autre danger majeur qui guette [’ame, est ’état de « misologie », quand
’on se met & hair les raisonnements et les arguments, Aéyot. Selon Socrate, ce
serait une disposition malsaine (cf. 92 e) et lamentable (90 c8 : oixtpov &v eiy
t6 madog), empéchant de cultiver I’expérience et I’habitude de I'immortalité.
Car ce n’est qu’en se plongeant dans les Adyor que I’ame se trouve dans son
milieu propre, celui de la réalité invisible, stable et immortelle. Etant un sen-
sible « pathologue », Socrate met ses amis en garde contre le danger de la « mi-
sologie » (89 c11-12 : dAla mpdtov edAafndadpéy tv madog pv wadwpey),
quand il apercoit une nouvelle vague de doutes se soulevant dans les ames des
auditeurs, qui viennent d’entendre les arguments présentés par Simmias et par
Cébés. Comme Phédon ’avoue a son interlocuteur,

« Apres qu’ils eurent parlé, tous ceux qui les avaient écoutés ressentirent une im-

. 7 . 3 ~ r . ’ 4 %
pression pénible, anda¢ Steté9mpev [...]. Le raisonnement précédent nous avait
fortement convaincus ; or il nous semblait qu’on nous avait plongés a nouveau
dans le trouble, rejetés dans I'impossibilité d’adhérer non seulement aux raison-
nements précédents, mais a tous ceux qu’on pourrait tenir par la suite : comment
ne pas avoir d’inquiétude quant a la valeur de notre jugement ou quant a la pos-
sibilité méme d’arriver a une conviction en cette maniere ? »21

Le Socrate du Phédon ne se contente pas de sa propre espérance et sa sérénité.
Il tient, jusqu’au dernier moment de sa vie, et en se servant de cette expérience
bouleversante, a allumer la méme foi dans les ames de ses auditeurs.22 S’ils
n’éprouvent pas eux-mémes cet espoir de Socrate, sa mort risque de devenir,
pour eux, leur propre tragédie. Si demain, a la méme heure, il n’y aura plus
d’homme au monde qui soit capable de parler de la réalité véritable d’une
facon convaincante (@Etwc)?3 et de bien traiter les ames prises par les doutes,2

19 Ibid. 83 b5-c : 003&v tocoltov xaxov émadev am’ adtdv &v &v Tic oindein, olov H
voonoag ¥ Tt dvahmoag dte Tag émtuplag, AN O mAvTwY péyLoTov TE xoudv xai Eo-
yatév éoti, Tolto macyer xal ob Aoyiletar adTo, [...] 6Tt Juyn mavtog avdpomou
dvayxraletor dpa te NoHjvar oceédpa ¥ AummHjvar émt Te xat TyeicHar mepl & dv
paAtoTa ToUTo TAOYT), TOUTO EvapyéoTatov Te clvar xal aAndéotatov, ody oltwg Exov.

20 Phédon 83 c—e2.

21 Ibid. 88 c.

22 La conviction, selon laquelle le savoir essentiel (et existentiel) ne peut pas étre enseigné,
mais doit naitre dans I’dme de « I’éléve » lui-méme, est bien exprimée dans le fameux texte de la
Lettre 7 (341 c4-d2 et 343 e-344 c1) de Platon.

23 phédon 76 b10-12.
24 Cf. ibid. 77 e-78 a.



112 Tatjana Alekniené

il ne leur reste qu’a pleurer sur leur propre sort, non pas sur celui de Socrate.?
Les discours de Socrate visent a empécher cette tragédie aussi, et non pas seu-
lement a soulager la douleur provoquée par sa mort. C’est pourquoi le dernier
veeu de Socrate est que ses amis continuent a s’occuper de leur ame et d’en cul-
tiver la certitude, I’expérience et I’état d’immortalité.26

Il semble que le but principal des arguments et raisonnements, Adyot que le
Socrate du Phédon propose a ’examen de ses amis, soit de les aider a éprouver
la force de ’ame (la puissance effective de sa @pévmotg), qui s’occupe d’elle-
méme, se rassemble en elle-méme et agit par elle-méme, pour que, une fois
plongée dans la réalité intelligible, leur Ame vive un état (tadog, Tadnpa) de
son existence authentique.?” Ce n’est pas probablement un hasard si Simmias
demande a Socrate de I’aider a éprouver I’état de « réminiscence » dont ils sont
en train de discuter (73 b 6-7 : w076 3¢ Tolvo, Epn, déopar madelv meptl 0
6 Aoéyoc, avapvnodijvar). Et Socrate qui a recours a sa stratégie habituelle de
questionnement, invite plusieurs fois I’interlocuteur a s’appuyer sur son expé-
rience personnelle : « Tu sais bien ce qu’éprouvent les amants a la vue d’une
lyre, d’un manteau, ou de n’importe quel objet utilisé habituellement
par celui qu’ils aiment » (73 d) ; « Mais quoi, les choses qui, elles, sont éga-
les en soi, est-ce qu’elles te sont, a toi, apparues une seule fois inégales ? Ou
’égalité apparue inégalité ? » (74 ¢) ; « Mais en ce qui concerne les propriétés
se trouvant dans les bouts de bois, et, plus généralement, dans les objets
dont nous parlions a ’instant, ceux qui sont égaux, est-ce que nous
n’éprouvons pas une réaction analogue ? » (74 d : i 8¢ ; [...] % maoyouév T
totobToy mept T €v Tolg EVhotg te xal ol vuvdy éAéyopev Toig oolg) ;
« Nous avons bien, nous aussi, n’est-ce pas ? une réaction semblable en face
des objets égaux et de I’égal en soi ? » (74 e : Tt 00V ; TO TotOUTOY wemovdauey
ol Neelc #) ob mept te ta foa xal adTO TO toov ;) etc. La réminiscence
d’un savoir n’est pas seulement une pensée (Evvoia) qui vient en téte, mais
c’est une certaine disposition (tadog) de ’ame tendue vers une chose, aupara-
vant perdue.

Et la fameuse stratégie socratique du questionnement, bien qu’elle ne laisse
pas beaucoup de place a I'initiative des interlocuteurs, les contraint a vérifier
et a approuver, par leurs assentiments plus ou moins assurés, les divers pas du
raisonnement, ainsi que la certitude de sa conclusion. Cette fois, il s’agit de la
« prémisse » capitale de toute la philosophie socratique et platonicienne, qui
pose la nature raisonnable et immortelle de 1’ame. « A mon avis, si on suit
cette voie de recherche, tout le monde, et méme le cerveau le plus lent, sera
prét a accorder que, en gros et en détail, ’ame est une chose qui offre plus de

25 Cf. 117 ¢5-d1.
26 Cf. 78 a, 115 b-cl.
27 Cf. 79 d.



Le Phédon de Platon : le pathos de I'immortalité 113

ressemblance avec ce qui existe toujours de la méme fagon »,28 - Cébes lui-
méme, ainsi que les autres auditeurs, ne se tient guére pour un « cerveau lent »
Quopadnc). Bien au contraire, il a réputation de quelqu’un qui pense indé-
pendamment et ne se presse pas d’accepter les arguments exposés (cf. 62 e-63
a, 77 ab6-c5). Les conclusions de la derniére discussion de Socrate regoivent
I’appui de 'autorité intellectuelle de tous ses auditeurs. Cependant, Socrate
approuve la réaction de Simmias, qui se sent contraint, a cause de la grandeur
de la question traitée, de garder au fond de lui « une certaine réticence a croire
aux affirmations précédentes ».22 Socrate serait content si ses amis ne man-
quaient pas d’énergie et de passion pour suivre, jusqu’au bout, la voie tracée
par ses discours et son expérience personnelle.30

Abstract

Plato’s philosophy is often reproached with having started a persistent tradition of
deriding human feelings and passions. The Socrates of the Phaedo is usually seen as
the embodiment of this “intellectualist” attitude hostile to all the passions of the
soul. This and similar criticisms are not baseless. However, it is worth noting
that while extolling the rational life of the soul, the Socrates of the Phaedo does not
speak about some “theoretical” state contrary to any affections and passions; in-
stead, he praises the unique passion of the philosopher’s life and the experience of his
soul.

2879 e,
29 107 a-b.
30 107 b4-9.



	Le Phédon de Platon : le pathos de l'immortalité

