
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 54 (2007)

Heft: 1-2

Artikel: Natur in der Polarität von Offenbarung und säkularer Ethik :
Kommunikationsbasis in pluraler Gesellschaft?

Autor: Demmer, Klaus

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760527

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 26.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760527
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Klaus Demmer

Natur in der Polarität

von Offenbarung und säkularer Ethik

Kommunikationsbasis in pluraler Gesellschaft?

Die normative Natur, einst ein Schlüsselbegriff der Moraltheologie, hat
mittlerweile an Strahlkraft verloren, und die Gründe für diese Entwicklung sind

vielfältiger Art. Sie liegen zuallererst in der zunehmenden Künstlichkeit des

Lebens. Vom Menschen geschaffene Systeme schieben sich zwischen ihn und die

umgebende Weltwirklichkeit. So geht der unmittelbar gelebte Kontakt mit dem,

was als natürlich anzusehen ist, unmerklich verloren. Die Natur als

Lehrmeisterin verstehen zu wollen, zielt am Lebensgefühl der Gegenwart vorbei.
Der Quantensprung von der organischen zur anorganischen Chemie mag als

naturwissenschaftliches Paradigma für die geistige Situation angesehen werden.1

Die laufende Globalisierung verstärkt diesen Eindruck. Zunehmende
Entwurzelung findet statt. Natürlich gewachsene Lebenswelten laugen aus und
machen einem diffusen Individualismus Platz. Personale Identität steht unter
einer hohen Zerreißprobe; die heutzutage geforderte berufliche Mobilität
versetzt den Einzelnen in die Nähe eines geistigen Nomadentums. Menschen
rücken einander näher und werden sich im Gegenzug fremder. Aus diesem
Dilemma steht kein Ausweg offen. So liegt es ganz in der Konsequenz dieses

Phänomens, dass der Zeitgenosse von einer Polyphonie des Denkens umgeben
ist. Er sieht sich in Form wie Inhalt einem geistigen Sprachgewirr ausgesetzt.
Denkkulturen wetteifern miteinander um seine Gunst. Es erstaunt nicht, wenn
Kommunikation sich auf die Ebene fundamentaler Notwendigkeiten und
Interessen einpendelt und anspruchsvollere Verstehens- und Wertungsprozesse
dem als unangreifbar hochstilisierten Raum des Privaten überlassen werden.2

Der Rechtsbereich mag als sensibler Seismograph dieses Zustandes gelten.
Die Künstlichkeit des Lebens findet in ihm ihren öffentlich sanktionierten

1 Die Entwicklung medizinischer Technologien mag den Tatbestand illustrieren. Auch das

Selbstbewusstsein ist dem Zugriff ausgesetzt. Darum scheint die Wende zum Subjekt fraglich zu
werden. Alles in allem hat sich die wissenschaftstheoretische Diskussion über die Zeiten eines J.

Kepler und I. Newton hinaus entwickelt. Naturwissenschaftliche und geisteswissenschaftliche
Dimensionen greifen nicht mehr unbefragt ineinander.

2 Polyphonie des Denkens ist Reflex einer Polyphonie der Kulturen und Lebenswelten. Sie

entzieht sich mehr und mehr einer einheitsstiftenden Denkanstrengung.



Natur in der Polarität von Offenbarung und säkularer Ethik 85

Ausdruck. Vielfältige evaluative wie strategische Kompromisse stehen an
seiner Wurzel. Nun heißt dies nicht, der Gesetzgeber stünde in Aquidistanz zu
allen starken Uberzeugungen, die sich in den Rechtsgemeinschaften vorfinden.
Er identifiziert sich durchaus mit klar bestimmten inhaltlichen Positionen.
Nur schrumpfen diese auf ein Minimum zusammen und bewegen sich auf
hoher Abstraktionsebene. Gesetzeslücken sind darum unvermeidlich und müssen
durch das starke Subjekt aufgefangen werden.3

In diesem aufgeladenen Kontext nimmt sich das Wort von der „Natur der
Sache" wie ein Fremdwort, wenn nicht gar wie ein Ärgernis aus. Im klassischen

Sprachgebrauch stand es als Garant für Eindeutigkeit und letzthinnige
Unverfügbarkeit. Der Rekurs auf ein metaphysisches Fundament war eine

unbezweifelte Selbstverständlichkeit. Seinsgegründetheit in und durch
Naturverbundenheit erinnerte daran, dass Wahrheit immer größer ist als ihre aktuelle

Erkenntnis.4 An dieser sensiblen Stelle tut Nacharbeit Not. In der

Vieldeutigkeit der Stimmen muss eine neue Eindeutigkeit hergestellt werden.
Und dies auf eine Weise, die dem Andersdenkenden zumindest Respekt abfordert.

Das Heil in einem programmatischen Metaphysikverzicht suchen zu
wollen ginge an der Herausforderung der Epoche vorbei. Vielmehr ist eine
solche metaphysische Basis zu finden, die Seinsgegründetheit mit den großen
Konturen eines Menschenbildes zu verbinden weiß. Jedwelchem Ideologieverdacht

muss argumentativ die Spitze genommen werden.5

1. Schlaglichter der Tradition

Kein Problem ist so neu, als dass es nicht Vorläufer in der eigenen Fachtradition

hätte. Zumindest in Ansätzen wurden Lösungen für die Gegenwart
vorgedacht, auf die sich in Zeiten von Unsicherheit zurückgreifen lässt. Das

geflügelte Wort von der ewigen Wiederkehr des Naturrechts schenkt einen ersten

Anhalt des Vertrauens.6 Allerdings will der Umgang mit der Vergangen-

3 Man vgl. STOLLEIS, Michael: Erwartungen an das Recht. In: FAZ vom 30.12.2003, 7: Das

Recht verliert zunehmend an Gestaltungskraft, es hinkt hinter den Verhältnissen her. - Eine
Zusammenfassung des Diskussionsstandes bei RÖMELT, Josef: Menschenwürde und Freiheit. Rechtsethik

und Theologie des Rechts jenseits von Naturrecht und Positivismus. Freiburg i.Br. 2006, bes. 1. Kapitel.
4 SCHOCKENHOFF, Eberhard: Naturrecht und Menschenwürde. Universale Ethik in einer

geschichtlichen Welt. Mainz 1996, 144, 154.
5 Die Enzyklika Johannes Pauls II. „Fides et Ratio" (1998) verklammert Sinn und Seinsordnung

miteinander (Nr. 7, 97). Der ganze Text ist ein entschiedenes Plädoyer für eine spekulative, mithin
eine metaphysikgegründete Theologie. Auch die Moraltheologie fällt unter diesen Anspruch.

6 Das Wort geht zurück auf ROMMEN, Heinrich: Die ewige Wiederkehr des Naturrechts.
München 21947. Es wird aufgenommen bei HABERMAS, Jürgen / RATZINGER, Joseph: Dialektik
der Säkularisierung. Über Vernunft und Religion. Freiburg i.Br. 2005. - Eine Neubearbeitung des

Themas findet man bei WEILER, Rudolf (Hg.): Die Wiederkehr des Naturrechts und die

Neuevangelisierung Europas. München 2005.



86 Klaus Demmer

heit gelernt sein. Gegen wen dachte man an, und welches denkerische
Instrumentarium stand einem jeweils zur Verfügung? Lässt sich eine Denkentwicklung

aufzeigen, gibt es einen roten Faden, der sich durch den Wechsel äußerer
Umstände hindurch zieht? Eine punkthaft denkende Steinbruchmentalität
wird dem Anspruch nicht gerecht, das ist für den sorgsamen Hermeneuten
eine Selbstverständlichkeit. Um im Bilde zu sprechen: Das Naturrecht ist
einem gefurchten Antlitz zu vergleichen, in das sich eine viel verästelte Denk-
und Erfahrungsgeschichte eingegraben hat, und in das der verweilende Blick
sich vertiefen muss.7

Für den katholischen Moraltheologen gilt es als ein Gemeinplatz, dass es

eine selbstgenügsame Theologie niemals gegeben hat. Privilegierter
Gesprächspartner war - seit den ersten Jahrhunderten - der Philosoph.8 Augustinus

mag als klassisches Beispiel gelten. Seine Verlegung der Wahrheitsfrage in
die Innerlichkeit - der neuplatonische Einfluss ist unverkennbar - kann erste

Hilfestellung leisten: Ein denkerischer Uberschuss wird eingebracht, der nicht
in der direkten Verlängerung der empirischen Welt liegt. Die Teilhabe am

ewigen Gesetz verdichtet sich in ihm. Unwillkürlich kommt einem das

moderne Wort von der Autonomie in den Sinn.9

Eine weitere gedankliche Linie führt zu Anselm von Canterbury. Gott ist

dasjenige, über das hinaus nichts gedacht werden kann, weder nach Form
noch nach Inhalt. Im Denken Gottes stößt der Mensch an die äußerste Grenze
des Denkmöglichen, und ahnend strebt er über sie hinaus. Mögen sich auch in
den Worten Anselms Gebet und Reflexion gleichsam lebensweltlich miteinander

vermischen, so ist das symptomatisch für das damalige Ineinander von
Theologie und Philosophie. Es mindert nicht den grundsätzlichen epistemi-
schen Status, mithin auch nicht den philosophischen Anspruch. Die Gottesfrage

ist einer offenen Wunde des Denkens vergleichbar.10

7 DEMMER, Klaus: Moraltheologische Methodenlehre. Freiburg i.Ue./Freiburg i.Br. 1989, 14-18.
8 Das wird herausgestellt von RATZINGER, Josef: Glaube, Wahrheit und Kultur. Reflexionen

im Anschluß an die Enzyklika „Fides et Ratio". In: Communio 28 (1999) 289-305.
9 Die Lehre vom Naturrecht ist mit der radikalen Verinnerlichung der Wahrheitsfrage

verfugt. Es ist die Rede vom Aufstieg nach innen: De vera religione, 72 - Selbstvergewisserung des

Geistes ist Möglichkeitsbedingung für die Erkenntnis eines Anspruchs aus der Natur der Sache.

Dazu BeierWALTES, Werner: Das wahre Selbst. Studien zu Piatons Begriff des Geistes und des

Einen. Frankfurt 2001, 9. - Zur Naturrechtslehre DEMMER, Klaus: Jus Caritatis: Zur christolo-

gischen Grundlegung der augustinischen Naturrechtslehre. Rom 1961. - Im Übrigen bleibt nicht zu

vergessen, dass auch der Islam im Aristotelismus seinen philosophischen Gesprächspartner besaß.

10 CANTERBURY von, Anselm: Proslogion, 15. - Dazu WIMMER, Reiner: Anselms Proslogion
als performativ-illokutionärer und als kognitiv-propositionaler Text und die zweifache Aufgabe der

Theologie. In: DERS.: Religionsphilosophische Studien in lebenspraktischer Absicht. Freiburg i.Ue./
Freiburg i.Br. 2005, 151-178: Man muss die fließenden Grenzen zwischen Philosophie und

Religion bedenken.



Natur in der Polarität von Offenbarung und säkularer Ethik 87

Dem thomasischen Denken bleibt es vorbehalten, eine - wie immer
diskussionswürdige - Konvergenz von Natur und Geist herzustellen. Die
natürlichen Neigungen in ihrer Vorgegebenheit stehen unter dem konstituierenden

Anspruch der Vernunft. Das schließt Sondieren und Determinieren nicht aus.

Das naturale Bedingungsfeld ist zwar unbeliebig, beansprucht aber nicht den

Primat.11 Desungeachtet ist ein Harmoniemodell kennzeichnend. Dem
geschichtlich denkenden Moraltheologen mag es vertraut sein, dass die

Geistesgeschichte nach Thomas weiter gegangen ist und die Welt verändert hat.
Unverzichtbare Markierungen für die Gegenwart sind aber dennoch gesetzt. Aus
den natürlichen Neigungen lassen sich zwar nicht im Direktverfahren sittliche
Verpflichtungen herausdestillieren, wohl aber entbergen sie Möglichkeiten des

Handelns, die gedanklich erhoben und bearbeitet werden müssen.12

Dem Kenner der Wissenschaftsgeschichte ist geläufig, dass mit dem
Nominalismus ein neues Wissenschaftsideal vordringt. Exakte Beobachtung und
Analyse des konkreten Phänomens in seiner Faktizität stehen im Vordergrund.

Man arbeitet neuerdings mit Hypothesen. Gegen Fakten gibt es keine

Argumente. Autoritäten wie Denksysteme müssen sich vor ihrem kritischen
Forum verantworten. Die Harmonie von Natur und Vernunft zerbröckelt,
und auch auf der Ebene des Ethischen ist mit hypothetischer Urteilsbildung
zu rechnen. Die Scharfeinstellung des Geistes nimmt zu. Unbedacht und
unpräzis von einer Vernunft der Natur zu sprechen verbietet sich fortan.
Anspruchsvolle Reflexion ist vielmehr gefordert, sie hat die Vermittlung von
Empirie und Vernunft zu leisten.13

Spätere Entwicklungen gründen auf diesem Fundament. Der Spätscholastik
bleibt es vorbehalten, ein kulturübergreifendes Naturrecht zu schaffen. Was

gegenwärtig als transversale Vernunft benannt wird, als explorierende Kompetenz

zum Brückenschlag zwischen den Lebenswelten, lebt nicht zuletzt von
den geistigen Anstößen jener Epoche. Aber auch die Herausforderungen der

11 Neben Eberhard Schockenhoff (s. Anm. 4) eine umfassende Darstellung der thomanischen
Lehre bei BORMANN, Franz J.: Natur als Horizont sittlicher Praxis. Zur handlungstheoretischen

Interpretation der Lehre vom natürlichen Sittengesetz bei Thomas von Aquin. Stuttgart 1999. -
Neuerdings BlDESE, Ermenegildo: Das Naturgesetz als dialogische Emergenz des Ethischen. Zum
Verhältnis zwischen lex aeterna, lex naturalis und motus rationalis creaturae im De-lege-Traktat der

Summa Theologiae Thomas von Aquins. In: Gregorianum 86 (2005) 776-805.
12 Möglichkeiten und Felder des Handelns legen den Grund für einen Aufgabenkatalog der

sittlichen Vernunft.
13 Eine detaillierte Untersuchung zur ethischen Dimension des Nominalismus bei MÜLLER,

Sigrid: Handeln in einer kontingenten Welt. Zu Begriff und Bedeutung der rechten Vernunft (recta

ratio) bei Wilhelm von Ockham. Tübingen 2000. - Zur allgemeinen Charakteristik des Nominalismus

vgl. KOBUSCH, Theo: Art. Nominalismus. In: TRE Bd. 24, 1994, 589-606, hier 593f. (Die
Entdeckung des Sachverhalts). - Ebenfalls LEPPIN, Volker: Die spätmittelalterlichen moderni -
Ein erster Emanzipationsversuch der Philosophie von der Theologie. In: DELGADO, Mariano /
VERGAUWEN, Guido (Hgg.): Glaube und Vernunft - Theologie und Philosophie. Aspekte ihrer
Wechselwirkung in Geschichte und Gegenwart. Fribourg 2003, 45-60.



88 Klaus Demmer

säkularen Vernunft werden, wiewohl in Ansätzen, vorweggenommen. Mit
dem Zerbrechen der konfessionellen Einheit ist eine neue Basis des

gesellschaftlichen Zusammenlebens zu finden. Sie steht im aufgeklärten Vernunftrecht

zur Verfügung. Allerdings bleibt zu bedenken, dass ein Vergleich mit
der Gegenwart nur unter Einschränkung möglich ist. Denn der christliche
Denkhorizont blieb grundsätzlich gewahrt.14

Die neuscholastische Manualistik knüpft an diese Vorgeschichte an.15 Sie

sollte - auch auf der Ebene offizieller kirchlicher Wortmeldungen - gerecht
beurteilt werden. Gewiss spielt der erkenntnistheoretische Realismus eine

Schlüsselrolle, aber darum ist die Vernunft keinesfalls auf eine platte
Ablesefunktion reduziert. Und es darf nicht unterschlagen werden, dass auch das

lehramtliche Naturrechtsdenken Fortentwicklungen verzeichnet. Das lässt

sich von den Pius-Päpsten bis in die unmittelbare Gegenwart hinein leicht
verfolgen. Neue philosophische Ansätze erlangen, wenn auch in bescheidenem

Umfang, ein Heimatrecht. Bemerkenswert in allem erscheint der Ruf nach

einer starken, ja autonomen Vernunft.16

2. Die theologische Herausforderung der Gegenwart

Die katholische Moraltheologie konnte sich, gestützt auf den denkerischen
Reichtum ihrer Tradition, selbstbewusst den Gegenwartsfragen stellen. Es war
ihr Bemühen, sich nicht in eine intellektuelle Außenseiterposition hineinzusti-
lisieren.17 Die Autonome Moral im christlichen Kontext war ein
bemerkenswerter, obzwar ergänzungsbedürftiger Schritt. Denn sie litt an offenkundigen

epistemologischen Reduktionismen, die nach Aufstockung verlangten.
In ihrem Hintergrund stand das Erbe der nachtridentinischen und
neuscholastischen Manualistik mit allen Stärken und Schwächen, an dem sich schon

14 Ein Abriss bei DEMMER, Klaus: Fundamentale Theologie des Ethischen, 94-97.
15 Ein Beispiel liefert WEIß, Otto: Deutsche oder römische Moral? - oder: Der Streit um Alfons

von Liguori. Ein Beitrag zur Auseinandersetzung zwischen Romanismus und Germanismus im 19.

Jahrhundert. Regensburg 2001. - KLEBER, Karl H.: Historia docet. Zur Geschichte der
Moraltheologie. Münster 2005, 86-97.

16 Bezeichnend die Aufnahme des Menschenrechtsethos und der Einbau personalistischer
Kategorien. Mit der Enzyklika Johannes Pauls II., „Fides et Ratio" (1998) wird der Ruf nach

einer starken, ja autonomen Vernunft laut. - Dazu VERWEYEN, Hansjürgen: Glaube und
Vernunft - eine katholische Position. In: DELGADO / VERGAUWEN (Hgg.): Glaube und Vernunft, 179-

190, hier 189 mit Verweis auf „Fides et Ratio", Nr. 85.
17 Am Beginn stand der Versuch, das Gespräch mit dem atheistischen Humanismus zu

wagen; der binnenkirchliche Dialog trat hinzu. - Erinnert sei an den Moraltheologenkongress im
Jahre 1969 in Wien unter dem Titel „Die Findung sittlicher Normen in der pluralistischen
Gesellschaft": HÖRMANN, Karl / WEILER, Rudolf (Hgg.): Zusammenarbeit von Christen und
Atheisten. Das Problem der gemeinsamen sittlichen Normen. Wien 1970.



Natur in der Polarität von Offenbarung und säkularer Ethik 89

die Moraltheologie der unmittelbaren Vorkonzilszeit kritisch versucht hatte.18

Bezeichnend für die antireformatorische Pointe war die ungeschichtliche
Ineinssetzung von „lex naturalis" und „lex Christi", mit Berufung auf den

Aquinaten. Maßgebend gleichzeitig ein aufklärerisches Vernunftpathos.
Charakteristisch schienen zudem ein deduktiver Argumentationstypus und ein
Denken auf Satzebene. Letztendlich verbarg sich hinter allem eine Theologie
der Offenbarung, die den Errungenschaften des Konzils und seiner theologischen

Nachbearbeitung nicht entsprach. Gewiss blieben Vernunft und Glaube
formal miteinander verfugt, aber diese Korrelation litt an mangelnder gehaltlicher

Ausarbeitung.19
Die herrschende säkulare Vernunft verlangt nach radikaler Neubesinnung.

Das Problem ist bei den Hörnern zu fassen, und das kann nur über genuin
theologische Denkarbeit geschehen. Denn das Defizit der Autonomen Moral
liegt im Theologischen. Ein in der Moraltheologie allseits akzeptierter
Referenzpunkt ist die Forderung nach einer anthropologisch vermittelten Theologie,

wobei die anthropologischen Korrelate des Glaubens eine Schlüsselposition
innehaben.20 Inhaltliche Beispiele erübrigen sich an dieser Stelle, entscheidend

ist die ihnen zugewiesene Funktion. Während die Autonome Moral auf Kom-
munikabilität bedacht war, wird nun ein Schritt auf die zugrunde liegenden
Prämissen hin gemacht. Konvertibilität ist angesagt. Der Glaube muss in die

Konturen eines säkularen Menschenbildes übersetzt werden. Das ist ein
mühseliger geschichtlicher Suchprozess, der durch die Einheit von Reflexion und

Erfahrung vorangetrieben wird.21 In seinem Verlauf liest die Vernunft nicht ab,

sondern entdeckt. Die anthropologischen Korrelate leisten dazu eine Themenvorgabe,

an welcher fortwährend präzisiert und determiniert wird. Und dies

geschieht in der augustinisch verstandenen Innerlichkeit des Glaubenden. In
diesem Kontext dürfte die thomanisch verstandene konstituierende Funktion

18 Die Reformbestrebungen in der Moraltheologie, die das II. Vatikanische Konzil vorbereiten

halfen, sollten nicht vergessen werden.
19 Ein geradezu klassischer Vertreter war der an der Gregoriana lehrende deutsche

Moraltheologe Franz Hürth. - Übersichten in HOLDEREGGER, Adrian (Hg.): Fundamente der

theologischen Ethik. Bilanz und Neuansätze. Freiburg i.Ue./Freiburg i.Br. 1996.
20 Es besteht die Forderung nach einer philosophischen und anthropologisch orientierten

Theologie. Die Moraltheologie muss in Kontakt mit den Fragestellungen der Fundamentaltheologie

bleiben. Die Frage lautet, wieweit Kant in die katholische Theologie integrierbar ist.
Seine Fragestellungen und Kategorien sind nicht gültig für alle Zeiten. - Vgl. FISCHER, Norbert:
Kant und der Katholizismus. Stationen einer wechselhaften Geschichte. Freiburg i.Br. 2005; DEM-

MER, Klaus: Das theologische Anforderungsprofil der Moraltheologie. Überlegungen zu einer
Ortsbestimmung des Fachs. In: MÜLLER, Stephan E. / SlLL, Bernhard (Hgg.): Glaube der leben hilft.
Moraltheologische Perspektiven. Münster 2004, 15-39.

21 MÜNK, Hans J.: Theologische Ethik und Pluralismus. Theologische Sozialethik im Spannungsfeld

der philosophisch-ethischen Diskussion einer Trennung von Gutem und Gerechtem. In: DERS. /
Durst, Michael: Christliche Identität in pluraler Gesellschaft. Reflexionen zu einer Lebensfrage von
Theologie und Kirche heute. Freiburg i.Ue. 2005, 190-256, hier 241.



90 Klaus Demmer

der sittlichen Vernunft bemüht werden. Gewiss gibt es naturale Unbelie-
bigkeit, aber sie ist auf Bearbeitung hin offen. Von der normativen Natur als

einem offenen Projekt zu sprechen erscheint der Sache voll angemessen.22

Die Vernunft des Glaubenden steht unter dem Anspruch der evangelischen
Extremforderungen. Durch sie wird eine Zumutung an die Freiheit herangetragen,

die nichts Vergleichbares kennt.23 Das drückt dem genannten Sondie-

rungsprozess seinen Stempel auf. Bei der Vernunft des Glaubens liegt es,
Schwachstellen und Gefährdungen zu erkunden. Sie ist einem empfindlichen
Seismographen vergleichbar, der auf jede Schwingung reagiert, und dies
insbesondere an den Bruchstellen des Lebens, also dort, wo Leid, Tod, Scheitern
aller Art den Ton angeben. Vor der Negativfolie werden positive Gehalte
entdeckt und gegen die lähmenden Verwerfungen der Schuld- und Verhängnisgeschichte

durchgesetzt. Dies geschieht zeugnishaft. Dass die sittliche Wahrheit
eine „Veritas vitae" ist, bringt sich zumal hier eindringlich in Erinnerung. Die
postulierte bessere Alternative gegenüber dem Bestehenden trägt keine Züge
des Triumphalismus, sie enthält vielmehr eine Bringschuld, die über
Lebenszeugnisse eingelöst werden muss. Ein Scheitelpunkt ist erreicht, an dem die

theologische Erkenntnislehre mit der Gnadenlehre verschmilzt. Ein Uber-
schuss des Erkennens und der Freiheit ist anwesend, der die Geschichte des

„intellectus fidei" weitertreibt und sich in Verheißungen niederschlägt, ehe er
die Gestalt überbietender Gebote und Verbote annimmt. Maximen und
Haltungen bestimmen das Bild.24

Die Extremforderungen des Handelns verstehen sich vor dem Extremanspruch

des Denkens. Das Unverzeihliche zu verzeihen ist erwirkt durch die

Fähigkeit, das Undenkbare zu denken, das Unverständliche zu verstehen und
das Unsagbare zu sagen, wie fragmentarisch und von ferne ahnend dies auch
geschehen mag.25 Handeln und Denken stoßen an ihre äußerste Grenze: Aus der

Vollkommenheit des Denkens stammt jene des Handelns. Der anselmische

Beitrag sollte moraltheologisch neu bedacht und umgesetzt werden. Wie man mit
dem Denken Gottes niemals an ein Ende kommt, wie Gott geradezu eine offene

22 BORMANN, Franz J.: Theologie und „autonome Moral". Anmerkungen zu einem Streit um
Universalität und Partikularität moralischer Aussagen und theologischer und philosophischer Ethik.
In: Theologie und Philosophie 77 (2002) 481-505, hier 500-502.

23 Gewiss gibt es auch außerhalb des expliziten Christentums einzelne hochethische Parallelen,

dennoch bleiben Radikalität und Massivität der neutestamentlichen Botschaft unvergleichlich.
24 Der Verweis auf den Mehrwert des Christentums an den Bruchstellen des Lebens erfolgt

bei Jürgen Habermas. - DERS. / RATZINGER, Joseph: Dialektik der Säkularisierung. Uber
Vernunft und Religion. Freiburg i.Br. 2005. - Vgl. DERS.: Religion in der Öffentlichkeit. Kognitive
Voraussetzungen für den „öffentlichen Vernunftgehrauch" religiöser und säkularer Bürger. In: DERS.:

Zwischen Naturalismus und Religion. Philosophische Aufsätze. Frankfurt a.M. 2005, 119-154.
25 Dazu WIMMER, Reiner: Bedingungslose Schuldvergebung. In: DERS.: Religionsphilosophische

Studien, 112 (unter Verweis auf J. Derrida). - Die Enz. „Fides et Ratio" Nr. 42 verweist auf
Anselm von Canterbury, Monologion, 64: „rationabiliter comprehendit incomprehensibile esse."



Natur in der Polarität von Offenbarung und säkularer Ethik 91

Wunde des Denkens ist, so ist er auch eine offene Wunde der Freiheit. Mit dem

Anspruch des Evangeliums und seiner bedingungslosen Reinheit kommt man
ebenfalls an kein Ende. Er ist höher als noch so hoch geschraubter Einsatz.26

Das ist der geistigen Situation der Gegenwart keineswegs so fremd, wie dies

auf den ersten Blick scheinen könnte. Der grenzbewusste Denkanspruch des

Christentums findet in anderen Wissensbereichen sein Pendant. Betroffen sind
zumal die Naturwissenschaften. Wissenschaftliche Spitzenaussagen sind nicht
der Widerschein einer „harmonia praestabilita", wie dies für die Periode der
klassischen Physik gültig war. Die Grenzen zum Nichtwissen werden immer
klarer erkannt, Hypothesen und Konjekturen beherrschen das Bild. Mut zur
Abstraktion ist kennzeichnend. Man nimmt, um sich verständlich zu machen,
Zuflucht zu Metaphern. Und mit Leerstellen wird man leben müssen. Es ist
eher der praktisch orientierte Gebrauchswissenschaftler, der sich diesem

Frageüberhang nicht stellt. Seine Welt scheint ihm weiterhin ungebrochen wie
ein geschlossenes Ganzes.27

Der geistig wache Theologe bewegt sich hier auf seinem ureigensten Feld.

Gott ist für ihn das Ergebnis einer verschlungenen Entdeckungsgeschichte.
Aber jede Affirmation wird überschattet von einer Negation. Dennoch lässt

der Mensch von der Frage nicht ab, denn im Negativen erahnt er - in Bild und
Gleichnis - das Positive. Er gibt sich in diese Spannung voll bewusst hinein.28

Es ist nicht zuletzt die Theodizeefrage, die ihn an sie erinnert. Warum leidet

man an ihr? Man könnte sie ja getrost zu den Akten legen, und die Gottesfrage
mit ihr. Dennoch tut man es nicht, vielleicht weil man die eigene Paradoxali-

tät zumindest unterschwellig erkennt. Der Mensch erlebt sich als gelebten

Widerspruch und nicht als Ausgleichssystem. Im Gottesgedanken ist diese

Widersprüchlichkeit auf den Punkt gebracht, wenn Ewigkeit und Zeit,
Unendlichkeit und Endlichkeit in Gedanken miteinander verklammert werden,
ohne ineinander zu fließen. Die Biographie des Gott Denkenden wird in diese

26 Das augustinische „deus semper maior" (En. in Ps CXII, 16) steht programmatisch für eine

theologische Erkenntnis- und Handlungslehre.
27 Die in unmittelbarer Vergangenheit verlaufene Diskussion um den „intelligent design" hat

diese Problematik eindringlich vor Augen geführt. Das Zusammenspiel von Regelsystem und
Zufall bestimmt das Bild. Und sowohl Naturwissenschaftler als Geisteswissenschaftler werden
auf der Autonomie ihres Zugangs zur Wirklichkeit von Welt und Mensch bestehen. Das darf die

Einheit nicht aufsprengen und zur doppelten Wahrheit führen, denn es käme leztendlich auf
einen schiedlich friedlichen Kompatibilismus hinaus. In der Innerlichkeit des Denkens ist
vielmehr der Ort des konstruktiv kooperativen Ärgernisses.

28 Das klassische Problem der negativen Theologie bliebe unter gegenwärtigen Auspizien neu
zu bedenken. Es wäre dann genau herauszustellen, gegen wen sie andenkt. Allerdings kann das

Heil nicht bei Kant gesucht werden, seine Frontstellung ist nicht mehr die unsere. Vielmehr wäre

zu zeigen, wie die Autonomie der Innerlichkeit bedenkenswerte Anhaltspunkte in der
umgebenden Weltwirklichkeit findet. - Vgl. WECKWERTH, Gerd: Ist die Evolution gewollt? Die Rolle
des Zufalls in der Schöpfung. In: Herderkorrespondenz 60 (2006) 413-418. SPAEMANN, Robert:
Gottes Gerücht. Eine Rede vor dem Papst über Evolution. In: FAZ vom 7. September 2006, 35.



92 Klaus Demmer

Spannung hineingezogen. Es ist ein Zeichen von Gottes Größe, auch im
Kleinsten und Unscheinbarsten gegenwärtig zu sein. Gott existiert nicht in
deistisch verstandener Abgehobenheit von seiner Kreatur, sonst wäre letztere
schon nicht mehr sie selber. Die Lehre von der Menschwerdung bewahrt diese

Einsicht auf. Sie ist der geschichtliche Test auf Gottes Göttlichkeit.29

3. Die normative Natur als offenes Projekt

Die gegenwärtige Moraltheologie ist imstande, das Anliegen der Autonomen
Moral auf eine differenziertere und den Erfordernissen der Gegenwart
entsprechendere Grundlage zu stellen. Das denkerische Instrumentarium konnte
sich mittlerweile verfeinern. Transzendentalphilosophische und hermeneuti-
sche Gesichtspunkte haben dabei eine Rolle gespielt. Bezeichnend für sie ist
zunächst, dass auf die Ebene des Vorbegrifflichen wie Vorsatzhaften zurückgefragt

wird. Es gibt ein unmittelbares Mitwissen des sittlichen Subjekts, das

sich erst nachfolgend in Begriffe und Sätze umsetzt.30

Vor diesem Hintergrund muss das Denkmodell der Deduktion als unzureichend

erscheinen. Es ist nur der Ebene des Begrifflichen wie Satzhaften

angemessen. Hier tut Ergänzung Not. Und auch bei der wahrheitstheoretischen
Diskussion bleibt nachzufragen, ob und inwieweit sie die allbeherrschende

Korrespondenztheorie ergänzen kann. Dies immer in Einheit mit dem Blick
auf die erkenntnistheoretische Grundlage. Die Autonome Moral hat den

erkenntnistheoretischen Realismus unbesehen übernommen. Weiterführende
Nacharbeit ist angebracht. Denn die Eigenart genuin geisteswissenschaftlicher
Fragestellung und Reflexion wird durch solche Prämissen eher verdunkelt als

erhellt.31 Ein tendenziell gegenstandsorientiertes Denken setzt sich durch; in
der Fachdiskussion spricht man auch von substanzontologischen Kategorien.
Es verwundert dann nicht, wenn Punkthaftigkeit zum bestimmenden Vorzeichen

wird. Die Dimension des Geschichtlichen wird zwar nicht geleugnet,
aber als Geistesgeschichte mit ihren Wendungen und Korrekturen, mit ihrer

29 Es ist immer nachzufragen, welches Gottesverständnis ausdrücklich oder stillschweigend
bei manchen Naturwissenschaftlern leitend ist. Dies zumal dann, wenn der geistige Brückenschlag

zur Geschichte nicht gelingen will. Demgegenüber wäre herauszustellen, dass und wie die

Lehre von der „creatio continua" sich in der Menschwerdung aufgipfelt.
30 Insbesondere der Rahnersche Denkansatz wird neuerdings dargestellt und diskutiert bei

SCHÖNDORF, Harald (Hg.): Die philosophischen Quellen der Theologie Karl Rahners. Freiburg i.Br.
2005 sowie bei BATLOGG, Andreas R. u.a.: Der Denkweg Karl Rahners. Quellen - Entwicklungen -
Perspektiven. Mainz 22004.

31 Zur lehramtlichen Position „Fides et Ratio", Nr. 82 unter Berufung auf Thomas von
Aquin, Summa theologiae I q. 16 a. 1. - Zur Lernfähigkeit der Vernunft vermittels Erfahrung sei

verwiesen auf SCHAEFFLER, Richard: Erfahrung als Dialog mit der Wirklichkeit. Eine
Untersuchung zur Logik der Erfahrung. Freiburg/München 1995. - Ebenso TRAPPE, Tobias (Hg.):
Wahrheit und Erfahrung. Chancen der Transzendentalphilosophie. Würzburg 2004.



Natur in der Polarität von Offenbarung und säkularer Ethik 93

Dialektik von Kontinuität und Paradigmenwechseln kommt sie nicht
angemessen in den Blick.32

Die Autonome Moral konnte zu Recht herausstellen, dass Glaubenswahrheiten

keinen direkten logischen Schluss auf sittliche Wahrheiten erlauben.
Beide Dimensionen zeichnen sich durch ihre jeweilige Autonomie aus. Der
Moraltheologe wird sich allerdings fragen, ob hier nicht mit einem die
Wirklichkeit nicht treffenden Maß gemessen wird. Der Glaube erzeugt, vorbegrifflich

wie vorsatzhaft, ein ihm gemäßes Selbstbewusstsein des Glaubenden, das in
den anthropologischen Korrelaten des Glaubens einen paradigmatischen,
wiewohl nicht exklusiven Niederschlag findet.33 In ihnen liegt die unmittelbare
Basis für das Einsehen sittlicher Entsprechungen. Letztere sind dem Glauben

kongenial. Durch sie wird eine Art Denkmuster oder Raster erstellt, der an die

allen gemeinsame menschliche Natur herangetragen wird. Er projiziert oder

interpretiert sich aktiv in sie hinein.34 Von Zuschreibung zu sprechen muss
keinesfalls missverständlich klingen. Die gemeinsame Natur fungiert als Ort
oder Bedingungsfeld für diesen Vorgang. Der Glaube setzt so gesehen eine

Denkgeschichte mit der Natur in Gang, und dazu bietet er anthropologisch
vermittelte Denkhilfen. In diesem Sinne sind Glaube und Vernunft
Korrelationsbegriffe; der Glaube gibt der Vernunft zu denken. In mühsamer Kleinarbeit

wird ein Sinnpotential erhoben, das den unmittelbaren Referenzpunkt
für ethische Wertungen abgibt.35 Normativ ist die so in Gedanken bearbeitete

Natur und nicht eine naturale Vorgabe. Es gibt einen Durchstoß vom Phänomen

zum unsichtbaren Fundament oder Wesen, und er verläuft für den
Glaubenden in diesen Bahnen.36 Man könnte auch sagen, die empirisch zugängliche

32 „Fides et Ratio", Nr. 82 spricht von der Vervollkommnungsfähigkeit objektiv wahrer
Erkenntnis. Das Verständnis von Objektivität wird aber nicht näher präzisiert. Es ließe sich

vermuten, dass die aristotelische Denkform leitend ist. Bleibt da genügend Raum für die Emergenz
von Neuem?

33 Bei den „praeambula fidei" könnte sich der Eindruck einstellen, es handle sich um ein

logisch zwingendes Verhältnis zwischen ihnen und dem „depositum fidei". Das lässt wiederum
den deduktiven Denktypus vermuten. - Vgl. KONGREGATION FÜR DIE GLAUBENSLEHRE:

Instruktion über die kirchliche Berufung des Theologen „Donum veritatis" (1998), Nr. 16 und DIES.:

Lehrmäßiger Kommentar zur Schlussformel der Professio fidei „Ad tuendam fidem" (1998), Nr. 6f.,
9, 11. - Die Theorie von den anthropologischen Implikationen des Glaubens stellt hingegen
besser die anthropologische Vermittlung von Glaube und Sittlichkeit heraus. Es sind Knotenpunkte

vorhanden, aus denen die sittliche Vernunft Präzisierungen, Vertiefungen und Auswietungen

gleichsam hervorlockt und nicht einfach abliest.
34 Die anthropologischen Implikationen des Glaubens sind die entscheidende Basis für den

projektiv interpretativen Umgang mit der allgemeinen Menschennatur.
35 Vgl. WERBICK, Jürgen: Art. Offenbarung VI., systematisch-theologisch. In: LThK Bd. 7.

Freiburg i.Br. 1998, 993-995.
36 „Fides et Ratio", Nr. 84. - Auch hier bliebe zu erwägen, dass die Enzyklika keine weiteren

Präzisierungen anbringt. Leitend ist die prinzipielle Option für den Aquinaten, dies aber nicht
im exklusiven Sinn.



94 Klaus Demmer

Natur sei eine Art Rohskizze, die von der Vernunft im Sinnhorizont des Glaubens

aufgenommen und ausgestaltet wird. Das letztentscheidende Kriterium
stammt aus einer Dimension, die das empirisch Vorgegebene transzendiert,
aber dennoch in sie hineinragt. Der kritische Realismus verweist mithin auf
sein entsprechendes anthropologisches Fundament. Auch könnte von einer
Dialektik zwischen Vorgegebenheit und Aufgegebenheit die Rede sein.37

Eine solche Position verlangt nach Klarstellungen. Weiterhelfen kann der

Blick auf die eigene philosophische Tradition. Das im scholastischen Denken
umrissene erkenntnisanthropologische Fundament muss den Spannungsbogen

von Geist und Materie, von Vernunft und Natur bewältigen, ohne einem
tendenziellen erkenntnisanthropologischen Dualismus zu verfallen. Zumal für
den Theologen stellt sich die Frage, ob, und wenn ja, wieweit, denkerische
Anleihen bei Kant gemacht werden können.38

Für die katholische Moraltheologie mag dies als ein Test angesehen werden.

Betroffen ist zuallererst die denkerische Bewältigung der Gottesfrage. An
ihr entscheidet sich der Rest. Für Kant ist der Gottesbegriff ein Grenzbegriff,
er richtet eine unüberbrückbare Grenze für das Denken auf. Im Angesicht dieser

Grenze wird die Vernunft auf sich selbst und mithin auf ihre Autonomie
zurückgeworfen. Der Gottesgedanke ist vor diesem Hintergrund übervernünftig

und trägt starke Züge des protestantischen Fiduzialglaubens. Wenn der
katholische Moraltheologe hingegen den Begriff Autonomie in Anspruch
nimmt, kann er diese Bedeutung nicht meinen, es sei denn, er gebe stillschweigend

sein traditionelles Theologieverständnis und die Rolle des „intellectus fi-
dei" auf. Damit verbunden aber auch sein Verständnis von Seinsanalogie, das

den Vernunftbegriff umschließt.39

Konsequenzen für die Moraltheologie sind leicht bei der Hand. Gott als

Grenzbegriff im kantischen Sinn hat auf den Inhalt des natürlichen Sittengesetzes

keinen Einfluss. Wenn der katholische Moraltheologe eine gleich
klingende Aussage macht, erhält sie eine andere Bedeutung. Dies gilt auch für die

nachtridentinische Manualistik. Gewiss war für sie ein tendenziell
ungeschichtliches und objektivistisches Verständnis von normativer Natur leitend,

37 Aufgabe der anthropologischen Implikationen ist es, die Relevanz des Glaubens für die
sittliche Urteilsbildung sicherzustellen. Vom Glauben her erfolgt ein Schritt auf die gemeinsame
Natur zu, und in letzterer sind relevante Anhaltspunkte für interpretativen Umgang gegeben.
Den entscheidenden Ausschlag gibt die durch den Glauben erleuchtete sittliche Vernunft. Sie

kann dem denkerischen Ärgernis, das von beiden Seiten kommt, nicht ausweichen in der Weise
eines beziehungslosen Kompatibilismus. Dieses Ärgernis handelt sie sich mit der Lehre von der

Analogie ein.
38 Kant ist kritischer Einspruch, wenn die Gefahr eines dogmatischen Rationalismus oder

eines schleichenden Naturalismus in der katholischen Moraltheologie droht.
39 Das Wort von der Ubervernünftigkeit des Glaubens hat nur Sinn unter der Bedingung

kantischer Denkprämissen. Es entspricht nicht der analog strukturierten Spannkraft jenes
Vernunftbegriffs, wie er in der katholischen Theologie heimisch ist.



Natur in der Polarität von Offenbarung und säkularer Ethik 95

aber das schließt - wie in der Gegenwart betont - eine Wirkungsgeschichte des

Glaubens auf die sittliche Vernunft nicht aus. Kurz, die eigene Tradition ist

korrekturfähig.40
Die gemeinte Wirkungsgeschichte durchläuft die vorher genannten

Vermittlungen. Es ist wie mit einem Lichtstrahl, der durch die verschiedenen
Medien, die er durchläuft, zwar perspektiviert, aber nicht radikal gebrochen und
umgebogen wird. Wie es eine Geschichte des „intellectus fidei" gibt, so auch

eine solche der sittlichen Vernunft, und beide sind miteinander verklammert.
Von einer christologischen Struktur - unvermischt und ungetrennt - könnte
die Rede sein. Es erübrigt sich, die Riskiertheit und Konflikthaftigkeit dieser

Wirkungsgeschichte detailliert zu behandeln: die Möglichkeit von „trial and

error" ist nicht auszuschließen, Verwerfungen und Verzerrungen werden
bessere Alternativen des Erkennens und Handelns abgerungen und gegen ihr
Schwergewicht durchgesetzt. Die gemeinsame Natur ist der Schauplatz dieses

Geschehens, das bis in die Grenzsituationen des Lebens hineinreicht. Dem

Grenzgängertum des Denkens entspricht ein solches des Handelns.41

Für das Vernunftverständnis der katholischen Moraltheologie sind Glaube
und Vernunft keine Gegen-, sondern Korrelationsbegriffe. Sie begrenzen sich
nicht gegenseitig, sondern fordern einander heraus. Nicht der Glaube als

solcher, sondern der unbedachte Glaube ist der Widerpart der Vernunft. Es gibt
ein Vernunftpathos, das sich an Pathologien des Glaubens festhakt. Und ein
Gleiches gilt auch umgekehrt. Die Geschichte des Glaubens ist vielmehr eine

Denkgeschichte von einmaligem Rang. Und nur vor diesem Hintergrund ist
die Forderung nach einer genuin theologisch konzipierten Moraltheologie zu
verstehen.42

40 Die nachtridentinische Manualistik war durch einen starken Kognitivismus geprägt, der
eine Folge der antireformatorischen Tendenz der Handbücher war. Dem Fideismus wurde eine

starke Vernunft entgegengestellt. Bei Kant ist zu berücksichtigen, dass er gegen einen dogmatischen

Rationalismus andachte.
41 Dass es Pathologien der Religion geben kann, ist unbestritten und durch geschichtliche

Erfahrung reichlich belegt. Aber es bleibt doch zu unterscheiden zwischen der Dimension der

Religion und jener des Glaubens, dies zumal dann, wenn erstere vornehmlich in soziologischen
Kategorien gedacht wird. Darum muss die Vernunft stark gemacht werden um des Glaubens

willen, und gleiches gilt umgekehrt. Die katholische Tradition denkt nicht gegen eine dogmatische

Vernunft an. Dazu SCHMIDT, Axel: Vernunftkritik als „praeambulum fidei?" Die katholische

Kantrezeption im 20. Jahrhundert im Spiegel leitender Rationalitätsideale. In: FISCHER, Norbert
(Hg.): Kant und der Katholizismus, Stationen einer wechselhaften Geschichte. Freiburg i.Br. 2005,
406-419.

42 Re-theologisierung der Moraltheologie verlangt eine philosophische Theologie. Für sie ist

allerdings der Analogiegedanke unverzichtbar, andernfalls verfällt man in pseudoreligiöse
Alltheorien oder in einen kompatibilistischen Deismus. Nur ein starkes Subjekt ist imstande,
diesen Spannungszustand auszutragen.



96 Klaus Demmer

4. Verfahrensethik versus Lebensweltethik

Das Gespräch mit Jürgen Habermas hat zu größerer Unbefangenheit im
öffentlichen Umgang mit theologischen Themen geführt. Dem Theologen fällt -
laut Habermas - die Aufgabe zu, das semantische Potential des Christentums
denkerisch aufzuschließen und so für die Menschheit zu bewahren. Der
Beitrag des Christentums ist ihm zumal für das Bestehen der vielen Grenzsituationen

und Bruchstellen des Lebens unverzichtbar, dies zumindest faktisch.43

Ob und inwieweit im Habermasschen Denken die Grenzlinie zwischen

„quaestio facti" und „quaestio juris" strikt eingehalten wird, mag an dieser

Stelle offen bleiben. Zumindest für die faktische Ordnung scheint aber
festzustehen, dass eine rein säkulare Vernunftethik bei der Bewältigung von
Grenzsituationen an Grenzen stößt. Denn das Leben besteht nicht allein aus sittlichen

Imperativen, und mögen sie noch so vernünftig sein, sondern aus dem

Verlangen nach dem Zuspruch von Trost, und den kann sie nicht leisten. Sie

hinterlässt eine Leerstelle, auch wenn die prinzipielle Möglichkeit irgendeiner
Erfüllung nicht a priori abgeleugnet werden soll.44

Die Verfahrensethiken können der klassischen Naturrechtslehre wertvolle
Hinweise liefern. Sie entsprechen einer demokratischen Denkform, wie sie für
die Gegenwart kennzeichnend ist. Es gibt keine Verpflichtung an rationaler
Argumentation vorbei, soll sie nicht unvermeidlich ins Leere stoßen. Und
diese Argumentation operiert auch nicht gänzlich ohne inhaltliche Prämissen,
sondern ist an das Menschbild einer aufgeklärten Bürgergesellschaft gebunden.
Hohe Abstraktheit ist dennoch unvermeidlich. Das mag konkrete Problemlösungen

erschweren, wird sie aber nicht prinzipiell verhindern, wie gerade das

Feld der Bioethik zeigt. Trotzdem drängt sich der Eindruck auf, dass im Zentrum

eine hypostasierte Verfahrensrationalität steht, die das Subjekt in die

Peripherie drängt, wenn nicht gar zum Epiphänomen abwertet. Für die öffentliche

Bearbeitung ethischer Spitzenthemen in ihrer Vereinzelung mag ein
solches Denken eine Hilfe zur Redlichkeit darstellen. Aber was leistet es in
Situationen, in denen es für den Einzelnen hart auf hart geht, in denen ein
außergewöhnlicher Lebenseinsatz das Gebot der Stunde ist?45

43 Erinnert sei in diesem Zusammenhang an HABERMAS, Jürgen / RATZINGER, Joseph:
Dialektik der Säkularisierung. Uber Vernunft und Religion. Freiburg i.Br. 2005.

44 Verfahrensethiken stehen in der geistigen Nähe zu Systemtheorien. Der Mensch transzen-
diert auch das vollkommenste System. Verfahrensethiken und Systemtheorien operieren
stillschweigend mit einem univoken oder äquivoken Seinsbegriff, auch wenn sie die metaphysische
Dimension gezielt ausblenden. Erst das Analogiedenken eröffnet Weite und macht zugleich offen
für die Kompetenz, mit Unwägbarkeiten und Unbegreiflichkeiten umzugehen.

45 Vgl. WERNER, Micha H.: Diskursethik als Maximenethik. Von der Prinzipienbegründung zur
Handlungsorientierung. Würzburg 2003: Die Unterscheidung von Begründungs- und
Anwendungsdiskurs macht sensibel für die jeweilige Zumutbarkeit. Maximen sind spezifikationsoffen:



Natur in der Polarität von Offenbarung und säkularer Ethik 97

Eine weitere Frage zielt auf den Status der erreichten Konsenslösung. Die
Antwort hängt zum einen vom Status des angewandten Verfahrens ab, zum
anderen von der zugrunde gelegten Wahrheitsdefinition, die selbst wieder auf
eine ihr entsprechende Erkenntnistheorie verweist. Der scholastisch gebildete
Moraltheologe wird darauf bestehen, dass der erreichte Konsens die Wahrheit
nicht konstituiert, sondern sie bestenfalls anzeigt.46 Und er wird hinzufügen,
dass Wahrheit auch beim Dissens liegen könne. Sie ist immer größer als Konsens

oder Dissens, sie ist - ganz unverdächtig - autonom. Zwar ist sie konsensfähig,

aber Fähigkeit und Faktum fallen nicht automatisch ineinander. Wer
das nicht beachtet, zäumt das Pferd von hinten auf. Er schließt vom Faktum
auf Geltung, und das ist das Ende der Erkenntnisgeschichte. Im Übrigen sollte
nicht vergessen werden, dass es die Hochschätzung des Verfahrens schon in
der scholastischen Disputation gegeben hat.47

Sittliche Wahrheit ist freie Wahrheit, darin unterscheidet sie sich
grundsätzlich von allen übrigen Wahrheitsklassen. Das wirkt sich auf die Erstellung
von Konsens aus. Ethischer Konsens wird nicht andemonstriert wie eine
naturwissenschaftliche Wahrheit. Ob man ihn erstellt oder ihn übernimmt, immer
ist sittlicher Einsatz am Werk. Er stellt sich niemals automatisch ein. Gewiss

mögen genau umrissene Verfahren hilfreich sein und das Erreichen der Wahrheit

erleichtern. Aber sie sind und bleiben funktional. Wer dies nicht sieht,

begibt sich in die Nähe der Systemtheorie: Geltungen folgen Tatsachen nach.

Unter der Hand wird die Gestaltung der Geschichte an Systeme delegiert.48
Es ist nicht das Mühen um Konsens, sondern um Wahrheit, welches nach

den Gründen von Konsens und Dissens forschen lässt. Diese können sehr
unterschiedlicher Natur sein. So mag der Fall eintreten, dass ein Konsens nicht
immer begründet ist. Er kann auf glücklichen Umständen beruhen, vielleicht
auch auf Denkgewohnheiten und stumpfer Traditionsverhaftung. Irgendwann

Sie erlauben auch das weitere Nachdenken über Verpflichtungsgründe, dies insbesondere in
Konfliktsituationen.

46 Erinnert sei an den Grundsatz: consensus non facit veritatem. Wahrheit löst sich nicht im
ständigen und allseitigen Diskurs auf. Im Übrigen propagieren die Diskursethiken
Selbstverständlichkeiten unter den Bedingungen einer demokratischen Bildungsgesellschaft.

47 Die scholastische Disputation ist insofern bleibend aktuell, als der „arguens" die Position
des „defendens" zusammenfassend wiederholen musste, verbunden mit der Frage, ob er sie recht
verstanden habe. Im Übrigen verweist'die Respektierung der Verfahrensregeln auf die Konturen
eines dahinter liegenden Menschenbildes, denn ohne sie gäbe das Verfahren keinen Sinn. Darauf
macht auch Micha H. Werner (s. Anm. 45) aufmerksam.

48 Die Korrelation von Wahrheit und Freiheit ist ein Topos der kirchlichen Lehrverkün-
dung. Entscheidend ist das zugrunde liegende Verständnis von Person und Freiheit. - KOBUSCH,
Theo: Person und Freiheit. Von der Rezeption einer vergessenen Tradition. In: Zeitschrift für
evangelische Ethik 50 (2006) 7-20, hier 12, 14, 17: Freiheit und Anerkennung des Anderen gehören

zusammen, die eigene Freiheit wird durch die Freiheit des Anderen nicht nur eingeschränkt,
sondern zu sich selbst befreit, und dazu bedarf es - in Anlehnung an Ch. Taylor - eines Wissens

um die Bedeutung des Lebens im Ganzen.



98 Klaus Demmer

wird seine Brüchigkeit offenkundig, und es liegt bei wenigen, vielleicht nur
bei einem Einzigen, dies zu erkennen und die erkannte Bresche auszuweiten.
Ahnliches ist beim Dissens möglich. Auch die Zeitversetztheit sittlicher
Einsicht kann eine Rolle spielen, mit ihr verbunden die Unterschiedlichkeit
einschlägiger Prämissen. Und letztlich ist mit Fehleranfälligkeit, ja, mit schuldhaft

bedingter Verzerrung von Einsicht zu rechnen. Die Strukturen der Sünde

sind nicht zuletzt im Erkennen anwesend und halten Wahrheit nieder. Wie
immer die Dinge liegen, über einen ethischen Konsens wird nicht verhandelt.
Er ist das freie Resultat eines freien Erkenntnisprozesses. Er hat starke
Subjekte als Träger: Das aus der scholastischen Tradition geläufige Wort „actiones

sunt suppositorum" kommt einem unmittelbar in den Sinn.49

Das Gegenmodell der Lebensweltethiken wird angesichts der bleibenden

Frageüberhänge auf Sympathie stoßen. Neo-aristotelische Elemente sind in
ihnen am Werk. Kennzeichnend ist die gedankliche Verschmelzung von
Gutheit und Gerechtigkeit. Die Leitvorstellung des guten Lebens ist teleologisch

konzipiert, sie unterläuft die begriffliche Unterscheidung des Guten und
Gerechten. Lebensweltethiken operieren mit einem starken Traditionsverständnis,

das als eindeutige Vorgabe in gegenwärtiges Einsehen und Urteilen
eingeht. In der Folge stehen starke Wertungen: Das Gute schafft sich im
Gerechten seinen adäquaten Ausdruck, es übersetzt sich.50 Von einer gewissen

Naturwüchsigkeit könnte die Rede sein. Sie schenkt Sicherheit und Selbstvertrauen.

Und sie bleibt nicht in Abstraktionen hängen, der Mut zu inhaltlichen
Festschreibungen ist vorhanden. Diese unverkennbaren Stärken sollten nicht
heruntergespielt werden.51

49 JOHANNES Paul II.: Enz. „Sollicitudo Rei Socialis" (1987), Nr. 36f. spricht von den Strukturen

der Sünde, denen auch Einzelpersonen verfallen. - Vgl. KONGREGATION FÜR DIE
GLAUBENSLEHRE: Lehrmäßige Note zu einigen Fragen über den Einsatz und das Verhalten der Katholiken
im politischen Leben (2002), Nr. 2f.: Das Phänomen des Pluralismus wird zur Kenntnis genommen,

aber in die Nähe von Verfall und Auflösung gerückt. - Ebd., Nr. 7: Es ist die Rede von
Strukturveränderungen. Gewiss ist Pluralismus kein Prinzip, aber ein ernstzunehmender Faktor,
der zunächst einmal ambivalent ist.

50 Eine umfassende Bewertung bei MÜNK, Hans J.: Theologische Ethik und Pluralismus.
Theologische Sozialethik im Spannungsfeld der philosophisch-ethischen Diskussion einer Trennung von
Gutem und Gerechtem. In: DERS. / DURST, Michael (Hgg.): Christliche Identität in pluraler Gesellschaft.

Reflexionen zu einer Lebensfrage von Theologie und Kirche heute. Freiburg i.Ue. 2005, 190-
256. Es wird die Perichorese des Guten und Gerechten herausgestellt; die Unterscheidung beider

führt zu einer kommunikationsunfähigen hypostasierten Abstraktion.
51 Es mag an dieser Stelle offen bleiben, ob sich der Begriff Lebenswelt, der ja ursprünglich

in der transzendentalen Phänomenologie eines Edmund Husserl beheimatet ist, im Direktverfahren

auf die soziologische Ebene übertragen lasse. Zumindest ändert er seinen angestammten
Bedeutungsinhalt. Lebenswelten sind dann korporativ verstandene starke Subjekte. Gleiches gilt
auch für das unterstellte Denkmodell der Teleologie im Sinne des leitenden Neo-Aristotelismus.
Ist das noch unsere Welt? Allerdings ließe sich die gleiche Frage an Habermas richten: Bei ihm
werden kantische Kategorien mit der Elle des Soziologen gemessen. Im Übrigen: Ist die kantische
Problematik noch die unsrige?



Natur in der Polarität von Offenbarung und säkularer Ethik 99

Das kann weiteres Nachfragen nicht verhindern, zumal unter gegenwärtigen

gesellschaftlichen und geistesgeschichtlichen Bedingungen. So bleibt nicht
zu übersehen, dass es keine Lebenswelten aus einem Guss gibt und wohl auch

niemals gegeben hat. Immer waren die Grenzen, wenn auch in unterschiedlichen

Ausmaßen, passierbar, gab es Austausch über sie hinweg. Von offenen

Systemen könnte die Rede sein. Aus diesem Grunde steht zu vermuten, dass

die prätendierte innere Geschlossenheit von Ausdifferenzierungen nicht
verschont blieb. Ja, man sollte vermuten, dass Geschlossenheit einen günstigen
Nährboden für Ausdifferenzierungen abgibt. Wo Überschaubarkeit herrscht,
gibt es Freiheit und Mut zum Nachfragen. Dies ist ein Zeichen geistigen
Reichtums.52 Hohe Abstraktionen sind hingegen zur Vereinfachung verurteilt.
Der Weg zu konkreten Problemlösungen wird zunehmend umständlich, ihn
herauszufinden zunehmend eine Sache der denkerischen Eliten.53

Differenzierung erwirkt Pluralisierung, theoretisch wie praktisch. In einer
ausdifferenzierten Gesellschaft sind unterschiedliche Standards des Zumutbaren

an der Tagesordnung. Damit muss jedermann leben lernen. Wenn vergangene

Gesellschaften das Bild von einer Einheitlichkeit der Messlatte erzeugten,
dann war ein solcher Konsens doch durch die gesellschaftlichen und geistigen
Herrschaftsschichten durchgesetzt. Bei den Subkulturen lag es, einen Raum
für Ventilsitten freizuhalten und dem denkerischen wie sozialen Uberdruck
seine Sprengkraft zu nehmen. Allerdings wollten und konnten sie nicht das

Einheit stiftende Band der herrschenden Kultur sprengen. Sittliche
Überzeugungsbildung behielt ihren schützenden wie stützenden Rahmen.54

Lebenswelten - und was sind Kulturen anderes - zeichnen sich durch un-
aufhebbare Ambivalenz aus. Sie ziehen an und sie stoßen ab, sie öffnen und sie

schließen sich, je nach Bedarf eines getragenen Überlebens. Die gegenwärtige
Globalisierung steht in der Gefahr, die Öffnung zu überdehnen. So ergibt sich

ein Verdunsten oder Zerbröckeln der Lebenswelten. Aber auch das Gegenteil
kann eintreten. Eine firnishafte Einheitskultur setzt sich durch, und bei jeder
sich bietenden Gelegenheit brechen fundamentalistische Strebungen an die
Oberfläche. Globalisierung wird als Bedrohung empfunden, der man durch
äußerliche Anpassung die Spitze abzubrechen sucht. Im Grunde ist die Ein-

52 Lebenswelten haben den Vorteil, dass sie den schnellen Wandel der Verhältnisse unter das

Gesetz heilsamer Verlangsamung zwingen. Eine Art Moratorium wird geschaffen. Das kommt
der Entscheidungsfindung des Einzelnen zugute, sie wird abgekürzt.

53 Denkerische Eliten stehen leicht in der Gefahr, die gesellschaftliche Basis zu kolonisieren.
Einzelne Vordenker schwingen sich zu Meinungsbildnern auf.

54 Ein illustrativer Abriss bei FONK, Peter: Glauben, handeln und begründen. Theologische und
anthropologische Bedingungen ethischer Argumentation. Freiburg i.Ue./Freiburg i.Br. 1995, 31-33.



100 Klaus Demmer

heitskultur nichts anderes als eine technische Einheitszivilisation, und das

durchschaut man auch.55

5. Eine neue Stunde für das Naturrecht?

Ist das Wort von der ewigen Wiederkehr des Naturrechts nur eine

Beschwörungsformel, oder drückt es ein Gesetz der Geistesgeschichte aus? Es ließe sich

vermuten, dass Krisen, wie überall, so auch hier, heilsam sein können: Man
kommt der gemeinten Sache besser auf den Grund. Das kirchliche Lehramt
leistet dazu seinen Beitrag, sei es im Positiven, sei es im Negativen. Als
Denkanstoß hilft er allemal.56

So fordert die genannte Ambivalenz der Lebenswelten und Kulturen einen
dialektischen Denkprozess heraus. Er besteht aus dem Doppelschritt von Re-

und Dekontextualisierung. In seiner ersten Phase sind sittliche Einsichten auf

ihren Ursprungskontext zurückzuführen. Dies geschieht in der Weise einer

Rückübersetzung. Zwar bleiben Geltung und Genese begrifflich zu
unterscheiden, aber das unterstreicht nur ihre tatsächliche Bezogenheit. Ein herme-
neutisch orientiertes Denken stellt sich die Aufgabe, diese aufzuschließen. Dabei

sollte nicht vergessen werden, dass keine Einsicht ohne partikulären
Ursprungskontext ist. Man denke an das Menschenrechtsethos, nicht zuletzt an
das Christentum selbst. Immer bleibt zwischen faktischer Partikularität und
intentionaler Universalität zu unterscheiden. Letztere ist aus ersterer heraus-

zudestillieren, gleichsam hervor zu denken. Dazu bedarf es ständiger
Selbstaufklärung wie Selbstkritik der Vernunft. Sie verbindet sich mit der Kunst des

Ubersetzens. Was ist überhaupt - so die Frage - universalisierungsfähig oder

gar -bedürftig?57
Anders die Phase der Dekontextualisierung. Sie geht von der Erkenntnis

aus, dass Lebenswelten und Kulturen bessere Einsicht auch niederhalten können.

Entgrenzung kann befreiend wirken, und wertendes Vergleichen liefert

55 Lebenswelten können den Fortschritt ethischer Einsicht auch niederhalten. Man denke an
den Schutz vorgeburtlichen Lebens oder an die Stellung der Frau. Grenzüberschreitung tut dann

Not. Darauf macht aufmerksam HONDRICH, Karl Otto: Kampf der Kulturen. In: FAZ vom 13.

April 2006, 6. Viele Menschen leben gegenwärtig in einem gesellschaftlichen Schwebezustand.

Dieser Zustand fordert zu erhöhter Reflexion heraus. Verlangt ist die Gabe der Unterscheidung.
56 Man denke an die Entwicklung des Naturrechtsdenkens in den letzten Pontifikaten. Diese

Anstöße gilt es beherzt aufzunehmen und weiter zu entwickeln. Man vergleiche „Fides et Ratio",
Nr. 104f.: Aufgerufen wird zum weltweiten Dialog. Das schließt die Diskussion um
Einzelvorlagen nicht aus. Immer bleibt zu berücksichtigen - was der Außenstehende oftmals nicht
wahrnimmt -, dass es eine Abstufung lehramtlicher Autorität gibt.

57 Re-kontextualisierung steht im Dienst an Selbstvergewisserung der sittlichen Vernunft.
Nur eine starke Vernunft ist dialogfähig. Es ist das Verdienst der Lebensweltethiken, darauf
hingewiesen zu haben. Sie operieren mit einem starken Personbegriff, der sich durch Transzendenz-
verwiesenheit auszeichnet. Eine engagierte Subjektivität ist am "Werk.



Natur in der Polarität von Offenbarung und säkularer Ethik 101

den notwendigen Anstoß. Im Gegenüber zum Anderen wird man sich der eigenen

Begrenztheit bewusst. Bessere Alternativen werden geradezu hervorgelockt.

Die eigene ethische Tradition reichert sich an. Spätestens an dieser Stelle

erscheint die Fokussierung der sittlichen Vernunft auf eine reine Ablesefunktion

als reduktiv. Die ihr von Thomas zugeschriebene konstituierende Kompetenz

umschließt ein Hervorbringen. Die scholastische Tradition bliebe, belehrt
durch den anverwandelnden Dialog über die eigenen Schulgrenzen hinaus,
fortzuschreiben, und dazu bietet sie alle Möglichkeiten.58 Ob und wann ein
solcher Vorgang der Öffnung an seine Grenzen stößt, weil er die immanente
Kohärenz einer Denk- und Lebenswelt sprengen würde, mag offen bleiben. Die
Problematik des Paradigmenwechsels wäre unter dieser Hinsicht aufzugreifen.

Für die Naturrechtskonzeption fallen bedeutsame Einsichten ab. Die
normative Natur der Sache liegt nicht abrufbereit fest. Wer so denkt, operiert un-
eingestandenerweise mit einer eingeschränkten wahrheitstheoretischen und
erkenntnistheoretischen Vorgabe, die er auf ihre Eignung unter gegenwärtigen
Bedingungen nicht genügend hinterfragt.59 Wer hingegen die bisherigen Uber-
legungen übernimmt, wird keine Mühe finden, Naturrecht als ein Konstrukt
zu verstehen, ohne die leitenden Anliegen der Tradition aufzugeben.
Unbeliebige Vorgabe der Natur und Konstruktion der Vernunft können
widerspruchsfrei miteinander korrelieren. Es ist dem Menschen natürlich, mit Kon-
strukten zu arbeiten. Die Natur ist auf Bedenken, Interpretieren und
Gestalten offen. Möglichkeiten wie Grenzen dieses Vorgangs stammen aus der

Natur wie aus der Vernunft gleicherweise.60
Konstrukt ist gleichbedeutend mit der Erstellung eines gemeinsamen

Schnittpunktes, der sich zu einer gemeinsamen Schnittmenge ausweitet.61

Beide sind nicht als hypostasierte Wirklichkeiten zu verstehen, vielmehr
besitzen sie eine naturale Vorlage. Aber letztere ist nur insofern aus sich heraus

normativ, als sie Gegenstand eines Entdeckungs-, Verstehens- und
Interpretationsprozesses ist. Zwischen beiden besteht eine strikte Korrelation, deren

58 Das ist der Tenor der Untersuchung von BORMANN, Franz J.: Natur als Horizont sittlicher
Praxis (s. Anm. 11). Die Rede von der Vernunft der Natur ist nicht falsch, wohl aber

differenzierungsbedürftig.

59 Erinnert sei an den erkenntnistheoretischen Realismus und an die Korrespondenztheorie
der Wahrheit. So kommt die Tiefendimension der Person und ihrer sittlichen Erkenntnis nicht
genügend zur Geltung. Gerade der personalistische Grundzug im Denken Johannes Pauls II.
könnte Anlass zu einer Umakzentuierung der klassischen Naturrechtslehre sein.

60 Die gemeinmenschliche Natur ist einer Landkarte vergleichbar, in welche die notwendigen

Verbindungsstraßen noch von der Vernunft einzutragen bleiben. Dies geschieht, soweit die

Landschaft dies erlaubt und die Kommunikation es erforderlich macht. Die Natur liefert den

gemeinsamen Rahmen für einen Selbsterschließungsprozess der Person.
61 Naturrecht ist eine untrennbare Einheit von naturaler Vorgabe und Konstrukt. Es ist der

Vernunft naturgemäß, Konstrukte aufzubauen. Darin erweist sich ihre Autonomie, die nicht mit
Autarkie zu verwechseln ist.



102 Klaus Demmer

Gegenpol von denkerischen Prämissen geliefert wird, die übergegenständlich
sind. Zu ihnen zählen all jene Gesichtspunkte, die sich aus der naturalen Vorlage

nicht angemessen herleiten lassen, sondern bestenfalls in ihnen einen

Anhaltspunkt oder Hinweis besitzen. So muss es keineswegs als missverständlich
erscheinen, wenn man die normative Natur als offenes Projekt bezeichnet.
Eine solche Bezeichnung hält sich von Willkürverdacht entfernt. Gerade die

vielen Reibungsflächen aus den unterschiedlich verlaufenden Abwägungskonflikten

sind dafür ein unverdächtiges Indiz.62

Gewiss gilt die kantische Forderung nach strenger Universalisierbarkeit.
Nur verlangt sie nach sinnvoller Umsetzung. Das bedeutet: Die einschlägigen

Voraussetzungen für Universalisierung müssen vorhanden sein. Darüber zu
befinden ist Sache eines hermeneutisch geschärften und abwägenden Urteils.63

Ein solches Urteil setzt Inhalte voraus: Nur an ihnen kann es sich abarbeiten.

Und ein genaues Unterscheidungsvermögen im Hinblick auf die jeweils zur
Verhandlung stehende Wahrheitsklasse: Eine naturwissenschaftliche Wahrheit
ist in anderem Sinn universalisierbar als eine sittliche. Die gleiche Forderung
gilt für den Konsens: Man darf das Pferd nicht von hinten aufzäumen. Ehe

man die Universalisierbarkeitsforderung aufstellt, muss ein Vorwissen über
Inhalte präsent sein. Faktische Partikularität kann unter entsprechenden
Bedingungen durchaus universalisierbar sein. Die Bedrohung für Absolutheit
stammt nicht aus Partikularität als solcher, sondern aus unbedachter und mithin

unbearbeiteter Partikularität. Es bleibt darum ernstlich zu prüfen, ob der

lange Schatten Kants in die moraltheologische Denktradition integrierbar ist
oder dies überhaupt sein muss.64

Der Begriff säkulare Ethik ordnet sich in diese Perspektive ein. Er ist wie
Naturrecht ein Kunstbegriff. Auch im Blick auf ihn ließe sich von einem Kon-
strukt sprechen, als das Resultat einer späten Abstraktion.65 Einsichten, die
auf einem religiösen Humus entstanden und herangewachsen sind, werden von

62 Das mittlerweile klassische Wort von der Unbeliebigkeitslogik der Natur verbindet sich

mit KORFF, Wilhelm: Der Rückgriff auf die Natur. Eine Rekonstruktion der thomanischen Lehre

vom natürlichen Gesetz. In: Philosophisches Jahrbuch 94 (1987) 285-296. - Die Natur speichert
einen Katalog von Aufgaben, die es aufzugreifen und in ein gedanklich kontrolliertes und
übersichtliches Kontinuum zu bringen gilt.

63 Die kantische Forderung nach Universalisierbarkeit, in deren Schatten J. Habermas sich

auf präferenziell soziologischer Ebene bewegt, ist nichtssagend. Vorverständnisse müssen gedanklich

verflüssigt werden. - ESTERBAUER, Reinhold: Mehr oder weniger Mensch. Zu einigen
erkenntnistheoretischen Aspekten im Vorfeld ethischer Fragestellungen. In: Ethica 13 (2005) 253-269,
hier 261f.: Keine Erkenntnis ist brillenlos, Begriffe schließen die Wirklichkeit auf und zu.

64 Eine ungeprüfte Universalisierungsforderung ist nicht nur unhermeneutisch, sondern auch

unterdifferenziert. Sie übersieht die positive Qualität des Konkreten. Universale Geltung wird
schrittweise entdeckt unter gleichzeitiger Prüfung der Geltungsbedingungen.

65 Vgl. u.a. JOAS, Hans: Glaube und Moral im Zeitalter der Kontingenz. In: LOB-HÜDEPOHL,
Andreas (Hg.): Ethik im Konflikt der Überzeugungen. Freiburg i.Ue./Freiburg i.Br. 2004, 11-24.



Natur in der Polarität von Offenbarung und säkularer Ethik 103

allen Spurenelementen ihres Ursprungs entschlackt. So soll eine gemeinsame

Schnittmenge umrissen werden, die Glaubende wie Nicht-Glaubende
umgreift, in der jedermann sich wieder erkennen kann. Das gilt auch für gemeinsame

Standards der Konfliktbewältigung. Das Menschenrechtsethos steht für
dieses Postulat ein. Schwellenwerte entbinden allerdings nicht von der
Notwendigkeit weiterer Denkarbeit. Diese betrifft alle Beteiligten. Der Glaubende
für seinen Teil ist gehalten, jene Gedankenwelt, die unter der Wirkungsgeschichte

des Glaubens steht, in die Kategorien einer säkularen Ethik hinein zu
übersetzen. Das ist er seinem Selbstverständnis wie seinem Selbstanspruch
schuldig. Er muss aufschließend und einladend denken. Wer mit hohem
Anspruch auftritt, hat eine Bringschuld abzutragen. Dies geht nicht ohne
Selbstkorrektur vonstatten.66

Gewiss trägt der Glaube unverkennbare Züge seines partikulären
Ursprungskontextes. Das kann nicht als Argument gegen seinen universalen
Geltungsanspruch benutzt werden. Vorbehalte ergeben sich erst angesichts des

unbedachten Glaubens. Er steht in der Gefahr des Ausblutens. Das hat die

theologische Tradition auch immer gewusst und darum in der Philosophie den

ersten und kongenialen Dialogpartner gesehen.67 Der unbedachte Glauben
kann erdrücken und zur lähmenden Lebenswelt verkommen. Der bedachte
Glaube hingegen erblickt in anderen Weltanschauungen eine willkommene
Gelegenheit, den eigenen Uberschuss in denkerisch überzeugende Form zu
gießen. Dies geschieht im gemeinsamen Haus der menschlichen Natur. Ein
Wettstreit der Interpretationen findet statt. Aus der gemeinsamen Natur,
wiewohl unterschiedlich interpretiert, werden bessere Alternativen herausgelesen.

Damit verbindet sich der Versuch, einen jeweils besseren Konsens zu
erstellen. Der Christ findet sich nicht damit ab, nur eine gemeinsame

Schnittmenge des Verstehens und Handelns herauszufinden. Denn mit einem
solchen Anspruch würde sich jeder denkende Mensch identifizieren. Der
Christ bedenkt und erdenkt vielmehr Konsens in qualitativen Kategorien. Er
stellt nicht Bestehendes fest, er gestaltet es interpretierend und handelnd um.68

66 Auch die vollkommenste Einsicht hat mit den Grenzen der Kontingenz zu kämpfen. Sie

schält sich heraus im Gegenüber zur Andersheit des Anderen. Und dieser Vorgang durchwandert
die ganze Spannbreite von Abstrakt und Konkret. Er kann auf jeder Vermittlungsstufe andere

Gestalt annehmen. Metaphysik treiben heißt, im Partikulären das Universale zu entdecken, es

gleichsam mit der Kraft des „intellectus agens" hervor zu denken.
67 Es lauert immer die Gefahr, dass man den christlichen Glauben auf einen unspezifischen

Religionsbegriff, welcher der vergleichenden Religionswissenschaft entstammt und zudem
eminent soziologisch gefärbt ist, verkürzt. Der philosophisch bedachte Glaube ist fähig zur
intellektuellen Selbstvertiefung wie zur Selbstkorrektur theologischer Theorien.

68 Zum Blick über die Grenzen, der den eigenen Erkenntnisvorsprung einzubringen sucht -
und dies in der Haltung aktiver Toleranz -, bedarf es des Standbeins in der eigenen geistigen
Welt, um das Spielbein für das qualitativ besetzte Vergleichen frei zu haben.



104 Klaus Demmer

Der Kirche und ihrem Lehramt fällt bei diesem Bemühen eine Schlüsselfunktion

zu. Erreichte Einsichtsschwellen werden festgeschrieben, damit es

keinen Rückfall hinter sie gebe und somit sittliche Substanz verloren gehe. Es

bedarf aber auch des Blicks nach vorn: Visionen wollen entwickelt und
zeugnishaft durchgesetzt werden. Nur wer an die Zukunft denkt, setzt die

Vergangenheit nicht aufs Spiel. Das gilt in Theorie wie Praxis gleichermaßen.
Zumutungsstandards an die Konfliktfähigkeit der Freiheit werden vorgelegt
und vorgelebt. Wem, wenn nicht der Kirche ist bewusst, dass sittliche
Wertvorstellungen in eine Konfliktgeschichte eingelassen sind und sich niemals in
Reinform, sondern immer nur über Abwägungen - mithin asymptotisch -
umsetzen lassen. Sie sollte eine Art Vorreiterrolle spielen und einen günstigen
Nährboden für je bessere Einsicht und Praxis bereitstellen. Dazu zählt auch
die Aufgabe, Ungleichzeitigkeiten schonend auszugleichen, soweit dies möglich

und sinnvoll erscheint. Damit die notwendigen Voraussetzungen
heranwachsen können, braucht es den Faktor Zeit. Denn Lebenswelten und Kulturen

führen ein berechtigtes Eigenleben. Ein Überspielenwollen der Zeit führt
zu Nivellierung und mithin zu Verarmung.69

Beim Moraltheologen liegt die Pflicht der konstruktiven Vor- und Nacharbeit.

Verfasser von Lehramtstexten sollten theologisch auf der Flöhe der Zeit
sein, und dafür gibt es eine öffentliche Verantwortung. Das Hauptaugenmerk
richtet sich auf die „praeambula fidei". Zwischen ihnen und dem „depositum
fidei" besteht zwar eine logische Verbindung, aber eine solche Wortwahl dürfte
nicht die Vorstellung einer Deduktionsmoral begünstigen. Zwischen
Glaubenswahrheiten und den gemeinten sittlichen Wahrheiten werden vielmehr
Entsprechungen eingesehen, und dieses Band kann durchaus unlösbar sein. Es ist
das Ergebnis einer Ubersetzungsarbeit. Diese kommt weder inhaltlich noch
formal an ein Ende. Begriffsanalyse ist darum gefragt. Mit welchem
Bedeutungsgehalt treten Schlüsselbegriffe auf? Sind sie strikt oder weit zu
interpretieren?70

Aber auch das denkerische Instrumentarium bleibt zu prüfen. Genügt es

den anvisierten Inhalten, oder hält es gar bessere Einsichten nieder? In der

Folge mag es geschehen, dass ein erreichter Einsichtsstand zum Fossil erstarrt.
Frageüberhänge haben sich angesammelt, aber die Mittel zu ihrer Lösung sind
hinter den Ansprüchen zurückgeblieben. Die Decke ist auf einmal zu kurz.

69 In „Fides et Ratio", Nr. 71f. ist die Rede von der Erschließung bislang unberücksichtigter
Kulturräume. Das Anverwandeln darf nicht zu Lasten der abendländischen Tradition gehen, und
das erfordert seine Zeit. Man denke in diesem Zusammenhang auch an die Probleme des

Feminismus, die sich zeitversetzt darstellen.
70 KONGREGATION FÜR die Glaubenslehre: Instruktion über die kirchliche Berufung des

Theologen „Donum veritatis", Nr. 16. In den „praeambula fidei" werden Glaube und sittliche
Ordnung definitiv miteinander verklammert. Die theologische Erkenntnisordnung trägt christo-
logische Struktur.



Natur in der Polarität von Offenbarung und säkularer Ethik 105

Nicht nur der Inhalt gefragter Lösungen ist davon betroffen, auch ihre Bewertung.

Bewertungsmaßstäbe, wie sie in der dogmatischen Theologie vorliegen,
gehen der Moraltheologie weitgehend ab.71

SCHLUSS

Viele Menschen leben gegenwärtig in einer Art Schwebezustand. Ein Grund
liegt im lautlosen Zerbröckeln angestammter Denk- und Lebenswelten. Die
wachsende Globalisierung macht das Leben künstlicher. Denn sie geht nicht
mit wertungssicherer Universalisierung einher. Eher bliebe das Gegenteil zu
konstatieren. Nur Denkfragmente bleiben übrig, die dann, weil ihnen die
gedankliche Uberzeugungskraft abgeht, in Fundamentalismus oder in äußeren

Firnis umschlagen. Die Belastungen für den Einzelnen nehmen zu, weil keine

überzeugende Synthese vorhanden ist. Deklamationen treten an ihre Stelle.

Der die Öffentlichkeit beherrschende Religionsbegriff vermehrt die

Schwierigkeiten. Er stammt aus der vergleichenden Religionswissenschaft und
wird der Einmaligkeit des Christentums nicht gerecht. Der christliche Glaube
wird stillschweigend auf eine soziologisch erfassbare Kategorienwelt reduziert.
Die daraus erfließenden Missverständnisse sind wie ein schleichendes Übel,
welches das Denken des Theologen nur zu leicht infiziert.72

Abstract
This article is an attempt to shed light on a more convincing foundation of the

natural law argument as it is referred in the magisterial teaching of the church. It
answers a request of Cardinal Ratzinger. Divergent elements taken from
transcendental philosophy, discourse ethics, and communitarian ethics are combined to

form a critical-constructive synthesis.

71 „Fides et Ratio", Nr. 97 scheut sich nicht, von blutleeren Wiederholungen zu sprechen.
Die vom kirchlichen Lehramt beschworene Allianz von Glaube und Vernunft ist allerdings
ärgernisbeladen, mit ständigen Disharmonien muss gerechnet werden. Dies gilt insbesondere für
den interdisziplinären Dialog. Das denkerische Instrumentarium des Theologen ist von relativer
Autonomie. Um das volle Sinnpotential der Natur hervordenken zu können, muss allerdings der
Tatbestand gesichert sein.

72 Die Forderung nach Retheologisierung der Moraltheologie hat nur Sinn, wenn sie durch
eine philosophisch bedachte Theologie eingelöst wird. Im Übrigen bliebe zu beachten, dass nicht
mit einem unspezifischen Religionsbegriff operiert werden darf, er wird der Exzellenz des

Christentums nicht gerecht.


	Natur in der Polarität von Offenbarung und säkularer Ethik : Kommunikationsbasis in pluraler Gesellschaft?

