Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue

philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica

di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 54 (2007)

Heft: 1-2

Artikel: Natur in der Polaritat von Offenbarung und sakularer Ethik :
Kommunikationsbasis in pluraler Gesellschaft?

Autor: Demmer, Klaus

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760527

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 26.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-760527
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

KLAUS DEMMER

Natur in der Polaritit
von Offenbarung und sikularer Ethik

Kommunikationsbasis in pluraler Gesellschaft?

Die normative Natur, einst ein Schlisselbegriff der Moraltheologie, hat mitt-
lerweile an Strahlkraft verloren, und die Griinde fiir diese Entwicklung sind
vielfaltiger Art. Sie liegen zuallererst in der zunehmenden Kiinstlichkeit des Le-
bens. Vom Menschen geschaffene Systeme schieben sich zwischen ihn und die
umgebende Weltwirklichkeit. So geht der unmittelbar gelebte Kontakt mit dem,
was als natiirlich anzusehen ist, unmerklich verloren. Die Natur als Lehr-
meisterin verstehen zu wollen, zielt am Lebensgefiithl der Gegenwart vorbei.
Der Quantensprung von der organischen zur anorganischen Chemie mag als
naturwissenschaftliches Paradigma fiir die geistige Situation angesehen werden.1
Die laufende Globalisierung verstirkt diesen Eindruck. Zunehmende Ent-
wurzelung findet statt. Natiirlich gewachsene Lebenswelten laugen aus und
machen einem diffusen Individualismus Platz. Personale Identitit steht unter
einer hohen Zerreiflprobe; die heutzutage geforderte berufliche Mobilitit ver-
setzt den Einzelnen in die Nihe eines geistigen Nomadentums. Menschen rii-
cken einander niher und werden sich im Gegenzug fremder. Aus diesem Di-
lemma steht kein Ausweg offen. So liegt es ganz in der Konsequenz dieses
Phinomens, dass der Zeitgenosse von einer Polyphonie des Denkens umgeben
ist. Er sieht sich in Form wie Inhalt einem geistigen Sprachgewirr ausgesetzt.
Denkkulturen wetteifern miteinander um seine Gunst. Es erstaunt nicht, wenn
Kommunikation sich auf die Ebene fundamentaler Notwendigkeiten und
Interessen einpendelt und anspruchsvollere Verstehens- und Wertungsprozesse
dem als unangreifbar hochstilisierten Raum des Privaten iiberlassen werden.2
Der Rechtsbereich mag als sensibler Seismograph dieses Zustandes gelten.
Die Kiinstlichkeit des Lebens findet in ihm ihren &ffentlich sanktionierten

1 Die Entwicklung medizinischer Technologien mag den Tatbestand illustrieren. Auch das
Selbstbewusstsein ist dem Zugriff ausgesetzt. Darum scheint die Wende zum Subjekt fraglich zu
werden. Alles in allem hat sich die wissenschaftstheoretische Diskussion {iber die Zeiten eines J.
Kepler und I. Newton hinaus entwickelt. Naturwissenschaftliche und geisteswissenschaftliche
Dimensionen greifen nicht mehr unbefragt ineinander.

2 Polyphonie des Denkens ist Reflex einer Polyphonie der Kulturen und Lebenswelten. Sie
entzieht sich mehr und mehr einer einheitsstiftenden Denkanstrengung.



Natur in der Polaritit von Offenbarung und sikularer Ethik 85

Ausdruck. Vielfiltige evaluative wie strategische Kompromisse stehen an sei-
ner Wurzel. Nun heifdt dies nicht, der Gesetzgeber stiinde in Aquidistanz zu
allen starken Uberzeugungen, die sich in den Rechtsgemeinschaften vorfinden.
Er identifiziert sich durchaus mit klar bestimmten inhaltlichen Positionen.
Nur schrumpfen diese auf ein Minimum zusammen und bewegen sich auf ho-
her Abstraktionsebene. Gesetzesliicken sind darum unvermeidlich und miissen
durch das starke Subjekt aufgefangen werden.3

In diesem aufgeladenen Kontext nimmt sich das Wort von der ,Natur der
Sache“ wie ein Fremdwort, wenn nicht gar wie ein Argernis aus. Im klassi-
schen Sprachgebrauch stand es als Garant fiir Eindeutigkeit und letzthinnige
Unverfugbarkeit. Der Rekurs auf ein metaphysisches Fundament war eine
unbezweifelte Selbstverstandlichkeit. Seinsgegriindetheit in und durch Natur-
verbundenheit erinnerte daran, dass Wahrheit immer grofler ist als ihre aktu-
elle Erkenntnis.# An dieser sensiblen Stelle tut Nacharbeit Not. In der
Vieldeutigkeit der Stimmen muss eine neue Eindeutigkeit hergestellt werden.
Und dies auf eine Weise, die dem Andersdenkenden zumindest Respekt abfor-
dert. Das Heil in einem programmatischen Metaphysikverzicht suchen zu
wollen ginge an der Herausforderung der Epoche vorbei. Vielmehr ist eine
solche metaphysische Basis zu finden, die Seinsgegriindetheit mit den groflen
Konturen eines Menschenbildes zu verbinden weif}. Jedwelchem Ideologiever-
dacht muss argumentativ die Spitze genommen werden.5

1. SCHLAGLICHTER DER TRADITION

Kein Problem ist so neu, als dass es nicht Vorldufer in der eigenen Fachtradi-
tion hitte. Zumindest in Ansdtzen wurden Losungen fiir die Gegenwart vor-
gedacht, auf die sich in Zeiten von Unsicherheit zuriickgreifen lisst. Das ge-
fliigelte Wort von der ewigen Wiederkehr des Naturrechts schenkt einen ers-
ten Anhalt des Vertrauens.6 Allerdings will der Umgang mit der Vergangen-

3 Man vgl. STOLLEIS, Michael: Erwartungen an das Recht. In: FAZ vom 30.12.2003, 7: Das
Recht verliert zunehmend an Gestaltungskraft, es hinkt hinter den Verhiltnissen her. - Eine Zu-
sammenfassung des Diskussionsstandes bei ROMELT, Josef: Menschenwiirde und Freibeit. Rechtsethik
und Theologie des Rechts jenseits von Naturrecht und Positivismus. Freiburg i.Br. 2006, bes. 1. Kapitel.

4 SCHOCKENHOFF, Eberhard: Naturrecht und Menschenwiirde. Universale Ethik in einer ge-
schichtlichen Welt. Mainz 1996, 144, 154.

5 Die Enzyklika Johannes Pauls II. ,Fides et Ratio* (1998) verklammert Sinn und Seinsordnung
miteinander (Nr. 7, 97). Der ganze Text ist ein entschiedenes Plidoyer fiir eine spekulative, mithin
eine metaphysikgegriindete Theologie. Auch die Moraltheologie fillt unter diesen Anspruch.

6 Das Wort geht zuriick auf ROMMEN, Heinrich: Die ewige Wiederkehr des Naturrechts.
Miinchen 21947. Es wird aufgenommen bei HABERMAS, Jiirgen / RATZINGER, Joseph: Dialektik
der Sikularisierung. Uber Vernunft und Religion. Freiburg i.Br. 2005. - Eine Neubearbeitung des
Themas findet man bei WEILER, Rudolf (Hg.): Die Wiederkehr des Naturrechts und die Neu-
evangelisierung Europas. Miinchen 2005.



86 Klaus Demmer

heit gelernt sein. Gegen wen dachte man an, und welches denkerische Instru-
mentarium stand einem jeweils zur Verfiigung? Lisst sich eine Denkentwick-
lung aufzeigen, gibt es einen roten Faden, der sich durch den Wechsel duflerer
Umstinde hindurch zieht? Eine punkthaft denkende Steinbruchmentalitit
wird dem Anspruch nicht gerecht, das ist fiir den sorgsamen Hermeneuten
eine Selbstverstindlichkeit. Um im Bilde zu sprechen: Das Naturrecht ist ei-
nem gefurchten Antlitz zu vergleichen, in das sich eine viel veristelte Denk-
und Erfahrungsgeschichte eingegraben hat, und in das der verweilende Blick
sich vertiefen muss.”

Fiir den katholischen Moraltheologen gilt es als ein Gemeinplatz, dass es
eine selbstgeniigsame Theologie niemals gegeben hat. Privilegierter Ge-
sprichspartner war - seit den ersten Jahrhunderten - der Philosoph.8 Augusti-
nus mag als klassisches Beispiel gelten. Seine Verlegung der Wahrheitsfrage in
die Innerlichkeit - der neuplatonische Einfluss ist unverkennbar - kann erste
Hilfestellung leisten: Ein denkerischer Uberschuss wird eingebracht, der nicht
in der direkten Verlingerung der empirischen Welt liegt. Die Teilhabe am
ewigen Gesetz verdichtet sich in thm. Unwillkiirlich kommt einem das mo-
derne Wort von der Autonomie in den Sinn.?

Eine weitere gedankliche Linie fihrt zu Anselm von Canterbury. Gott ist
dasjenige, iiber das hinaus nichts gedacht werden kann, weder nach Form
noch nach Inhalt. Im Denken Gottes st6f3t der Mensch an die duflerste Grenze
des Denkméglichen, und ahnend strebt er tiber sie hinaus. Mégen sich auch in
den Worten Anselms Gebet und Reflexion gleichsam lebensweltlich miteinan-
der vermischen, so ist das symptomatisch fiir das damalige Ineinander von
Theologie und Philosophie. Es mindert nicht den grundsitzlichen epistemi-
schen Status, mithin auch nicht den philosophischen ‘Anspruch. Die Gottes-
frage ist einer offenen Wunde des Denkens vergleichbar.10

7 DEMMER, Klaus: Moraltheologische Methodenlebre. Freiburg i.Ue./Freiburg i.Br. 1989, 14-18.

8 Das wird herausgestellt von RATZINGER, Josef: Glaube, Wahrheit und Kultur. Reflexionen
im AnschlufS an die Enzyklika ,Fides et Ratio“. In: Communio 28 (1999) 289-305.

9 Die Lehre vom Naturrecht ist mit der radikalen Verinnerlichung der Wahrheitsfrage ver-
fugt. Es ist die Rede vom Aufstieg nach innen: De wvera religione, 72 - Selbstvergewisserung des
Geistes ist Moglichkeitsbedingung fiir die Erkenntnis eines Anspruchs aus der Natur der Sache.
Dazu BEIERWALTES, Werner: Das wabre Selbst. Studien zu Platons Begriff des Geistes und des
Einen. Frankfurt 2001, 9. - Zur Naturrechtslehre DEMMER, Klaus: Jus Caritatis: Zur christolo-
gischen Grundlegung der augustinischen Naturrechtslehre. Rom 1961. - Im Ubrigen bleibt nicht zu
vergessen, dass auch der Islam im Aristotelismus seinen philosophischen Gesprichspartner besaf3.

10 CANTERBURY von, Anselm: Proslogion, 15. - Dazu WIMMER, Reiner: Anselms Proslogion
als performativ-illokutiondrer und als kognitiv-propositionaler Text und die zweifache Aufgabe der
Theologie. In: DERS.: Religionsphilosophische Studien in lebenspraktischer Absicht. Freiburg i.Ue./
Freiburg 1.Br. 2005, 151-178: Man muss die fliefenden Grenzen zwischen Philosophie und
Religion bedenken.



Natur in der Polaritit von Offenbarung und sikularer Ethik 87

Dem thomasischen Denken bleibt es vorbehalten, eine - wie immer dis-
kussionswiirdige - Konvergenz von Natur und Geist herzustellen. Die natiir-
lichen Neigungen in ihrer Vorgegebenheit stehen unter dem konstituierenden
Anspruch der Vernunft. Das schlieffit Sondieren und Determinieren nicht aus.
Das naturale Bedingungsfeld ist zwar unbeliebig, beansprucht aber nicht den
Primat.1! Desungeachtet ist ein Harmoniemodell kennzeichnend. Dem ge-
schichtlich denkenden Moraltheologen mag es vertraut sein, dass die Geistes-
geschichte nach Thomas weiter gegangen ist und die Welt verindert hat. Un-
verzichtbare Markierungen fiir die Gegenwart sind aber dennoch gesetzt. Aus
den natiirlichen Neigungen lassen sich zwar nicht im Direktverfahren sittliche
Verpflichtungen herausdestillieren, wohl aber entbergen sie Méglichkeiten des
Handelns, die gedanklich erhoben und bearbeitet werden miissen.12

Dem Kenner der Wissenschaftsgeschichte ist geldufig, dass mit dem Nomi-
nalismus ein neues Wissenschaftsideal vordringt. Exakte Beobachtung und
Analyse des konkreten Phinomens in seiner Faktizitit stehen im Vorder-
grund. Man arbeitet neuerdings mit Hypothesen. Gegen Fakten gibt es keine
Argumente. Autorititen wie Denksysteme miissen sich vor ihrem kritischen
Forum verantworten. Die Harmonie von Natur und Vernunft zerbrockelt,
und auch auf der Ebene des Ethischen ist mit hypothetischer Urteilsbildung
zu rechnen. Die Scharfeinstellung des Geistes nimmt zu. Unbedacht und un-
prizis von einer Vernunft der Natur zu sprechen verbietet sich fortan. An-
spruchsvolle Reflexion ist vielmehr gefordert, sie hat die Vermittlung von
Empirie und Vernunft zu leisten.13

Spitere Entwicklungen griinden auf diesem Fundament. Der Spitscholastik
bleibt es vorbehalten, ein kulturiibergreifendes Naturrecht zu schaffen. Was
gegenwirtig als transversale Vernunft benannt wird, als explorierende Kompe-
tenz zum Briickenschlag zwischen den Lebenswelten, lebt nicht zuletzt von
den geistigen Anstoflen jener Epoche. Aber auch die Herausforderungen der

11 Neben Eberhard Schockenhoff (s. Anm. 4) eine umfassende Darstellung der thomanischen
Lehre bei BORMANN, Franz J.: Natur als Horizont sittlicher Praxis. Zur bhandlungstheoretischen
Interpretation der Lebre vom natirlichen Sittengesetz bei Thomas von Aquin. Stuttgart 1999. -
Neuerdings BIDESE, Ermenegildo: Das Naturgesetz als dialogische Emergenz des Ethischen. Zum
Verbdltnis zwischen lex aeterna, lex naturalis und motus rationalis creaturae im De-lege-Traktat der
Summa Theologiae Thomas von Aquins. In: Gregorianum 86 (2005) 776-805.

12 Méglichkeiten und Felder des Handelns legen den Grund fiir einen Aufgabenkatalog der
sittlichen Vernunft.

13 Eine detaillierte Untersuchung zur ethischen Dimension des Nominalismus bei MULLER,
Sigrid: Handeln in einer kontingenten Welt. Zu Begriff und Bedeutung der rechten Vernunft (recta
ratio) bei Wilbelm von Ockham. Tibingen 2000. — Zur allgemeinen Charakteristik des Nomina-
lismus vgl. KOBUSCH, Theo: Art. Nominalismus. In: TRE Bd. 24, 1994, 589-606, hier 593f. (Die
Entdeckung des Sachverhalts). - Ebenfalls LEPPIN, Volker: Die spatmittelalterlichen moderni -
Ein erster Emanzipationsversuch der Philosophie von der Theologie. In: DELGADO, Mariano /
VERGAUWEN, Guido (Hgg.): Glaube und Vernunft — Theologie und Philosophie. Aspekte ibrer
Wechselwirkung in Geschichte und Gegenwart. Fribourg 2003, 45-60.



88 Klaus Demmer

sikularen Vernunft werden, wiewohl in Ansitzen, vorweggenommen. Mit
dem Zerbrechen der konfessionellen Einheit ist eine neue Basis des gesell-
schaftlichen Zusammenlebens zu finden. Sie steht im aufgeklirten Vernunft-
recht zur Verfigung. Allerdings bleibt zu bedenken, dass ein Vergleich mit
der Gegenwart nur unter Einschrinkung mdglich ist. Denn der christliche
Denkhorizont blieb grundsitzlich gewahrt.14

Die neuscholastische Manualistik kniipft an diese Vorgeschichte an.15 Sie
sollte — auch auf der Ebene offizieller kirchlicher Wortmeldungen - gerecht
beurteilt werden. Gewiss spielt der erkenntnistheoretische Realismus eine
Schlisselrolle, aber darum ist die Vernunft keinesfalls auf eine platte Ablese-
funktion reduziert. Und es darf nicht unterschlagen werden, dass auch das
lehramtliche Naturrechtsdenken Fortentwicklungen verzeichnet. Das lisst
sich von den Pius-Pipsten bis in die unmittelbare Gegenwart hinein leicht ver-
folgen. Neue philosophische Ansitze erlangen, wenn auch in bescheidenem
Umfang, ein Heimatrecht. Bemerkenswert in allem erscheint der Ruf nach ei-
ner starken, ja autonomen Vernunft.16

2. DIE THEOLOGISCHE HERAUSFORDERUNG DER GEGENWART

Die katholische Moraltheologie konnte sich, gestiitzt auf den denkerischen
Reichtum ihrer Tradition, selbstbewusst den Gegenwartsfragen stellen. Es war
ihr Bemiihen, sich nicht in eine intellektuelle Auflenseiterposition hineinzusti-
lisieren.” Die Autonome Moral im christlichen Kontext war ein bemer-
kenswerter, obzwar erginzungsbediirftiger Schritt. Denn sie litt an offenkun-
digen epistemologischen Reduktionismen, die nach Aufstockung verlangten.
In ihrem Hintergrund stand das Erbe der nachtridentinischen und neuscho-
lastischen Manualistik mit allen Stirken und Schwichen, an dem sich schon

14 Ein Abriss bei DEMMER, Klaus: Fundamentale Theologie des Ethischen, 94-97.

15 Ein Beispiel liefert WEIS, Otto: Deutsche oder rémische Moral? - oder: Der Streit um Alfons
von Liguori. Ein Beitrag zur Auseinandersetzung zwischen Romanismus und Germanismus im 19.
Jabrbundert. Regensburg 2001. - KLEBER, Karl H.: Historia docet. Zur Geschichte der Moral-
theologie. Miinster 2005, 86-97.

16 Bezeichnend die Aufnahme des Menschenrechtsethos und der Einbau personalistischer
Kategorien. Mit der Enzyklika Johannes Pauls II., ,Fides et Ratio“ (1998) wird der Ruf nach
einer starken, ja autonomen Vernunft laut. - Dazu VERWEYEN, Hansjiirgen: Glaube und Ver-
nunft - eine katholische Position. In: DELGADO / VERGAUWEN (Hgg.): Glaunbe und Vernunft, 179-
190, hier 189 mit Verweis auf ,Fides et Ratio, Nr. 85.

17 Am Beginn stand der Versuch, das Gesprich mit dem atheistischen Humanismus zu
wagen; der binnenkirchliche Dialog trat hinzu. - Erinnert sei an den Moraltheologenkongress im
Jahre 1969 in Wien unter dem Titel ,Die Findung sittlicher Normen in der pluralistischen
Gesellschaft“: HORMANN, Karl / WEILER, Rudolf (Hgg.): Zusammenarbeit von Christen und
Atheisten. Das Problem der gemeinsamen sittlichen Normen. Wien 1970.



Natur in der Polaritit von Offenbarung und sikularer Ethik 89

die Moraltheologie der unmittelbaren Vorkonzilszeit kritisch versucht hatte.18
Bezeichnend fiir die antireformatorische Pointe war die ungeschichtliche
Ineinssetzung von ,lex naturalis und ,lex Christi“, mit Berufung auf den
Aquinaten. Maf3gebend gleichzeitig ein aufklirerisches Vernunftpathos. Cha-
rakteristisch schienen zudem ein deduktiver Argumentationstypus und ein
Denken auf Satzebene. Letztendlich verbarg sich hinter allem eine Theologie
der Offenbarung, die den Errungenschaften des Konzils und seiner theologi-
schen Nachbearbeitung nicht entsprach. Gewiss blieben Vernunft und Glaube
formal miteinander verfugt, aber diese Korrelation litt an mangelnder gehaltli-
cher Ausarbeitung.1?

Die herrschende sikulare Vernunft verlangt nach radikaler Neubesinnung.
Das Problem ist bei den Hérnern zu fassen, und das kann nur tiber genuin
theologische Denkarbeit geschehen. Denn das Defizit der Autonomen Moral
liegt im Theologischen. Ein in der Moraltheologie allseits akzeptierter Refe-
renzpunkt ist die Forderung nach einer anthropologisch vermittelten Theolo-
gie, wobei die anthropologischen Korrelate des Glaubens eine Schliisselposition
innehaben.20 Inhaltliche Beispiele eriibrigen sich an dieser Stelle, entscheidend
ist die ihnen zugewiesene Funktion. Wihrend die Autonome Moral auf Kom-
munikabilitit bedacht war, wird nun ein Schritt auf die zugrunde liegenden
Primissen hin gemacht. Konvertibilitdt ist angesagt. Der Glaube muss in die
Konturen eines sikularen Menschenbildes iibersetzt werden. Das ist ein miih-
seliger geschichtlicher Suchprozess, der durch die Einheit von Reflexion und
Erfahrung vorangetrieben wird.2! In seinem Verlauf liest die Vernunft nicht ab,
sondern entdeckt. Die anthropologischen Korrelate leisten dazu eine Themen-
vorgabe, an welcher fortwihrend prizisiert und determiniert wird. Und dies
geschieht in der augustinisch verstandenen Innerlichkeit des Glaubenden. In
diesem Kontext diirfte die thomanisch verstandene konstituierende Funktion

18 Die Reformbestrebungen in der Moraltheologie, die das II. Vatikanische Konzil vorbe-
reiten halfen, sollten nicht vergessen werden.

19 Ein geradezu klassischer Vertreter war der an der Gregoriana lehrende deutsche Moral-
theologe Franz Hiirth. - Ubersichten in HOLDEREGGER, Adrian (Hg.): Fundamente der theolo-
gischen Ethik. Bilanz und Neuansitze. Freiburg i.Ue./Freiburg i.Br. 1996.

20 Es besteht die Forderung nach einer philosophischen und anthropologisch orientierten
Theologie. Die Moraltheologie muss in Kontakt mit den Fragestellungen der Fundamental-
theologie bleiben. Die Frage lautet, wieweit Kant in die katholische Theologie integrierbar ist.
Seine Fragestellungen und Kategorien sind nicht giiltig fiir alle Zeiten. - Vgl. FISCHER, Norbert:
Kant und der Katholizismus. Stationen einer wechselbaften Geschichte. Freiburg i.Br. 2005; DEM-
MER, Klaus: Das theologische Anforderungsprofil der Moraltheologie. Uberlegungen zu einer Orts-
bestimmung des Fachs. In: MULLER, Stephan E. / SILL, Bernhard (Hgg.): Glaube der leben hilft.
Moraltheologische Perspektiven. Miinster 2004, 15-39.

21 MUNK, Hans ]J.: Theologische Ethik und Pluralismus. Theologische Sozialethik im Spannungs-
feld der philosophisch-ethischen Diskussion einer Trennung von Gutem und Gerechtem. In: DERS. /
DURST, Michael: Christliche Identitit in pluraler Gesellschaft. Reflexionen zu einer Lebensfrage von
Theologie und Kirche beute. Freiburg i.Ue. 2005, 190-256, hier 241.



90 Klaus Demmer

der sittlichen Vernunft bemiitht werden. Gewiss gibt es naturale Unbelie-
bigkeit, aber sie ist auf Bearbeitung hin offen. Von der normativen Natur als
einem offenen Projekt zu sprechen erscheint der Sache voll angemessen.22

Die Vernunft des Glaubenden steht unter dem Anspruch der evangelischen
Extremforderungen. Durch sie wird eine Zumutung an die Freiheit herange-
tragen, die nichts Vergleichbares kennt.2? Das driickt dem genannten Sondie-
rungsprozess seinen Stempel auf. Bei der Vernunft des Glaubens liegt es,
Schwachstellen und Gefihrdungen zu erkunden. Sie ist einem empfindlichen
Seismographen vergleichbar, der auf jede Schwingung reagiert, und dies insbe-
sondere an den Bruchstellen des Lebens, also dort, wo Leid, Tod, Scheitern al-
ler Art den Ton angeben. Vor der Negativiolie werden positive Gehalte ent-
deckt und gegen die lihmenden Verwerfungen der Schuld- und Verhingnisge-
schichte durchgesetzt. Dies geschieht zeugnishaft. Dass die sittliche Wahrheit
eine ,veritas vitae“ ist, bringt sich zumal hier eindringlich in Erinnerung. Die
postulierte bessere Alternative gegeniiber dem Bestehenden trigt keine Zuge
des Triumphalismus, sie enthilt vielmehr eine Bringschuld, die iiber Lebens-
zeugnisse eingeldst werden muss. Ein Scheitelpunkt ist erreicht, an dem die
theologische Erkenntnislehre mit der Gnadenlehre verschmilzt. Ein Uber-
schuss des Erkennens und der Fretheit ist anwesend, der die Geschichte des
ointellectus fidei“ weitertreibt und sich in Verheiflungen niederschligt, ehe er
die Gestalt iiberbietender Gebote und Verbote annimmt. Maximen und Hal-
tungen bestimmen das Bild.24

Die Extremforderungen des Handelns verstehen sich vor dem Extreman-
spruch des Denkens. Das Unverzeihliche zu verzeihen ist erwirkt durch die
Fihigkeit, das Undenkbare zu denken, das Unverstindliche zu verstehen und
das Unsagbare zu sagen, wie fragmentarisch und von ferne ahnend dies auch ge-
schehen mag.25> Handeln und Denken stoflen an ihre duflerste Grenze: Aus der
Vollkommenheit des Denkens stammt jene des Handelns. Der anselmische Bei-
trag sollte moraltheologisch neu bedacht und umgesetzt werden. Wie man mit
dem Denken Gottes niemals an ein Ende kommt, wie Gott geradezu eine offene

22 BORMANN, Franz J.: Theologie und ,autonome Moral“. Anmerkungen zu einem Streit um
Universalitit und Partikularitit moralischer Aussagen und theologischer und philosophischer Ethik.
In: Theologie und Philosophie 77 (2002) 481-505, hier 500-502.

23 Gewiss gibt es auch auflerhalb des expliziten Christentums einzelne hochethische Paralle-
len, dennoch bleiben Radikalitdt und Massivitat der neutestamentlichen Botschaft unvergleichlich.

24 Der Verweis auf den Mehrwert des Christentums an den Bruchstellen des Lebens erfolgt
bei Jiirgen Habermas. - DERS. / RATZINGER, Joseph: Dialektik der Sikularisierung. Uber Ver-
nunft und Religion. Freiburg i.Br. 2005. — Vgl. DERS.: Religion in der Offentlichkeit. Kognitive
Voraussetzungen fiir den ,6ffentlichen Vernunfigebrauch® religiéser und sikularer Biirger. In: DERS.:
Zwischen Naturalismus und Religion. Philosophische Aufsitze. Frankfurt a.M. 2005, 119-154.

25 Dazu WIMMER, Reiner: Bedingungslose Schuldvergebung. In: DERS.: Religionsphilosophische
Studien, 112 (unter Verweis auf J. Derrida). - Die Enz. ,Fides et Ratio“ Nr. 42 verweist auf
Anselm von Canterbury, Monologion, 64: ,rationabiliter comprehendit incomprehensibile esse.”



Natur in der Polaritit von Offenbarung und sikularer Ethik 91

Wunde des Denkens ist, so ist er auch eine offene Wunde der Freiheit. Mit dem
Anspruch des Evangeliums und seiner bedingungslosen Reinheit kommt man
ebenfalls an kein Ende. Er ist hher als noch so hoch geschraubter Einsatz.26

Das ist der geistigen Situation der Gegenwart keineswegs so fremd, wie dies
auf den ersten Blick scheinen kénnte. Der grenzbewusste Denkanspruch des
Christentums findet in anderen Wissensbereichen sein Pendant. Betroffen sind
zumal die Naturwissenschaften. Wissenschaftliche Spitzenaussagen sind nicht
der Widerschein einer ,harmonia praestabilita“, wie dies fiir die Periode der
klassischen Physik giiltig war. Die Grenzen zum Nichtwissen werden immer
klarer erkannt, Hypothesen und Konjekturen beherrschen das Bild. Mut zur
Abstraktion ist kennzeichnend. Man nimmt, um sich verstindlich zu machen,
Zuflucht zu Metaphern. Und mit Leerstellen wird man leben miissen. Es ist
eher der praktisch orientierte Gebrauchswissenschaftler, der sich diesem Fra-
geiiberhang nicht stellt. Seine Welt scheint ithm weiterhin ungebrochen wie
ein geschlossenes Ganzes.?”

Der geistig wache Theologe bewegt sich hier auf seinem ureigensten Feld.
Gott ist fiir ihn das Ergebnis einer verschlungenen Entdeckungsgeschichte.
Aber jede Affirmation wird tiberschattet von einer Negation. Dennoch ldsst
der Mensch von der Frage nicht ab, denn im Negativen erahnt er - in Bild und
Gleichnis - das Positive. Er gibt sich in diese Spannung voll bewusst hinein.28
Es ist nicht zuletzt die Theodizeefrage, die ihn an sie erinnert. Warum leidet
man an ihr? Man kdnnte sie ja getrost zu den Akten legen, und die Gottesfrage
mit ihr. Dennoch tut man es nicht, vielleicht weil man die eigene Paradoxali-
tit zumindest unterschwellig erkennt. Der Mensch erlebt sich als gelebten
Widerspruch und nicht als Ausgleichssystem. Im Gottesgedanken ist diese
Widerspriichlichkeit auf den Punkt gebracht, wenn Ewigkeit und Zeit, Un-
endlichkeit und Endlichkeit in Gedanken miteinander verklammert werden,
ohne ineinander zu flieflen. Die Biographie des Gott Denkenden wird in diese

26 Das augustinische ,deus semper maior* (En. in Ps CXII, 16) steht programmatisch fiir eine
theologische Erkenntnis- und Handlungslehre.

27 Die in unmittelbarer Vergangenheit verlaufene Diskussion um den ,intelligent design“ hat
diese Problematik eindringlich vor Augen gefiihrt. Das Zusammenspiel von Regelsystem und
Zufall bestimmt das Bild. Und sowohl Naturwissenschaftler als Geisteswissenschaftler werden
auf der Autonomie ihres Zugangs zur Wirklichkeit von Welt und Mensch bestehen. Das darf die
Einheit nicht aufsprengen und zur doppelten Wahrheit fithren, denn es kime leztendlich auf
einen schiedlich friedlichen Kompatibilismus hinaus. In der Innerlichkeit des Denkens ist
vielmehr der Ort des konstruktiv kooperativen Argernisses.

28 Das klassische Problem der negativen Theologie bliebe unter gegenwirtigen Auspizien neu
zu bedenken. Es wire dann genau herauszustellen, gegen wen sie andenkt. Allerdings kann das
Heil nicht bei Kant gesucht werden, seine Frontstellung ist nicht mehr die unsere. Vielmehr wire
zu zeigen, wie die Autonomie der Innerlichkeit bedenkenswerte Anhaltspunkte in der um-
gebenden Weltwirklichkeit findet. - Vgl. WECKWERTH, Gerd: Ist die Evolution gewollt? Die Rolle
des Zufalls in der Schopfung. In: Herderkorrespondenz 60 (2006) 413-418. SPAEMANN, Robert:
Gottes Geriicht. Eine Rede vor dem Papst iiber Evolution. In: FAZ vom 7. September 2006, 35.



92 Klaus Demmer

Spannung hineingezogen. Es ist ein Zeichen von Gottes Grofle, auch im
Kleinsten und Unscheinbarsten gegenwirtig zu sein. Gott existiert nicht in
deistisch verstandener Abgehobenheit von seiner Kreatur, sonst wire letztere
schon nicht mehr sie selber. Die Lehre von der Menschwerdung bewahrt diese
Einsicht auf. Sie ist der geschichtliche Test auf Gottes Géttlichkeit.29

3. DIE NORMATIVE NATUR ALS OFFENES PROJEKT

Die gegenwirtige Moraltheologie ist imstande, das Anliegen der Autonomen
Moral auf eine differenziertere und den Erfordernissen der Gegenwart ent-
sprechendere Grundlage zu stellen. Das denkerische Instrumentarium konnte
sich mittlerweile verfeinern. Transzendentalphilosophische und hermeneuti-
sche Gesichtspunkte haben dabei eine Rolle gespielt. Bezeichnend fiir sie ist
zunichst, dass auf die Ebene des Vorbegrifflichen wie Vorsatzhaften zuriickge-
fragt wird. Es gibt ein unmittelbares Mitwissen des sittlichen Subjekts, das
sich erst nachfolgend in Begriffe und Sitze umsetzt.30

Vor diesem Hintergrund muss das Denkmodell der Deduktion als unzurei-
chend erscheinen. Es ist nur der Ebene des Begrifflichen wie Satzhaften ange-
messen. Hier tut Erginzung Not. Und auch bei der wahrheitstheoretischen
Diskussion bleibt nachzufragen, ob und inwieweit sie die allbeherrschende
Korrespondenztheorie erginzen kann. Dies immer in Einheit mit dem Blick
auf die erkenntnistheoretische Grundlage. Die Autonome Moral hat den er-
kenntnistheoretischen Realismus unbesehen iibernommen. Weiterfithrende
Nacharbeit ist angebracht. Denn die Eigenart genuin geisteswissenschaftlicher
Fragestellung und Reflexion wird durch solche Primissen eher verdunkelt als
erhellt.3! Ein tendenziell gegenstandsorientiertes Denken setzt sich durch; in
der Fachdiskussion spricht man auch von substanzontologischen Kategorien.
Es verwundert dann nicht, wenn Punkthaftigkeit zum bestimmenden Vorzei-
chen wird. Die Dimension des Geschichtlichen wird zwar nicht geleugnet,
aber als Geistesgeschichte mit ithren Wendungen und Korrekturen, mit ihrer

29 Es ist immer nachzufragen, welches Gottesverstindnis ausdriicklich oder stillschweigend
bei manchen Naturwissenschaftlern leitend ist. Dies zumal dann, wenn der geistige Briicken-
schlag zur Geschichte nicht gelingen will. Demgegeniiber wire herauszustellen, dass und wie die
Lehre von der ,creatio continua® sich in der Menschwerdung aufgipfelt.

30 Insbesondere der Rahnersche Denkansatz wird neuerdings dargestellt und diskutiert bei
SCHONDORF, Harald (Hg.): Die philosophischen Quellen der Theologie Karl Rahners. Freiburg i.Br.
2005 sowie bei BATLOGG, Andreas R. u.a.: Der Denkweg Karl Rabhners. Quellen - Entwicklungen -
Perspektiven. Mainz 22004.

31 Zur lehramtlichen Position ,Fides et Ratio“, Nr. 82 unter Berufung auf Thomas von
Aquin, Summa theologiae I q. 16 a. 1. - Zur Lernfihigkeit der Vernunft vermittels Erfahrung sei
verwiesen auf SCHAEFFLER, Richard: Erfabrung als Dialog mit der Wirklichkeit. Eine Unter-
suchung zur Logik der Erfabrung. Freiburg/Miinchen 1995. - Ebenso TRAPPE, Tobias (Hg.):
Wahrbeit und Erfabrung. Chancen der Transzendentalphilosophie. Wiirzburg 2004.



Natur in der Polaritit von Offenbarung und sikularer Ethik 93

Dialektik von Kontinuitit und Paradigmenwechseln kommt sie nicht ange-
messen in den Blick.32

Die Autonome Moral konnte zu Recht herausstellen, dass Glaubenswahr-
heiten keinen direkten logischen Schluss auf sittliche Wahrheiten erlauben.
Beide Dimensionen zeichnen sich durch ihre jeweilige Autonomie aus. Der
Moraltheologe wird sich allerdings fragen, ob hier nicht mit einem die Wirk-
lichkeit nicht treffenden Maf} gemessen wird. Der Glaube erzeugt, vorbegriff-
lich wie vorsatzhaft, ein ihm gemifles Selbstbewusstsein des Glaubenden, das in
den anthropologischen Korrelaten des Glaubens einen paradigmatischen, wie-
wohl nicht exklusiven Niederschlag findet.33 In ihnen liegt die unmittelbare
Basis fiir das Einsehen sittlicher Entsprechungen. Letztere sind dem Glauben
kongenial. Durch sie wird eine Art Denkmuster oder Raster erstellt, der an die
allen gemeinsame menschliche Natur herangetragen wird. Er projiziert oder
interpretiert sich aktiv in sie hinein.34 Von Zuschreibung zu sprechen muss
keinesfalls missverstindlich klingen. Die gemeinsame Natur fungiert als Ort
oder Bedingungsfeld fiir diesen Vorgang. Der Glaube setzt so gesehen eine
Denkgeschichte mit der Natur in Gang, und dazu bietet er anthropologisch
vermittelte Denkhilfen. In diesem Sinne sind Glaube und Vernunft Korre-
lationsbegriffe; der Glaube gibt der Vernunft zu denken. In mithsamer Klein-
arbeit wird ein Sinnpotential erhoben, das den unmittelbaren Referenzpunkt
fiir ethische Wertungen abgibt.35 Normativ ist die so in Gedanken bearbeitete
Natur und nicht eine naturale Vorgabe. Es gibt einen Durchstof3 vom Phino-
men zum unsichtbaren Fundament oder Wesen, und er verliuft fiir den Glau-
benden in diesen Bahnen.3¢ Man kdnnte auch sagen, die empirisch zugingliche

32 _Fides et Ratio“, Nr. 82 spricht von der Vervollkommnungsfihigkeit objektiv wahrer
Erkenntnis. Das Verstindnis von Objektivitit wird aber nicht niher prizisiert. Es liefle sich ver-
muten, dass die aristotelische Denkform leitend ist. Bleibt da geniigend Raum fiir die Emergenz
von Neuem?

33 Bei den ,pracambula fidei“ kénnte sich der Eindruck einstellen, es handle sich um ein
logisch zwingendes Verhiltnis zwischen ihnen und dem ,depositum fidei“. Das ldsst wiederum
den deduktiven Denktypus vermuten. - Vgl. KONGREGATION FUR DIE GLAUBENSLEHRE: /7-
struktion diber die kirchliche Berufung des Theologen ,Donum veritatis“ (1998), Nr. 16 und DIES.:
LehrmafSiger Kommentar zur Schlussformel der Professio fidei ,,Ad tuendam fidem* (1998), Nr. 6f.,
9, 11. - Die Theorie von den anthropologischen Implikationen des Glaubens stellt hingegen
besser die anthropologische Vermittlung von Glaube und Sittlichkeit heraus. Es sind Knoten-
punkte vorhanden, aus denen die sittliche Vernunft Prizisierungen, Vertiefungen und Auswie-
tungen gleichsam hervorlockt und nicht einfach abliest.

34 Die anthropologischen Implikationen des Glaubens sind die entscheidende Basis fiir den
projektiv interpretativen Umgang mit der allgemeinen Menschennatur.

35 Vgl. WERBICK, Jiirgen: Art. Offenbarung V1., systematisch-theologisch. In: LThK Bd. 7.
Freiburg 1.Br. 1998, 993-995.

36 ,Fides et Ratio“, Nr. 84. - Auch hier bliebe zu erwigen, dass die Enzyklika keine weiteren
Prizisierungen anbringt. Leitend ist die prinzipielle Option fiir den Aquinaten, dies aber nicht
im exklusiven Sinn.



94 Klaus Demmer

Natur sei eine Art Rohskizze, die von der Vernunft im Sinnhorizont des Glau-
bens aufgenommen und ausgestaltet wird. Das letztentscheidende Kriterium
stammt aus einer Dimension, die das empirisch Vorgegebene transzendiert,
aber dennoch in sie hineinragt. Der kritische Realismus verweist mithin auf
sein entsprechendes anthropologisches Fundament. Auch kénnte von einer
Dialektik zwischen Vorgegebenheit und Aufgegebenheit die Rede sein.3”

Eine solche Position verlangt nach Klarstellungen. Weiterhelfen kann der
Blick auf die eigene philosophische Tradition. Das im scholastischen Denken
umrissene erkenntnisanthropologische Fundament muss den Spannungsbogen
von Geist und Materie, von Vernunft und Natur bewiltigen, ohne einem ten-
denziellen erkenntnisanthropologischen Dualismus zu verfallen. Zumal fiir
den Theologen stellt sich die Frage, ob, und wenn ja, wieweit, denkerische
Anleihen bei Kant gemacht werden kénnen.38

Fir die katholische Moraltheologie mag dies als ein Test angesehen wer-
den. Betroffen ist zuallererst die denkerische Bewaltigung der Gottesfrage. An
ihr entscheidet sich der Rest. Fiir Kant ist der Gottesbegriff ein Grenzbegriff,
er richtet eine uniiberbriickbare Grenze fiir das Denken auf. Im Angesicht die-
ser Grenze wird die Vernunft auf sich selbst und mithin auf ihre Autonomie
zuriickgeworfen. Der Gottesgedanke ist vor diesem Hintergrund {iberverniinf-
tig und trigt starke Ziige des protestantischen Fiduzialglaubens. Wenn der ka-
tholische Moraltheologe hingegen den Begriff Autonomie in Anspruch
nimmt, kann er diese Bedeutung nicht meinen, es sei denn, er gebe stillschwei-
gend sein traditionelles Theologieverstindnis und die Rolle des ,intellectus fi-
dei“ auf. Damit verbunden aber auch sein Verstindnis von Seinsanalogie, das
den Vernunftbegriff umschlief3t.39

Konsequenzen fiir die Moraltheologie sind leicht bei der Hand. Gott als
Grenzbegriff im kantischen Sinn hat auf den Inhalt des natiirlichen Sittenge-
setzes keinen Einfluss. Wenn der katholische Moraltheologe eine gleich klin-
gende Aussage macht, erhilt sie eine andere Bedeutung. Dies gilt auch fiir die
nachtridentinische Manualistik. Gewiss war fiir sie ein tendenziell unge-
schichtliches und objektivistisches Verstindnis von normativer Natur leitend,

37 Aufgabe der anthropologischen Implikationen ist es, die Relevanz des Glaubens fiir die
sittliche Urteilsbildung sicherzustellen. Vom Glauben her erfolgt ein Schritt auf die gemeinsame
Natur zu, und in letzterer sind relevante Anhaltspunkte fiir interpretativen Umgang gegeben.
Den entscheidenden Ausschlag gibt die durch den Glauben erleuchtete sittliche Vernunft. Sie
kann dem denkerischen Argernis, das von beiden Seiten kommt, nicht ausweichen in der Weise
eines beziehungslosen Kompatibilismus. Dieses Argernis handelt sie sich mit der Lehre von der
Analogie ein.

38 Kant ist kritischer Einspruch, wenn die Gefahr eines dogmatischen Rationalismus oder
eines schleichenden Naturalismus in der katholischen Moraltheologie droht. ‘

39 Das Wort von der Uberverniinftigkeit des Glaubens hat nur Sinn unter der Bedingung
kantischer Denkprimissen. Es entspricht nicht der analog strukturierten Spannkraft jenes Ver-
nunftbegriffs, wie er in der katholischen Theologie heimisch ist.



Natur in der Polaritit von Offenbarung und sikularer Ethik 95

aber das schliefit - wie in der Gegenwart betont - eine Wirkungsgeschichte des
Glaubens auf die sittliche Vernunft nicht aus. Kurz, die eigene Tradition ist
korrekturfihig.+0

Die gemeinte Wirkungsgeschichte durchliuft die vorher genannten Ver-
mittlungen. Es ist wie mit einem Lichtstrahl, der durch die verschiedenen Me-
dien, die er durchliuft, zwar perspektiviert, aber nicht radikal gebrochen und
umgebogen wird. Wie es eine Geschichte des ,intellectus fidei“ gibt, so auch
eine solche der sittlichen Vernunft, und beide sind miteinander verklammert.
Von einer christologischen Struktur - unvermischt und ungetrennt - kénnte
die Rede sein. Es ertibrigt sich, die Riskiertheit und Konflikthaftigkeit dieser
Wirkungsgeschichte detailliert zu behandeln: die Méglichkeit von ,trial and
error” ist nicht auszuschlieflen, Verwerfungen und Verzerrungen werden bes-
sere Alternativen des Erkennens und Handelns abgerungen und gegen ihr
Schwergewicht durchgesetzt. Die gemeinsame Natur ist der Schauplatz dieses
Geschehens, das bis in die Grenzsituationen des Lebens hineinreicht. Dem
Grenzgingertum des Denkens entspricht ein solches des Handelns.#1

Fiir das Vernunftverstindnis der katholischen Moraltheologie sind Glaube
und Vernunft keine Gegen-, sondern Korrelationsbegriffe. Sie begrenzen sich
nicht gegenseitig, sondern fordern einander heraus. Nicht der Glaube als sol-
cher, sondern der unbedachte Glaube ist der Widerpart der Vernunft. Es gibt
ein Vernunftpathos, das sich an Pathologien des Glaubens festhakt. Und ein
Gleiches gilt auch umgekehrt. Die Geschichte des Glaubens ist vielmehr eine
Denkgeschichte von einmaligem Rang. Und nur vor diesem Hintergrund ist
die Forderung nach einer genuin theologisch konzipierten Moraltheologie zu
verstehen.42

40 Die nachtridentinische Manualistik war durch einen starken Kognitivismus geprigt, der
eine Folge der antireformatorischen Tendenz der Handbiicher war. Dem Fideismus wurde eine
starke Vernunft entgegengestellt. Bei Kant ist zu beriicksichtigen, dass er gegen einen dogmati-
schen Rationalismus andachte.

41 Dass es Pathologien der Religion geben kann, ist unbestritten und durch geschichtliche
Erfahrung reichlich belegt. Aber es bleibt doch zu unterscheiden zwischen der Dimension der
Religion und jener des Glaubens, dies zumal dann, wenn erstere vornehmlich in soziologischen
Kategorien gedacht wird. Darum muss die Vernunft stark gemacht werden um des Glaubens
willen, und gleiches gilt umgekehrt. Die katholische Tradition denkt nicht gegen eine dogma-
tische Vernunft an. Dazu SCHMIDT, Axel: Vernunfikritik als ,pracambulum fidei?” Die katholische
Kantrezeption im 20. Jahrbundert im Spiegel leitender Rationalititsideale. In: FISCHER, Norbert
(Hg.): Kant und der Katholizismus, Stationen einer wechselhaften Geschichte. Freiburg 1.Br. 2005,
406-419.

42 Re-theologisierung der Moraltheologie verlangt eine philosophische Theologie. Fiir sie ist
allerdings der Analogiegedanke unverzichtbar, andernfalls verfillt man in pseudoreligidse
Alltheorien oder in einen kompatibilistischen Deismus. Nur ein starkes Subjekt ist imstande,
diesen Spannungszustand auszutragen.



96 Klaus Demmer

4, VERFAHRENSETHIK VERSUS LEBENSWELTETHIK

Das Gesprach mit Jiirgen Habermas hat zu gréflerer Unbefangenheit im 6f-
fentlichen Umgang mit theologischen Themen gefithrt. Dem Theologen fallt -
laut Habermas - die Aufgabe zu, das semantische Potential des Christentums
denkerisch aufzuschlieflen und so fiir die Menschheit zu bewahren. Der Bei-
trag des Christentums ist ihm zumal fiir das Bestehen der vielen Grenzsituati-
onen und Bruchstellen des Lebens unverzichtbar, dies zumindest faktisch.43
Ob und inwieweit im Habermasschen Denken die Grenzlinie zwischen
»quaestio facti“ und ,quaestio juris“ strikt eingehalten wird, mag an dieser
Stelle offen bleiben. Zumindest fiir die faktische Ordnung scheint aber festzu-
stehen, dass eine rein sikulare Vernunftethik bei der Bewiltigung von Grenz-
situationen an Grenzen stéfit. Denn das Leben besteht nicht allein aus sittli-
chen Imperativen, und mogen sie noch so verniinftig sein, sondern aus dem
Verlangen nach dem Zuspruch von Trost, und den kann sie nicht leisten. Sie
hinterldsst eine Leerstelle, auch wenn die prinzipielle Moglichkeit irgendeiner
Erfiillung nicht a priori abgeleugnet werden soll.44

Die Verfahrensethiken kénnen der klassischen Naturrechtslehre wertvolle
Hinweise liefern. Sie entsprechen einer demokratischen Denkform, wie sie fiir
die Gegenwart kennzeichnend ist. Es gibt keine Verpflichtung an rationaler
Argumentation vorbei, soll sie nicht unvermeidlich ins Leere stofien. Und
diese Argumentation operiert auch nicht ganzlich ohne inhaltliche Pramissen,
sondern ist an das Menschbild einer aufgeklirten Biirgergesellschaft gebunden.
Hohe Abstraktheit ist dennoch unvermeidlich. Das mag konkrete Problemls-
sungen erschweren, wird sie aber nicht prinzipiell verhindern, wie gerade das
Feld der Bioethik zeigt. Trotzdem dringt sich der Eindruck auf, dass im Zent-
rum eine hypostasierte Verfahrensrationalitit steht, die das Subjekt in die Pe-
ripherie dringt, wenn nicht gar zum Epiphinomen abwertet. Fiir die 6ffentli-
che Bearbeitung ethischer Spitzenthemen in ihrer Vereinzelung mag ein sol-
ches Denken eine Hilfe zur Redlichkeit darstellen. Aber was leistet es in Situa-
tionen, in denen es fiir den Einzelnen hart auf hart geht, in denen ein aufler-
gewohnlicher Lebenseinsatz das Gebot der Stunde 1st?45

43 Erinnert sei in diesem Zusammenhang an HABERMAS, Jiirgen / RATZINGER, Joseph:
Dialektik der Sikularisierung. Uber Vernunft und Religion. Freiburg i.Br. 2005.

44 Verfahrensethiken stehen in der geistigen Nihe zu Systemtheorien. Der Mensch transzen-
diert auch das vollkommenste System. Verfahrensethiken und Systemtheorien operieren still-
schweigend mit einem univoken oder iquivoken Seinsbegriff, auch wenn sie die metaphysische
Dimension gezielt ausblenden. Erst das Analogiedenken eréffnet Weite und macht zugleich offen
fiir die Kompetenz, mit Unwigbarkeiten und Unbegreiflichkeiten umzugehen.

45 Vgl. WERNER, Micha H.: Diskursethik als Maximenethik. Von der Prinzipienbegriindung zur
Handlungsorientierung. Wiirzburg 2003: Die Unterscheidung von Begriindungs- und Anwen-
dungsdiskurs macht sensibel fiir die jeweilige Zumutbarkeit. Maximen sind spezifikationsoffen:



Natur in der Polaritit von Offenbarung und sikularer Ethik 97

Eine weitere Frage zielt auf den Status der erreichten Konsenslosung. Die
Antwort hingt zum einen vom Status des angewandten Verfahrens ab, zum
anderen von der zugrunde gelegten Wahrheitsdefinition, die selbst wieder auf
eine ihr entsprechende Erkenntnistheorie verweist. Der scholastisch gebildete
Moraltheologe wird darauf bestehen, dass der erreichte Konsens die Wahrheit
nicht konstituiert, sondern sie bestenfalls anzeigt.46 Und er wird hinzufiigen,
dass Wahrheit auch beim Dissens liegen konne. Sie ist immer grofler als Kon-
sens oder Dissens, sie ist - ganz unverdichtig - autonom. Zwar ist sie konsens-
fahig, aber Fihigkeit und Faktum fallen nicht automatisch ineinander. Wer
das nicht beachtet, ziumt das Pferd von hinten auf. Er schliefft vom Faktum
auf Geltung, und das ist das Ende der Erkenntnisgeschichte. Im Ubrigen sollte
nicht vergessen werden, dass es die Hochschitzung des Verfahrens schon in
der scholastischen Disputation gegeben hat.4

Sittliche Wahrheit ist freie Wahrheit, darin unterscheidet sie sich grund-
satzlich von allen iibrigen Wahrheitsklassen. Das wirkt sich auf die Erstellung
von Konsens aus. Ethischer Konsens wird nicht andemonstriert wie eine natur-
wissenschaftliche Wahrheit. Ob man ihn erstellt oder ithn tibernimmt, immer
ist sittlicher Einsatz am Werk. Er stellt sich niemals automatisch ein. Gewiss
mogen genau umrissene Verfahren hilfreich sein und das Erreichen der Wahr-
heit erleichtern. Aber sie sind und bleiben funktional. Wer dies nicht sieht,
begibt sich in die Nahe der Systemtheorie: Geltungen folgen Tatsachen nach.
Unter der Hand wird die Gestaltung der Geschichte an Systeme delegiert.48

Es ist nicht das Miithen um Konsens, sondern um Wahrheit, welches nach
den Griinden von Konsens und Dissens forschen ldsst. Diese kénnen sehr un-
terschiedlicher Natur sein. So mag der Fall eintreten, dass ein Konsens nicht
immer begriindet ist. Er kann auf gliicklichen Umstinden beruhen, vielleicht
auch auf Denkgewohnheiten und stumpfer Traditionsverhaftung. Irgendwann

Sie erlauben auch das weitere Nachdenken iiber Verpflichtungsgriinde, dies insbesondere in Kon-
fliktsituationen.

46 Erinnert sei an den Grundsatz: consensus non facit veritatem. Wahrheit 1st sich nicht im
stindigen und allseitigen Diskurs auf. Im Ubrigen propagieren die Diskursethiken Selbstver-
stindlichkeiten unter den Bedingungen einer demokratischen Bildungsgesellschaft.

47 Die scholastische Disputation ist insofern bleibend aktuell, als der ,arguens® die Position
des ,defendens” zusammenfassend wiederholen musste, verbunden mit der Frage, ob er sie recht
verstanden habe. Im Ubrigen verweist die Respektierung der Verfahrensregeln auf die Konturen
eines dahinter liegenden Menschenbildes, denn ohne sie gibe das Verfahren keinen Sinn. Darauf
macht auch Micha H. Werner (s. Anm. 45) aufmerksam.

48 Die Korrelation von Wahrheit und Freiheit ist ein Topos der kirchlichen Lehrverkiin-
dung. Entscheidend ist das zugrunde liegende Verstindnis von Person und Freiheit. - KOBUSCH,
Theo: Person und Freibeit. Von der Rezeption einer vergessenen Tradition. In: Zeitschrift fiir evan-
gelische Ethik 50 (2006) 7-20, hier 12, 14, 17: Freiheit und Anerkennung des Anderen gehéren
zusammen, die eigene Freiheit wird durch die Freiheit des Anderen nicht nur eingeschrinkt,
sondern zu sich selbst befreit, und dazu bedarf es - in Anlehnung an Ch. Taylor - eines Wissens
um die Bedeutung des Lebens im Ganzen.



98 Klaus Demmer

wird seine Briichigkeit offenkundig, und es liegt bei wenigen, vielleicht nur
bei einem Einzigen, dies zu erkennen und die erkannte Bresche auszuweiten.
Ahnliches ist beim Dissens méglich. Auch die Zeitversetztheit sittlicher Ein-
sicht kann eine Rolle spielen, mit ihr verbunden die Unterschiedlichkeit ein-
schligiger Primissen. Und letztlich ist mit Fehleranfilligkeit, ja, mit schuld-
haft bedingter Verzerrung von Einsicht zu rechnen. Die Strukturen der Siinde
sind nicht zuletzt im Erkennen anwesend und halten Wahrheit nieder. Wie
immer die Dinge liegen, iiber einen ethischen Konsens wird nicht verhandelt.
Er ist das freie Resultat eines freien Erkenntnisprozesses. Er hat starke Sub-
jekte als Triger: Das aus der scholastischen Tradition geldufige Wort ,actiones
sunt suppositorum® kommt einem unmittelbar in den Sinn.#

Das Gegenmodell der Lebensweltethiken wird angesichts der bleibenden
Fragetiberhinge auf Sympathie stoflen. Neo-aristotelische Elemente sind in
thnen am Werk. Kennzeichnend ist die gedankliche Verschmelzung von
Gutheit und Gerechtigkeit. Die Leitvorstellung des guten Lebens ist teleolo-
gisch konzipiert, sie unterlduft die begriffliche Unterscheidung des Guten und
Gerechten. Lebensweltethiken operieren mit einem starken Traditionsver-
stindnis, das als eindeutige Vorgabe in gegenwirtiges Einsehen und Urteilen
eingeht. In der Folge stehen starke Wertungen: Das Gute schafft sich im Ge-
rechten seinen adiquaten Ausdruck, es tibersetzt sich.50 Von einer gewissen
Naturwiichsigkeit kénnte die Rede sein. Sie schenkt Sicherheit und Selbstver-
trauen. Und sie bleibt nicht in Abstraktionen hingen, der Mut zu inhaltlichen
Festschreibungen ist vorhanden. Diese unverkennbaren Stirken sollten nicht
heruntergespielt werden.51

49 JOHANNES PAUL IL.: Enz. ,Sollicitudo Rei Socialis“ (1987), Nr. 36f. spricht von den Struk-
turen der Siinde, denen auch Einzelpersonen verfallen. - Vgl. KONGREGATION FUR DIE GLAU-
BENSLEHRE: Lehrmadffige Note zu einigen Fragen iiber den Einsatz und das Verbalten der Katholiken
im politischen Leben (2002), Nr. 2f.: Das Phianomen des Pluralismus wird zur Kenntnis genom-
men, aber in die Nihe von Verfall und Auflésung geriickt. - Ebd., Nr. 7: Es ist die Rede von
Strukturverinderungen. Gewiss ist Pluralismus kein Prinzip, aber ein ernstzunehmender Faktor,
der zunichst einmal ambivalent ist.

30 Eine umfassende Bewertung bei MUNK, Hans ].: Theologische Ethik und Pluralismus. Theo-
logische Sozialethik im Spannungsfeld der philosophisch-ethischen Diskussion einer Trennung von
Gutem und Gerechtem. In: DERS. / DURST, Michael (Hgg.): Christliche Identitit in pluraler Gesell-
schaft. Reflexionen zu einer Lebensfrage von Theologie und Kirche beute. Freiburg i.Ue. 2005, 190-
256. Es wird die Perichorese des Guten und Gerechten herausgestellt; die Unterscheidung beider
fiihrt zu einer kommunikationsunfihigen hypostasierten Abstraktion.

51 Es mag an dieser Stelle offen bleiben, ob sich der Begriff Lebenswelt, der ja urspriinglich
in der transzendentalen Phinomenologie eines Edmund Husser]l beheimatet ist, im Direktver-
fahren auf die soziologische Ebene tibertragen lasse. Zumindest dndert er seinen angestammten
Bedeutungsinhalt. Lebenswelten sind dann korporativ verstandene starke Subjekte. Gleiches gilt
auch fiir das unterstellte Denkmodell der Teleologie im Sinne des leitenden Neo-Aristotelismus.
Ist das noch unsere Welt? Allerdings liefle sich die gleiche Frage an Habermas richten: Bei ihm
werden kantische Kategorien mit der Elle des Soziologen gemessen. Im Ubrigen: Ist die kantische
Problematik noch die unsrige?



Natur in der Polaritit von Offenbarung und sikularer Ethik 99

Das kann weiteres Nachfragen nicht verhindern, zumal unter gegenwirti-
gen gesellschaftlichen und geistesgeschichtlichen Bedingungen. So bleibt nicht
zu iibersehen, dass es keine Lebenswelten aus einem Guss gibt und wohl auch
niemals gegeben hat. Immer waren die Grenzen, wenn auch in unterschiedli-
chen Ausmaflen, passierbar, gab es Austausch iiber sie hinweg. Von offenen
Systemen kodnnte die Rede sein. Aus diesem Grunde steht zu vermuten, dass
die pritendierte innere Geschlossenheit von Ausdifferenzierungen nicht ver-
schont blieb. Ja, man sollte vermuten, dass Geschlossenheit einen giinstigen
Nihrboden fiir Ausdifferenzierungen abgibt. Wo Uberschaubarkeit herrschrt,
gibt es Freiheit und Mut zum Nachfragen. Dies ist ein Zeichen geistigen
Reichtums.52 Hohe Abstraktionen sind hingegen zur Vereinfachung verurteilt.
Der Weg zu konkreten Problemlésungen wird zunehmend umstindlich, ihn
herauszufinden zunehmend eine Sache der denkerischen Eliten.53

Differenzierung erwirkt Pluralisierung, theoretisch wie praktisch. In einer
ausdifferenzierten Gesellschaft sind unterschiedliche Standards des Zumutba-
ren an der Tagesordnung. Damit muss jedermann leben lernen. Wenn vergan-
gene Gesellschaften das Bild von einer Einheitlichkeit der Messlatte erzeugten,
dann war ein solcher Konsens doch durch die gesellschaftlichen und geistigen
Herrschaftsschichten durchgesetzt. Bei den Subkulturen lag es, einen Raum
fiir Ventilsitten freizuhalten und dem denkerischen wie sozialen Uberdruck
seine Sprengkraft zu nehmen. Allerdings wollten und konnten sie nicht das
Einheit stiftende Band der herrschenden Kultur sprengen. Sittliche Uberzeu-
gungsbildung behielt ihren schiitzenden wie stiitzenden Rahmen.54

Lebenswelten — und was sind Kulturen anderes - zeichnen sich durch un-
aufhebbare Ambivalenz aus. Sie ziehen an und sie stofien ab, sie 6ffnen und sie
schlieffen sich, je nach Bedarf eines getragenen Uberlebens. Die gegenwirtige
Globalisierung steht in der Gefahr, die Offnung zu iiberdehnen. So ergibt sich
ein Verdunsten oder Zerbrockeln der Lebenswelten. Aber auch das Gegenteil
kann eintreten. Eine firnishafte Einheitskultur setzt sich durch, und bei jeder
sich bietenden Gelegenheit brechen fundamentalistische Strebungen an die
Oberfliche. Globalisierung wird als Bedrohung empfunden, der man durch
duflerliche Anpassung die Spitze abzubrechen sucht. Im Grunde ist die Ein-

52 Lebenswelten haben den Vorteil, dass sie den schnellen Wandel der Verhiltnisse unter das
Gesetz heilsamer Verlangsamung zwingen. Eine Art Moratorium wird geschaffen. Das kommt
der Entscheidungsfindung des Einzelnen zugute, sie wird abgekiirzt.

53 Denkerische Eliten stehen leicht in der Gefahr, die gesellschaftliche Basis zu kolonisieren.
Einzelne Vordenker schwingen sich zu Meinungsbildnern auf.

54 Ein illustrativer Abriss bei FONK, Peter: Glauben, handeln und begriinden. Theologische und
anthropologische Bedingungen ethischer Argumentation. Freiburg i.Ue./Freiburg 1.Br. 1995, 31-33.



100 Klaus Demmer

heitskultur nichts anderes als eine technische Einheitszivilisation, und das
durchschaut man auch.5s

5. EINE NEUE STUNDE FUR DAS NATURRECHT?

Ist das Wort von der ewigen Wiederkehr des Naturrechts nur eine Beschwd-
rungsformel, oder driickt es ein Gesetz der Geistesgeschichte aus? Es liefle sich
vermuten, dass Krisen, wie iiberall, so auch hier, heilsam sein kénnen: Man
kommt der gemeinten Sache besser auf den Grund. Das kirchliche Lehramt
leistet dazu seinen Beitrag, sei es im Positiven, sei es im Negativen. Als Denk-
anstof} hilft er allemal.56

So fordert die genannte Ambivalenz der Lebenswelten und Kulturen einen
dialektischen Denkprozess heraus. Er besteht aus dem Doppelschritt von Re-
und Dekontextualisierung. In seiner ersten Phase sind sittliche Einsichten auf
ihren Ursprungskontext zuriickzufithren. Dies geschieht in der Weise einer
Riickiibersetzung. Zwar bleiben Geltung und Genese begrifflich zu unter-
scheiden, aber das unterstreicht nur ihre tatsichliche Bezogenheit. Ein herme-
neutisch orientiertes Denken stellt sich die Aufgabe, diese aufzuschlieflen. Da-
bei sollte nicht vergessen werden, dass keine Einsicht ohne partikuliren Ur-
sprungskontext ist. Man denke an das Menschenrechtsethos, nicht zuletzt an
das Christentum selbst. Immer bleibt zwischen faktischer Partikularitit und
intentionaler Universalitit zu unterscheiden. Letztere ist aus ersterer heraus-
zudestillieren, gleichsam hervor zu denken. Dazu bedarf es stindiger Selbst-
aufklirung wie Selbstkritik der Vernunft. Sie verbindet sich mit der Kunst des
Ubersetzens. Was ist iiberhaupt - so die Frage - universalisierungsfahig oder
gar -bedurftig?s7

Anders die Phase der Dekontextualisierung. Sie geht von der Erkenntnis
aus, dass Lebenswelten und Kulturen bessere Einsicht auch niederhalten kon-
nen. Entgrenzung kann befreiend wirken, und wertendes Vergleichen liefert

35 Lebenswelten kénnen den Fortschritt ethischer Einsicht auch niederhalten. Man denke an
den Schutz vorgeburtlichen Lebens oder an die Stellung der Frau. Grenziiberschreitung tut dann
Not. Darauf macht aufmerksam HONDRICH, Karl Otto: Kampf der Kulturen. In: FAZ vom 13.
April 2006, 6. Viele Menschen leben gegenwirtig in einem gesellschaftlichen Schwebezustand.
Dieser Zustand fordert zu erhéhter Reflexion heraus. Verlangt ist die Gabe der Unterscheidung.

56 Man denke an die Entwicklung des Naturrechtsdenkens in den letzten Pontifikaten. Diese
Anstdfle gilt es beherzt aufzunehmen und weiter zu entwickeln. Man vergleiche ,Fides et Ratio®,
Nr. 104f.: Aufgerufen wird zum weltweiten Dialog. Das schlieffit die Diskussion um Einzel-
vorlagen nicht aus. Immer bleibt zu beriicksichtigen - was der Auflenstehende oftmals nicht
wahrnimmt -, dass es eine Abstufung lehramtlicher Autoritit gibt.

57 Re-kontextualisierung steht im Dienst an Selbstvergewisserung der sittlichen Vernunft.
Nur eine starke Vernunft ist dialogfihig. Es ist das Verdienst der Lebensweltethiken, darauf hin-
gewiesen zu haben. Sie operieren mit einem starken Personbegriff, der sich durch Transzendenz-
verwiesenheit auszeichnet. Eine engagierte Subjektivitit ist am Werk.



Natur in der Polaritit von Offenbarung und sikularer Ethik 101

den notwendigen Anstof8. Im Gegeniiber zum Anderen wird man sich der eige-
nen Begrenztheit bewusst. Bessere Alternativen werden geradezu hervorge-
lockt. Die eigene ethische Tradition reichert sich an. Spitestens an dieser Stelle
erscheint die Fokussierung der sittlichen Vernunft auf eine reine Ablesefunk-
tion als reduktiv. Die ihr von Thomas zugeschriebene konstituierende Kompe-
tenz umschlieft ein Hervorbringen. Die scholastische Tradition bliebe, belehrt
durch den anverwandelnden Dialog iiber die eigenen Schulgrenzen hinaus,
fortzuschreiben, und dazu bietet sie alle Mdglichkeiten.58 Ob und wann ein
solcher Vorgang der Offnung an seine Grenzen stfit, weil er die immanente
Kohirenz einer Denk- und Lebenswelt sprengen wiirde, mag offen bleiben. Die
Problematik des Paradigmenwechsels wire unter dieser Hinsicht aufzugreifen.

Fiir die Naturrechtskonzeption fallen bedeutsame Einsichten ab. Die nor-
mative Natur der Sache liegt nicht abrufbereit fest. Wer so denkt, operiert un-
eingestandenerweise mit einer eingeschrinkten wahrheitstheoretischen und
erkenntnistheoretischen Vorgabe, die er auf ihre Eignung unter gegenwirtigen
Bedingungen nicht geniigend hinterfragt.?? Wer hingegen die bisherigen Uber-
legungen iibernimmt, wird keine Miihe finden, Naturrecht als ein Konstrukt
zu verstehen, ohne die leitenden Anliegen der Tradition aufzugeben. Unbe-
liebige Vorgabe der Natur und Konstruktion der Vernunft kénnen wider-
spruchsfrei miteinander korrelieren. Es ist dem Menschen natiirlich, mit Kon-
strukten zu arbeiten. Die Natur ist auf Bedenken, Interpretieren und Ges-
talten offen. Moglichkeiten wie Grenzen dieses Vorgangs stammen aus der
Natur wie aus der Vernunft gleicherweise.60

Konstrukt ist gleichbedeutend mit der Erstellung eines gemeinsamen
Schnittpunktes, der sich zu einer gemeinsamen Schnittmenge ausweitet.61
Beide sind nicht als hypostasierte Wirklichkeiten zu verstehen, vielmehr be-
sitzen sie eine naturale Vorlage. Aber letztere ist nur insofern aus sich heraus
normativ, als sie Gegenstand eines Entdeckungs-, Verstehens- und Interpreta-
tionsprozesses ist. Zwischen beiden besteht eine strikte Korrelation, deren

58 Das ist der Tenor der Untersuchung von BORMANN, Franz J.: Natur als Horizont sittlicher
Praxis (s. Anm. 11). Die Rede von der Vernunft der Natur ist nicht falsch, wohl aber differen-
zierungsbediirftig.

g

59 Erinnert sei an den erkenntnistheoretischen Realismus und an die Korrespondenztheorie
der Wahrheit. So kommt die Tiefendimension der Person und ihrer sittlichen Erkenntnis nicht
geniigend zur Geltung. Gerade der personalistische Grundzug im Denken Johannes Pauls IL
konnte Anlass zu einer Umakzentuierung der klassischen Naturrechtslehre sein.

60 Die gemeinmenschliche Natur ist einer Landkarte vergleichbar, in welche die notwen-
digen Verbindungsstrafien noch von der Vernunft einzutragen bleiben. Dies geschieht, soweit die
Landschaft dies erlaubt und die Kommunikation es erforderlich macht. Die Natur liefert den
gemeinsamen Rahmen fiir einen SelbsterschlieSungsprozess der Person.

61 Naturrecht ist eine untrennbare Einheit von naturaler Vorgabe und Konstrukt. Es ist der
Vernunft naturgemif}, Konstrukte aufzubauen. Darin erweist sich ihre Autonomie, die nicht mit
Autarkie zu verwechseln ist.



102 Klaus Demmer

Gegenpol von denkerischen Primissen geliefert wird, die iibergegenstindlich
sind. Zu ihnen zdhlen all jene Gesichtspunkte, die sich aus der naturalen Vor-
lage nicht angemessen herleiten lassen, sondern bestenfalls in ihnen einen An-
haltspunkt oder Hinweis besitzen. So muss es keineswegs als missverstindlich
erscheinen, wenn man die normative Natur als offenes Projekt bezeichnet.
Eine solche Bezeichnung hilt sich von Willkiirverdacht entfernt. Gerade die
vielen Reibungsflichen aus den unterschiedlich verlaufenden Abwigungskon-
flikten sind dafiir ein unverdichtiges Indiz.62

Gewiss gilt die kantische Forderung nach strenger Universalisierbarkeit.
Nur verlangt sie nach sinnvoller Umsetzung. Das bedeutet: Die einschligigen
Voraussetzungen fiir Universalisierung miissen vorhanden sein. Dariiber zu
befinden ist Sache eines hermeneutisch geschirften und abwigenden Urteils.63
Ein solches Urteil setzt Inhalte voraus: Nur an ithnen kann es sich abarbeiten.
Und ein genaues Unterscheidungsvermogen im Hinblick auf die jeweils zur
Verhandlung stehende Wahrheitsklasse: Eine naturwissenschaftliche Wahrheit
ist in anderem Sinn universalisierbar als eine sittliche. Die gleiche Forderung
gilt fiir den Konsens: Man darf das Pferd nicht von hinten aufziumen. Ehe
man die Universalisierbarkeitsforderung aufstellt, muss ein Vorwissen iiber
Inhalte prisent sein. Faktische Partikularitit kann unter entsprechenden Be-
dingungen durchaus universalisierbar sein. Die Bedrohung fiir Absolutheit
stammt nicht aus Partikularitit als solcher, sondern aus unbedachter und mit-
hin unbearbeiteter Partikularitit. Es bleibt darum ernstlich zu priifen, ob der
lange Schatten Kants in die moraltheologische Denktradition integrierbar ist
oder dies iiberhaupt sein muss.64

Der Begriff sikulare Ethik ordnet sich in diese Perspektive ein. Er ist wie
Naturrecht ein Kunstbegriff. Auch im Blick auf ihn liefle sich von einem Kon-
strukt sprechen, als das Resultat einer spiten Abstraktion.65 Einsichten, die
auf einem religiésen Humus entstanden und herangewachsen sind, werden von

62 Das mittlerweile klassische Wort von der Unbeliebigkeitslogik der Natur verbindet sich
mit KORFF, Wilhelm: Der Riickgriff auf die Natur. Eine Rekonstruktion der thomanischen Lebre
vom natiirlichen Gesetz. In: Philosophisches Jahrbuch 94 (1987) 285-296. - Die Natur speichert
einen Katalog von Aufgaben, die es aufzugreifen und in ein gedanklich kontrolliertes und iiber-
sichtliches Kontinuum zu bringen gilt.

63 Die kantische Forderung nach Universalisierbarkeit, in deren Schatten ]J. Habermas sich
auf priferenziell soziologischer Ebene bewegt, ist nichtssagend. Vorverstindnisse miissen gedank-
lich verfliissigt werden. - ESTERBAUER, Reinhold: Mehr oder weniger Mensch. Zu einigen er-
kenntnistheoretischen Aspekten im Vorfeld ethischer Fragestellungen. In: Ethica 13 (2005) 253-269,
hier 261f.: Keine Erkenntnis ist brillenlos, Begriffe schliefen die Wirklichkeit auf und zu.

64 Eine ungepriifte Universalisierungsforderung ist nicht nur unhermeneutisch, sondern auch
unterdifferenziert. Sie iibersieht die positive Qualitit des Konkreten. Universale Geltung wird
schrittweise entdeckt unter gleichzeitiger Priifung der Geltungsbedingungen.

65 Vgl. u.a. JOAS, Hans: Glaube und Moral im Zeitalter der Kontingenz. In: LOB-HUDEPOHL,
Andreas (Hg.): Ethik im Konflikt der Uberzeugungen. Freiburg i.Ue./Freiburg i.Br. 2004, 11-24.



Natur in der Polaritit von Offenbarung und sikularer Ethik 103

allen Spurenelementen ihres Ursprungs entschlackt. So soll eine gemeinsame
Schnittmenge umrissen werden, die Glaubende wie Nicht-Glaubende um-
greift, in der jedermann sich wieder erkennen kann. Das gilt auch fiir gemein-
same Standards der Konfliktbewiltigung. Das Menschenrechtsethos steht fir
dieses Postulat ein. Schwellenwerte entbinden allerdings nicht von der Not-
wendigkeit weiterer Denkarbeit. Diese betrifft alle Beteiligten. Der Glaubende
fiir seinen Teil ist gehalten, jene Gedankenwelt, die unter der Wirkungsge-
schichte des Glaubens steht, in die Kategorien einer sikularen Ethik hinein zu
iibersetzen. Das ist er seinem Selbstverstindnis wie seinem Selbstanspruch
schuldig. Er muss aufschlieffend und einladend denken. Wer mit hohem An-
spruch auftritt, hat eine Bringschuld abzutragen. Dies geht nicht ohne Selbst-
korrektur vonstatten.66

Gewiss trigt der Glaube unverkennbare Ziige seines partikuliren Ur-
sprungskontextes. Das kann nicht als Argument gegen seinen universalen Gel-
tungsanspruch benutzt werden. Vorbehalte ergeben sich erst angesichts des
unbedachten Glaubens. Er steht in der Gefahr des Ausblutens. Das hat die
theologische Tradition auch immer gewusst und darum in der Philosophie den
ersten und kongenialen Dialogpartner gesehen.” Der unbedachte Glauben
kann erdriicken und zur lihmenden Lebenswelt verkommen. Der bedachte
Glaube hingegen erblickt in anderen Weltanschauungen eine willkommene
Gelegenheit, den eigenen Uberschuss in denkerisch iiberzeugende Form zu
gieflen. Dies geschieht im gemeinsamen Haus der menschlichen Natur. Ein
Wettstreit der Interpretationen findet statt. Aus der gemeinsamen Natur,
wiewohl unterschiedlich interpretiert, werden bessere Alternativen herausge-
lesen. Damit verbindet sich der Versuch, einen jeweils besseren Konsens zu
erstellen. Der Christ findet sich nicht damit ab, nur eine gemeinsame
Schnittmenge des Verstehens und Handelns herauszufinden. Denn mit einem
solchen Anspruch wiirde sich jeder denkende Mensch identifizieren. Der
Christ bedenkt und erdenkt vielmehr Konsens in qualitativen Kategorien. Er
stellt nicht Bestehendes fest, er gestaltet es interpretierend und handelnd um.68

66 Auch die vollkommenste Einsicht hat mit den Grenzen der Kontingenz zu kimpfen. Sie
schilt sich heraus im Gegeniiber zur Andersheit des Anderen. Und dieser Vorgang durchwandert
die ganze Spannbreite von Abstrakt und Konkret. Er kann auf jeder Vermittlungsstufe andere
Gestalt annehmen. Metaphysik treiben heifit, im Partikuliren das Universale zu entdecken, es
gleichsam mit der Kraft des ,intellectus agens“ hervor zu denken.

67 Es lauert immer die Gefahr, dass man den christlichen Glauben auf einen unspezifischen
Religionsbegriff, welcher der vergleichenden Religionswissenschaft entstammt und zudem
eminent soziologisch gefirbt ist, verkiirzt. Der philosophisch bedachte Glaube ist fihig zur
intellektuellen Selbstvertiefung wie zur Selbstkorrektur theologischer Theorien.

68 Zum Blick iiber die Grenzen, der den eigenen Erkenntnisvorsprung einzubringen sucht -
und dies in der Haltung aktiver Toleranz -, bedarf es des Standbeins in der eigenen geistigen
Welt, um das Spielbein fiir das qualitativ besetzte Vergleichen frei zu haben.



104 Klaus Demmer

Der Kirche und ihrem Lehramt fillt bei diesem Bemiihen eine Schliissel-
funktion zu. Erreichte Einsichtsschwellen werden festgeschrieben, damit es
keinen Riickfall hinter sie gebe und somit sittliche Substanz verloren gehe. Es
bedarf aber auch des Blicks nach vorn: Visionen wollen entwickelt und
zeugnishaft durchgesetzt werden. Nur wer an die Zukunft denkt, setzt die
Vergangenheit nicht aufs Spiel. Das gilt in Theorie wie Praxis gleichermaflen.
Zumutungsstandards an die Konfliktfihigkeit der Freiheit werden vorgelegt
und vorgelebt. Wem, wenn nicht der Kirche ist bewusst, dass sittliche Wert-
vorstellungen in eine Konfliktgeschichte eingelassen sind und sich niemals in
Reinform, sondern immer nur iiber Abwigungen - mithin asymptotisch -
umsetzen lassen. Sie sollte eine Art Vorreiterrolle spielen und einen giinstigen
Nihrboden fiir je bessere Einsicht und Praxis bereitstellen. Dazu zihlt auch
die Aufgabe, Ungleichzeitigkeiten schonend auszugleichen, soweit dies mog-
lich und sinnvoll erscheint. Damit die notwendigen Voraussetzungen heran-
wachsen konnen, braucht es den Faktor Zeit. Denn Lebenswelten und Kultu-
ren fithren ein berechtigtes Eigenleben. Ein Uberspielenwollen der Zeit fiihrt
zu Nivellierung und mithin zu Verarmung.®

Beim Moraltheologen liegt die Pflicht der konstruktiven Vor- und Nachar-
beit. Verfasser von Lehramtstexten sollten theologisch auf der Hohe der Zeit
sein, und dafiir gibt es eine 6ffentliche Verantwortung. Das Hauptaugenmerk
richtet sich auf die ,praeambula fidei“. Zwischen ihnen und dem ,depositum
fidei“ besteht zwar eine logische Verbindung, aber eine solche Wortwahl diirfte
nicht die Vorstellung einer Deduktionsmoral begiinstigen. Zwischen Glaubens-
wahrheiten und den gemeinten sittlichen Wahrheiten werden vielmehr Ent-
sprechungen eingesehen, und dieses Band kann durchaus unlésbar sein. Es ist
das Ergebnis einer Ubersetzungsarbeit. Diese kommt weder inhaltlich noch
formal an ein Ende. Begriffsanalyse ist darum gefragt. Mit welchem Bedeu-
tungsgehalt treten Schliisselbegriffe auf? Sind sie strikt oder weit zu inter-
pretieren?70

Aber auch das denkerische Instrumentarium bleibt zu priifen. Gentigt es
den anvisierten Inhalten, oder hilt es gar bessere Einsichten nieder? In der
Folge mag es geschehen, dass ein erreichter Einsichtsstand zum Fossil erstarrt.
Frageiiberhinge haben sich angesammelt, aber die Mittel zu ihrer Losung sind
hinter den Anspriichen zuriickgeblieben. Die Decke ist auf einmal zu kurz.

69 In ,Fides et Ratio®, Nr. 71f. ist die Rede von der ErschlieBung bislang unberiicksichtigter
Kulturriume. Das Anverwandeln darf nicht zu Lasten der abendlindischen Tradition gehen, und
das erfordert seine Zeit. Man denke in diesem Zusammenhang auch an die Probleme des Femi-
nismus, die sich zeitversetzt darstellen.

70 KONGREGATION FUR DIE GLAUBENSLEHRE: Instruktion iiber die kirchliche Berufung des
Theologen ,Donum veritatis®, Nr. 16. In den ,praeambula fidei® werden Glaube und sittliche
Ordnung definitiv miteinander verklammert. Die theologische Erkenntnisordnung trigt christo-
logische Struktur.



Natur in der Polaritdt von Offenbarung und sikularer Ethik 105

Nicht nur der Inhalt gefragter Lésungen ist davon betroffen, auch ihre Bewer-
tung. Bewertungsmafistibe, wie sie in der dogmatischen Theologie vorliegen,
gehen der Moraltheologie weitgehend ab.71

SCHLUSS

Viele Menschen leben gegenwirtig in einer Art Schwebezustand. Ein Grund
liegt im lautlosen Zerbrockeln angestammter Denk- und Lebenswelten. Die
wachsende Globalisierung macht das Leben kiinstlicher. Denn sie geht nicht
mit wertungssicherer Universalisierung einher. Eher bliebe das Gegenteil zu
konstatieren. Nur Denkfragmente bleiben iibrig, die dann, weil ihnen die ge-
dankliche Uberzeugungskraft abgeht, in Fundamentalismus oder in #ufleren
Firnis umschlagen. Die Belastungen fiir den Einzelnen nehmen zu, weil keine
iberzeugende Synthese vorhanden ist. Deklamationen treten an ihre Stelle.

Der die Offentlichkeit beherrschende Religionsbegriff vermehrt die
Schwierigkeiten. Er stammt aus der vergleichenden Religionswissenschaft und
wird der Einmaligkeit des Christentums nicht gerecht. Der christliche Glaube
wird stillschweigend auf eine soziologisch erfassbare Kategorienwelt reduziert.
Die daraus erfliefenden Missverstindnisse sind wie ein schleichendes Ubel,
welches das Denken des Theologen nur zu leicht infiziert.72

Abstract

This article is an attempt to shed light on a more convincing foundation of the
natural law argument as it is referred in the magisterial teaching of the church. It
answers a request of Cardinal Ratzinger. Divergent elements taken from tran-
scendental philosophy, discourse ethics, and communitarian ethics are combined to
form a critical-constructive synthesis.

71 ,Fides et Ratio%, Nr. 97 scheut sich nicht, von blutleeren Wiederholungen zu sprechen.
Die vom kirchlichen Lehramt beschworene Allianz von Glaube und Vernunft ist allerdings ir-
gernisbeladen, mit stindigen Disharmonien muss gerechnet werden. Dies gilt insbesondere fiir
den interdiszipliniren Dialog. Das denkerische Instrumentarium des Theologen ist von relativer
Autonomie. Um das volle Sinnpotential der Natur hervordenken zu kénnen, muss allerdings der
Tatbestand gesichert sein.

72 Die Forderung nach Retheologisierung der Moraltheologie hat nur Sinn, wenn sie durch
eine philosophisch bedachte Theologie eingeldst wird. Im Ubrigen bliebe zu beachten, dass nicht
mit einem unspezifischen Religionsbegriff operiert werden darf, er wird der Exzellenz des
Christentums nicht gerecht.



	Natur in der Polarität von Offenbarung und säkularer Ethik : Kommunikationsbasis in pluraler Gesellschaft?

