
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 54 (2007)

Heft: 1-2

Artikel: Der philosophische Grundgedanke bei Heidegger und die Krise der
Moderne

Autor: Nielandt, Klaus

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760526

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760526
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Klaus Nielandt

Der philosophische Grundgedanke bei

Heidegger und die Krise der Moderne

1. Sein und Zeit: Der „Philosophische Gedanke"

1.1. Vorbemerkungen

„Jeder Denker denkt nur einen einzigen Gedanken."1 Dies schreibt Martin
Heidegger in seinem Werk über den griechischen Philosophen Heraklit. Obwohl
der Satz im Wesentlichen auf Heraklit und Nietzsche bezogen ist, meint
Heidegger damit jedoch auch sich selber. Denn sein Werk ist ebenfalls von
einem einzigen, alles fundierenden Gedanken durchzogen, den er den „Philosophischen

Gedanken" nennt. Fast jeder Satz oder jede Aussage des umfangreichen

Werkes Heideggers steht, wenn man es genauer betrachtet, in einem
direkten oder indirekten Bezug zu diesem Gedanken. Der Sonne gleich, befindet

er sich im Mittelpunkt seiner Philosophie. Ohne die profunde Kenntnis dieses

zentralen Punktes muß dem Leser das Werk Heideggers letztlich verschlossen

bleiben. Das hinreichende Verständnis jenes Grundgedankens gibt ihm gleichsam

erst den Schlüssel in die Hand, mit welchem er das Tor zur geistigen Welt
dieses Denkers zu öffnen vermag. Um welchen Gedanken handelt es sich hier?

Es ist der Gedanke der „Ontologischen Differenz" - nämlich, daß Sein nicht
Seiendes ist. Er ist nach Heideggers eigenem Bekunden weder besonders

verwickelt noch für den gemeinen Verstand schwer begreiflich. Trotzdem ist er
seiner Ansicht zufolge dem modernen Denken das Fremdeste und Fernste. Und
das, obwohl er zugleich der tiefste und fundamentalste Gedanke unserer
abendländischen Kultur ist. Man hört auch in der Zeit nach Heidegger nur sehr wenig

von ihm. Vielmehr scheint sich dessen Prophezeiung, daß sich das

metaphysische Denken im Zeitalter von Wissenschaft und Technik eher noch
verfestigt, zu bestätigen. Anstatt eine zunehmende Offenheit für die Ontologische
Differenz und die „Wahrheit des Seins" zu entwickeln, lebt der moderne
Mensch zumeist weiterhin und in der Regel noch fragloser im Zustand der

„Vergessung" als bisher. Vergessung besagt für Heidegger, daß die Menschen
nicht nur das Sein vergessen haben, sondern überdies auch noch vergessen, daß

sie es vergessen haben. Es existiert hier nicht einmal mehr ein Problembewußtsein.

Die „zeichenlose Wolke der Verdüsterung der Welt", die Pindar, sofern

man Heideggers Interpretation zu folgen bereit ist, schon vor über zweitausend

1 HEIDEGGER, Martin: Heraklit. 3. Aufl. Frankfurt a.M.: Klostermann 1994, 224.



60 Klaus Nielandt

Jahren entdeckte, und die sich seitdem nicht mehr von der Stelle bewegt hat,
scheint den gesamten Horizont des gesellschaftlichen Bewußtseins der
Menschen am Beginn des dritten Jahrtausends nach Christi Geburt zu überdecken.

Die Ontologische Differenz impliziert einen Rückgriff des Denkens auf das

tiefste Fundament des Menschseins. Hierbei vergegenwärtigt sich das philosophische

Denken Dimensionen, die dem gewöhnlichen Alltagsbewußtsein in
der Regel verborgen bleiben. Es hebt sie dabei im Zuge einer „fundamentalon-
tologischen" Reflexion aus ihrer Verborgenheit in die Unverborgenheit des

Gewußt- oder Bewußtseins. Das gewöhnlich vor dem Alltagsbewußtsein
liegende und dieses erst begründende, welches gemeinhin in der Verborgenheit
und aus der Verborgenheit heraus „west" - nämlich das „Sein" - wird durch
diesen tief greifenden Rückgriff jählings in die Blickbahn des Denkens
gebracht und damit überhaupt erst für das alltägliche Bewußtsein erschlossen.

Dies wäre im Folgenden eingehender darzulegen. Denn das Erschließen des

Seins ist kein gewöhnliches Erschließen. Es ist kein Objekt der Erkenntnis,
das so wie alle anderen Dinge des Alltags erschlossen werden kann.

1.2. Die „Lichtung " als das alle menschliche Wirklichkeit begründende „ Ur-Ereignis "

Die Ontologische Differenz basiert auf der Voraussetzung, daß sich im
Menschen und durch ihn überhaupt erst so etwas wie „Wirkliches" oder „Welt"
„lichtet", d.h. „hell" oder „bewußt" wird. Viele Jahrmillionen befand sich das

Wirkliche im Zustand absoluter Verborgenheit. Es gab - innerzeitlich
betrachtet - keine Instanz, die in der Lage war, das Universum ins „Licht" der
Gewußtheit oder der Bewußtheit zu bringen. Zeitlich betrachtet wußte das

Wirkliche nichts von sich selbst und „weste" über Jahrmillionen im Zustand

jener totalen Verborgenheit. Es gab für niemanden eine „Welt", auf die er sich
erkennend oder handelnd zu beziehen vermochte. Erst mit dem Auftreten des

Menschen kam es zu einer radikalen Veränderung in der Qualität des Wirklichen.

Zum ersten Mal überhaupt gab es mit dem Menschen ein Seiendes,
welches sich für Heidegger dadurch von anderem Seienden unterschied, daß es in
der Lage war, Wirkliches zu „lichten", d.h. es aus dem Zustand der bisherigen
absoluten Verborgenheit in den Zustand der Unverborgenheit, also in das

helle Licht der „Be- oder Gewusstheit" zu überführen. („Feuer immerdar
aufgehend, entzündend sich die Weiten, sich verlöschend die Weiten"2). Ein
Stein, ein Baum oder irgendein Alltagsgegenstand können nicht von sich oder
der Welt wissen. Jedoch der Mensch ist hierzu fähig. Durch sein Erscheinen

vollzog sich eine Zäsur in der Historie des Universums.3 Diese Grundtatsache

2 Heraklit zitiert in HEIDEGGER: Heraklit, 168.
3 Der Heideggersche Begriff der „Lichtung" stellt der hier vertretenen Auffassung zufolge

eine radikale Abstraktion dar, sowohl von der gesellschaftlich-empirischen als auch noch von der

kategorial-begrifflichen Bedingtheit menschlichen Welterfassens. Er abstrahiert selbst noch vom



Der philosophische Grundgedanke bei Heidegger 61

des „Gelichtet-Seins" von Welt durch den Menschen läßt sich bei genauem
Hinschauen nicht mehr verneinen. Die Frage zu stellen, ob ihm überhaupt
Wirkliches „hell" ist und er so etwas wie Wissen besitzt, wäre sogar absurd.

Denn ohne dieses „Heil-Sein" wäre für ihn absolut nichts. Er hätte keinerlei
Probleme und auch jedwedes Fragen wäre unmöglich. Ein solcher Zweifel
enthielte also in sich einen Widerspruch. Denn um überhaupt in der Lage zu
sein, die bloße Faktizität des „Daß" oder „Uberhaupt" unserer Bewußtheit

von Wirklichem zu bezweifeln, muß diese Bewußtheit vielmehr immer schon

„da" sein. Wer so fragt, beweist dadurch zugleich auch, daß ihm bereits etwas
bewußt ist. Darüber hinaus ist für den Menschen das Bewußtsein des bloßen
„Daß" des „Ihm-Hell-Seins" von Wirklichem unmittelbar erfahrbar. Es ist ihm
zumeist neben dem Bewußtsein der konkreten Einzeldinge des Alltags, die ihn
umgeben und die in der Regel seine gesamte Aufmerksamkeit beanspruchen,

gar nicht mehr explizit bewußt. Als die Ur-Erfahrung ist es jedoch grundlegend
für die Erfahrung der konkreten Gegenstände seiner Umgebung. Er erkennt es

quasi erst durch die Erfahrung der Einzeldinge hindurch. In Bezug auf diese

Einzeldinge könnte man sich, z.B. im Fall einer Sinnestäuschung, bezüglich
ihrer Faktizität letztlich noch irren. Wie bei einem in der Wüste umherirrenden

und vom Durst verwirrten Menschen, der ein Glas Wasser vor sich sieht,
das gar nicht existiert oder bei optischen Täuschungen, wie z.B. einer Spiegelung

von Gegenständen auf einer Wasserfläche, die irrtümlich als faktisch
vorhanden angesehen werden. Dies wäre nun hinsichtlich der grundlegenderen

Ur-Erfahrung des bloßen „Daß" des „Mir-Hell-Seins" von Wirklichem
prinzipiell nicht mehr möglich, weil sie alternativlos ist. Denn wenn ich mich
diesbezüglich täuschen würde, also das „Mir-Hell-Sein" von Wirklichem ein

Irrtum wäre und sie keine Faktizität hätte, wäre damit zugleich jedwede
Bewußtheit verschwunden. Es wäre hier überhaupt keine Täuschung mehr möglich,

weil keinerlei Bewußtheit mehr da wäre, die getäuscht werden könnte.
Um getäuscht werden zu können oder sich zu irren, ist bereits, um es mit
Heideggers Worten auszudrücken, die „Gelichtetheit" des Seienden eine
unerläßliche Voraussetzung. Sie ist - als die Ur-Erfahrung - grundlegender als

diejenige der konkreten Einzeldinge und verschwindet meistens unerkannt hinter
den uns im alltäglichen Lebenskampf vollauf beschäftigenden empirischen
Einzeldingen unserer Umwelt, die durch sie erst ins Licht des Be- oder
Gewußtseins gelangen. Heidegger schreibt in Sein und Zeit, daß wir als Menschen

in unser „Da" geworfen sind und überhaupt keine andere Wahl haben, als „da"
zu sein. Denn dieses „Gelichtet-Sein" des Wirklichen wird seiner Auffassung
zufolge nicht mehr vom Menschen selber (vom „Subjekt") in einem bewußten

Kantischen „Ich denke", als der „synthetischen Einheit der transzendentalen Apperzeption" und
bezieht sich letztlich nur noch auf das bloße „Daß", d.h. auf die bloße Faktizität des „Heil-Seins"
von Wirklichem für den Menschen im ausgedehnten Horizont von Raum und Zeit.



62 Klaus Nielandt

Akt willentlich herbeigeführt, sondern vielmehr durch das „Sein" im
Menschen und für den Menschen „ereignet". Es ist das „Ereignis der Lichtung".
Diese „Lichtung des Seins" ist die unabdingbare und unhintergehbare Voraussetzung

alles menschlichen Wissens. Was immer dem Menschen auch bewußt
wird, es kann ausschließlich nur im Horizont dieser Lichtung des Seins für ihn
„aufleuchten". Nicht nur der o. g. Zweifel hat hier den „metaphysischen Ort"
seines Hellwerdens, sondern auch die gesamte empirische (Außen- und Innen-)
Welt oder das Nachdenken über Gott oder Götter. Selbst noch das Wissen um
das Nichts hat diese Lichtung des Seins zu seiner Voraussetzung, weil der
Mensch ohne diese auch kein Wissen vom Nichts haben könnte. Ein Bewußtloser

hat überhaupt kein Wissen. Weder von der Welt, noch vom Nichts oder

von sich selbst als Wissendem. Sein Zustand ist - allerdings nur aus der Sicht
des Menschen, der im „Licht" der Lichtung steht - die absolute Verborgenheit
von allem. Er selbst weiß jedoch nicht einmal hiervon.

Obwohl für den Bewußtslosen absolut nichts „da" ist, ist das Nichts jedoch
keineswegs absolut. Es ist eben nur für ihn nichts, jedoch nicht schlechterdings
nichts. Denn es gibt ja das „Anwesen" von Wirklichem im Horizont unserer
Lichtung, das im Lall des Bewußtlosen nur ausbleibt. Gäbe es schlechterdings

nur nichts, so könnte auch nie etwas in der genannten Weise anwesen. Dieses

„Anwesen" oder „Aufgehen" alles Wirklichen für den Menschen haben

Heidegger zufolge bereits die Vorsokratiker als die Denker am Beginn des

abendländischen Denkens, deren Blick noch weniger durch fraglos gewordene
Grundgewißheiten verstellt war, gesehen. So ist für ihn das vernunftbegabte
„Urfeuer" des Heraklit, das „nach Maßen" aufflackert und ebenso wieder
verlöscht, identisch mit dem von ihm herausgearbeiteten lichtenden Sein. Auch
der griechische Begriff der „physis" meint seiner Ansicht nach das „von sich

aus Aufgehende" oder das „aufgehend-verweilende Walten" im Sinne des

Bewußt- oder Hellwerdens von Wirklichkeit für den Menschen im Horizont der

Lichtung des Seins. Die „physis" gerät als das Seiende oder Anwesende in die

Unverborgenheit der Lichtung.
Weil es die Lichtung des Wirklichen gibt, ist letztlich nicht nur Nichts,

sondern das Sein hat diesem gegenüber einen Vorrang, denn es erzeugt erst
jene Helligkeit oder Bewußtheit, in deren Licht auch das Nichts überhaupt
erst „anwesen" kann. Genau betrachtet ist diese Gelichtetheit der Welt oder
des Seienden in unmittelbarer Weise letztlich nur von jedem einzelnen
Menschen erfahrbar. Ob sie bei seinem alter ego auch erfahrbar wird, kann er
nicht empirisch unmittelbar überprüfen, weil er keinen direkten Zugang zu
dessen Erfahrungswelt hat. Allerdings wird kaum ein Mensch bezweifeln, daß

auch sein alter ego zu ähnlichen Erkenntnisleistungen fähig ist wie er selbst,
weil sonst kein sinnvolles Gespräch und keine Intersubjektivität zwischen
ihnen möglich wäre. Jedoch reicht hier allein die unmittelbare Erfahrung des



Der philosophische Grundgedanke bei Heidegger 63

Heil-Seins von „Welt" für das Individuum vollkommen aus, um die Gewißheit
hinsichtlich der Faktizität des bloßen „Daß" der Lichtung zu erlangen.

Damit ist die erste der argumentativen Säulen, auf denen die Ontologische
Differenz ruht, herausgearbeitet: Nämlich die Unerläßlichkeit der Lichtung,
ohne die überhaupt nichts Wirkliches „anwesen" könnte. Die „Lichtung" ist
hier das allesbegründende Ur-Ereignis, durch das überhaupt erst „Welt" und
„Wirklichkeit" (Seiendes) im unendlichen Horizont von Raum und Zeit „hell"
oder „bewusst" wird. Erst durch sie gelangt das Seiende in den Zustand der

Unverborgenheit (aletheia).

1.3. Die Nichtidentität von Sein und Seiendem im „Ur-Ereignis" der „Lichtung"

Die zweite, unmittelbar hierauf aufbauende Säule der Argumentation bezüglich

der Ontologischen Differenz besteht nun für Heidegger darin, daß das

„lichtende Sein" nie mit dem von ihm „gelichteten" Seienden identisch ist,
weil es dieses als das „Lichtende" überhaupt erst in die Unverborgenheit
„aufgehen" läßt. („Diese Weltordnung hier hat nicht der Götter noch der
Menschen einer geschaffen, sondern sie war immer und ist und wird immerdar
sein: immer-lebendes Feuer aufflammend nach Maßen und verlöschend nach

Maßen"4). Als die Unverborgenheit überhaupt erst „lichtende" Instanz ist es

dieser deshalb auf verborgene Weise immer schon „vorgängig" und kann somit
auch nie innerhalb des unendlichen Raum-Zeit-Horizontes der Unverborgenheit

aufgefunden werden. Wann immer dem Menschen Seiendes hell wird, hat
das „vorgängig lichtende" Sein es bereits „gelichtet". Es ist demnach kein in
seinem eigenen „Licht" „Gelichtetes" mehr, sondern vielmehr die selber auf
unerfaßliche Weise „vorgängige" „Quelle" derjenigen Helle, in die es alles
Seiende stellt, wenn dies dem Menschen in Raum und Zeit „an- oder abwest". Als
ein bereits Gelichtetes könnte es nie zugleich auch noch die „Quelle" desjenigen

„Lichtes" sein, in dessen Helle es hier immer schon stünde. Verortete man
diese „Quelle" der Lichtung - als etwas Seiendes - innerhalb des von ihr in die

Unverborgenheit gebrachten raumzeitlichen Lichtungshorizontes, dann wäre
dieser absurder Weise vor seiner eigenen „Quelle" da. Eine innerzeitliche
Quelle könnte demnach nie der Ursprung der Lichtung sein. Als etwas Seiendes

wäre sie immer schon vom Sein, als der wahren „Quelle" alles Heil-Seins
für den Menschen, „gelichtet". Wenn ihm das „Licht" der Lichtung aufscheint,
steht für den Menschen also ausschließlich Seiendes in der Sicht - niemals aber
das „vorgängig-lichtende" Sein selber. Dieses entzieht sich vielmehr als die

„abwesende Gegenwart" jedes Mal seiner eigenen Helle, deren Horizont es

nicht verlassen kann, um sich selber quasi von außen auch noch bei seinem

eigenen „Lichten" zu „lichten". Es bleibt als das vom verborgenen „Ungeheu-

4 SNELL, Bruno: Heraklit Fragmente. 11. Aufl. Zürich: Artemis und Winkler 1995, 15.



64 Klaus Nielandt

ren" ins „Geheure" des Raumzeitlichen „blickende" immer auf die

„Binnenperspektive" dieses von ihm erst gelichteten, unendlichen Raum-Zeit-Horizontes

begrenzt. Auch das „Ereignen" des Ereignisses der Lichtung ereignet
sich demnach nie innerhalb des von ihm selber erst „ereigneten" Horizontes,
sondern geht diesem auf unerfaßliche Weise immer schon voraus. Als ein
innerzeitliches Ereignis stünde es nämlich als ein erkennbares Gelichtetes bereits
im Licht der sich in Wahrheit schon längst „ereigneten" Lichtung: Wenn also,

um es mit der Begrifflichkeit der Vorsokratiker zu formulieren, „Unverbor-
genheit" ihr eigenes „Aufgehen" beobachten und erkennen („entbergen")
könnte, wäre sie hier in Wahrheit immer schon vor diesem vermeintlichen
Erfassen ihrer eigenen Genese „aufgegangen". Das „Aufgehen" des unendlich
ausgedehnten, raumzeitlichen Horizontes der Unverborgenheit insgesamt
vollzieht sich mithin nie als ein zeitliches Geschehnis innerhalb dieser selbst,
sondern die Unverborgenheit „öffnet" sich gemäß Heideggers Heraklitausle-

gung vielmehr auf eine Weise aus dem Verborgenen heraus, die selbst nicht
mehr in die „Sicht" des absolut auf die Binnenperspektive des ausgedehnten
Horizontes der Unverborgenheit fixierten Menschen geraten kann: „Das
Aufgehen als das, was überhaupt das gelichtete Offene für ein Erscheinen gewährt,
tritt selbst in allem Erscheinen und in jedem Erscheinenden zurück und ist
nicht ein Erscheinendes unter anderen."5 Der Mensch weiß hier innerhalb
seiner Binnensicht nur noch, „daß" und „ob" die Lichtung sich ereignet, jedoch
nicht mehr von „woher" und auf welche Art und Weise. Weil Unverborgenheit

sich hier grundsätzlich nicht mehr zu hintergehen und sich nicht mehr in
einem noch umfassenderen Horizont zu „lichten" vermag, bleibt sie sich hier
selber letztlich absolut verborgen. Sie grenzt weder an eine vermeintlich
transzendente Hinterwelt noch an ein transzendentes Reich der Ideen, ebenso wenig

auch an einen leeren Raum bzw. eine leere Zeit, d.h. an das Nichts oder an
eine transzendente Ich-Substanz, die gar keine wirkliche Transzendenz mehr
besitzen, weil sie bei genauer Hinsicht etwas noch innerhalb der Unverborgenheit

Anwesendes darstellen, sondern „grenzt" vielmehr ausschließlich und
unmittelbar an die Verborgenheit, die sie gleichwohl nie entbergend einzuholen

vermag - aus der sie jedoch auf rätselhaft-unergründliche Weise „aufgegangen"

ist. Unverborgenheit und Verborgenheit erweisen sich hier für Heraklit
in der „Fügung" als untrennbar miteinander verbunden.

Das lichtende Sein und das hiervon gelichtete Seiende sind somit nichtidentisch.

Dies besagt die Ontologische Differenz. Deshalb heißt Heideggers Hauptwerk

auch Sein und Zeit und nicht Zeit und Sein. Wer sich anmaßt, das Sein als

die „Transzendenz schlechthin" zu erkennen und beim Namen zu nennen, hat

- ohne es zu bemerken - immer schon „gelichtetes" Seiendes vor sich - keinesfalls

aber das dies auf unerfaßliche Weise „vorgängig lichtende" Sein selbst.

5 HEIDEGGER: Heraklit, 142.



Der philosophische Grundgedanke bei Heidegger 65

Verkürzte man das Sein - wie sehr oft in der Philosophiegeschichte geschehen

- unkritisch zu einem Seienden, hat man es bereits in seiner Wahrheit verfehlt.
Diese „Wahrheit des Seins" zu sagen ist Heideggers ureigenstes Anliegen. Es ist
ein Sagen der Unsagbarkeit eines Namenlosen, das deshalb für das gewöhnliche
Denken so schwer zu erfassen ist, weil es selbst nie in seiner eigenen Helle
anwest und somit leicht in „Vergessenheit" gerät. („So vieler Worte ich gehört
habe, keiner kommt so weit zu erkennen, daß das Weise etwas von allem

Getrenntes ist."6). Das Sagen des Unsagbaren ist für Heidegger letztlich kein
Reden mehr, sondern ein „Erschweigen". Weil es nie in der „Helle" seiner

eigenen Lichtung steht, kann es folglich auch nie „innerweltlich" - also weder

zeitlich noch kausal - zureichend begriffen werden. Es zu denken versuchen

hieße, aus dem gelichteten Horizont der Welt heraus zu „springen" ins Uner-
faßliche und Grundlose des Verborgenen. Im „Ur-Sprung" läßt das Sein sich

hier nur noch scheiternd, d.h. im Bedenken seiner Undenkharkeit als das

UrGeheimnis oder Ur-Rätsel erfassen. Das lichtende Sein ist für Heidegger

„in Beziehung auf das Ganze des Seienden die alles umgebende, für alles sich
öffnende und allem sich entgegnende Gegend: die Gegenwart, in die alles und jedes
versammelt und verwahrt ist; aus der her [...] jegliches aufgeht und sein Hervorgehen

und sein Untergehen, sein Erscheinen und Verschwinden, empfängt."

Der Logos (das Sein) ist für Heidegger die selber

„abwesende Gegenwart [...] in der alles anwest und abwest [...] und der nur [...] aus

ihm selbst her gegnet und niemals aus dem vereinzelten Seienden, auch nie aus
diesem allem zusammen errechnet und erlangt werden kann. Hier waltet der

ursprüngliche Unterschied zwischen dem Seienden und dem Sein [...]. Heraklit und
auch die frühen Denker ahnen diese rätselhafte Nähe des Seins, das gegenwärtig
ist und doch abwesend."7

Wir wissen offenbar nur, „dass" wir erkennen, aber nicht mehr, wer oder was

wir als dieses Erkennende sind. („Dem Menschen ist seine Eigenart sein

Dämon"; oder in der Heideggerschen Ubersetzung: „Der Mensch wohnt, sofern er
Mensch ist, in der Nähe Gottes."8). Das „Stehen in der Lichtung des Seins"

charakterisiert für Heidegger unsere „Ek-sistenz". „Ek-sistieren" bedeutet für
ihn das „Hinausstehen" des Menschen in die (unerfaßliche) Wahrheit des Seins.

Nun beansprucht Heidegger augenscheinlich, bezüglich der Entdeckung
der Ontologischen Differenz, der erste Denker zu sein, der diesen Philosophischen

Gedanken über 2000 Jahre nach den Griechen wieder aus der Verborgenheit

zurück in die Offenheit des Gewußtseins gehoben hat. Bei dem also

zum ersten Mal nach dieser langen Zeit, die er das „Zeitalter der Metaphysik"

6 SNELL: Heraklit Fragmente, 33.
7 HEIDEGGER: Heraklit, 338-339.
8 HEIDEGGER, Martin: Über den Humanismus. Frankfurt a.M.: Klostermann 1949, 45.



66 Klaus Nielandt

nennt, die „Wahrheit des Seins" wieder für den Menschen „anwest". Dies ist
meines Erachtens jedoch zweifelhaft, weil vor ihm Immanuel Kant sowie
neben ihm auch Karl Jaspers diesen Gedanken bereits gedacht haben. Er unterstellt

sowohl Kant als auch Jaspers fälschlicherweise, eine Subjekttheorie
aufgestellt zu haben, die dieses unkritisch in die Immanenz des Lichtungshorizontes

verlagert und es zu einem innerweltlich Seienden verdinglicht. Das ist

jedoch bei genauerem Hinschauen fragwürdig: Denn auch bei Kant ist - ähnlich

wie bei Heidegger - der Wissende, sobald sich ihm Gewußtes „lichtet",
diesem gegenüber als die „transzendentale Bedingung seiner Möglichkeit"
immer schon auf scheiternde Weise „vorgängig". Das „transzendentale Subjekt",
als das „Bewußtsein überhaupt", ist auch hier die nur noch hinsichtlich ihres

bloßen „Daß", jedoch nicht mehr in ihrer Inhaltlichkeit (in ihrem „Was")
erfaßbare „Quelle" jedweden Heil-Werdens von Wirklichkeit für den Menschen,
die selbst nicht mehr in der Immanenz des von ihr erst vorgestellten, unendlichen

und einheitlichen Raum-Zeit-Horizontes angesiedelt ist. Als das „Apri-
ori" ist das transzendentale Ich für ihn kein Substanzbegriff, wie es von vielen

Kantinterpreten angenommen wird. Er will keine Theorie des Subjektes
aufstellen, sondern denkt das transzendentale „Ich" oder „Selbst" nur formal als

logische Funktion der Einheit all unserer Erfahrungen. Er sieht durchaus den

zirkelhaften Charakter, der bei der Selbstbegründung des Erkenntnissubjektes
entsteht, weil es sich dabei als die begründende Instanz immer schon voraussetzen

muß: Das „bestimmende Selbst" ist hier nur

„die einfache und für sich selbst an Inhalt gänzlich leere Vorstellung: Ich, von
der man nicht einmal sagen kann, daß sie ein Begriff sei, sondern ein bloßes

Bewußtsein, das alle Begriffe begleitet. Durch dieses Ich, oder Er, oder Es (das

Ding), welches denkt, wird nun nichts weiter, als ein transzendentales Subjekt
der Gedanken vorgestellt X, welches nur durch die Gedanken, die seine Prädikate

sind, erkannt wird, und wovon wir abgesondert, niemals den mindesten

Begriff haben können; um welches wir uns daher in einem beständigen Zirkel
herumdrehen, indem wir uns seiner Vorstellung jederzeit schon bedienen müssen,

um irgend etwas von ihm zu urteilen".9

Das Denken kann sich Kant zufolge nicht mehr hintergehen, weil auch dieses

Hintergehen wieder nur denkend erfolgen könnte.
Sein „transzendentales Subjekt" ist - entgegen Heideggers Interpretation -

keine unabhängig und abgesondert von der „Sinnenwelt" existierende Ich-Substanz

wie im Idealismus, die einem von ihm abgesonderten Objekt gegenübersteht,

sondern als das „Ich denke" bloß die Funktion der Einheit unserer gesamten

Erfahrung, die, wenn sie nicht von Sinneseindrücken affiziert würde,
vollständig verschwände (wie z.B. bei einer Ohnmacht):

9 KANT, Immanuel: Kritik der reinen Vernunft (B). 5. Aufl. Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1956,

404-405.



Der philosophische Grundgedanke bei Heidegger 67

„Die Identität des reinen Selbstbewußtseins manifestiert sich in der Synthesis des

in der Anschauung Gegebenen zur Einheit des Bewußtseins. Ich bin mir des

identischen Selbst bewußt, weil ich die mir gegebenen Vorstellungen als ,meine'
Vorstellungen zu einer Einheit zusammenfasse"10. Ich bin mir „[...] in der

synthetischen ursprünglichen Einheit der Apperzeption bewußt, nicht wie ich
mir erscheine, noch wie ich an mir selbst bin, sondern nur daß ich bin [...]. Das

bestimmende Selbst ist rein für sich kein Gegenstand der Erkenntnis, nur die

Form alles Vorstellens."11

Hierzu schreibt Heidegger in Sein und Zeit:

„das ,Ich denke' ist kein Vorgestelltes, sondern die formale Struktur des Vorstellens

als solchen, wodurch so etwas wie Vorgestelltes erst möglich wird [...]. Das

Positive an der Kantischen Analyse ist ein Doppeltes: einmal sieht er die Unmöglichkeit

der ontischen Rückführung des Ich auf eine Substanz, zum anderen hält
er das Ich als ,Ich denke' fest. Gleichwohl faßt er dieses Ich wieder als Subjekt
und damit in einem ontologisch unangemessenen Sinne. Denn der ontologische
Begriff des Subjekts charakterisiert nicht die Selbstheit des Ich qua Selbst, sondern
die Selbigkeit und Beständigkeit eines immer schon Vorhandenen. Das Ich ontologisch

als Subjekt zu bestimmen, besagt, es als ein immer schon Vorhandenes
ansetzen. Das Sein des Ich wird verstanden als Realität der res cogitans."12

Hier wird das bloß formal-logische Kantische „Daß" des „Ich denke" wieder

zu etwas beständig in der Zeit existierenden Vorhandenem, welches nicht mehr
ausschließlich bezüglich seines „Daß" erfaßt wird, sondern überdies unkantisch
auch eine inhaltliche Bestimmung als etwas innerzeitlich Vorhandenes erhält.
Heidegger verlagert hier auf unkantische Weise das transzendentale „X" in
dessen eigene - von dieser überhaupt erst „gelichtete" - zeitliche Immanenz, wo
es, wie bereits erörtert, als etwas von seinem eigenen Vorstellen Vorgestelltes
bereits nicht mehr das dieses als ein solcherart innerzeitlich Vorhandenes
vorstellende „X" selber sein könnte. Er übersieht, daß der Kantische Begriff des

„Subjektes" hier nur noch der notgedrungene sprachliche „Platzhalter" für ein

ausschließlich scheiternd zu erfassendes, außerzeitliches „X" ist.
Auch Jaspers stellt den Philosophischen Gedanken ins Zentrum seiner

Philosophie. Er nennt ihn die „philosophische Grundoperation", die im Zuge
einer dialektischen Selbstnegation unseres Erkenntnisvermögens zur „Seinserhellung"

führt:

„Das Umgreifende, das wir sind - nennen wir es unser Dasein oder das Bewußtsein

oder den Geist - können wir nicht erfassen wie ein Etwas in der Welt, das

uns vorkommt. Es ist vielmehr das, worin alles Andere uns vorkommt. Wir
erkennen es überhaupt nicht angemessen als einen Gegenstand; sondern wir wer-

10 KANT, Immanuel, zitiert in EISLER: Kant-Lexikon. Hildesheim: Olms 1989, 246.
11 KANT, Immanuel, zitiert in EISLER: Kant-Lexikon, 246.
12 HEIDEGGER, Martin: Sein und Zeit. 16. Aufl., Tübingen: Niemeyer 1986, 319-320.



68 Klaus Nielandt

den seiner inné als Grenze. Dieser uns vergewissernd, verlassen wir das deutliche,

weil gegenständliche, durch Unterscheidung von anderen ebenso bekannten

Gegenständen bestimmte Wissen von Etwas. Wir möchten gleichsam über uns
hinaus, außerhalb unserer Selbst stehen, um uns zusehend erst zu sehen, was wir
sind; aber in diesem vermeintlichen Zusehen sind und bleiben wir immer
zugleich in das gebannt, das wir wie von außen sehen möchten."13

Der Mensch bleibt für Jaspers absolut auf die Binnenperspektive seines eigenen

Lichtungshorizontes eingeschränkt. Das Jaspersche „Erkenntnissubjekt"

vermag sich beim Versuch seiner Selbsterkenntnis nicht mehr zu „überholen",

um sich selbst - quasi von außen - vollständig zu einem Objekt unter anderen

Objekten innerhalb des von ihm gelichteten, raumzeitlich ausgedehnten
Horizontes seiner eigenen Immanenz zu reduzieren. Um sich selbst als ein solcherart

innerzeitliches Ding objektivieren zu können, müßte, im Heideggerschen
Duktus formuliert, das „Licht" des lichtenden Seins immer schon „vorgängig"
aufgeschienen sein, weil ohne dieses das in Raum und Zeit Objektivierte nicht
als Unverborgenes in der Helle des Be- oder Gewußtseins stehen würde. Das

Jaspersche Erkenntnissubjekt ist also, ähnlich wie das „lichtende Sein" bei

Heidegger, als die lichtende Instanz allem innerweltlich Seienden gegenüber
immer schon (scheiternd) vorgängig. Als das „Umgreifende" vermag das

Jaspersche „Subjekt" sich nicht noch einmal selbst zu umgreifen. Denn als ein

von sich selbst Umgriffenes wäre es bereits nicht mehr das Umgreifende
selbst, das sich vielmehr in diesem Fall hier auch bereits wieder voraussetzen
müßte. Als das sich permanent Entziehende bleibt es jeder menschlichen
Erkenntnis - also auch der Selbsterkenntnis - vorgängig. Es kann für Jaspers
deshalb nur noch „scheiternd", d.h. in der Reflexion über das eigene Unvermögen,

sich selber begrifflich (rational) „einzuholen" und sich zu einem Objekt
seiner eignen Immanenz zu reduzieren, erfaßt werden. Dies ist eine paradoxe

Aufgabe des Denkens. Denn es muß hier etwas gedacht werden, was prinzipiell
nicht denkbar ist. Es verbleibt dem Denken hier nur noch seine Selbstnegation

in der Vorstellung der Unvorstellbarkeit des „Umgreifenden", des Seins oder
des Kantischen „X" in Gestalt des „Bewußtseins überhaupt". Im Anwesen dieses

Scheiterns keimt zugleich auch das Bewußtsein um das „Sein" oder des

„Umgreifenden" als des nichtimmanenten „Ganz Anderen" auf. („Das Eine,
das einzig Zu-wissende, dem Gesagtwerden versagt es und es gibt sich doch dar

zugleich, als das Sagbare im Namen des Aufgehend-Leuchtenden."14).
Im Horizont des von ihm überblickbaren Unverborgenen vermag sich der

Mensch als Erkennender also selbst nicht mehr vollständig aufzufinden. („Der
Seele Grenzen dürftest du nicht ausfindig machen, auch wenn du gehst und je-

13 JASPERS, Karl: Vernunft und Existenz. München: Piper 1973, 37-38.
14 HEIDEGGER: Heraklit, 248.



Der philosophische Grundgedanke bei Heidegger 69

den Weg dahinwanderst; einen so tiefen Logos hat sie."15). Durch einen

ausschließenden Erkenntnisakt wird er bei dem Versuch einer Selbsterkenntnis
über den gesamten Horizont des von ihm gelichteten Unverborgenen hinaus
verwiesen in die absolute Verborgenheit. Die „Vorgängigkeit" des lichtenden
Seins ist schlechterdings unvorstellbar. Obwohl das Wort Vorgängigkeit hier
etwas Innerzeitliches suggeriert, steht es „außerhalb" jeder Zeitlichkeit und
Vorstellbarkeit. Es ist nur durch einen negativ-paradoxen „Ur-Sprung" in die

absolute Ver-borgenheit, d.h. in seiner Unausdenklichkeit, zu denken. Nur
auf diese Weise kann ein Sterblicher sich der Transzendenz nähern. Dies hat

Heidegger mit dem paradoxen Begriff der „abwesenden Gegenwart" des

lichtenden Seins gemeint. Kein Vorstellen und kein Wort vermag in diesen
Bereich der absoluten Verborgenheit vorzudringen. Deshalb ergibt sich diese

widersinnige Begrifflichkeit, die sprechend das Unaussprechliche zu sagen
versucht, und deshalb ist für Heidegger neben dem Dichterischen letztlich das Er-
schweigen die höchste Form des Redens (allerdings unterschätzt er hier die

Ausdrucksmöglichkeiten der Kunst. Vor allem die der Musik).
Der Mensch wird sich selber immer eine Frage bleiben. Er kann durchaus -

an der äußersten Grenze seines Erkennenkönnens - im Zuge einer ausschließenden

Denkoperation mit Gewißheit erfassen, daß er als Erkennender letztlich
kein innerweltlich Seiendes mehr ist. In keinem der unendlich vielen Punkte
oder Orte innerhalb seines ausgedehnten Lichtungshorizontes kann er sich
selber auffinden, weil sich ihm all diese Punkte oder Orte bereits immer schon

„gelichtet" haben. Weil er hierdurch die Unauffindbarkeit seiner Selbst als der

lichtenden Instanz beweisen kann, wird er gezwungen, diese ins ihm unerfaß-
liche „Transzendente" zu verlagern. Denn mit diesem ausschließenden Denkakt
verschwindet ja die Lichtung (Unverborgenheit) selber nicht. Sie bleibt ihm
vielmehr in der Ur-Erfahrung des bloßen „Daß" der Gelichtetheit des Seienden -
welche ihm letztlich auch diesen „negativen" Denkakt überhaupt erst ermöglicht

- erhalten. Aus dem ausgedehnt-einheitlichen Horizont des gelichteten
Seienden führt demnach kein erfaßbarer Weg hinaus zum „lichtenden Sein" -
sondern nur ein scheiternder „Ur-Sprung" ins Verborgene. Sobald sich dem
Menschen Welt als „physis" lichtet, ist das Problem der Transzendenz des

„Ursprungs" dieser Gelichtetheit schon mitgesetzt. [„Der (geheure) Aufenthalt ist
dem Menschen das Offene für die Anwesung des Gottes (des Un-geheuren)."16].

Betrachtet man die Ausführungen von Heidegger, Kant oder Jaspers

genauer, so zeigt sich hier, trotz aller Unterschiedlichkeit, als ihr gemeinsamer
Wesenskern letztlich stets derselbe ausschließende Grundgedanke, der von
ihnen nur in jeweils anderer Begrifflichkeit dargelegt wird. Es handelt sich in
allen drei Fällen um den von Heidegger so bezeichneten „Philosophischen Ge-

15 WEISCHEDEL, Wilhelm: Die philosophische Hintertreppe. 26. Aufl. München: dtv 1996, 26.
1(1 HEIDEGGER: Über den Humanismus, 47.



70 Klaus Nielandt

danken", der das Denken zu seiner Selbstnegation nötigt und es scheiternd ins

Unvorstellbare des „Seins", des „Umgreifenden" oder des Kantischen „X" -
zwischen denen aufgrund dieser Unvorstellbarkeit letztlich überhaupt kein
denkbarer Unterschied mehr bestehen kann - hineintreibt. Der „Philosophische

Gedanke" offenbart sich hier als der mythische Ur-Gedanke schlechthin,
der alles andere begründet und unser Denken scheiternd in den grundlosen
„Ab-Grund" der Welt und des Menschseins zurückführt. Er steht in seiner

Tiefe für Heidegger sichtbar am Anfang des abendländischen Denkens und
wurde erst später von einer zusehends einem hybriden innerweltlichen
Machbarkeitsdenken anheim gefallen Kultur vergessen.

Wenn man nun nach der Form fragt, in welcher die Lichtung das Wirkliche

für den Menschen „aufgehen" läßt, so lassen sich meines Erachtens die

Ausgedehntheit und die Einheit des Selbstbewußtseins als die grundlegenden
Merkmale der Unverborgenheit aufzeigen. Die unendliche Ausgedehntheit

von Raum und Zeit bildet nach Heidegger für alles Seiende das „Worinnen", in
welchem es überhaupt erst aufgehend-verweilend anwest, während die

formallogische Einheit des Selbstbewußtseins für Kant erst die „ Versammlung" dieses

Anwesenden im ausgedehnten Wissens-Horizont ein und desselben „Subjektes"

ermöglicht. („Das Einzig-Eine-Einende-Einige, das allein im eigentlichen
Wissen Gegenwärtige, der Sammlung erwehrt es sich und Sammlung gewährt
es im Namen des Zeus."17). Dadurch erst wird das in Raum und Zeit Aufscheinende

zu „meiner" Erfahrung, d.h. zur Erfahrung eines mit sich identischen
„Selbst", welches auf dieser Grundlage nunmehr erst die kategoriale Klassifizierung

und Ausdifferenzierung des in Raum und Zeit Aufscheinenden
vorzunehmen vermag. („Das Feuer ist vernunftbegabt."18).

1.4. Die „erhabene Dimension" des uneinholbaren, nie vom Menschen jemals
denkend oder handelnd zu „übermächtigenden"Seins

Nach dieser zweiten argumentativen Säule des Philosophischen Gedankens, in
Gestalt der Ontologischen Differenz, besteht nun die dritte in der Einsicht,
daß das Sein als das sich dem Erkennen ständig Entziehende etwas über alles

menschliche Denken und über alle Kritik „Erhabenes" ist. Hierauf gründet
sich das Bewußtsein des „überrationalen" Charakters des „lichtenden Seins".

Das Scheitern am Sein führt das Denken nicht bloß ins Irrationale, sondern
vielmehr ins „Über-Rationale", weil es jedes menschliche (rationale) Maß

sprengt (übersteigt). Als Irrationales wäre es nämlich etwas, das - gemessen am
Maßstab der Vernunft - diesem nicht gerecht werden würde, d.h. etwas, das

an die Ansprüche rationaler Ordnung oder Regelhaftigkeit nicht heranreicht.
Auf ein solches blickt der erkennende Mensch immer schon herab und denkt

17 HEIDEGGER: Heraklit, 376.
18 SNELL: Heraklit Fragmente, 23.



Der philosophische Grundgedanke bei Heidegger 71

immer schon hierüber hinaus. Es steht also unterhalb jeder rationalen Ordnung
und wird auch erst gemessen am Maßstab der Ratio als Irrationales erkennbar.
Zum alle menschliche Vernunft übersteigenden „Ab-Grund" der Lichtung des

Seins jedoch blickt der Mensch notwendig - absolut scheiternd - „hinauf,
weil sein Denken nie an diesen heranreicht. Er steht als die „Transzendenz" -
in welcher Weise auch immer - „über" jedweder Rationalität. Das im
Bewußtwerden des Scheiterns aufleuchtende Sein ist dieser gegenüber immer ein
ihr übergeordnetes „Mehr" und nicht, wie das Irrationale, etwas ihr
Untergeordnetes. Heidegger nennt es das „Heilige". Könnte der Mensch dieses „Heilige"

ebenso als Vernunft- und sinnlos abqualifizieren wie das Irrationale,
stünde er damit - quasi als „Richter" mit dem Maßstab der Vernunft - wieder
über diesem (ähnlich wie bei Kant das Subjekt über dem Objekt steht und es

mit dem Maßstab seiner Vernunft beurteilt) und nicht „unter" dem Heiligen.
Als das prinzipiell uneinholbare „Vorgängige" jedweden Heil-Werdens von
Welt zeigt das Sein sich in der Erfahrung des Scheiterns unseres Vernunftvermögens

für Kant als das „Erhabene", „Übervernünftige" oder „Göttliche",
gegenüber dem der Mensch nach Heraklits Worten „ein Affe an Weisheit" ist.

Wer glaubt, das transzendente „Heilige" mit dem Maßstab seiner Vernunft
messen und es - wie z.B. das Irrationale - als Konsequenz dieser Messung als

Unvollkommen oder Widervernünftig abqualifizieren zu können, hat es in
Wahrheit bereits wieder verdinglicht. Jede spekulative Vorstellung, daß das

Sein, gemessen am idealen Maßstab der Vernunft, etwas Unvollkommenes sein

könnte, greift also zu kurz und wird der Erhabenheit des Heiligen nie gerecht.
Der „Ur-Sprung" ist, wie sich zeigte, nie unter die Begrifflichkeit der menschlichen

Vernunft subsumierbar und nie einholbar. Versuchte man es, geriete

man in die Irre und täte ihm Gewalt an. Auch die perfekteste vom Menschen

vorgestellte Welt würde als etwas vorgestelltes Innerzeitliches nie an den
erhabenen „Ur-Sprung" heranreichen. („Wie ein wüst hingeschütteter Misthaufen
ist die schönste, vollkommenste Welt."19). Das erkennende „X" ist, wie Kant
schreibt, als das „Erhabene" von keiner meß- und kritisierbaren Größe mehr,
sondern vielmehr „schlechthin groß". Vom „Heiligen" her erhält der Mensch

überhaupt erst seinen rational-kategorialen Maßstab, der ihn in die Lage
versetzt, die Welt des Seienden begrifflich einzuteilen oder sie praktisch-sittlich
zu beurteilen. Der offene, allesumgreifende, über jedwedes menschliche
Wissenkönnen erhabene Horizont des „Heiligen" ist hier das Höchste überhaupt.
Höher noch als „alle Vernunft". („Der weiseste Mensch erscheint neben Gott
wie ein Affe an Weisheit, Schönheit und in allem sonst."20).

Wenn man zusammenfassend die drei Säulen bezüglich des Philosophischen
Gedankens in ihrem Wesenskern betrachtet, zeigt sich hierbei die alles umfas-

19 SNELL: Heraklit Fragmente, 37.
20 SNELL: Haraklit Fragmente, 27.



72 Klaus Nielandt

sende Evidenz der Argumentation, die sich letztlich als negativ-dialektischer
Aufstieg des Denkens in den Bereich des Göttlich-Religiösen kennzeichnen läßt:

1. Das Hell- oder Gelichtet-Sein von Seiendem im ausgedehnten Horizont
der Zeitlichkeit für den Menschen ist ein alles fundierendes und nicht mehr
wegdenkbares Faktum.

2. Im Bereich des Erkennbaren (Seienden) kann sich der Mensch letztlich
nie selber ganz auffinden, weil dieses sich ihm immer schon „gelichtet" hat.

3. Durch diesen ausschließenden Denkakt wird er als das „lichtende Sein"

mit Notwendigkeit und auf unvorstellbare Weise - im Zuge eines scheiternden

„Ur-Sprungs" - über den unendlichen Raumzeithorizont des Ihm-Erkennba-

ren hinausgetrieben in Richtung auf das über jedwedes menschliche Wissen

schlechterdings „erhabene" Höchste überhaupt (die Gottheit).

2. Zeit und Sein: Der Horizont der „Metaphysik"

2.1. Die Identität von Sein und Seiendem im verabsolutierten Zeithorizont der

Metaphysik als Folge der Abwendung von der „Lichtung"

Der Philosophische Gedanke verweist uns, wie im bisherigen aufgezeigt wurde,
auf den offenen Horizont des „Heiligen" oder „Erhabenen". Damit steht er im
kritischen Gegensatz zum geschlossenen Horizont der Metaphysik, deren

Uberwindung wohl als die zentrale Intention der Philosophie Martin
Heideggers verstanden werden kann. In der Metaphysik maßt sich das

menschliche Denken seiner Sicht zufolge an, die Totalität des Seins zu überblicken

und sich ihrer durch die „Machenschaft" des technischen Denkens und
Handelns bemächtigen zu können. Der Mensch glaubt hier, in der Lage zu sein,
sich gleichsam außerhalb der Totalität des Seins stellen und dieses von einer

„gottgleichen" Warte aus insgesamt zum Objekt seiner Betrachtung reduzieren

zu können. Ohne jedwedes Bewußtsein für den Philosophischen Gedanken und die

damit verbundene Ontologische Differenz, verabsolutiert das metaphysische
Denken den zeitlichen Lichtungshorizont und identifiziert dabei unkritisch das

Sein mit dem Seienden. Das Seiende im Ganzen ist ihm identisch mit dem Sein,

weil ihm das Faktum der Gelichtetheit des Seienden nicht mehr anwest und auch

nicht mehr fragwürdig wird. („Aus Mangel an Vertrautheit entgeht das meiste

Göttliche dem Erkennen."21). Es bleibt dadurch in seinem SeinsVerständnis oder

seiner Seinsauslegung absolut auf den Horizont des Seienden begrenzt:

„Was ist Metaphysik? Sie denkt das Seiende als das Seiende. Überall wo gefragt
wird, was das Seiende sei, steht Seiendes als solches in der Sicht. Das metaphysische
Vorstellen verdankt diese Sicht der Lichtung des Seins. Das Licht, d.h. dasjenige,

was solches Denken als Licht erfährt, kommt selbst nicht mehr in die Sicht dieses

Denkens; denn es stellt das Seiende stets und nur in der Hinsicht auf das Seiende

21 SNELL: Heraklit Fragmente, 29.



Der philosophische Grundgedanke bei Heidegger 73

vor. Aus dieser Hinsicht fragt das metaphysische Denken allerdings nach der
seienden Quelle und nach einem Urheber des Lichts. Wie auch immer das Seiende

ausgelegt werden mag, ob als Geist im Sinne des Spiritualismus, ob als Stoff und
Kraft im Sinne des Materialismus, ob als Werden und Leben, ob als Wille, ob als

Substanz, ob als Subjekt, ob als Energeia, ob als ewige Wiederkehr des Gleichen,
jedesmal erscheint das Seiende als Seiendes im Lichte des Seins. Überall hat sich,

wenn Metaphysik das Seiende vorstellt, Sein gelichtet. Sein ist in einer Unver-
borgenheit (Aletheia) angekommen. Ob und wie das Sein solche Unverborgenheit
mit sich bringt [...] bleibt verhüllt. Das Sein wird in seinem entbergenden Wesen,
d.h. in seiner Wahrheit nicht gedacht. Gleichwohl spricht die Metaphysik in ihren
Antworten auf ihre Frage nach dem Seienden als solchen aus der unbeachteten
Offenbarkeit des Seins. Die Wahrheit des Seins kann deshalb der Grund heißen, in
dem die Metaphysik als die Wurzel des Baumes der Philosophie gehalten, aus dem
sie genährt wird. Weil die Metaphysik das Seiende als das Seiende befragt, bleibt sie

beim Seienden und kehrt sich nicht an das Sein als Sein."22

Die denkerische Tiefe Heideggers, Jaspers oder Kants erfaßt fragend und
scheiternd den rätselhaften, offenen Horizont des Seins. Das für das metaphysische

Denken Selbstverständlichste und Fragloseste, nämlich das Faktum des

„Da-Seins" von Wirklichem in Raum und Zeit, ist ihnen das Fragwürdigste
und Rätselhafteste. Die größte Helle ist ihnen zugleich das Dunkelste und
unsere vermeintliche Nähe zu uns selbst als Erkennende das denkbar Fernste.
Denn nicht das Komplexe und Verwickelte ist Heidegger zufolge für den

Menschen am schwersten zu erkennen, sondern das Nahe und Selbstverständlichste,

weil es ihm gerade wegen dieser Nähe und Selbstverständlichkeit am

wenigsten „frag-würdig" wird:

„So übersehen wir doch [...] im Eifer des gewöhnlichen Sehens der sinnlichen
Wahrnehmung [...] das Allernächste, nämlich die Helle und das ihr eigene

Durchsichtige, durch das hindurch der Eifer unseres Sehens eilt und eilen muß.
Das Allernächste zu erfahren ist das allerschwerste. Im Gang des Vorgehens und
Umgehens wird es gerade zum voraus und am leichtesten übergangen. Weil das

Nächste das Vertrauteste ist, bedarf es keiner besonderen Aneignung. Wir
bedenken es nicht. So bleibt es das am wenigsten Denkwürdige. Das Nächste
erscheint deshalb wie etwas Nichtiges."23

Im metaphysischen Denken sind die Gelichtetheit des Wirklichen und der
damit untrennbar verbundene Philosophische Gedanke aus dem Horizont des

Wissens ausgeblendet. Im Zustand der Vergessung hat Heidegger zufolge das

Sein den Menschen verlassen. Er ist vollständig auf den von ihm zum
vermeintlich absoluten Sein hypostasierten Raum-Zeithorizont des Seienden

zurückgeworfen. Im Zustand der Daseinsverfallenheit (Jaspers) verfällt er absolut

an das Seiende und wendet sich ab von der Lichtung des Seins:

22 HEIDEGGER, Martin: Was ist Metaphysik? 15. Aufl. Frankfurt a.M.: Klostermann 1998, 7-8.
23 HEIDEGGER, Martin: Parmenides. 2. Aufl. Frankfurt a.M.: Klostermann 1992, 201.



74 Klaus Nielandt

„Die Sterblichen sind unablässig dem entbergend-bergenden Versammeln
zugekehrt, das alles Anwesende in sein Anwesen lichtet. Doch sie kehren sich dabei
ab von der Lichtung und kehren sich nur an das Anwesende, das sie im alltäglichen

Verkehr mit allem und jedem unmittelbar antreffen. Sie meinen, dieser
Verkehr mit dem Anwesenden verschaffe ihnen wie von selbst die gemäße
Vertrautheit. Und dennoch bleibt es ihnen fremd. Denn sie ahnen nichts von jenem,
dem sie zugetraut sind: vom Anwesen, das lichtend jeweils erst Anwesendes zum
Vorschein kommen läßt. Der Logos [das Sein], in dessen Lichtung sie gehen und
stehen, bleibt ihnen verborgen, ist für sie vergessen. [,Dem sie am meisten, ihn
austragend zugekehrt sind, dem Logos, gerade mit dem bringen sie sich auseinander,

- worauf sie tagtäglich treffen, dieses ihnen fremd erscheint.'24] [...] Das

alltägliche Meinen sucht das Wahre im Vielerlei des immer Neuen, das vor ihm
ausgestreut wird. Es sieht nicht den stillen Glanz (das Gold) des Geheimnisses,
das im Einfachen der Lichtung immerwährend scheint. Heraklit sagt „Esel holen
sich Spreu eher als Gold. [...] Aber das Goldene des unscheinbaren Scheinens der

Lichtung läßt sich nicht greifen, weil es selbst kein Greifendes, sondern das reine

Ereignen ist [...]. Heraklit heißt der Dunkle. Er wird diesen Namen auch künftig
behalten. Er ist der Dunkle, weil er fragend in die Lichtung denkt."25

Im Denken der Metaphysik wird die den Menschen umgebende Raum-
Zeitwelt zum Absoluten des Seins selber. In der Hypostase der „physis" zum
Ansich des Seins begrenzt sich der Horizont des Seinsverständnisses des

Menschen absolut auf das Raumzeitliche. Es gibt hier nichts anderes mehr.
Das menschliche Bewußtsein ist in seiner Totalität auf den Horizont des

gelichteten Innerzeitlich-Vorhandenen begrenzt und die Dinge unserer Umgebung

werden infolgedessen fraglos und unkritisch als unabhängig vom
erkennenden Menschen in Raum und Zeit existierende Gegenstände begriffen. Das

für Heidegger eigentlich Wahre, nämlich das lichtende Sein, ist dabei
vollkommen aus dem Wissenshorizont einer solchen Seinsauslegung verschwunden.

Dies ist für ihn ein Rückfall hinter das griechische Denken, für welches

„das entziehende und sich-entziehende Verbergen [...] das Einfachste alles

Einfachen [...]" war, „[...] das sie in dem bewahren, was sie als das Unverborgene
erfahren und zur Anwesung kommen lassen."26 Weil hier auch noch das Wissen

um diese „Vergessenheit des Seins" verschwunden ist, und diesbezüglich
ein Zustand der vollkommenen Fraglosigkeit eingetreten ist, der überhaupt kein
Problembewußtsein mehr aufscheinen läßt, spricht Heidegger vom Zustand
der Vergessung. („Das Wesen der Dinge versteckt sich gern."27). Der in der

Vergessung lebende Mensch ist bezüglich seiner Selbst- und Weltauslegung
ausweglos auf den Raum-Zeit-Horizont seines Daseins zurückgeworfen. Der

24 SNELL: Heraklit Fragmente, 25.
25 HEIDEGGER: Vorträge und Aufsätze. 9. Aufl. Stuttgart: Neske 2000, 273-274.
26 HEIDEGGER: Parmenides, 189.
27 SNELL: Heraklit Fragmente, 37.



Der philosophische Grundgedanke bei Heidegger 75

„Sinn von Sein", d.h. die Bedeutung des Wortes „ist", wird so ausgelegt, daß

Seiendes und Sein zusammenfallen. Der Baum mir gegenüber „ist" für eine
solche Denkart ansichseiend der raumzeitliche Gegenstand, als welcher er
erscheint. Das eigentliche „Sein des Seienden", nämlich das „Anwesen" bzw. die

„Gelichtetheit" bleibt vollständig ausgeblendet.
Der metaphysisch fixierte Mensch der Moderne ist unfähig zur „Kehre."

Der Heideggersche Begriff der „Kehre" stellt, wie es bei ihm des Öfteren der
Fall ist, eine Aquivokation dar. Er besagt zuerst eine Umkehr der Blickrichtung,

die beim metaphysisch fixierten Menschen ausschließlich vom lichtenden
Sein als dem „eigentlich zu-Denkenden" weg in Richtung auf die von ihm
gelichtete Objektwelt verläuft, an die er sich dadurch absolut „verliert". Erst
wenn er im Zuge einer 180°-Kehre seine Blickrichtung zurück auf sich selber
als der lichtenden Instanz zu richten in der Lage wäre, würde er die Voraussetzung

schaffen, um die Verfallenheit an die raum-zeitliche Objektwelt (die
Jaspersche Daseinsverfallenheit) aufzubrechen. („Ich habe mir selber
nachgeforscht."28). Allerdings muß diese reflexive Kehre denkerisch so stringent und
tief greifend ausfallen, daß die „Quelle" der Helle der Lichtung hier nicht
selbst noch als etwas innerhalb des Lichtungshorizontes angesiedeltes gedacht
wird, sondern vielmehr in der gezeigten radikalen Weise eines scheiternden

„Ur-Sprungs" über den gesamten Horizont des Erkennbaren hinaus in den
erhabenen „Ab-Grund" des „anfänglichen Anfangs" getrieben wird. Ansonsten
handelte es sich nur um eine scheinbare, nicht wirklich vollzogene Kehre, die
letztlich fraglos im Horizont der Metaphysik verbliebe.

Er besagt des weiteren, daß durch diesen „umwendenden Gedanken"
(Jaspers) zugleich eine radikale Kehre im Welt- und Selbstverhältnis des Menschen

erfolgt, die ihn entsprechend auch als Person vollständig umwandelt und ihn
zur Umkehr auf dem bisherigen „Holzweg" der Metaphysik befähigt. Drittens
meint die Kehre wohl auch noch Heideggers Weg von der Daseinsanalytik in
Sein und Zeit hin zum „lichtenden Sein" in seinem Spätwerk, der zu einer

Umkehrung der Blickrichtung führte.
Beim metaphysischen Denken hält sich das Bewußtsein der Menschen ganz

und gar nur bei den innerzeitlichen Dingen auf. Das gilt nicht nur für die

empirisch wahrgenommenen Dinge, sondern auch für die spekulativ in der
Vorstellung gedachten. Selbst noch der Ursprung alles Seienden wird auch wieder
ausschließlich nur aus Seiendem abgeleitet. Aus dem scheiternden „Ur-Sprung"
wird dabei ein vom Menschen „übermächtigter" kausaler Ursprung. So z.B. in
der Aristotelischen Vorstellung eines Schöpfergottes als des „selber unbewegten

Bewegers", der die gesamte Welt des Seienden aus dem Nichts geschaffen
hat. Oder die Vorstellung der Hirnforscher, das Bewußtsein entspringe der
materiellen Gehirnsubstanz. Auch die moderne Sichtweise, daß vor der Ge-

28 SNELL: Heraklit Fragmente, 31.



76 Klaus Nielandt

burt und nach dem Tode eine „leere" Zeit - das Nichts - den Zeitraum der
Fülle der Sinneswelt während unserer Lebensdauer umgibt, bleibt absolut und
fraglos dem Zeithorizont des Seienden verhaftet und gelangt nicht in den von
Heidegger so bezeichneten „anfänglichen Anfang". („Die Menschen erwartet
nach ihrem Tod, was sie nicht hoffen noch glauben."29). Ebenso sämtliche
„Ismen", wie z.B. der Materialismus, Idealismus, Positivismus, Pragmatismus,
Nihilismus, Soziologismus, Szientismus oder der Biologismus, nach dessen

Lehre der Mensch vom Affen abstammt. In allen Fällen reduziert sich das

Denken sowie dessen Seinsauslegung oder „Menschenbild" absolut auf den

Horizont des Seienden. Auch Kant, als dem Höhepunkt der Aufklärungsphilosophie,

unterstellt Heidegger, den Menschen als das erkennende Subjekt
absolut in den Horizont der Metaphysik hineingezogen zu haben. Sowohl das

Subjekt als auch das von ihm erfaßte Objekt werden demnach von Kant als

Seiendes ausgelegt, mit der Konsequenz, daß sie hierbei als etwas völlig voneinander

Getrenntes „erkannt" werden und eine eigenständige, „weltlose" Ich-
Substanz ein von ihm getrenntes Objekt „anschaut" und erkennt. Tatsächlich
jedoch ist die Kantische Konzeption dem Heideggerschen „In-der-Welt-Sein"
sehr ähnlich, weil auch Kants transzendentales Subjekt ohne die „Affizierung"
durch Sinneseindrücke gar nicht existieren könnte. D.h. dessen (bloß
formalfunktionales) „Ich denke" ist im Grunde auch hier bereits ein „Ich denke
etwas" und durch seine Abhängigkeit von diesem „Etwas" auch immer schon in
einer Welt und nie weltlos. Ohne (Objekt-)Welt gäbe es also auch bei Kant
kein sich seiner selbst bewußtes Subjekt. Selbst noch Jaspers Subjekt-Objekt-
Spaltung hält Heidegger für etwas ausschließlich innerhalb des Horizontes der

Metaphysik angesiedeltes. Er unterstellt damit sowohl Kant als auch Jaspers,
die Kehre nicht wirklich vollzogen zu haben, weil sie mit ihrem vermeintlich
innerweltlichen Subjektbegriff die „Quelle des Lichts der Lichtung" innerhalb
des Horizonts des Seienden verorten und nicht wirklich radikal in den

„anfänglichen Anfang" gelangen.

2.2. Die Metaphysik der Moderne als nihilistischer „ Wille zur Macht"

Mit dieser Interpretation beginnt auch seine Kritik der Moderne als der
aktuellen, speziellen Form der Metaphysik: Denn in Gestalt eines metaphysisch

ausgelegten transzendentalen Erkenntnissubjekts ermächtigt sich der Mensch
hier selbst zum höchsten Punkt des Seins. Als ein solcher begründet und
erfaßt er das Seiende im Ganzen. In einer anthropozentristischen Weltauslegung
wird hier alles Seiende der rationalen, rechnend-begrifflichen Bestimmung und
Herrschaft durch das Subjekt unterworfen und die Denkgesetze und Kategorien

der menschlichen Ratio werden dabei zu Seinsgesetzen schlechthin hy-

29 SNELL: Heraklit Fragmente, 13.



Der philosophische Grundgedanke bei Heidegger 77

postasiert. Wahrheit reduziert sich hierbei auf die Richtigkeit und Angemessenheit

des Begriffes bei der Erfassung der sinnlichen Objektwelt. Je genauer
die Ubereinstimmung des Begriffs mit dem von ihm zu erfassenden Sinnending

ausfällt, desto exakter ist dessen Wahrheitsgehalt. Wahrheit als Richtigkeit

wird so zu einem absolut auf den Horizont des Seienden reduzierten
Begriff, der nichts mehr von der eigentlichen „Wahrheit des Seins" weiß. Als der
höchste Punkt des Seins hat das Subjekt nichts mehr über sich, sondern ist

ganz und gar auf sich selbst zurückgeworfen. Es blickt auf den gesamten Horizont

des Seienden herab. Ihm fehlt entsprechend jedwede Demut vor und
Orientierung an einem höheren Sein. Es macht sich selbst zum absoluten Maß aller

Dinge und versucht, mit Hilfe von Wissenschaft und Technik das gesamte
Sein zu erklären und zu beherrschen.

Für Heidegger, der hier zentrale Elemente der Philosophie Nietzsches
aufgreift, ist der moderne Mensch ein bodenloser, ewig in sich selber kreisender
und auf sich selber reduzierter Wille zur Macht, der nichts weiter außer sich

kennt und will. Im Zuge seiner Selbstverabsolutierung zum höchsten Punkt des

Seins, will er letztlich nur noch sich selbst und die Steigerung seiner selbst.

Indem er mit dem Begriff das Chaos des sinnlich Gegebenen „feststellt", wird
ihm die Welt des Seienden zum berechen- und kontrollierbaren „Bestand". Auf
Grund dieses „Stillstellens" des ständig fließenden Werdens der Sinnenwelt
vermittels der „stehenden" Begrifflichkeit seiner Ratio zum „Gestell" (als der Summe

all seiner „Bestände") wird diese für den Menschen berechen- und
beherrschbar. Abläufe werden so wiederhol- und damit kontrollierbar. Für den

wissenschaftlich-technischen Menschen wird die Welt des Seienden zum
Bestand seines begrifflichen und rechnenden „Angriffs" auf die Natur. Ohne
verpflichtende sittliche Orientierung an und Urvertrauen in etwas über ihm
Stehenden, ohne Demut vor dem Heiligen und Wesentlichen - dem Sein -
betreibt er nichts weiter als die letztlich ziel- und sinnlose permanente Steigerung
seiner Selbst. Dies ist für Heidegger ein völlig seinsvergessener, nihilistischer
Prozeß menschlicher Selbstermächtigung. Den modernen Menschen „haucht
letztlich nur noch der leere Raum an" (Nietzsche), der zugleich den absoluten

metaphysischen Horizont seines auf alles Seiende aus- und zugreifenden
„Willens zur Macht" bildet. Er sieht sich hier auf merkwürdige Weise einerseits
als Herrscher über das zum Sein verabsolutierte Innerzeitliche und blickt als

erkennendes und herrschendes Subjekt auf die innerzeitliche Objektwelt herab

- ist aber andererseits als ein Teil hiervon dieser letztlich wiederum absolut

ausgeliefert. Vielleicht versucht er sich auch gerade deshalb dieses Bedrohlichen

zu bemächtigen. Die Kantische Philosophie der Aufklärung, als die (vermeintliche)

philosophische Rechtfertigung der durch die Ratio bewirkten Herrschaft
des Subjektes über das Sein, führt nach Heidegger im Verlaufe eines

fortschreitenden nihilistischen Prozesses zur blinden „Raserei des technisch-wissenschaftlichen

Denkens", zum „Auszug der Götter" und zum „Geist der Mittel-



78 Klaus Nielandt

mäßigkeit", der nichts wirklich Wesentliches mehr kennt, sondern sich im
belanglosen „Gerede" des „Man" erschöpft. Ewig und absolut in sich selber

kreisend verfällt der moderne Mensch hier als blinder „Wille zur Macht", der
dem Seienden im Zuge einer end- und sinnlosen Steigerung seinen Willen
aufzuzwingen versucht, einer nihilistischen „ewigen Wiederkehr des Gleichen".

Das Bewußtsein des „idealtypischen", im metaphysischen Denken
eingeschlossenen modernen Menschen ist durch den Verlust des wahrhaft „Heiligen"

in der Welt gekennzeichnet. Für sein absolut auf das „Geheure"
reduzierte und fixierte Denken gibt es nichts wirklich Großes mehr. Alles reduziert

und relativiert sich im modernen „Lifestyle" auf die Dimension des

„Geheuren". Nichts ist mehr von wirklich „ungeheurer" Bedeutung. Das wahrhaft
Heilige wird durch Vergänglich-Innerzeitliches, nur scheinbar „Großes"
substituiert. Insofern verflacht das öffentliche Denken. Das Interesse konzentriert
sich auf Empirisch-Profanes. Das öffentliche Gespräch erhält dadurch nicht
selten etwas Plauderhaftes. Es wird zum Heideggerschen „Gerede" des „Man",
das sich ausschließlich an der Oberfläche der Dinge aufhält. Das Abgründige
der Welt und die tiefe Tragik eines metaphysisch haltlos gewordenen Zeitgeistes

scheint hinter der Betriebsamkeit und dem Lärm des modernen,
„wissenschaftlich" ausgelegten und „durchgerechneten" Lebens völlig zu verschwinden.

In Kunst und Literatur fehlt der Transzendenzbezug. Der Mensch erbaut
sich vielmehr an den Errungenschaften seines technischen Fortschritts und
lebt mit der Attitüde eines auf nüchtern-sachorientierte Auf- bzw. Abgeklärtheit

sowie auf harte empirische Fakten gestützten Denkens. Insbesondere
hierdurch scheint der im „Geist der Mittelmäßigkeit" lebende Mensch der
modernen Metaphysik seine Identität zu definieren. Allerdings wird nicht der
Aufenthalt im Bereich des „Profanen" als solcher kritisiert, denn hier hält sich
auch der nicht in der „Vergessung" lebende Mensch gewöhnlich auf, sondern
vielmehr nur die Ausschließlichkeit dieses Aufenthalts, der nichts anderes mehr
kennt und sich absolut hierauf begrenzt. Für das moderne metaphysische
Denken ist „Gott tot", denn es existiert hier nur noch die zum Sein verabsolutierte,

sinnlos-chaotische und moralisch indifferente Welt der „physis", aus

welcher auch der Mensch als ihr Höchstes in einer historisch-innerzeitlichen,
biologischen und kommunikativ-sozialen Genese hervorgegangen ist, und in
deren Kosmos ein Gott, wenn überhaupt, nur noch dogmatisch, jedoch nicht
mehr kritisch (scheiternd) „anzuwesen" vermag. Selbst wenn man ihn dort
nachweisen könnte, wäre er schon etwas vom Subjekt Objektiviertes, d.h.
bereits etwas vom Menschen „Ubermächtigtes". Ein solcher „Gott" wäre ein
weltimmanenter Götze, ohne jede „Heiligkeit" oder „Erhabenheit", der nicht
„über", sondern „unter" dem ihn objektivierenden Menschen stünde.



Der philosophische Grundgedanke bei Heidegger 79

2.3. Das „Durchbrechen" des nihilistischen Horizontes der modernen Metaphysik
im „Katagorischen Imperativ"Kants und der tragische Irrtum Heideggers

Wie im ersten Abschnitt dargelegt, hat bereits Kant noch vor Heidegger die

„Kehre" so radikal vollzogen wie dieser selbst. Entgegen Heideggers Auslegung

und anders als bei Hegel, ist das transzendentale Subjekt Kants der hier
vertretenen Position zufolge nicht mehr absolut im Horizont der Metaphysik
anzusiedeln. Der Mensch ist als das transzendentale Subjekt allen Erkennens
auch bei Kant immer schon „mehr" als das empirische Subjekt, als welches er
sich selber zu „lichten" vermag, also kein vollständig in die Immanenz des

Lichtungshorizontes Hereingezogenes mehr, und deshalb kein absolut auf ein
Seiendes zu reduzierender Substanzbegriff, sondern enthält, wie bereits dargelegt,

denselben philosophischen Grundgedanken wie auch Heideggers Ontolo-
gische Differenz. Er führt genauso wie bei Heidegger, aber im Gegensatz zur
idealistischen Seinsauslegung Hegels, von der Identität ins absolut Nichtidentische.

Bezüglich seiner Kantauslegung unterliegt Heidegger einem Irrtum: Weil
er Kants Subjekt absolut in den Horizont der Metaphysik hineinverlagert,
sieht er nicht mehr, daß der Kantische Kategorische Imperativ seinen

Ursprung in demselben Philosophischen Gedanken hat, den auch er mit seiner

Ontologischen Differenz favorisiert. Gerade weil das Kantische Subjekt als ein
lichtendes „X" den Horizont des Seienden insgesamt erst aufgehen läßt, erhält
es jene Würde und Erhabenheit, die auch Heidegger in seinem Humanismusbrief

gegenüber dem metaphysischen Menschenbild und fragwürdigen
„Humanismus" der Moderne, für den der Mensch letztlich nichts weiter ist als ein
„besseres Tier" und nicht wie noch im griechischen Denken, das aus dem

Ungeheuren ins Geheure blickende Wesen, zu verteidigen versucht. Erst weil es

als das „ab-gründige", lichtende „X" für jedes innerzeitliche Seiende die uner-
faßliche Quelle seines Hellwerdens darstellt und für jeden Punkt innerhalb des

unendlich ausgedehnten Horizontes die lichtende Grundlage bildet, erhält es,

aus der Binnenperspektive des Lichtungshorizontes betrachtet, jene für diesen

gesamten Horizont geltende Allgemeingültigkeit und Notwendigkeit bezüglich

seiner Achtung und besonderen Würde, die den apodiktischen Charakter
des kategorischen Imperativs begründet. Weil aber Heidegger das Kantische

Subjekt vollständig in den Horizont der Metaphysik hineinverlegt, wird für
ihn selbst noch der Kategorische Imperativ zu einem Bestandteil des blinden
und nihilistischen Willens zur Macht. Zum Inbegriff sinnlos-nihilistischer
Herrschaft. Doch gerade der Kantische Imperativ verweist den Menschen auf
den unbekannten, transzendenten Horizont des Seins, von dem Heidegger
glaubt, daß erst er ihn nach 2000 Jahren wieder aufgedeckt hat. Er ist kein
Ausdruck einer anthropozentristischen Hybris, wie im Fall jener „unaufgeklärten

Aufgeklärtheit" der Moderne, die sich im Gegensatz zu Kant nicht
mehr zureichend über ihre eigenen Grundlagen und die Grenzen menschlicher



80 Klaus Nielandt

Rationalität aufzuklären vermag und dadurch dem metaphysischen Denken
verhaftet bleibt. Wenn es vielmehr der Menschheit gelänge, ihr technisch-in-
strumentelles Handeln unter die vom kategorischen Imperativ unbedingt
vorgegebene Pflichtethik zu subsumieren und - zumindest teilweise - auch daran

auszurichten, wäre der metaphysische Wille zur Macht hier durchbrochen,
weil sich der Mensch dadurch in einen „scheiternd-negativen" Bezug zum
erhabenen Horizont des Seins setzen würde und die ausweglose und absolute

metaphysische Selbstbezüglichkeit und „Selbstvergötterung" (oder genauer:
„Selbstvergötzung") des Subjektes als Wille zur Macht zugunsten der Orientierung

an einem höheren „Heiligen" aufgehoben wäre. Hiervon ist jedoch die

im metaphysischen Denken eingeschlossene Moderne weit entfernt. Insbesondere

ihr an bloßer „Richtigkeit", d.h. an der genauen Ubereinstimmung von
Begriff und von diesem zu erklärenden Seiendem fixierter Wahrheitsbegriff
scheint die metaphysische Fixierung eher noch zu festigen, weil sie durch das

Erreichen einer immer exakteren Ubereinstimmung von Begriff und Sache

eine stetig gesteigerte Herrschaft über das Seiende herstellt und damit
zusehends fragloser dem Rausch des Erfolges bei ihrer vermittels von Wissenschaft
und Technik bewirkten Herrschaft über die Wirklichkeit anheim fällt. Der in
der Regel unkritisch und absolut im ideologisch-reduktionistischen Horizont
der Metaphysik lebende wissenschaftlich-technische Mensch der Moderne
wäre der hier vertretenen Sicht zufolge nicht nur bei Heidegger, sondern auch

für Kant durch ein tragisches, zutiefst gestörtes Selbst- und Weltverhältnis
gekennzeichnet: Statt sich, wie offensichtlich noch die Griechen, der Würde
eines „ungeheuren Wesens" bewußt zu sein, degradiert er sich hier im Zuge
seiner zwar exakt-wissenschaftlichen, aber metaphysischen Weltauslegung zu
einer affenähnlichen Kreatur und sieht sich zudem als ein vernunftbegabtes und
auch der Vernunft bedürftiges Wesen der von ihm unkritisch zum vermeintlich
absoluten Sein hypostasierten „Totalität" seines eignen Raumzeithorizontes
ausgeliefert, die als kontingent-chaotisches Geschehen eine per se vernunft-
und sinnlose Beschaffenheit aufweist und deshalb nie mit den sittlich-ethischen

Sollensanforderungen eines transzendentalen Vernunftwesens
übereinstimmen kann. Er sieht sich durch seine Verfallenheit an den Horizont der

Metaphysik einem „Sein" ausgeliefert, das ihm letztlich nie gerecht zu werden

vermag, weil er als die lichtende Instanz diesem gegenüber immer schon ein

„Mehr" ist. In einem geschlossen-tragischen Weltbild gerät er hier nicht nur
mit vereinzeltem Seiendem, sondern mit der (vermeintlichen) Totalität des

Seins insgesamt ausweglos und auf ewig wiederkehrend in einen Zustand der

Unversöhntheit. Selbst Lyotard, der die letzten großen Erzählungen der

Menschheit als unhaltbar aufheben wollte, hat die größte Erzählung übersehen:

Nämlich die des vermeintlichen Ansichseins der Raumzeitwelt, die auch

für ihn das Ganze des Seins ausmachte. Auch er bleibt letztlich ein Repräsentant

der Metaphysik.



Der philosophische Grundgedanke bei Heidegger 81

Es ist nun bemerkenswert, daß Heidegger, der selbst von der besonderen

Würde des Menschen als ein nicht auf bloß Vorhandenes oder Seiendes

(Gelichtetes) zu reduzierendes Wesen spricht und diese in seinem Humanismusbrief

geradezu verzweifelt gegen den fragwürdigen metaphysischen Humanismus

der Moderne verteidigt, nicht erkennt, daß hier der Ursprung einer Ethik
liegt. Das Kantische Denken ist nämlich keine Ontologie, die den kategorischen

Imperativ rational-metaphysisch begründet. Hierfür genügt diesem

vielmehr, wie sich zeigte, allein das über alle rationale Bestimmbarkeit schei-

ternd-negativ hinausstehende, „ek-sistierende" Wesen des transzendentalen

Subjektes. Denn der Mensch darf sich, wie bereits dargelegt, an keinem Punkt
innerhalb seines unendlichen, raumzeitlichen Lichtungshorizontes zu einem
bloß innerweltlich seienden Objekt empirischer Neigungen oder Interessen

degradieren, weil er in Wahrheit immer schon das diesen gesamten Horizont
überhaupt erst lichtende, „ur-sprünglich"-erhabene Wesen ist. Dies besagt der

Kategorische Imperativ. Täte er es trotzdem, wäre dies - quasi als

„Seinsvergessenheit" - an jedem Raumzeitpunkt eine Pflichtverletzung, die die Wahrheit

des Menschen als das alleslichtende Wesen - als „Zweck an sich" -
verleugnete. Der Kategorische Imperativ ist der hier vertretenen Position zufolge
letztlich also nichts weiter, als der Philosophische Gedanke unter
praktischsittlichem Aspekt betrachtet. Er stellt auch kein metaphysisches Seinsgesetz

dar, sondern gilt nur innerhalb der Binnenperspektive des menschlichen
Lichtungshorizontes.30 Obwohl sich auch hier manifestiert, daß es, ganz im Sinne

Heideggers, „ein Denken gibt, das strenger ist als das begriffliche",31 bleibt
Kants Philosophie trotzdem nicht beim bloßen „Andenken" des Seins stehen,
sondern bewirkt - natürlich nur für die innerweltliche Perspektive - die
apodiktische Achtung vor dem erhabenen „Ur-Sprung" der Lichtung, der hier
zugleich auch die unerfaßliche „Quelle" menschlicher Lreiheit darstellt. In
diesem Punkt geht Kant über Heidegger hinaus, der augenscheinlich Ethik
prinzipiell nur für metaphysisch begründbar hält. Indem er in diesem Punkt
hinter Kant zurückfällt, koppelt sich jedoch sein gesamtes Denken letztlich
von der ethischen Basis einer humanen Zivilgesellschaft ab. Während Kants

Achtung vor der Würde des Menschen als eines in den unerfaßlichen, erhabenen

Horizont des Seins „hineinragenden" Wesens die Basis bei der Begründung

von Lreiheit, Rechtsstaatlichkeit, Autonomie und Demokratie bildet
und er damit die apodiktisch-kategorische ethische Grundlage der modernen

Zivilgesellschaft herstellt, verbleibt Heidegger in diesem entscheidenden
Punkt im Zustand einer dumpfen Seinsverehrung, die keine moralische
Orientierung mehr zu vermitteln vermag, sondern jedwede Ethik zum Ausdruck ei-

30 Vgl. auch NlELANDT, Klaus: Die Relevanz der Kantischen Ethik unter dem besonderen

Aspekt einer emanzipatorischen Pädagogik. Frankfurt a.M.: Peter Lang 1997, 89ff.
31 HEIDEGGER: Über den Humanismus, 47.



82 Klaus Nielandt

nés metaphysisch-rationalistischen und nihilistischen Willens zur Macht
verkürzt. Vielleicht auch deshalb konnte er sich mit dem Nationalsozialismus
anfreunden, ohne zu bemerken, daß er damit das „Goldene" seiner Philosophie,
nämlich die Erinnerung an und das „Hüten" der geheimnisvollen Wahrheit
des alles-entbergenden Seins, in die Nähe der Barbarei des Nationalsozialismus

- der, wie er selbst zu spät bemerkt, eine besonders extreme Form jenes von
ihm kritisierten metaphysischen Willens zur Macht darstellte - bringt. Indem

er hierdurch sein metaphysikkritisches Denken in starkem Maße selbst

diskreditiert, schadet er seinem ursprünglichen Anliegen der Uberwindung der

Metaphysik und der Rückkehr der Wahrheit des Seins auf tragische Weise
erheblich. Die Verfallenheit der modernen Seinsauslegung, die deklamatorisch

von Freiheit und Menschenwürde spricht, aber diese durch ihre Fixiertheit auf
den Horizont der Metaphysik ungewollt ständig unterminiert, wird sich
dadurch eher noch weiter verfestigen. Der erhabene Horizont des lichtenden
Seins und die damit untrennbar verbundene transzendentale Freiheit und
erhabene Würde des Menschen, die aus dem Bewußtsein des heutigen metaphysischen

Denkens vollkommen verschwunden sind, werden noch weniger
Chancen haben, jemals wieder „anzuwesen".

2.4. Das „Nicht-zu-Ende-Gehen" des Weges der Kantischen Kritik in der

„unaufgeklärten Aufgeklärtheit"der modernen Metaphysik

Im Horizont der Metaphysik hält sich nicht nur alles Göttlich-Erhabene in
der „Vergessung", sondern der Mensch ist zudem in einen unauflöslichen
Widerspruch mit dem (vermeintlichen) Sein insgesamt geraten. Jedweder Halt
und jedwede Orientierung an „Werten" zerrinnt ihm am Ende unter den

Händen, weil innerhalb der Zeit letztlich alles zerfließt („Alles ist in Fluß."32).
Auch die vielleicht aus der Einsicht in diese verzweifelte Situation resultierende

Selbstermächtigung des Menschen, der sich hier an die Stelle des toten
Gottes zu setzen versucht, kann seine tragische Heimatlosigkeit sowie seine

absolute Verlorenheit im unendlichen Meer des Sinnlos-Kontingenten nicht
aufheben. Der technisch-wissenschaftliche Erfolg des modernen Menschen als

ein haltlos in sich selbst kreisender Wille zur Macht, überdeckt nur notdürftig
seine letztendliche nihilistische Ausgeliefertheit an einen „leeren Raum" und
ein „unendliches Nichts" (Nietzsche) in welchem hier alles endet: Statt vom
Sein ist seine Existenz vom Nichts umgriffen.

„Das Anwesen" so Heidegger, „folgt dem Anwesenden wie ein Schatten.

Aufklärung bringt diesen Schatten zum Verschwinden." Gegen die Hybris der

fraglos-metaphysischen und nihilistischen Selbstermächtigung des Menschen

über das Sein hilft aber nur Aufklärung. Aber eine Aufklärung, die sich auch

32 SNELL: Heraklit Fragmente, 39.



Der philosophische Grundgedanke bei Heidegger 83

noch hinreichend über sich selber aufklärt und nicht, wie im Fall der
Moderne, auf halbem Wege im Vordergründig-Metaphysischen stehen bleibt und
„den Schatten des Anwesens" zum Verschwinden bringt. In der Geschichte des

Abendlandes ist eine solche „echte" Form der Aufgeklärtheit im Ansatz bei

Immanuel Kant schon einmal „angewest". Der Kantische Weg, der den („ek-
sistierenden") Menschen auf „alleszermalmende", radikale Weise über alle

Fährnisse der Welt, selbst noch über das Nichts und über sämtliche denkbaren
Götter (Götzen) hinaustreibt in den unerfaßlichen, erhabenen „Ur-Sprung"
seiner transzendentalen Freiheit und Sittlichkeit, ist in der Moderne noch
nicht konsequent zu Ende gegangen worden. Erst wenn sich die Aufklärung in
der „Kehre" wirklich vollendete und hierbei scheiternd in den „anfänglichen
Anfang" gelangte, könnte sich der moderne Mensch von seiner Selbst- und
Seinsentfremdung befreien und den in die absolute Unversöhntheit führenden

„Holzweg" eines verabsolutierten, metaphysischen „Universums der
Naturnotwendigkeit" verlassen, in Richtung auf den erhabenen Horizont eines

„Universums der Freiheit", als seiner „ur-sprünglichen" Heimat. Erst dann
könnte die ausweglos-unversöhnte und un-heimliche Verlorenheit des im
Horizont der Metaphysik eingeschlossenen modernen Menschen ersetzt werden
durch das demütige und versöhnte Heraklitische „Wohnen in der Nähe Gottes".

Ein wahrhaft aufgeklärter Mensch wäre ein „Hüter" oder „Hirte" jener
rätselhaften Anwesenheit der göttlich-erhabenen „Wahrheit des Seins", die

sich zwingend aus einer derartigen, konsequent kritischen Aufgeklärtheit
ergäbe - die jedoch der in ihrer eigenen Helle sich erschöpfenden „unaufgeklärten

Aufgeklärtheit" der Moderne völlig fremd bleiben muß. „Die Vermessenheit"

aber „ist zu löschen mehr als Feuersbrunst".33

Abstract
For Heidegger, the modern understanding of being is located on the horizon of
metaphysics in the form ofa nihilistic "will to power", which makes it increasingly
difficult for it to free itselffrom metaphysical thinking. With the progress and success

ofscience and technology, the addiction of the modern age to metaphysics even

seems to increase; man will ultimately be brought into the closed horizon of a

tragic and nihilistic interpretation of being. The age ofenlightenment is in fact -
according to the thesis of the author - not yet at an end: Only if enlightenment,
through "philosophical thought", reflects on its own foundations in a more
fundamental and critical way and really makes the "turning" ("Kehre"), might it
be able to overcome its unexplored addiction to the horizon ofmetaphysics, as well
as to overcome modern man's alienation of the selfand Being, and to find its way
back to the Greek beginnings of Western thought.

33 SNELL: Heraklit Fragmente, 17.


	Der philosophische Grundgedanke bei Heidegger und die Krise der Moderne

