Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 54 (2007)

Heft: 1-2

Artikel: Rhetorik und Religion in der ersten Halfte des 17. Jahrhunderts
Autor: Mainberger, Gonsalv K.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-760525

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 26.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-760525
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

GONSALV K. MAINBERGER

Rhetorik und Religion
in der ersten Hilfte des 17. Jahrhunderts

La sérénité religieuse du ,bel dge* est sans doute un mythe littéraire.
Henri Gouhier, L’anti-humanisme au XVII® siécle, 8.

Das diskursive Feld der im Frankreich der ersten Hilfte des 17. Jahrhunderts
kaum je selbstverstindlich gelebten, unterschwellig bereits kontroversen Be-
ziehungen zwischen Religion und Rhetorik wird im Folgenden untersucht.
1601 erscheint in Bordeaux die sogleich umstrittene, ,rein‘ philosophisch-
anthropologische Abhandlung De la sagesse von Pierre Charron, Kanoniker in
Condom und Freund von Michel de Montaigne; 1662 stirbt Blaise Pascal;
Ende Dezember 1669 und im Januar 1670 erscheinen die ersten Ausgaben der
Pensées; ab 1630 entsteht - im reformerischen Klima von Port-Royal - nebst
dem malerischen (Euvre von Philippe de Champaigne das imposante Korpus
von Briefen, Gedenkschriften (mémoires, relations) und spirituellen Traktaten.
Ab 1659 etwa zirkuliert der atheistische Traktat Theophrastus redivivus; zwi-
schen 1640 und 1650 erscheint, anonym, die klandestine Schrift Discours sur ce
qu’on appelle philosophe chrestien! eines libertinistischen Philosophen. In dieses
von sprachlicher Sorgfalt, bildhafter Performanz, polemischer und zuweilen
pamphletirer Taktik gekennzeichnete Schrifttum ist die Rhetorik als gemiits-
bewegendes Stimulans eingeschrieben. Die friihmoderne Skepsis gegeniiber der
Religion zielte dahin, gewisse religiose Praktiken als abergliubische Abwege
zu entlarven. Die Selbstbehauptungsdiskurse der herrschenden Religion wie
die anhebende Radikalkritik an deren Wahrheitsanspriichen bedienten sich
rhetorischer Uberzeugungsmittel wie etwa der Schwarzweissmalerei oder der
pathoshaltigen Verdichtung. An ihnen lasst sich das Mass der Identititskrise
der herrschenden Religion ablesen, aber auch der verschlungene sprachliche
Prozess verfolgen, den die noch tastende Vernunft inaugurierte; die sich
allmihlich befreienden Affekte mussten sich einer Katharsis unterziehen, um
sich aus dem tabuisierten Feld dogmatischer, absolutistischer und mentaler
Vorgaben herauszuwinden.

1 ANONYMUS: Discours sur ce qu’on appelle philosophe chrestien. Hg. v. CAVAILLE, Jean-
Pierre. In: MOTHU, Alain / SANDRIER, Alain (Hgg.): Minora clandestina I. Le Philosophe
antichrétien et autres écrits iconoclastes de I'dge classique. Paris: Champion 2003. Der Text des
erstmals edierten Discours findet sich auf Seite 62-76.



42 Gonsalv K. Mainberger

Die christliche Religion ist, wie die anderen Buchreligionen, ein Repri-
sentationssystem. Spezifisches Merkmal ist die ,Gottesperspektive“,? ein Blick-
winkel, der den Religionsausiibenden zwar von einer fremden Instanz auf-
erlegt und iiberantwortet ist, von ihnen aber im Zuge von Aneignung und
Verwerfung, von Wandel und Tradition im Verlauf ihrer Geschichte
verinnerlicht wird. Diese Doppelung - fremd und doch eigen - wiederholt
sich strukturell als Differenz von Inhalt und Ausdruck. Botschaften und
Informationen religiésen Inhalts, Mahnungen oder Trost, Drohungen oder
Verheissungen an die Adresse verstindiger Wesen, aber auch bildliche Dar-
stellungen zur Erbauung von frommen oder suchenden Gemiitern sind nie
und nirgends ausserhalb ihrer sprachlichen Ausdrucksform zu haben und zu
fassen, seien sie miindlich vermittelt, schriftlich verfasst, plastisch oder
malerisch zum Ausdruck gebracht. Diese verdoppelnde Vermittlung bringt
eine gewisse Entfremdung mit sich. Diese glaubte man im 17. Jahrhundert
durch das System der Reprisentation und der Figuration gefiigig und operabel
machen zu kénnen.3 Das vom Reprisentationssystem jeweils Reprisentierte -
etwa der einzige, zumal der dreifaltige Gott oder die im Kind in der Krippe
erscheinende Vatergottheit - wurde im Zeichen gegenwirtig gesetzt. Das Re-
prisentierte war real im Zeichen (in effigie), und das (religics besetzte) Zeichen
seinerseits reprasentierte ohne Bruch und Verlust das zu Prisentierende. ,Das
ist Ludwig XIIL.“, sagt man vor einem Konigsportrit von Champaigne. Das
Verhiltnis von Bezeichnendem und Bezeichnetem - eine Gliederung, die
modern verstanden ,Spiel hat“, wie Louis Marin trefflich formuliert - galt
kraft der Reprisentation als ungebrochen. Diese Evidenz fungierte an der
Basis jeder moglichen Reflexion auf Worter und Sitze, auf Figuren, diskursive,
argumentative oder darstellende Gesten, kurz auf Sprache oder malerisch-
bildhaft verfasste Werke, deren aussagekriftige Qualitdt als stumme Eloquenz,
als muta poiesis, bezeichnet wird. Stummer Zeuge dieser rhetorischen
Denkungsart ist etwa der Text des schlichten Epitaphs fiir Iacopo Tintoretto
(1518-1594) in der rechten Chorkapelle der Kirche Madonna dell’Orto in
Venedig. Das malerische Moment aller Wirklichkeit korrelierte fur die

2 DALFERTH, Ingolf U. / STOELLGER, Philipp: Perspektive und Wabrbeit. In: DIES. (Hgg.):
Wabrbeit in Perspektiven. Probleme einer offenen Konstellation. Tiibingen: Mohr Siebeck 2004, 1-
28, bes. 23-26.

3 FOUCAULT, Michel: Les mots et les choses. Paris: Gallimard 1966, 60-91, 356; DERS.: Die
Ordnung der Dinge. Eine Archiologie der Humanwissenschaften. Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1971,
78-113, 414; MARIN, Louis: La critique de la représentation. In: DERS.: Pascal et Port-Royal. Hg. v.
CANTILLON, Alain u.a. Paris: Presses Universitaires de France 1997, 169-196; LEFEBVRE, René:
Faut-il traduire le vocable aristotélicien de phantasia par ,représentation? In: RPL 95 (1997) 587-
616. Innerhalb der Reprisentationstheorie markiert der Begriff Figur den Abstand zwischen
Zeichen und Sinn und 6ffnet den Innenraum der Sprache. In diesem Sinn ist die Rhetorik der
Binnenraum der Sprache und kann als System der Figur verstanden werden. Uber die Figur ist
die Rhetorik in Pascals Pensées wirkungsvoll prisent.



Rhetorik und Religion in der ersten Halfte des 17. Jahrhunderts 43

damaligen Kunstverstindigen und frommen Betrachter mit den sprachlichen
Produkten der sich in Figuren, Zeichnungen, Bildern und Bauten entwerfen-
den Vernunft.4

1. KOMMUNIKATION UNTER DEN PRODUKTIONSBEDINGUNGEN DER ELOQUENZ

Konwversation als Interaktion von Reden und Denken

Im Spithumanismus und in den Anfingen philologischer Kritik hatten sich
zahlreiche Gelehrte, ob fromm oder freigeistig, fiir die stoische Lebensart oder
den epikureischen Lebensentwurf entschieden.5 Einer der Griinde fiir diese
Wahl, meinte Nietzsche, habe im Umstand gelegen, dass man damals ,viele
Empfindungsstiirme [...] in’s Herz verschliessen, viele Miidigkeit verhehlen,
vielen Schmerz mit Heiterkeit bedecken® musste.6 Diese dem Jahrhundert
eigene Strategie der Simulation und der Verstellung (dis-simulation) hat Nietz-
sche treffend als Unterwerfung unter die Kunstform von Eloquenz gekenn-
zeichnet, ohne den Vorgang jedoch genauer zu analysieren. Im Detail besorgt
hat diese Analyse Sophie Gouverneur in ihrer neuesten Publikation zu La
Mothe Le Vayer, Naudé und Sorbiére.” Nietzsche war offenbar nicht ganz
geheuer bei seiner Beurteilung des dge classique, fihlte er doch die Verachtung
Pascals auf sich, dem gegeniiber er sich anhinglich wie niemand sonst em-
pfunden habe. Aber es sei, sagt er, die Anhinglichkeit eines Freundes, ,wel-
cher aufrichtig bleibt, um Freund zu bleiben und nicht Liebhaber und Narr zu
werden®s. Dieses hermeneutischen Prinzips sollten sich vielleicht jene fran-

4 Die eindriickliche Argumentation und Illustration dazu bietet das Buch von BREDEKAMP,
Horst: Die Fenster der Monade. Gottfried Wilbelm Leibniz’ Theater der Natur und Kunst. Berlin:
Akademie-Verlag 2004.

5 Ch. A. Sainte-Beuve diagnostiziert bei der zweiten Generation von Port-Royal, in der von
ihm als ,Herbstzeit“ bezeichneten Epoche des Niedergangs nach den heroischen Anfingen, einen
fonds d’épicuréisme. SAINTE-BEUVE: Port-Royal III. V, X, Paris: Gallimard (Bibliothéque de la
Pléiade) 1955, 67 u. 102-103.

6 NIETZSCHE, Friedrich: Nachgelassene Fragmente 1880. In: DERS.: SW KSA 9. Hg. v. COLL],
Giorgio / MONTINARI, Mazzino. Miinchen: dtv / Berlin/New York: de Gruyter 1980, 3 [55], 62;
und nochmals Nietzsche: ,Zeitalter Louis XIV: der Zauber einer Unterwiirfigkeit unter eine
kiinstliche Form empfunden von starken Seelen, wie sie damals waren (sie waren voller Hass und
Neid untereinander und durften es nicht zeigen. [...]).“ Nachgelassene Fragmente 1880, 7 [198],
357-358.

7 GOUVERNEUR, Sophie: Prudence et subversion libertines. La critique de la raison d’Etat chez
Frangois de La Mothe Le Vayer, Gabriel Naudé et Samuel Sorbiére. Paris: Champion 2005;
MCKENNA, Antony (Hg.): Les libertins et le masque. Simulation et représentation (= Libertinage
et philosophie au XVII® si¢cle 5). Saint-Etienne: Université de Saint-Etienne 2001; CAVAILLE,
Jean-Pierre: Dis/simulation. Jules-César Vanini, Frangois La Mothe Le Vayer, Gabriel Naudé, Louis
Machon et Torguato Accetro. Religion, morale et politique au XVIF siécle. Paris: Champion 2002;
BUSSON, Henri: La pensée religieuse francaise de Charron a Pascal. Paris: Vrin 1933.

8 NIETZSCHE: Nachgelassene Fragemente 1880, 7 [191], 356; vgl. auch 7 [190].



44 Gonsalv K. Mainberger

zOsischen Pascalforscher erinnern, die sich schwer tun damit, zu Pascals
fideistisch-jansenistischem Dogmatismus auf kritische Distanz zu gehen. Erst
aus der Distanz, also historisch reflektiert, kann dann Pascal als jener fromme
Konvertit, der er war, respektiert und ,historisch® verstanden werden.

Die methodischen Schwierigkeiten, die sich der historischen und philo-
sophischen Erforschung gerade dieser Zeitspanne und ihrer verschlungenen
Konstellationen in den Weg stellen, sind nicht gering. Wie konnen Stim-
mungen und Erwartungen der damaligen Akteure wiedergegeben, wie kénnen
Uberzeugungen und Solidarititsbeziehungen, Widerstinde und Streitigkeiten
jener Zeit angemessen beschrieben werden? Paul Hazard hat schon frith die
entscheidenden Umbriiche dieser Epoche umrissen.

»Man musste eine Politik ohne gottliches Recht, eine Religion ohne Mysterien,
eine Moral ohne Dogmen schaffen. Man musste die Wissenschaft dahin bringen,
dass sie aufhérte, ein reines Spiel des Geistes zu sein, und stattdessen zu einer
Kraft wurde, welche die Natur zu unterwerfen vermag. [...] Wir haben gerade
zeigen wollen [...], dass nahezu alle Ideen, die 1760 oder sogar noch 1789 revo-
lutionir erschienen, um 1680 bereits ausgesprochen waren.“?

Martin Mulsow hat in seiner exemplarischen Untersuchung die komplexe
Konstellation der deutschen Frithaufklirung bravourds nachgezeichnet und
neu konfiguriert.1® An einem engen, freilich eminenten Ausschnitt aus der
damaligen gesellschaftlichen Gesamtpraktik, nimlich der religiés besetzten
Argumentationen einerseits und der rhetorisch-eloquenten Performanzleistun-
gen andererseits, soll hier gezeigt werden, wie weit eine auf Persuasion und
Bekehrung zielende Eloquenz die Grenzen der rationalen bzw. enthymema-
tischen Argumentation iiberbieten bzw. unterschreiten durfte, wie weit die
verpflichtenden Normen der Schlichtheit der Evangelientexte (wie sie damals
verstanden wurden) streng eingehalten werden mussten bzw. missachtet wer-
den durften.

Marc Fumaroli nannte das klassische Zeitalter die Epoche der Eloquenz im
Modus der conversation, des Gesprichs oder, wie man heute zu sagen beliebt,
des Dialogs. Die literarische Eleganz, das juristische Plidoyer und die
pastorale Beredsamkeit - erinnert sei an das Oratoire und an Bossuet - war als
gesellschaftlich-kommunikative Praktik hoch im Kurs. Diese Heuristik der
Einsichten, die in den Gemeinplitzen (loci communes) verborgen sind, war die
damals gesellschaftsbildende rhetorische Technik. Prototyp dafiir war die von
zahlreichen Malern imaginierte, zum stummen, aber in beredter Gestik sicht-

9 HAZARD, Paul: La crise de la conscience européenne. 1680-1715. Paris: Boivin et Cie 1935
(zit. Dt.: Die Krise des europdischen Geistes. 1680-1715. 5. Aufl. Hamburg: Hoffmann und Campe
1965, 24).

10 MuLSOW, Martin: Moderne aus dem Untergrund. Radikale Frithaufklirung in Deutschland
1680-1720. Hamburg: Meiner 2002.



Rhetorik und Religion in der ersten Hilfte des 17. Jahrhunderts 45

bar gemachten ,Gesprich’ versammelte ,Heilige Familie: Maria und die
beiden Kinder Jesus und Johannes, idealisiert und als sacra conversatio betitelt.
Jeder Betrachter dieser Darstellung sah darin die im Gesprich befindlichen,
von intersubjektiven Beziehungen besetzten Personen als in einem rhetorisch
hochwertigen kommunikativen Vollzug realisiert.

Die Rhetorik kam aber auch zum Zug als das de facto exklusive Medium
zur Vermittlung profaner Wissensbestinde und zur Beeinflussung affektiver
und willensabhingiger Gestimmtheiten. Wurde sie als diirres Regelwerk stur
angewandt, geriet sie unter Verdacht, galt als derbes Handwerk verknécherter
Pedanten und war verpént als Killerin der naturwiichsigen, ungekiinstelt
schlichten Rede, wie sie im Rahmen der gesellschaftskonstituierenden conver-
sation gepflegt wurde. Die rhetorisch stilvolle Kommunikation lief unter dem
Begriff der délicatesse du siécle, womit die vornehm-zuriickhaltende sprachliche
Ausdrucksweise als normative Kraft der damaligen Offentlichkeit gemeint
war. Dem unwirschen Polemiker Antoine Arnauld, dessen diskursive Derb-
heiten nicht einmal mehr seine Freunde goutierten, wurde denn auch vor-
geworfen, es fehle thm an sprachlicher Delikatesse. Es niitzte Arnauld wenig,
wenn er sich auf die Wahrheit, so wie er sie eben verstand, berief und be-
teuerte, es gehe ithm nur darum, auch laut zu sagen, was er denke. Nicht
darum ging es, vielmehr darum, wie man sich ausdriickte. Arnauld hielt, im
Briisseler Exil um 1680, daran fest, Verleumdung, Liige, Betrug (imposture),
Extravaganz, Frechheit beim Namen zu nennen, wenn er der Meinung war,
der Tatbestand sei erfiillt. Das wirkte bereits veraltet. Unter anderem hatte
Pascal exemplarisch schon einen anderen Ton angeschlagen.

Bildgebend denken

Dem Milieu der république des érudits zugehorig und den zahlreichen Ver-
tretern der frithneuzeitlichen Polymathie verpflichtet, hat sich Pascal in die
Auseinandersetzung um die epistemologische Stellung der Rhetorik und deren
Bereinigung im Konzert der auf Beweis griindenden Wissenschaften einge-
schaltet. Er selbst galt als jemand, der wie niemand sonst das rhetorische
Geschift beherrschte,11 also das Rhetorische an seinen Texten zu verbergen
wusste, wie es schon Cicero trefflich postuliert hat. Pascals reflexiv-kritisches
Verhiltnis zur Rhetorik war an der Position Descartes’ orientiert, der die
Rhetorik zugunsten der geordneten Gedankenfolge energisch in eine Minder-
stellung verwies.

11 Das bestitigen seine beiden Freunde Antoine ARNAULD und Pierre NICOLE in: La logique
ou l'art de penser, contenant, outre les régles communes, plusieurs observations nouvelles, propres a
former le jugement (1662). Paris: Flammarion 1970, 329; DIES.: Die Logik oder die Kunst des
Denkens. Ubers. u. eingel. v. CHRISTOS AXELOS. 2. Aufl. Darmstadt: WBG 1994, 258.



46 Gonsalv K. Mainberger

,Jemand, der den schirfsten Verstand hat und seine Gedanken am besten zu
ordnen versteht, um sie klar und verstindlich zu machen, kann die Leute am
besten von dem, was er vorbringt, iiberzeugen, selbst wenn er nur niederbre-
tonisch spriche und niemals Rhetorik studiert hitte [...].“12

Die Frage blieb offen, ob Schlissigkeit einzig und allein durch Gedan-
kenfihrung (didnoia) zustande komme, ob sich also die Sorge um Stil und
Ausdrucksform auch dann eriibrige, wenn es um Persuasionswirkung geht. Ist
der mit wissenschaftlicher Argumentation verbundene Geltungsanspruch,
nach Pascal exemplarisch in der Geometrie abgegolten, stilfrei, auf Stil gar
nicht angewiesen oder muss gerade er sich der Stilkritik unterziehen? Nietz-
sche bejahte Letzteres und in seinem Gefolge tun dies die Dekonstruktivisten
vom Schlage eines Paul de Man oder Jacques Derrida. Descartes widerlegt die
Auffassung, Uberzeugungskraft liege am Stil. Und mit Descartes einig gehen
auch die Logiker von Port-Royal: Antoine Arnauld und Pierre Nicole. Noch
Jean-Paul Sartre findet, die Philosophen briuchten den Stil nicht, ja er miisse
sogar vermieden werden.13 Prototyp einer von jeglichem auf Wirkung abzie-
lenden Schmuck und Gepringe gereinigten Rhetorik ist die Rbetorik des
Aristoteles. Der jlingste, hochqualifizierte Textkommentar von Christof Rapp
ist hierin unmissverstindlich. Alles Uberzeugen iiberzeugt dank der Beweis-
form (apddeixis), der Rest ist Konzession. Die sprachliche Form (léxis) hat,
nach Aristoteles, nur geringen Anteil an der Beweiskraft, ist aber erforderlich,
wenn Klarheit angesagt ist, vor allem, wenn auf die ,Schlechtigkeit der
Zuhorer® Riicksicht genommen werden soll.14 Die Kontroverse in der neueren
Literatur zu Aristoteles’ Rhetorikauffassung entscheidet Christof Rapp kate-
gorisch: ,[...] fiir den Philosophen Aristotelischen Typs ist es selbstverstind-
lich, dass er keine verfremdenden bzw. poetischen Ausdriicke gebraucht.“15
Descartes gehort zu diesem Typ, Pascal pflichtet bei, soweit es um ,reine
Wissenschaft geht. Im Verlauf seines kurzen, aber bewegten Lebens hat der
jansenistische Konvertit dann Texte verfasst, die radikal wirkungsorientiert

12 Ceux qui ont le raisonnement le plus fort, et qui digérent le mienx leurs pensées, afin de les
rendre claires et intelligibles, peuvent toujours le mieux persuader ce qu’ils proposent, encore gu’ils
ne parlassent que bas breton, et qu’ils n’eussent jamais appris de rhétorigue. DESCARTES, René:
Discours de la méthode. 1, § 9. In: DERS.: Philosophische Schriften. Hamburg: Meiner 1996, 12/13;
vgl. auch FRANK, Manfred: Stil in der Philosophie. Stuttgart: Reclam 1992, 70-71 und Anm. 41-43.

13 SARTRE, Jean-Paul: L’écrivain et sa langue. In: DERS.: Situations 9. Mélanges. Paris:
Gallimard 1972, 40-82, zit. 56.

14 ARISTOTELES: Rbetorik. III 1, 1404a 1-12. Zu 1404a 8-12 vgl. den Kommentar und die
dezidierte Position von Christof RAPP in: ARISTOTELES: Rbetorik. Werke 4, 2. Darmstadt: WBG
2002: ,Die Behauptung des vorliegenden Abschnitts geht nun klar in die Richtung, dass
bestimmte Formen der Belehrung (didaskalia [...]) praktisch keine Riicksicht auf die sprachliche
Gestaltung nehmen miissen und schliesst damit den Stil aus Wissenschaft und Philosophie aus®,
815-816, zit. 816.

15 RAPP, Christoph in: ARISTOTELES: Rbetorik. Werke 4, 2, 816.



Rhetorik und Religion in der ersten Hilfte des 17. Jahrhunderts 47

waren. Diese nichtwissenschaftliche Produktion musste vor dem Forum der
Vernunft gerechtfertigt werden, auch wenn ihr der durchschlagende Erfolg
Recht gab, wie die Provinciales beweisen. Die Uberlegung ging so: Wenn es
um die Verteidigung religidser Wahrheiten und um das Seelenheil von Lauen,
von Irrenden oder gar Religionsleugnern geht, wenn die Angehdrigen hohe-
rer, gelehrter Stinde, vor allem Frauen, von ihren Irrtiimern befreit und von
der Wahrheit {iberzeugt werden sollen, dann wird in der Argumentation sogar
der amour-propre, dieser jansenistische Popanz, als legitimes Persuasionsmittel
ins Spiel gebracht. Die berithmte Argumentationsweise findet sich in den
Pensées; es geht um die Sorge um die Wahrheit und in eins damit um den
Menschen selbst (0% il s’agit d’eux-mémes, de leur éternité, de leur tout).16 Wo es
so ernst gilt und Pascal selbst angesichts der ungliaubigen ,Monster” in erregte
Entriistung gerit (ob rhetorisch oder echt, bleibe dahingestellt), werden die
sachhaltigen Rhetorikregeln suspendiert und an ihre Stelle tritt emotions-
geladene Sprachgestalt und vernunftgestiitzte Eloquenz. ,Ich sage dies nicht
aus dem gottesfiirchtigen Eifer einer geistlichen Frommigkeit. Ich meine im
Gegenteil, dass man dieses Gefiihl auf der Grundlage des menschlichen Eigen-
nutzes und aus dem Interesse der Eigenliebe haben muss.“ (Je ne dis pas ceci par
le zéle pieux d’une dévotion spirituelle. ['entends au contraire gu’on doit avoir ce
sentiment par un principe d’intérét humain et par un intérét d’amour propre.)
Formal verfihrt dieses Argument wie der Beweis in der Geometrie, nimlich
deduktiv von einem Prinzip - hier der menschliche Eigennutz, eine an sich
schlechte, moralisch verwerfliche Sache -, aber als formales Prinzip durchaus
schliissig.

Ich komme auf Descartes’ Position zuriick. Es ist begriindet zu vermuten,
dass der Philosoph mit seiner oben zitierten Aussage sich gegen die von seinen
Lehrern in La Fléche dozierte rhétorigue de la peinture wandte, gegen jene
emotionsbesetzte, handlungsorientierte und auf Einbildung setzende Elo-
quenz, wie sie die Jesuitenprediger praktizierten, um moglichst starke Wir-
kung zu erzielen. Die rationale Beweiskraft war dabei eher Nebensache.
Descartes kehrt die Verhiltnisse radikal um. Er glaubt, mit seinem Beweis-
prinzip, der klaren und konsequenten Anordnung der Gedankenfolge, die
Rhetorik als ein Verfahren ausweisen zu kénnen, das sich selbst erledigt. Nun
liefert aber der neue Ton, den Descartes in seinen Abhandlungen anschligt,
den freilich ungewollten Beweis, dass sich der Verteidiger klarer und einsich-
tiger Ideen der Eloquenz durchaus bediente und sich bei einem neuen, vor

16 BLAISE PASCAL: Pensées. Texte établi par Philippe SELLIER d’aprés la copie de référence de
Gilberte Pascal, présentation et notes par Gérard FERREYROLLES. Paris: Librairie Générale
Francgaise 2000, Fr. 681, 468-476, zit. 470; DERS.: Gedanken iiber die Religion und einige andere
Themen. Hg. v. ARMOGATHE, Jean-Robert. Ubers. v. Ulrich Kunzmann. Stuttgart: Reclam 1987,
Fr. 427, 233-242. Im Folgenden zitiert: Fr. 681/427 = Sellier/Armogathe bzw. Lafuma. (Die
deutsche Ubersetzung habe ich nicht konsequent iibernommen.)



48 Gonsalv K. Mainberger

allem nichtakademischen Publikum mit seinen Uberlegungen beliebt machte,
einem Publikum, das sich auf die Denkweise dieses Philosophen auch deshalb
einliess, weil Descartes seine neue Lehre rbetorisch iiberzeugend aufzubereiten
und stilsicher fiir sein neues Publikum heranzubilden wusste. Descartes Elo-
quenz bestand darin, den Umbruch im Denken auf eine denkbar ungewohnte,
nimlich strikt ichbezogene, neuartig biographische und iusserst bescheiden
sich gebende Art vorzutragen. Erst so hat er seinem System die noch heute
wirksame Persuastvitit verliehen.?”

Pascal prisentiert zum Verhiltnis Denken und Uberzeugen seine eigene
Antwort, rekurriert dabei, auf den ersten Blick iiberraschend, auf die Malerei18
und notiert: L¢loquence est une peinture de la pensée (,Die Beredsamkeit ist
eine malerische Darstellung des Denkens®; Fr. 481/578). Pascals Ansatz ist
demjenigen Descartes’ entgegengesetzt und Pascal rechtfertigt die Rhetorik auf
einer Argumentationsebene, die Descartes bereits 2 [imine glaubte abschreiben
zu miissen, namlich auf der Ebene der Malerei, im iibertragenen Sinn auf der
Ebene der sprachlichen colores. Dem Mathematiker mochten die damals viel
gelesenen peintures morales nicht unbekannt und deren persuasive Wirkung
Pascal kaum verborgen geblieben sein.1? Die folgende Parallele dringte sich
ihm formlich auf: So wie die Malerei mit Farbe, Strich und Komposition
Gemilde produziert, die in ,stummer Eloquenz“ das Darzustellende vor
Augen fithren, so generiert die Eloquenz (die Rhetorik gua actio) mit Wort-
laut, Syntax und Betonung, mit Verschiebung, Verdrehung und Opposition,
mit Wort- und Gedankenfiguren Diskurse, die ein Geschehen anschaulich vor
Augen fithren, eben die rhétorique de la peinture. Sie spricht vornehmlich die

17 FUMAROLL, Marc: La diplomatie au service de la méthode. Rhétorique et philosophie dans le
Discours de la méthode. In: DERS.: La diplomatie de l’esprit. De Montaigne & La Fontaine. Paris:
Gallimard 1998, 377-401. Der Aufsatz ist Henri GOUHIER gewidmet, in ehrender Erinnerung an
dessen frithen Beitrag La résistance au vrai et le probléme cartésien d’une philosophie sans rbétorique.
In: CASTELLI, Enrico (Hg.): Retorica e Barocco (actes du III* Congrés international d’Etudes
humanistes). Rom: Fratelli Bocca 1956, 85-97. Gouhier macht plausibel, dass Descartes sehr
wohl, wenn auch gegen dessen Selbstinterpretation, rhetorisch-persuasiv argumentiert hat.

18 Zu Pascals Freundeskreis zihlten Jeanne de Schomberg und ihr Mann Roger du Plessis,
Sieur de Liancourt, beide Kunstliebhaber und -sammler. Liancourt besass eine bedeutende Ge-
mildegalerie mit Werken von Tizian, Raffael, Poussin und Veronese. Frangois Perrier schenkte
Du Plessis 1638 einen Band Kupferstiche, die Segmenta nobilium signorum et statuarum [...] Urbis
aeternae. Dieses Werk befand sich auch in der Bibliothek von Philippe de Champaigne und
dessen Sohn. Vgl. LESAULNIER, Jean: Images de Port-Royal. Paris: Nolin 2002, 128. Es liegt nahe,
dass Pascal an Diskussionen iiber Kunst beteiligt war.

19 LE MOYNE, Pierre (S]): Les peintures morales. 2 Binde. Paris: Cramoisy 1640-1643. An-
schaulich die Abbildungen der Titelseiten von Rhetorik- und Philosophielehrbiichern in: FUMA-
ROLI, Marc: L’ge de I’éloguence. Rbétorique et ,res literaria® de la Renaissance au seuil de I’époque
classique. Genf: Droz 1980, Planches 1-25. Die Stiche machen deutlich, dass die Titigkeit des
Geistes damals als eine auch bildgebende, nicht nur begriffsbildene verstanden und praktiziert
wurde. Im Barock ist der iconic turn bereits vollzogen.



Rhetorik und Religion in der ersten Halfte des 17. Jahrhunderts 49

Einbildungskraft (imagination) an, im Gegensatz zur Zitatenrhetorik, die auf
gegenstandsbezogenem Wissen beruht und sich an den Sachverstand von
Horerinnen und Hérern richtet. Wie geht Pascal nun daran, die Geltungs-
anspriiche sowohl des wissenschaftlich-geometrischen wie des rhetorisch-
persuasiven Vorgehens einzul6sen?

Geometrie versus Finesse

Der Zugang zur Wirklichkeit und die Sichtung von Wahrheiten erfolgt nach
Pascal auf zwei Wegen. Der Konigsweg ist die Geometrie, die authentische,
rational-konstruktive und prinzipiengestiitzte Methode wahrheitsfihiger
Aussagen. Instanz dieser Methode ist der Geist, lesprit (ingenium), jedoch in
der Sonderkompetenz als esprit géométrigue. Der andere Weg empfiehlt sich
zwingend fiir alle jene, die mit der mannigfaltigen, hochdifferenzierten
Lebenswirklichkeit konfrontiert sind, also mit Erfahrungsbereichen, in deren
Tiefen Wille und Begehren herrschen. Eben dieses Begehren (in der damals
geldufigen, negativ besetzten Gestalt des amour-propre) muss angesprochen, in
der Folge aber wenn immer moglich ,umgekehrt’ werden: Abkehr von der
Selbstliebe, Hinwendung zu Gottes Liebesangebot. Als Instanz dieses Weges
galt wiederum der Geist (I’espriz), jedoch in einer Sonderverfassung, eben als
esprit de finesse, Feinsinn. Nur diese Instanz ist in der Lage, eine Umkehr der
Willens- und Begehrensrichtung herbeizufithren. Das geometrische Verfahren
beruht auf zwingenden Beweisen und fithrt zur Wahrheit, das mit dem Be-
gehren konfrontierte Verfahren kann mit prinzipiengestiitzten Beweisen,
trockenen Begriffskonstruktionen und verschachtelten Sitzen nichts aus-
richten. Die neue, anti-humanistische Eloquenz operiert deshalb mit dem
menschlichen Interesse als formalem Prinzip, nicht aber als materialem Wert.
Der esprit de finesse selbst ist insofern ein Prinzip, als er garantiert, die
instinktsicheren Abschitzungen einer komplexen Situation mit Uberzeu-
gungskraft auszustatten; es gelingt ihm, vernunftgestiitzte Mutmassungen iiber
mogliche Verhiltnisse und subtile Beziehungen als zustimmungsfihig vorzu-
stellen.

Pascals Begrifflichkeit schliesst an den Sprachgebrauch der Zeit an. Finesse
war in aller Mund und die Feingeistigkeit — Durchsicht, Scharfsinn zur Unter-
scheidung auch der geringsten Differenzen zwischen zwei Grossen - war eine
schlechterdings adelige Auszeichnung: Ein feinsinniger Geist war wegen seiner
in prekidren Lebenslagen verldsslichen Urteilskraft eher hoher geachtet als
etwa Advokaten und Professoren, die der harten Vernunft sowie der huma-
nistischen Gelehrsamkeit und ihrer gekiinstelten Diktion verpflichtet waren.
Im religiosen Kontext der Pascal’schen Apologie geht es letztlich um die
diffizile Unterscheidung von Selbstliebe und Gottesliebe, beide mit plaisir und
volupté verbunden. Uber die mit der Liebe einhergehenden Lust sind die



50 Gonsalv K. Mainberger

beiden begehrenden Konstellationen, die Selbstliebe und die Gottesliebe,
argumentativ eng miteinander verwoben - ein Umstand, der zu heftigen
Bedenken Anlass gab. Um hier zu differenzieren, braucht es das feinste
Gespiir, ein untriigliches Sensorium. Pascal wird verstindlich, wenn wir ihn
uns als moralisches Subjekt vorstellen, das sich intellektuell von der Frage
herausgefordert sieht, ob und wie er Nichtglaubende, Uninteressierte oder
Abgefallene auf den Geschmack nach Gottes Liebesangebot bringen kénne.

Die Unterscheidung zwischen beweiskriftiger, schlussfolgernder Vernunft-
stirke und Feinsinnigkeit findet sich verwandelt wieder in der Differenz
zwischen Rhetorik als Produkt der konsequenten Systematisierung sprachli-
cher Vorginge, vorab des rationalen Argumentationskomplexes, einerseits,
und der Eloquenz als Produkt des esprit de finesse andererseits. Der Feinsinnige
ist von Natur aus eloquent und seine Ausdrucksweise ist von natiirlicher Art.
Beredt wie er ist, gibt er seinem Publikum zu verstehen, es solle die Waffen
vor der Wahrheit strecken und diese sich produktiv anverwandeln, miisse
jedoch zuvor die Bereitschaft signalisiert haben, sich eines Besseren besinnen
zu wollen. Der an der klassisch-romischen Rhetorik geschulte, vom Huma-
nismus durchdrungene Redner wird auf das starre Regelwerk rhetorischer
Vorschriften nur zogernd eingehen wollen. Der anti-humanistisch operierende
Gelehrte ist der moderne, an Pascal in rhetoricis orientierte homme de lettres.20
Ein gewagter, gelungener und vom Gebrauch schliesslich sanktionierter Regel-
verstoss bereitet allseits dsthetisches Vergniigen und die allgemeine Anerken-
nung ist dem eloquenten Subjekt gewiss: Sein von der iiblichen Gebrauchs-
norm abweichender ,Fehler mutiert schliesslich zum Stilprinzip. Genau diese
Wende in die Moderne hat Pascal fiir die franzdsische Sprache eingeleitet. Es
gehért zu den historischen Paradoxien, dass diese frithmoderne Rhetorik mit
einer traditionalistischen, keine Spur von méglichen Neuerungen aufweisen-
den Theologie einhergeht. Pascal hat sich zu diesem Punkt unmissverstindlich
gedussert und iiber die Epoche der Aufklirung hinaus fiir theologische Kreise
die Uberzeugung gefestigt, die katholische Religion bzw. ihr Prinzip, Schrift
und Tradition, stiinde jenseits des geschichtlichen Wandels.

2. AUFBRUCH IN DIE MODERNE: MONTAIGNE UND PASCAL

Die herrschenden Vorbehalte gegeniiber der Rhetorik hat Pascal auf seine
Weise, kurz und biindig wie immer, zu einer Trope verdichtet und sich damit
als skeptischer Denker und feinsinniger Redner zugleich profiliert. Hier ist
der Ort, um daran zu erinnern, dass Pascal sozusagen aus dem Stand heraus
eine sowohl rhetorisch wie eloquent exemplarische Glanzleistung hinter sich
hatte, namlich die zwischen dem 23. Januar 1656 (1. Brief) und dem 24. Mirz

20 GOUHIER, Henri: L anti-humanisme au X VI siécle. Paris: Vrin 1987.



Rhetorik und Religion in der ersten Hilfte des 17. Jahrhunderts 51

1657 (18. Brief) verfassten Provinciales.2! Auf die Frage, weshalb er, Pascal, in
diesen Briefen sich eines ,angenehmen, sp6ttischen und unterhaltsamen Stils®
(un style agréable, railleur et divertissant) bedient habe, gab er zu Antwort:
»,Wenn ich im dogmatischen Stil geschrieben hitte, wiirden es nur die
Gelehrten gelesen haben, Leute, die das gar nicht brauchen, wiissten sie
dariiber doch nicht weniger als ich.” Pascal kam es darauf an, dass die Briefe so
verfasst waren, dass sie von den ,Frauen und den gens du monde mit Lust [avec
plaisir]“ gelesen wiirden, damit sie tiber die Gefahren informiert wiirden, die
in den damals tiberall verbreiteten Auffassungen lauerten, Auffassungen iiber-
dies, zu welchen sich das Publikum leicht habe iiberreden lassen.22 Pascal
springt sozusagen iiber seinen eigenen Schatten, wenn er sein Publikum mit
der Lust am Lesen (agrément) fiir seine Position zu gewinnen versucht. Thm
kommt es darauf an, dass beim Schreiben und Reden nichts dem Zufall uiber-
lassen bleibt. Das bestitigt seine Schwester, die in der ersten Fassung des
Lebensberichts iiber ihren Bruder schreibt:

»Er besass eine natiirliche Eloquenz, die ihm eine wundersame Leichtigkeit
verlieh, das zu sagen, was er wollte; aber er hatte sich dariiber hinaus Regeln
zugelegt, iiber die man noch gar nichts wusste, die er aber so zu niitzen verstand,
dass er seinen Stil beherrschte; und zwar so, dass er nicht nur sagte, was er
wollte, sondern es auf die Art und Weise sagte, wie er wollte, und seine Rede
zeitigte die beabsichtigte Wirkung. Diese natiirliche Art zu schreiben, naiv und
stark zugleich, war ihm eigen und dermassen eigenstindig, dass in dem Moment,
wo die Lettres a un provincial [der Mann aus der Provinz ist Florin Périer,
Pascals Schwager] erschienen, sogleich klar wurde, dass sie von ithm stammten,
auch wenn er mit allen Mitteln versuchte, seine Autorschaft zu verbergen, sogar
vor seinen Angehdrigen.“23

21 Noch immer lesenswert ist die Entstehungsgeschichte der Provinciales in der Fassung von
SAINTE-BEUVE: Port-Royal III. VII-XI, 67-179. Zur dialogischen Qualitit der Provinciales vgl.
SELLIER, Philippe: Les premiéres Provinciales et le dialogue d’idées an XVII* siécle. In: DERS.: Port-
Royal et la littérature I. Pascal. Paris: Champion 1999, 143-153. - Das Centre d’Etudes sur les
Réformes, P'Humanisme et I’Age Classique und das Centre International Blaise Pascal haben eine
Tagung zur historischen Erforschung der Provinciales durchgefiithrt. Die Beitrige sind jetzt
greifbar in: Treize études sur Blaise Pascal. Clermont-Ferrand: Presses Universitaires Blaise Pascal
2004, II: Provinciales, 5 mai 1995, 93-193.

22 Marguerite Périer, eine Nichte Pascals, gibt diese Auskiinfte vom Hérensagen weiter. Die
Texte sind publiziert in: PASCAL, Blaise: (Fuwres complétes 1. Hg. v. MESNARD, Jean. Paris:
Desclée de Brouwer 1964, 1074-1075. Diese Information ist legendir. Gérard FERREYROLLES
iibernimmt eine andere Version in seinem Werk Blaise Pascal. Les Provinciales. Paris: Presses
Universitaires de France 1984, 36-37. Zu Pascals Schwester Gilberte Périer (1620-1685) vgl.
BORD, André (Hg.): Pascal vu par sa sceur Gilberte. Lecture critique. Paris: Téqui 2005.

23 PERIER, Gilberte: La vie de Monsieur Pascal [1¥ version]. In: PASCAL: (Euvres completes I,
571-602, zit. 583. Das Elogium Pascalii von Pierre Nicole ist in der Analyse von Pascals Eloquenz
noch konziser als die Lebensbeschreibung von Gilberte Périer. NICOLE, Pierre: Elogium Pascalii.
In: PASCAL: (Euvres compleétes I, 984-989.



52 Gonsalv K. Mainberger

In Fragment 671/513 heisst es: La vraie éloguence se moque de I’éloguence (,Die
wahre Beredsamkeit pfeift auf die Beredsamkeit“). Mit einer eloquenten, auf
Authebung des innerhalb des gleichen Satzes Gesagten zielenden Denkfigur
distanziert sich Pascal nicht etwa vom Regelwerk Rhetorik, wohl aber von
einer bestimmten Sorte Eloquenz, vorab der asianischen Vollmundigkeit wie
auch der ciceronianisch-humanistischen Kiinstlichkeit. Sollten sich sprachlich
Handelnde etwa daran stossen, auf Regeln angewiesen zu sein - was sie kaum
je nicht sind -, dann konnen sie dem Wink, sich der Ironie zu bedienen,
getrost Folge leisten. Augenzwinkernd macht Pascal den Vorschlag, sich im
Befreiungsschlag des Lachens erst einmal tiber die Regeln hinwegzusetzen. Der
scharfsinnige Verstandesmensch weiss zwar um diese Regeln, aber er bedient
sich ihrer souverin und selektiv, vorausgesetzt freilich, er setze auf die Fein-
sinnigkeit, auf den esprit de finesse. Feinsinnigkeit ist die Antistrophe zur
wohlgeordneten Apodeixis, deren Gebrauch in den Alltagsgesprichen einer
Kommunikationsgemeinschaft unpassend ist, durch familidre Konversation
jedoch vollwertigen Ersatz erfihrt. Hier wird deutlich, dass Pascal auf dem
Hintergrund der A7t de conférer von Montaigne, den er den ,unvergleichlichen
Autor nennt, argumentiert.24 Pascal hat den Essais De ’art de conférer selektiv
rezipiert. Er mag wohl einverstanden gewesen sein mit der Skepsis den
Wissenschaften und Kiinsten gegeniiber und mit der sarkastischen Kritik an
ihren edlen Vertretern:

»Wem hat je die Logik Verstand beigebracht? wo bleiben ihre schénen Ver-
sprechungen? Nec ad melius vivendum, nec ad commodius disserendum. Findet
man mehr schreienden Unsinn im Geschnatter der Heringsweiber als in den
offentlichen Disputationen dieser gelehrten Herren? Mir wire es lieber, wenn
mein Sohn in den Schenken reden lernte als auf den Schulen der Redekunst.
Nehmt einen Magister der freien Kiinste, kommt mit ihm ins Gesprich: warum
lisst er uns nicht die Vortrefflichkeit seiner Bildung fithlen, warum reisst er
nicht die Frauen und die Unwissenden, die wir sind, in Bewunderung der Macht
seiner Griinde und der Schonheit seiner Beweisfithrung hin? Warum bezwingt
und {iberzeugt er uns nicht, wie er will? [...] Mit ihrer gewundenen und ver-
schnoérkelten Sprache, mit der sie uns fangen, kommen sie mir vor wie die

24 MONTAIGNE, Michel de: De lart de conferer. In: DERS.: Les Essais III. Hg. v. VILLEY,
Pierre / SAULNIER, V.-L. 3. Aufl. Paris: Presses Universitaires de France 1978, Bd. II, 921-943;
DERS.: Von der Kunst des Gesprachs. In: DERS.: Les Essais III. Ausw. u. Ubers. v. Herbert Liithy.
Ziirich: Manesse 1953, 724-744. Montaigne schreibt noch conference fir das inzwischen ge-
brauchliche conversation. Vgl. Jean MESNARDS Kommentar zu De lesprit géométrique. In: BLAISE
PASCAL: (Euvres completes III. Hg. v. MESNARD, Jean. Paris: Desclée de Brouwer 1991, 360-389,
zit. 379. Eine willkommene Anthologie zur Kunst der conversation hat Jacqueline HELLE-
GOUARC’H herausgegeben: L’Art de la conversation. Paris: Dunod 1997 (mit einem Vorwort von
Marc FUMAROLI).



Rhetorik und Religion in der ersten Hilfte des 17. Jahrhunderts 53

Taschenspieler: ihre Fingerfertigkeit blendet und bestrickt unsere Sinne, aber
unsere Uberzeugung bringt sie nicht ins Wanken.“25

Kurz gesagt, das, wofiir Montaigne im Umbkreis des manieristischen Hu-
manismus gut zwanzig Seiten braucht, driickt Pascal in einer einzigen Trope
aus. Diese neue, vom Humanismus abgekoppelte Eloquenz ist es, die zwingt,
Pascal der anbrechenden Moderne zuzurechnen. Montaigne hat den Huma-
nistenballast, wenn auch bereits um einiges erleichtert, noch mitgeschleift.

Das Fragment 671/513 ironisiert mit einer rhetorischen Figur die drei
Disziplinen Rhetorik, Philosophie und Moral und vollzieht so deren
Delegitimation. Pascal gibt zu verstehen, dass er tiber die systematische Kennt-
nis dessen verfiigt, worum es in der Rhetorik geht, nimlich darum, das an
einem jeden Sachverhalt vorhandene Glaubliche und Uberzeugende zu eruie-
ren. Zugleich deutet er an, dass ein Feinsinniger auf diese systematischen
Kenntnisse gar nicht angewiesen ist. Ohne grosse Worte zu machen, weicht er
der verfithrerischen Phantasie aus, um sich an die familiare Konversation, an
die ,solide und kriftige Nahrung“ zu halten. Wer glaubt, der Einbildung
folgen zu miissen, der komme vom wahren Vernunftweg ab. Die Kunst zu
sberzeugen (De l'art de persuader)?6 besteht darin, den Willen zu bewegen ohne
auf die Einbildung, die nur aufbliht, geschwollene Ausdriicke erzeugt und
alles verdirbt, zuriickzugreifen. Pascals Persuasionsfragment schliesst program-
matisch: ,Ich mochte die Dinge niedrig, allgemein zuginglich, familidr
nennen. Diese Namen passen am besten zu ihnen. Ich verabscheue die
geschwollenen Ausdriicke ...“ 27 Wer feinsinnig ist, pfeift auf die Regeln, also
pfeift der Eloquente auf die Regeln der Schulrhetorik. Was nicht heisst, die
Eloquenz kenne iiberhaupt keine Regeln, wie wir bereits gesehen haben. Sie
ist und bleibt einerseits der Kommunikation, der conversatio civilis und dem
convivium verpflichtet, deren Spitze und Bliite sie ist, bleibt andererseits
formal untrennbar an die Beweisfithrung gebunden. Das Lustprinzip ist zwar
unendlich variabel, es kann in einem einzigen Menschen mannigfaltige For-
men annehmen. ,Aber selbst wenn die Anwendung schwierig ist, bleibt es
dabei, dass im Prinzip das geometrische Schlussfolgern kraft seiner formalen
Natur durchaus diese Ausfaltung annehmen kann.“28

25 MONTAIGNE: De [’art de conferer, 926-927 (Villey)/730-731 (Liithy).

26 BLAISE PASCAL: De l'art de persuader. In: DERS.: (Euvres complétes III, 413-428. Pascals
Philosophie kommt in der kommunikativ-argumentativen Exposition seines Denkens der
Wahrihnlichkeit (vraisemblance) zur Darstellung. Vgl. MCKENNA, Antony: Entre Descartes et
Gassendi. La premiére édition des Pensées de Pascal. Paris: Universitas 1993.

27 PASCAL: De l’art de persuader. In: DERS.: (Euvres complétes 111, 428.

28 So nochmals MESNARD in seinem Kommentar zu De Uesprit géométrique, 383.



54 Gonsalv K. Mainberger

Uberzeugen jenseits von humanistischem Ballast

Der Redner, dem es ums Uberzeugen eines Adressaten geht, sieht sich mit den
komplexen Verhiltnissen der Lebenswelt, mit den Unwigbarkeiten von Will-
lensentscheidungen und der unbegriindbaren Willkiir des Begehrens seines Ge-
geniibers konfrontiert. Erfahrungsgemiss sind derartige Dinge tellement
délicates, et si nombreuses, qu’il faut un sens bien délicat et bien net pour les sentir,
et juger droit et juste selon ce sentiment (,derart subtil und so vielschichtig, dass
man einen sehr subtilen und sehr scharfen Sinn braucht, um sie zu fithlen und
sie diesem Gefiihl entsprechend gerecht und genau zu beurteilen“; Fr.
670/512). Pascal verschirft sein Argument noch mit dem Hinweis auf das Fak-
tum, dass bei diesem Prozedere der akkurate Beweis fehlt: ,[..] sans pouvoir le
plus souvent le démontrer par ordre comme en géométrie, parce qu’on n’en posséde
pas ainsi les principes, et que ce serait une chose infinie de I'entreprendre® (,ohne
dass man es meistens der Reihe nach wie in der Geometrie beweisen kann,
weil man hier keine derartigen Prinzipien besitzt und es eine unendliche
Miihe wire, dies zu unternehmen®) (ebd.).

Pascal bekriftigt sein ironisches Verhiltnis zur Rhetorik dadurch, dass er
es auf die nicht geometrisch verfassten Wissenschaften und Argumentations-
disziplinen, erst auf Philosophie, dann auf Moral, tibertrigt. Se moguer de la
philosophie, c’est vraiment philosopher (,Uber die Philosophie spotten heisst in
Wahrheit philosophieren®; Fr. 671/513). La vraie morale se moque de la morale,
c’est a dire que la morale du jugement se moque de la morale de esprit, qui est
sans régles (,Die wahre Moral pfeift auf die Moral. Das heisst, die Moral, die
auf der Unterscheidungskraft [jugement] griindet, pfeift auf die Moral, die am
geometrischen Geist orientiert ist und keine Regeln hat“; ebd.).2? Worin aber
kénnte denn die Wahrheit eines moralischen Urteils bestehen? Es geht ja
schliesslich um die ,wahre Moral“, um ein moralisches Urteil mit Wahr-
heitsgehalt. Um die Aussage plausibel zu machen, rekurriert Pascal auf ein in
der Kunst probates Verfahren. Damit ein dsthetisches, nicht von Vernunft-
prinzipien abgeleitetes Urteil den ithm gebiihrenden Wahrheitsgehalt hat, steht
die Perspektive als Kriterium zur Verfiigung. Ein Gemilde ldsst sich erst dann
beurteilen, wenn man es aus der richtigen Perspektive betrachtet: nicht zu
nahe und nicht zu weit weg. Der perspektivische Fluchtpunkt, der ,unteilbare
Punkt“ - rein geometrisch betrachtet ein eklatanter Widerspruch - ist der
Massstab fiir isthetisch richtiges Urteilen: La perspective [assigne dans la
peinture [...] (,Die Perspektive bestimmt ihn [den unteilbaren Punkt] in der
Malkunst“; Fr. 55/21) und es ist uns moglich, diesen Standpunkt einzu-

29 Die Stelle ist kontrovers: gui est sans régles bezieht sich nicht auf die morale de lesprit,
sondern auf die morale du jugement. Ich schliesse mich Gérard FERREYROLLES in seinen An-
merkungen zu PASCALS Pensées an, Fr. 671, Anm. 1, 448.



Rhetorik und Religion in der ersten Hilfte des 17. Jahrhunderts 55

nehmen.30 Pascal lisst es aber demonstrativ offen, welches denn die ange-
messene Perspektive in Wahrheitsfragen und in der Moral sein kdnnte: Mais
dans la vérité et dans la morale, qui I’assigneras (,Wer aber bestimmt ihn bei der
Wahrheit und bei der Moral?“; ebd.). Diese Unbestimmtheit und (vorldufige)
Unentscheidbarkeit im Bereich rationaler Urteile und moralischer Entschei-
dungen ist charakteristisch fiir die Pensées, dieses ,mustergiiltige Zeugnis fiir
die Gefiihlswelt des klassischen Jahrhunderts, das unruhiger war, als es
scheint“.31 Pascal spielt vielsagend auf die pensées de derriére (Fr. 125/91) an,
vertagt indes die Antwort, weil er der Vernunft nicht zumutet, dass sie die
Wahrheitsfrage je wird 16sen konnen. Er kennt dafiir zwei mdgliche Antwor-
ten: den ,menschlichen Glauben® (Vertrauen auf Zeugen) und den Glauben an
die geoffenbarte Wahrheit. Das sehr personlich gefiarbte Fragment 465/558
(eine eher rare Textsorte) enthilt eine auf die produktive Vernunft begrenzte
Antwort. Er habe iiber ein und dieselbe Sache nie auf gleiche Art und Weise
geurteilt, sagt er iiber sich, signalisiert aber im gleichen Zug die Ausnahme:
Nur was er selbst hergestellt habe, kénne er richtig beurteilen. Es gehe ihm
dabei wie den Kunstmalern: nicht zu weit weg, aber auch nicht zu nahe daran.
Aber wie denn? Der Text verweist den Leser anspielungsreich auf das Ab-
schitzen und Raten. ,,Wie viel also? Ratet ...“ In diesem devinez ,steckt Flair
und Intuition, wie man zu sagen pflegt, eine bestimmte Handlungsart, stumm,
naturwiichsig und ohne kunstvolles Dazutun; raten ist eine Frage von Sinn
und Empfindung®.32 Und darauf stellt Pascal als glaubender Denker ab.

Erst im vorletzten Abschnitt seiner als Fragment iiberlieferten Abhandlung
iiber den Esprit géométrique (geschrieben 1655) spielt Pascal auf den Ubergang
von der geometrischen Methode zum praktischen Urteil an. Dieser Ubergang
fiihrt auf die anthropologische Fihrte und erfolgt iiber die ,richtige Selbst-
einschitzung® (apprendre a s’estimer son juste prix), oder iber die Einsicht, wie
viel der Mensch iiberhaupt wert sei.33 Dass in der Folge dieser Wende auch

30 Jean Mesnard hat einen konzisen Beitrag zum Thema Perspektive und Blickwinkel ver-
fasst. Er rekonstruiert die Beziehungen, die Pascal mit seinem Geometrielehrer, dem Lyoner
Girard Desargues, unterhielt, dessen Lehre der Perspektive er iibernahm und in den Pensées
fruchtbar machte. MESNARD, Jean: Point de vue et perspective dans les Pensées de Pascal. In: Treize
études sur Pascal. I: Pensées, 29 janvier 1994, 11-24. BLANCHARD, Jean-Vincent: Optique et
rhétorigue an XVII siécle. De ekphrasis jésuite au fragment pascalien. In: MAZOUER, Charles
(Hg.): Recherches des jeunes dix-septiémistes (actes du V° colloque du Centre international de
rencontre sur le XVII® siécle). Tiibingen: G. Narr 2000.

31 ARMOGATHE: Einfiibrung in Pascal. In: PASCAL: Gedanken, 7-32, zit. 28.

32 MARIN, Louis: Usage pragmatique et valeur théorigue du terme ,presque’ dans le discours
pascalien sur les sciences de I’homme. In: DERS.: Pascal et Port-Royal, 144-155, zit. 153 und ebd. 18.

33 PASCAL: De lesprit géométrigue. In: DERS.: (Euvres complétes ITI, 391-412, zit. 411; SCHO-
BINGER, Jean-Pierre: Blaise Pascals Reflexionen iiber die Geometrie im allgemeinen. ,De esprit
géométrigue* und ,De art de persuader*. Dt. Ubers. u. Kommentar. Basel: Schwabe: 1974, 369-373.



56 Gonsalv K. Mainberger

emne totale Neuorientierung im Leben einherging, davon berichtet Pascal in
Fragment 566/687 der Pensées:

»lch hatte lange Zeit mit dem Studium der abstrakten Wissenschaften verbracht,
und der geringe Austausch, den man dabei mit anderen haben kann, hatte es mir
verleidet. Als ich das Studium des Menschen /I’étude de [’homme] begonnen habe,
erkannte ich, dass diese abstrakten Wissenschaften nicht dem Menschen ange-
messen sind und dass ich von meiner Lage weiter abirrte, wenn ich mich in sie
vertiefte, als die anderen, wenn sie nichts von ihnen kannten.

3. VERWANDELT ODER NUR SPRACHLICH UMGEKLEIDET?

Unter den Bedingungen des 17. Jahrhunderts stellt sich das Thema Religion
und Rhetorik etwa so dar: Die Religion ist von ihrer Zielsetzung und ihrer
inneren Form her auf Kommunikation, auf conversation, angewiesen.* Wegen
der offensichtlichen Widerstindigkeit gegeniiber der menschlichen Vernunft
bedarf sie - eher nolens volens - der Bearbeitung durch feinsinnige Eloquenz.
Die amtlichen Vertreter der offiziellen Religion wie auch ihre glihenden
Anhingerinnen und Anhinger trieben einen enormen Aufwand, um die
Religion vor den Anspriichen der Vernunft akzeptabel zu machen. Nicht die
Religion an sich bedarf der rhetorisch-argumentativen Zuschiisse. Adressaten
der sprachlich bearbeiteten Glaubenssitze, der Predigten oder der apologe-
tischen Abhandlungen sind in aller Regel die ,Ungliubigen®, die sich weigern,
ihren Glauben mit der Abdankung der Vernunft erkaufen zu miissen, oder die
Lauen, denen Religion als Herzensangelegenheit nahe gebracht werden muss.
Dem Selbstverstindnis der Religion entsprechend versteht sie sich, wie gesagt,
selbst als Regel und Massstab sowohl was ithren Wahrheitsanspruch als auch
thren Stil der Werbung fiir die eigene Sache und der Propagierung (De
propaganda fide heisst die entsprechende Instanz) der Wahrheit anbelangt.
Lisst sich die Religion auf Rhetorik als produktive und persuasive Techne
ein, dann ist leicht vorauszusehen, dass sie aus dem Prozess unvermeidlicher
sprachlicher und sachlicher Verwandlung nicht ungeschoren hervorgehen
wird. Im Zuge persuasiver Sprechhandlungen wird sie transformiert und fiir
ein Publikum pripariert. Religion wird rhetorisch in Beschlag genommen.
Selber rhetorisch-religios agierend, etwa durch die Predigt wie durch die
tagliche Gebetsiibung, wird sie fiir das Publikum zum Motor und Motiv,
religiés zu handeln und sich entsprechend zu verhalten. Primir sind Umkehr
(metdnoia) und Besinnung angesagt. Die Auflagen konnen den Horerinnen
und Hoérern deshalb zugemutet werden, weil sie in der Lage sind, zu
mutmassen, es wiirde ihnen sicher etwas bringen, wenn sie religids titig

34 NARR, Thomas: Voix des abesses du Grand Siécle. La Prédication au féminin a Port-Royal.
Contexte rhétorigue et Dossier. Tiibingen: G. Narr 2006.



Rhetorik und Religion in der ersten Hilfte des 17. Jahrhunderts 57

wiirden. Die Religion gua Orthodoxie macht sich die religidsen Gemiiter
untertan; im Moment, da sie sich aufs Argumentieren einlisst, riskiert sie, von
der Eloquenz unterwandert zu werden.35 Die religise Eloquenz entschliipft
dem Prinzipiendenken rigid religioser Rationalitdt. Sie gehorcht dem Em-
pfinden des eloquenten Redners und seinem vernunftgestiitzten Feinsinn des
gewaltfreien Uberzeugens. Das mag fiir Orthodoxien ein Skandalon sein.
Doch just die Orthodoxen, die primir auf Gefolgschaft aus sind, sollten den
Grundsatz der Persuasivitit nie vergessen. Er lautet: Il ne suffit pas d’avoir
raison pour étre suivi. Es geniigt nicht, Recht und Wahrheit auf seiner Seite zu
haben, um auch Gefolgschaft zu gewinnen. An diese Regel (wenn auch nur
theoretisch) hielt sich Augustinus in De doctrina christiana’¢ und in seinem
Gefolge Antoine Arnauld in seiner kritischen Besprechung der von Philippe
Goibaut Du Bois verfassten Einleitung zu einer Ubersetzung von Predigten
Augustinus’.37

Der feinsinnige Redner wird in aller Regel vorerst nicht den Konflikt
suchen. Er wird eher den Idealfall anpeilen, jenen Fall nimlich, wo sich
religioses Empfinden und Sprachempfinden harmonisch erginzen, sich ver-
mihlen, gegenseitig stiitzen und stirken. Die Eloquenz verhilft der Religion
nicht zur Wahrheit (die sie bereits besitzt), wohl aber zur Persuasivitit, die ihr
(der Religion) streng genommen abgeht; die Religion wiederum sichert etwa
einer Pfarrerin das in ihrem Beruf erforderliche Ethos, macht sie durch Arbeit
an der Sprache zu einem starken Charakter. Im idealtypisch sprachbegabten
Subjekt fallen religids motivierte Vertrauenswiirdigkeit, Sachlichkeit und rhe-
torikgestiitzte Eloquenz iiberein. Das sich in den Redepraktiken konsti-
tuierende Subjekt zeichnet sich gegeniiber den Publica durch Empathie und
ungekiinstelte Sprachlichkeit aus, sei es ein Prediger, sei es eine Mystikerin, sei
es der besonnene Apologet der alleinseligmachenden katholischen Religion,
sel es ein distanzierter Libertin, der fiir seine religidse Abstinenz das eloquente
Pendant gefunden haben wird, nimlich vorab seinen bon sens, gepaart mit
wohlwollend-kritischer Menschenkenntnis.

Wie die Geschichte der Beziehung zwischen Religion und Rhetorik bis auf
den heutigen Tag zeigt, verlief die im religiés hochbesetzten friihmodernen
Sprachraum sich abspielende Beziehung nur ab und zu harmonisch, in der

35 Es ist nur konsequent, wenn seit Frithjahr 2004 eine pipstliche Verordnung den Laien wie
den Laientheologen die Predigt innerhalb eines offiziellen Gottesdienstes untersagt.

36 AUGUSTINUS, Aurelius: De doctrina christiana (= CSEL 80). Hg. v. GREEN, William M.
Wien: Verlag der Osterreichischen Akademie der Wissenschaften 1963; DERS.: Die christliche
Bildung (De doctrina christiana). Ubers., Anm. u. Nachw. v. Karla POLLMANN. Stuttgart: Reclam
2002.

37 ARNAULD, Antoine: Réflexions sur I’éloquence des prédicateurs (1695) / GOIBAUT DU BOIS,

Philippe: Avertissement en téte de sa traduction des sermons de saint Augustin (1694). Hg. v. CARR,
Thomas M. Jr. Genf: Droz 1992.



58 Gonsalv K. Mainberger

Regel eher konfliktuell. Im Laufe des 17. Jahrhunderts endete der Zu-
sammenprall von Rhetorik und Religion gerade fiir prominente Rednerinnen
und Redner mit zahlreich verfiigten Verbannungen im Exil, in ,schweren
Fillen auf dem Scheiterhaufen. Dort wurde der italienische Schriftsteller
Giulio C. Vanini3® 1619 in Toulouse zu Tode gebracht, nachdem er 1616 die
Secrets de la nature publiziert hatte, ein Buch, das P. Frangois Garasse kurzum
als Introduction a la vie indévote abqualifizierte. Fiir ungezihlte Namenlose
war das Wahrheitsregime der katholischen Staatsreligion fatal, anderen
wiederum gereichte es zu Ansehen, Ruhm und Heil.

Abstract

This contribution investigates the relation betrween religion and rhetoric as a
discursive field. In France during the first half of the 17 century the connection
was experienced as something obvious, yet alveady then was showing signs of future
conflicts. The activity of reason was reflected in three kinds of discourse: in the
(still) officially binding academic or scholarly rhetoric of court and pulpit; in
Pascal’s theo-rhetoric; as well as in the sceptical, dissimulating, hidden early
Enlightenment texts of the libertines. This essay sketches that bhistorical
constellation and reports on the still groping, occasionally abrupt, emergence of the
modern era from the depths of the Western art of conversation and persuasion.

38 Marin Mersenne zihlte Vanini zu den ,Atheisten‘. Descartes erwihnt die Hinrichtung
Vaninis im Brief an Gaspard de La Thuillerie (22. Januar 1644), worin er sich iiber den von G.
Voetius und M. Schook gegen ihn erhobenen Atheismusvorwurf beschwert. In: DESCARTES,
René: (Euvres. Correspondance IV. Hg. v. ADAM, Charles / TANNERY, Paul. ND Paris: Vrin
1996, 84-95, bes. 89-90.



	Rhetorik und Religion in der ersten Hälfte des 17. Jahrhunderts

