
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 54 (2007)

Heft: 1-2

Artikel: Rhetorik und Religion in der ersten Hälfte des 17. Jahrhunderts

Autor: Mainberger, Gonsalv K.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760525

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 26.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760525
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Gonsalv K. Mainberger

Rhetorik und Religion
in der ersten Hälfte des 17. Jahrhunderts

La sérénité religieuse du „bel âge" est sans doute un mythe littéraire.
Henri Gouhier, L'anti-humanisme au XVIIe siècle, 8.

Das diskursive Feld der im Frankreich der ersten Hälfte des 17. Jahrhunderts
kaum je selbstverständlich gelebten, unterschwellig bereits kontroversen
Beziehungen zwischen Religion und Rhetorik wird im Folgenden untersucht.
1601 erscheint in Bordeaux die sogleich umstrittene, ,rein'
philosophischanthropologische Abhandlung De la sagesse von Pierre Charron, Kanoniker in
Condom und Freund von Michel de Montaigne; 1662 stirbt Blaise Pascal;
Ende Dezember 1669 und im Januar 1670 erscheinen die ersten Ausgaben der
Pensées; ab 1630 entsteht - im reformerischen Klima von Port-Royal - nebst
dem malerischen Œuvre von Philippe de Champaigne das imposante Korpus
von Briefen, Gedenkschriften (mémoires, relations) und spirituellen Traktaten.
Ab 1659 etwa zirkuliert der atheistische Traktat Theophrastus redivivus;
zwischen 1640 und 1650 erscheint, anonym, die klandestine Schrift Discours sur ce

qu'on appelle philosophe chrestien1 eines libertinistischen Philosophen. In dieses

von sprachlicher Sorgfalt, bildhafter Performanz, polemischer und zuweilen
pamphletärer Taktik gekennzeichnete Schrifttum ist die Rhetorik als

gemütsbewegendes Stimulans eingeschrieben. Die frühmoderne Skepsis gegenüber der

Religion zielte dahin, gewisse religiöse Praktiken als abergläubische Abwege
zu entlarven. Die Selbstbehauptungsdiskurse der herrschenden Religion wie
die anhebende Radikalkritik an deren Wahrheitsansprüchen bedienten sich
rhetorischer Uberzeugungsmittel wie etwa der Schwarzweissmalerei oder der

pathoshaltigen Verdichtung. An ihnen lässt sich das Mass der Identitätskrise
der herrschenden Religion ablesen, aber auch der verschlungene sprachliche
Prozess verfolgen, den die noch tastende Vernunft inaugurierte; die sich
allmählich befreienden Affekte mussten sich einer Katharsis unterziehen, um
sich aus dem tabuisierten Feld dogmatischer, absolutistischer und mentaler
Vorgaben herauszuwinden.

1 ANONYMUS: Discours sur ce qu'on appelle philosophe chrestien. Hg. v. CAVAILLÉ, Jean-
Pierre. In: MOTHU, Alain / SANDRIER, Alain (Hgg.): Minora, clandestina I. Le Philosophe
antichrétien et autres écrits iconoclastes de l'âge classique. Paris: Champion 2003. Der Text des

erstmals edierten Discours findet sich auf Seite 62-76.



42 Gonsalv K. Mainberger

Die christliche Religion ist, wie die anderen Buchreligionen, ein
Repräsentationssystem. Spezifisches Merkmal ist die „Gottesperspektive",2 ein
Blickwinkel, der den Religionsausübenden zwar von einer fremden Instanz
auferlegt und überantwortet ist, von ihnen aber im Zuge von Aneignung und
Verwerfung, von Wandel und Tradition im Verlauf ihrer Geschichte
verinnerlicht wird. Diese Doppelung - fremd und doch eigen - wiederholt
sich strukturell als Differenz von Inhalt und Ausdruck. Botschaften und
Informationen religiösen Inhalts, Mahnungen oder Trost, Drohungen oder

Verheissungen an die Adresse verständiger Wesen, aber auch bildliche
Darstellungen zur Erbauung von frommen oder suchenden Gemütern sind nie
und nirgends ausserhalb ihrer sprachlichen Ausdrucksform zu haben und zu
fassen, seien sie mündlich vermittelt, schriftlich verfasst, plastisch oder
malerisch zum Ausdruck gebracht. Diese verdoppelnde Vermittlung bringt
eine gewisse Entfremdung mit sich. Diese glaubte man im 17. Jahrhundert
durch das System der Repräsentation und der Figuration gefügig und operabel
machen zu können.3 Das vom Repräsentationssystem jeweils Repräsentierte -
etwa der einzige, zumal der dreifaltige Gott oder die im Kind in der Krippe
erscheinende Vatergottheit - wurde im Zeichen gegenwärtig gesetzt. Das

Repräsentierte war real im Zeichen (in effigie), und das (religiös besetzte) Zeichen
seinerseits repräsentierte ohne Bruch und Verlust das zu Präsentierende. „Das
ist Ludwig XIII.", sagt man vor einem Königsporträt von Champaigne. Das

Verhältnis von Bezeichnendem und Bezeichnetem - eine Gliederung, die

modern verstanden „Spiel hat", wie Louis Marin trefflich formuliert - galt
kraft der Repräsentation als ungebrochen. Diese Evidenz fungierte an der

Basis jeder möglichen Reflexion auf Wörter und Sätze, auf Figuren, diskursive,
argumentative oder darstellende Gesten, kurz auf Sprache oder malerischbildhaft

verfasste Werke, deren aussagekräftige Qualität als stumme Eloquenz,
als muta poiesis, bezeichnet wird. Stummer Zeuge dieser rhetorischen

Denkungsart ist etwa der Text des schlichten Epitaphs für Iacopo Tintoretto
(1518-1594) in der rechten Chorkapelle der Kirche Madonna dell'Orto in
Venedig. Das malerische Moment aller Wirklichkeit korrelierte für die

2 DALFERTH, Ingolf U. / STOELLGER, Philipp: Perspektive und Wahrheit. In: DIES. (Hgg.):
Wahrheit in Perspektiven. Probleme einer offenen Konstellation. Tübingen: Mohr Siebeck 2004, 1-
28, bes. 23-26.

3 FOUCAULT, Michel: Les mots et les choses. Paris: Gallimard 1966, 60-91, 356; Ders.: Die
Ordnung der Dinge. Eine Archäologie der Humanwissenschaften. Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1971,

78-113, 414; MARIN, Louis: La critique de la représentation. In: DERS.: Pascal et Port-Royal. Hg. v.
CANTILLON, Alain u.a. Paris: Presses Universitaires de France 1997, 169-196; LEFEBVRE, René:

Faut-il traduire le vocable aristotélicien de phantasia par ,représentation'? In: RPL 95 (1997) 587-
616. Innerhalb der Repräsentationstheorie markiert der Begriff Figur den Abstand zwischen
Zeichen und Sinn und öffnet den Innenraum der Sprache. In diesem Sinn ist die Rhetorik der

Binnenraum der Sprache und kann als System der Figur verstanden werden. Uber die Figur ist
die Rhetorik in Pascals Pensées wirkungsvoll präsent.



Rhetorik und Religion in der ersten Hälfte des 17. Jahrhunderts 43

damaligen Kunstverständigen und frommen Betrachter mit den sprachlichen
Produkten der sich in Figuren, Zeichnungen, Bildern und Bauten entwerfenden

Vernunft.4

1. Kommunikation unter den Produktionsbedingungen der Eloquenz

Konversation als Interaktion von Reden und Denken

Im Späthumanismus und in den Anfängen philologischer Kritik hatten sich
zahlreiche Gelehrte, ob fromm oder freigeistig, für die stoische Lebensart oder
den epikureischen Lebensentwurf entschieden.5 Einer der Gründe für diese

Wahl, meinte Nietzsche, habe im Umstand gelegen, dass man damals „viele
Empfindungsstürme [...] in's Herz verschliessen, viele Müdigkeit verhehlen,
vielen Schmerz mit Heiterkeit bedecken" musste.6 Diese dem Jahrhundert
eigene Strategie der Simulation und der Verstellung (dissimulation) hat Nietzsche

treffend als Unterwerfung unter die Kunstform von Eloquenz
gekennzeichnet, ohne den Vorgang jedoch genauer zu analysieren. Im Detail besorgt
hat diese Analyse Sophie Gouverneur in ihrer neuesten Publikation zu La
Mothe Le Vayer, Naudé und Sorbière.7 Nietzsche war offenbar nicht ganz
geheuer bei seiner Beurteilung des âge classique, fühlte er doch die Verachtung
Pascals auf sich, dem gegenüber er sich anhänglich wie niemand sonst
empfunden habe. Aber es sei, sagt er, die Anhänglichkeit eines Freundes, „welcher

aufrichtig bleibt, um Freund zu bleiben und nicht Liebhaber und Narr zu
werden"8. Dieses hermeneutischen Prinzips sollten sich vielleicht jene fran-

4 Die eindrückliche Argumentation und Illustration dazu bietet das Buch von BREDEKAMP,
Horst: Die Fenster der Monade. Gottfried Wilhelm Leibniz' Theater der Natur und Kunst. Berlin:
Akademie-Verlag 2004.

5 Ch. A. Sainte-Beuve diagnostiziert bei der zweiten Generation von Port-Royal, in der von
ihm als „Herbstzeit" bezeichneten Epoche des Niedergangs nach den heroischen Anfängen, einen

fonds d'épicuréisme. SAINTE-BEUVE: Port-Royal III. V, X, Paris: Gallimard (Bibliothèque de la

Pléiade) 1955, 67 u. 102-103.
6 NIETZSCHE, Friedrich: Nachgelassene Fragmente 1880. In: DERS.: SW KSA 9. Hg. v. COLLI,

Giorgio / MONTINARI, Mazzino. München: dtv / Berlin/New York: de Gruyter 1980, 3 [55], 62;

und nochmals Nietzsche: „Zeitalter Louis XIV: der Zauber einer Unterwürfigkeit unter eine
künstliche Form empfunden von starken Seelen, wie sie damals waren (sie waren voller Hass und
Neid untereinander und durften es nicht zeigen. [...])." Nachgelassene Fragmente 1880, 7 [198],
357-358.

7 GOUVERNEUR, Sophie: Prudence et subversion libertines. La critique de la raison d'Etat chez

François de La Mothe Le Vayer, Gabriel Naudé et Samuel Sorbière. Paris: Champion 2005;

McKENNA, Antony (Hg.): Les libertins et le masque. Simulation et représentation Libertinage
et philosophie au XVIIe siècle 5). Saint-Etienne: Université de Saint-Etienne 2001; CAVAILLÉ,
Jean-Pierre: Dis/simulation. Jules-César Vanini, François La Mothe Le Vayer, Gabriel Naudé, Louis
Machon et Torquato Accetto. Religion, morale et politique au XVIIe siècle. Paris: Champion 2002;
BUSSON, Henri: La pensée religieuse française de Charron a Pascal. Paris: Vrin 1933.

8 NIETZSCHE: Nachgelassene Fragemente 1880, 7 [191], 356; vgl. auch 7 [190].



44 Gonsalv K. Mainberger

zösischen Pascalforscher erinnern, die sich schwer tun damit, zu Pascals

fideistisch-jansenistischem Dogmatismus auf kritische Distanz zu gehen. Erst
aus der Distanz, also historisch reflektiert, kann dann Pascal als jener fromme
Konvertit, der er war, respektiert und .historisch' verstanden werden.

Die methodischen Schwierigkeiten, die sich der historischen und
philosophischen Erforschung gerade dieser Zeitspanne und ihrer verschlungenen
Konstellationen in den Weg stellen, sind nicht gering. Wie können
Stimmungen und Erwartungen der damaligen Akteure wiedergegeben, wie können
Uberzeugungen und Solidaritätsbeziehungen, Widerstände und Streitigkeiten
jener Zeit angemessen beschrieben werden? Paul Hazard hat schon früh die
entscheidenden Umbrüche dieser Epoche umrissen.

„Man musste eine Politik ohne göttliches Recht, eine Religion ohne Mysterien,
eine Moral ohne Dogmen schaffen. Man musste die Wissenschaft dahin bringen,
dass sie aufhörte, ein reines Spiel des Geistes zu sein, und stattdessen zu einer
Kraft wurde, welche die Natur zu unterwerfen vermag. [...] Wir haben gerade

zeigen wollen [...], dass nahezu alle Ideen, die 1760 oder sogar noch 1789
revolutionär erschienen, um 1680 bereits ausgesprochen waren."9

Martin Mulsow hat in seiner exemplarischen Untersuchung die komplexe
Konstellation der deutschen Frühaufklärung bravourös nachgezeichnet und
neu konfiguriert.10 An einem engen, freilich eminenten Ausschnitt aus der

damaligen gesellschaftlichen Gesamtpraktik, nämlich der religiös besetzten

Argumentationen einerseits und der rhetorisch-eloquenten Performanzleistun-

gen andererseits, soll hier gezeigt werden, wie weit eine auf Persuasion und
Bekehrung zielende Eloquenz die Grenzen der rationalen bzw. enthymema-
tischen Argumentation überbieten bzw. unterschreiten durfte, wie weit die

verpflichtenden Normen der Schlichtheit der Evangelientexte (wie sie damals

verstanden wurden) streng eingehalten werden mussten bzw. missachtet werden

durften.
Marc Fumaroli nannte das klassische Zeitalter die Epoche der Eloquenz im

Modus der conversation, des Gesprächs oder, wie man heute zu sagen beliebt,
des Dialogs. Die literarische Eleganz, das juristische Plädoyer und die

pastorale Beredsamkeit - erinnert sei an das Oratoire und an Bossuet - war als

gesellschaftlich-kommunikative Praktik hoch im Kurs. Diese Heuristik der

Einsichten, die in den Gemeinplätzen (loci communes) verborgen sind, war die
damals gesellschaftsbildende rhetorische Technik. Prototyp dafür war die von
zahlreichen Malern imaginierte, zum stummen, aber in beredter Gestik sicht-

9 HAZARD, Paul: La crise de la conscience européenne. 1680-1715. Paris: Boivin et Cie 1935

(zit. Dt.: Die Krise des europäischen Geistes. 1680-1715. 5. Aufl. Hamburg: Hoffmann und Campe
1965, 24).

10 MULSOW, Martin: Moderne aus dem Untergrund. Radikale Frühaufklärung in Deutschland
1680-1720. Hamburg: Meiner 2002.



Rhetorik und Religion in der ersten Hälfte des 17. Jahrhunderts 45

bar gemachten ,Gespräch' versammelte „Heilige Familie": Maria und die

beiden Kinder Jesus und Johannes, idealisiert und als sacra, conversatio betitelt.
Jeder Betrachter dieser Darstellung sah darin die im Gespräch befindlichen,

von intersubjektiven Beziehungen besetzten Personen als in einem rhetorisch

hochwertigen kommunikativen Vollzug realisiert.
Die Rhetorik kam aber auch zum Zug als das de facto exklusive Medium

zur Vermittlung profaner Wissensbestände und zur Beeinflussung affektiver
und willensabhängiger Gestimmtheiten. Wurde sie als dürres Regelwerk stur
angewandt, geriet sie unter Verdacht, galt als derbes Handwerk verknöcherter
Pedanten und war verpönt als Killerin der naturwüchsigen, ungekünstelt
schlichten Rede, wie sie im Rahmen der gesellschaftskonstituierenden conversation

gepflegt wurde. Die rhetorisch stilvolle Kommunikation lief unter dem

Begriff der délicatesse du siècle, womit die vornehm-zurückhaltende sprachliche
Ausdrucksweise als normative Kraft der damaligen Öffentlichkeit gemeint
war. Dem unwirschen Polemiker Antoine Arnauld, dessen diskursive
Derbheiten nicht einmal mehr seine Freunde goutierten, wurde denn auch

vorgeworfen, es fehle ihm an sprachlicher Delikatesse. Es nützte Arnauld wenig,
wenn er sich auf die Wahrheit, so wie er sie eben verstand, berief und

beteuerte, es gehe ihm nur darum, auch laut zu sagen, was er denke. Nicht
darum ging es, vielmehr darum, wie man sich ausdrückte. Arnauld hielt, im
Brüsseler Exil um 1680, daran fest, Verleumdung, Lüge, Betrug (imposture),

Extravaganz, Frechheit beim Namen zu nennen, wenn er der Meinung war,
der Tatbestand sei erfüllt. Das wirkte bereits veraltet. Unter anderem hatte
Pascal exemplarisch schon einen anderen Ton angeschlagen.

Bildgebend denken

Dem Milieu der république des érudits zugehörig und den zahlreichen
Vertretern der frühneuzeitlichen Polymathie verpflichtet, hat sich Pascal in die

Auseinandersetzung um die epistemologische Stellung der Rhetorik und deren

Bereinigung im Konzert der auf Beweis gründenden Wissenschaften
eingeschaltet. Er selbst galt als jemand, der wie niemand sonst das rhetorische
Geschäft beherrschte,11 also das Rhetorische an seinen Texten zu verbergen

wusste, wie es schon Cicero trefflich postuliert hat. Pascals reflexiv-kritisches
Verhältnis zur Rhetorik war an der Position Descartes' orientiert, der die

Rhetorik zugunsten der geordneten Gedankenfolge energisch in eine Minderstellung

verwies.

11 Das bestätigen seine beiden Freunde Antoine ARNAULD und Pierre NICOLE in: La logique

ou l'art de penser, contenant, outre les règles communes, plusieurs observations nouvelles, propres a

former le jugement (1662). Paris: Flammarion 1970, 329; DIES.: Die Logik oder die Kunst des

Denkens. Übers, u. eingel. v. CHRISTOS AXELOS. 2. Aufl. Darmstadt: WBG 1994, 258.



46 Gonsalv K. Mainberger

„Jemand, der den schärfsten Verstand hat und seine Gedanken am besten zu
ordnen versteht, um sie klar und verständlich zu machen, kann die Leute am
besten von dem, was er vorbringt, überzeugen, selbst wenn er nur niederbre-
tonisch spräche und niemals Rhetorik studiert hätte f...]."12

Die Frage blieb offen, ob Schlüssigkeit einzig und allein durch
Gedankenführung (didnoia) zustande komme, ob sich also die Sorge um Stil und
Ausdrucksform auch dann erübrige, wenn es um Persuasionswirkung geht. Ist
der mit wissenschaftlicher Argumentation verbundene Geltungsanspruch,
nach Pascal exemplarisch in der Geometrie abgegolten, stilfrei, auf Stil gar
nicht angewiesen oder muss gerade er sich der Stilkritik unterziehen? Nietzsche

bejahte Letzteres und in seinem Gefolge tun dies die Dekonstruktivisten
vom Schlage eines Paul de Man oder Jacques Derrida. Descartes widerlegt die

Auffassung, Uberzeugungskraft liege am Stil. Und mit Descartes einig gehen
auch die Logiker von Port-Royal: Antoine Arnauld und Pierre Nicole. Noch
Jean-Paul Sartre findet, die Philosophen brauchten den Stil nicht, ja er müsse

sogar vermieden werden.13 Prototyp einer von jeglichem auf Wirkung
abzielenden Schmuck und Gepränge gereinigten Rhetorik ist die Rhetorik des

Aristoteles. Der jüngste, hochqualifizierte Textkommentar von Christof Rapp
ist hierin unmissverständlich. Alles Überzeugen überzeugt dank der Beweisform

(apödeixis), der Rest ist Konzession. Die sprachliche Form (léxis) hat,
nach Aristoteles, nur geringen Anteil an der Beweiskraft, ist aber erforderlich,
wenn Klarheit angesagt ist, vor allem, wenn auf die „Schlechtigkeit der
Zuhörer" Rücksicht genommen werden soll.14 Die Kontroverse in der neueren
Literatur zu Aristoteles' Rhetorikauffassung entscheidet Christof Rapp
kategorisch: „[...] für den Philosophen Aristotelischen Typs ist es selbstverständlich,

dass er keine verfremdenden bzw. poetischen Ausdrücke gebraucht."15
Descartes gehört zu diesem Typ, Pascal pflichtet bei, soweit es um ,reine'
Wissenschaft geht. Im Verlauf seines kurzen, aber bewegten Lebens hat der

jansenistische Konvertit dann Texte verfasst, die radikal wirkungsorientiert

12 Ceux qui ont le raisonnement le plus fort, et qui digèrent le mieux leurs pensées, afin de les

rendre claires et intelligibles, peuvent toujours le mieux persuader ce qu'ils proposent, encore qu'ils
ne parlassent que bas breton, et qu'ils n'eussent jamais appris de rhétorique. DESCARTES, René:

Discours de la méthode. I, § 9. In: DERS.: Philosophische Schriften. Hamburg: Meiner 1996, 12/13;
vgl. auch FRANK, Manfred: Stil in der Philosophie. Stuttgart: Reclam 1992, 70-71 und Anm. 41-43.

13 SARTRE, Jean-Paul: L'écrivain et sa langue. In: DERS.: Situations 9. Mélanges. Paris:
Gallimard 1972, 40-82, zit. 56.

14 ARISTOTELES: Rhetorik. III 1, 1404a 1-12. Zu 1404a 8-12 vgl. den Kommentar und die

dezidierte Position von Christof RAPP in: ARISTOTELES: Rhetorik. Werke 4, 2. Darmstadt: WBG
2002: „Die Behauptung des vorliegenden Abschnitts geht nun klar in die Richtung, dass

bestimmte Formen der Belehrung (didaskalîa [...]) praktisch keine Rücksicht auf die sprachliche
Gestaltung nehmen müssen und schliesst damit den Stil aus Wissenschaft und Philosophie aus",

815-816, zit. 816.
15 RAPP, Christoph in: ARISTOTELES: Rhetorik. Werke 4, 2, 816.



Rhetorik und Religion in der ersten Hälfte des 17. Jahrhunderts 47

waren. Diese nichtwissenschaftliche Produktion musste vor dem Forum der

Vernunft gerechtfertigt werden, auch wenn ihr der durchschlagende Erfolg
Recht gab, wie die Provinciales beweisen. Die Überlegung ging so: Wenn es

um die Verteidigung religiöser Wahrheiten und um das Seelenheil von Lauen,

von Irrenden oder gar Religionsleugnern geht, wenn die Angehörigen höherer,

gelehrter Stände, vor allem Frauen, von ihren Irrtümern befreit und von
der Wahrheit überzeugt werden sollen, dann wird in der Argumentation sogar
der amour-propre, dieser jansenistische Popanz, als legitimes Persuasionsmittel
ins Spiel gebracht. Die berühmte Argumentationsweise findet sich in den

Pensées-, es geht um die Sorge um die Wahrheit und in eins damit um den
Menschen selbst (où il s'agit d'eux-mêmes, de leur éternité, de leur tout).lb Wo es

so ernst gilt und Pascal selbst angesichts der ungläubigen „Monster" in erregte
Entrüstung gerät (ob rhetorisch oder echt, bleibe dahingestellt), werden die

sachhaltigen Rhetorikregeln suspendiert und an ihre Stelle tritt emotionsgeladene

Sprachgestalt und vernunftgestützte Eloquenz. „Ich sage dies nicht
aus dem gottesfürchtigen Eifer einer geistlichen Frömmigkeit. Ich meine im
Gegenteil, dass man dieses Gefühl auf der Grundlage des menschlichen
Eigennutzes und aus dem Interesse der Eigenliebe haben muss." (Je ne dis pas ceci par
le zèle pieux d'une dévotion spirituelle. J'entends au contraire qu'on doit avoir ce

sentiment par un principe d'intérêt humain et par un intérêt d'amour propre.)
Formal verfährt dieses Argument wie der Beweis in der Geometrie, nämlich
deduktiv von einem Prinzip - hier der menschliche Eigennutz, eine an sich

schlechte, moralisch verwerfliche Sache -, aber als formales Prinzip durchaus

schlüssig.
Ich komme auf Descartes' Position zurück. Es ist begründet zu vermuten,

dass der Philosoph mit seiner oben zitierten Aussage sich gegen die von seinen

Lehrern in La Flèche dozierte rhétorique de la peinture wandte, gegen jene
emotionsbesetzte, handlungsorientierte und auf Einbildung setzende

Eloquenz, wie sie die Jesuitenprediger praktizierten, um möglichst starke
Wirkung zu erzielen. Die rationale Beweiskraft war dabei eher Nebensache.

Descartes kehrt die Verhältnisse radikal um. Er glaubt, mit seinem
Beweisprinzip, der klaren und konsequenten Anordnung der Gedankenfolge, die

Rhetorik als ein Verfahren ausweisen zu können, das sich selbst erledigt. Nun
liefert aber der neue Ton, den Descartes in seinen Abhandlungen anschlägt,
den freilich ungewollten Beweis, dass sich der Verteidiger klarer und einsichtiger

Ideen der Eloquenz durchaus bediente und sich bei einem neuen, vor

16 BLAISE PASCAL: Pensées. Texte établi par Philippe SELLIER d'après la copie de référence de

Gilberte Pascal, présentation et notes par Gérard FERREYROLLES. Paris: Librairie Générale

Française 2000, Fr. 681, 468-476, zit. 470; DERS.: Gedanken über die Religion und einige andere
Themen. Hg. v. ARMOGATHE, Jean-Robert. Übers, v. Ulrich Kunzmann. Stuttgart: Reclam 1987,

Fr. 427, 233-242. Im Folgenden zitiert: Fr. 681/427 Sellier/Armogathe bzw. Lafuma. (Die
deutsche Übersetzung habe ich nicht konsequent übernommen.)



48 Gonsalv K. Mainberger

allem nichtakademischen Publikum mit seinen Überlegungen beliebt machte,
einem Publikum, das sich auf die Denkweise dieses Philosophen auch deshalb

einliess, weil Descartes seine neue Lehre rhetorisch überzeugend aufzubereiten
und stilsicher für sein neues Publikum heranzubilden wusste. Descartes

Eloquenz bestand darin, den Umbruch im Denken auf eine denkbar ungewohnte,
nämlich strikt ichbezogene, neuartig biographische und äusserst bescheiden
sich gebende Art vorzutragen. Erst so hat er seinem System die noch heute

wirksame Persuasivität verliehen.17

Pascal präsentiert zum Verhältnis Denken und Überzeugen seine eigene

Antwort, rekurriert dabei, auf den ersten Blick überraschend, auf die Malerei18

und notiert: L'éloquence est une peinture de la pensée („Die Beredsamkeit ist
eine malerische Darstellung des Denkens"; Fr. 481/578). Pascals Ansatz ist

demjenigen Descartes' entgegengesetzt und Pascal rechtfertigt die Rhetorik auf
einer Argumentationsebene, die Descartes bereits a limine glaubte abschreiben

zu müssen, nämlich auf der Ebene der Malerei, im übertragenen Sinn auf der
Ebene der sprachlichen colores. Dem Mathematiker mochten die damals viel
gelesenen peintures morales nicht unbekannt und deren persuasive Wirkung
Pascal kaum verborgen geblieben sein.19 Die folgende Parallele drängte sich
ihm förmlich auf: So wie die Malerei mit Farbe, Strich und Komposition
Gemälde produziert, die in „stummer Eloquenz" das Darzustellende vor
Augen führen, so generiert die Eloquenz (die Rhetorik qua actio) mit Wortlaut,

Syntax und Betonung, mit Verschiebung, Verdrehung und Opposition,
mit Wort- und Gedankenfiguren Diskurse, die ein Geschehen anschaulich vor
Augen führen, eben die rhétorique de la peinture. Sie spricht vornehmlich die

17 FUMAROLI, Marc: La diplomatie au service de la méthode. Rhétorique et philosophie dans le

Discours de la méthode. In: DERS.: La diplomatie de l'esprit. De Montaigne d La Fontaine. Paris:

Gallimard 1998, 377-401. Der Aufsatz ist Henri GOUHIER gewidmet, in ehrender Erinnerung an
dessen frühen Beitrag La résistance au vrai et le problème cartésien d'une philosophie sans rhétorique.
In: CASTELLI, Enrico (Hg.): Retorica e Barocco (actes du IIIe Congrès international d'Etudes

humanistes). Rom: Fratelli Bocca 1956, 85-97. Gouhier macht plausibel, dass Descartes sehr

wohl, wenn auch gegen dessen Selbstinterpretation, rhetorisch-persuasiv argumentiert hat.
18 Zu Pascals Freundeskreis zählten Jeanne de Schömberg und ihr Mann Roger du Plessis,

Sieur de Liancourt, beide Kunstliebhaber und -Sammler. Liancourt besass eine bedeutende

Gemäldegalerie mit Werken von Tizian, Raffael, Poussin und Veronese. François Perrier schenkte

Du Plessis 1638 einen Band Kupferstiche, die Segmenta nobilium signorum et statuarum [...] Urhis

aeternae. Dieses Werk befand sich auch in der Bibliothek von Philippe de Champaigne und
dessen Sohn. Vgl. LESAULNIER, Jean: Images de Port-Royal. Paris: Nolin 2002, 128. Es liegt nahe,
dass Pascal an Diskussionen über Kunst beteiligt war.

19 Le MOYNE, Pierre (SJ): Les peintures morales. 2 Bände. Paris: Cramoisy 1640-1643.
Anschaulich die Abbildungen der Titelseiten von Rhetorik- und Philosophielehrbüchern in: FUMAROLI,

Marc: L'âge de l'éloquence. Rhétorique et ,res literaria' de la Renaissance au seuil de l'époque
classique. Genf: Droz 1980, Planches 1-25. Die Stiche machen deutlich, dass die Tätigkeit des

Geistes damals als eine auch bildgebende, nicht nur begriffsbildene verstanden und praktiziert
wurde. Im Barock ist der iconic turn bereits vollzogen.



Rhetorik und Religion in der ersten Hälfte des 17. Jahrhunderts 49

Einbildungskraft (imagination) an, im Gegensatz zur Zitatenrhetorik, die auf

gegenstandsbezogenem Wissen beruht und sich an den Sachverstand von
Hörerinnen und Hörern richtet. Wie geht Pascal nun daran, die
Geltungsansprüche sowohl des wissenschaftlich-geometrischen wie des rhetorisch-
persuasiven Vorgehens einzulösen?

Geometrie versus Finesse

Der Zugang zur Wirklichkeit und die Sichtung von Wahrheiten erfolgt nach
Pascal auf zwei Wegen. Der Königsweg ist die Geometrie, die authentische,
rational-konstruktive und prinzipiengestützte Methode wahrheitsfähiger
Aussagen. Instanz dieser Methode ist der Geist, l'esprit (ingenium), jedoch in
der Sonderkompetenz als esprit géométrique. Der andere Weg empfiehlt sich

zwingend für alle jene, die mit der mannigfaltigen, hochdifferenzierten
Lebenswirklichkeit konfrontiert sind, also mit Erfahrungsbereichen, in deren
Tiefen Wille und Begehren herrschen. Eben dieses Begehren (in der damals

geläufigen, negativ besetzten Gestalt des amour-propre) muss angesprochen, in
der Folge aber wenn immer möglich ,umgekehrt' werden: Abkehr von der

Selbstliebe, Hinwendung zu Gottes Liebesangebot. Als Instanz dieses Weges

galt wiederum der Geist (l'esprit), jedoch in einer Sonderverfassung, eben als

esprit de finesse, Feinsinn. Nur diese Instanz ist in der Lage, eine Umkehr der
Willens- und Begehrensrichtung herbeizuführen. Das geometrische Verfahren
beruht auf zwingenden Beweisen und führt zur Wahrheit, das mit dem

Begehren konfrontierte Verfahren kann mit prinzipiengestützten Beweisen,
trockenen Begriffskonstruktionen und verschachtelten Sätzen nichts
ausrichten. Die neue, anti-humanistische Eloquenz operiert deshalb mit dem

menschlichen Interesse als formalem Prinzip, nicht aber als materialem Wert.
Der esprit de finesse selbst ist insofern ein Prinzip, als er garantiert, die

instinktsicheren Abschätzungen einer komplexen Situation mit
Uberzeugungskraft auszustatten; es gelingt ihm, vernunftgestützte Mutmassungen über

mögliche Verhältnisse und subtile Beziehungen als zustimmungsfähig
vorzustellen.

Pascals Begrifflichkeit schliesst an den Sprachgebrauch der Zeit an. Finesse

war in aller Mund und die Feingeistigkeit - Durchsicht, Scharfsinn zur
Unterscheidung auch der geringsten Differenzen zwischen zwei Grössen - war eine

schlechterdings adelige Auszeichnung: Ein feinsinniger Geist war wegen seiner
in prekären Lebenslagen verlässlichen Urteilskraft eher höher geachtet als

etwa Advokaten und Professoren, die der harten Vernunft sowie der
humanistischen Gelehrsamkeit und ihrer gekünstelten Diktion verpflichtet waren.
Im religiösen Kontext der Pascal'schen Apologie geht es letztlich um die

diffizile Unterscheidung von Selbstliebe und Gottesliebe, beide mit plaisir und

volupté verbunden. Über die mit der Liebe einhergehenden Lust sind die



50 Gonsalv K. Mainberger

beiden begehrenden Konstellationen, die Selbstliebe und die Gottesliebe,
argumentativ eng miteinander verwoben - ein Umstand, der zu heftigen
Bedenken Anlass gab. Um hier zu differenzieren, braucht es das feinste

Gespür, ein untrügliches Sensorium. Pascal wird verständlich, wenn wir ihn
uns als moralisches Subjekt vorstellen, das sich intellektuell von der Frage

herausgefordert sieht, ob und wie er Nichtglaubende, Uninteressierte oder

Abgefallene auf den Geschmack nach Gottes Liebesangebot bringen könne.
Die Unterscheidung zwischen beweiskräftiger, schlussfolgernder Vernunftstärke

und Feinsinnigkeit findet sich verwandelt wieder in der Differenz
zwischen Rhetorik als Produkt der konsequenten Systematisierung sprachlicher

Vorgänge, vorab des rationalen Argumentationskomplexes, einerseits,
und der Eloquenz als Produkt des esprit de finesse andererseits. Der Feinsinnige
ist von Natur aus eloquent und seine Ausdrucksweise ist von natürlicher Art.
Beredt wie er ist, gibt er seinem Publikum zu verstehen, es solle die Waffen

vor der Wahrheit strecken und diese sich produktiv anverwandeln, müsse

jedoch zuvor die Bereitschaft signalisiert haben, sich eines Besseren besinnen

zu wollen. Der an der klassisch-römischen Rhetorik geschulte, vom Humanismus

durchdrungene Redner wird auf das starre Regelwerk rhetorischer
Vorschriften nur zögernd eingehen wollen. Der anti-humanistisch operierende
Gelehrte ist der moderne, an Pascal in rhetoricis orientierte homme de lettres.20

Ein gewagter, gelungener und vom Gebrauch schliesslich sanktionierter Regel-

verstoss bereitet allseits ästhetisches Vergnügen und die allgemeine Anerkennung

ist dem eloquenten Subjekt gewiss: Sein von der üblichen Gebrauchsnorm

abweichender ,Fehler' mutiert schliesslich zum Stilprinzip. Genau diese

Wende in die Moderne hat Pascal für die französische Sprache eingeleitet. Es

gehört zu den historischen Paradoxien, dass diese frühmoderne Rhetorik mit
einer traditionalistischen, keine Spur von möglichen Neuerungen aufweisenden

Theologie einhergeht. Pascal hat sich zu diesem Punkt unmissverständlich

geäussert und über die Epoche der Aufklärung hinaus für theologische Kreise
die Überzeugung gefestigt, die katholische Religion bzw. ihr Prinzip, Schrift
und Tradition, stünde jenseits des geschichtlichen Wandels.

2. Aufbruch in die Moderne: Montaigne und Pascal

Die herrschenden Vorbehalte gegenüber der Rhetorik hat Pascal auf seine

Weise, kurz und bündig wie immer, zu einer Trope verdichtet und sich damit
als skeptischer Denker und feinsinniger Redner zugleich profiliert. Hier ist
der Ort, um daran zu erinnern, dass Pascal sozusagen aus dem Stand heraus
eine sowohl rhetorisch wie eloquent exemplarische Glanzleistung hinter sich

hatte, nämlich die zwischen dem 23. Januar 1656 (1. Brief) und dem 24. März

20 GOUHIER, Henri: L'anti-humanisme au XVIIe siècle. Paris: Vrin 1987.



Rhetorik und Religion in der ersten Hälfte des 17. Jahrhunderts 51

1657 (18. Brief) verfassten Provinciales.2^ Auf die Frage, weshalb er, Pascal, in
diesen Briefen sich eines „angenehmen, spöttischen und unterhaltsamen Stils"

(un style agréable, railleur et divertissant) bedient habe, gab er zu Antwort:
„Wenn ich im dogmatischen Stil geschrieben hätte, würden es nur die

Gelehrten gelesen haben, Leute, die das gar nicht brauchen, wüssten sie

darüber doch nicht weniger als ich." Pascal kam es darauf an, dass die Briefe so
verfasst waren, dass sie von den „Frauen und den gens du monde mit Lust [avec

plaisir]" gelesen würden, damit sie über die Gefahren informiert würden, die

in den damals überall verbreiteten Auffassungen lauerten, Auffassungen überdies,

zu welchen sich das Publikum leicht habe überreden lassen.22 Pascal

springt sozusagen über seinen eigenen Schatten, wenn er sein Publikum mit
der Lust am Lesen (agrément) für seine Position zu gewinnen versucht. Ihm
kommt es darauf an, dass beim Schreiben und Reden nichts dem Zufall
überlassen bleibt. Das bestätigt seine Schwester, die in der ersten Fassung des

Lebensberichts über ihren Bruder schreibt:

„Er besass eine natürliche Eloquenz, die ihm eine wundersame Leichtigkeit
verlieh, das zu sagen, was er wollte; aber er hatte sich darüber hinaus Regeln
zugelegt, über die man noch gar nichts wusste, die er aber so zu nützen verstand,
dass er seinen Stil beherrschte; und zwar so, dass er nicht nur sagte, was er
wollte, sondern es auf die Art und Weise sagte, wie er wollte, und seine Rede

zeitigte die beabsichtigte Wirkung. Diese natürliche Art zu schreiben, naiv und
stark zugleich, war ihm eigen und dermassen eigenständig, dass in dem Moment,
wo die Lettres a un provincial [der Mann aus der Provinz ist Florin Périer,
Pascals Schwager] erschienen, sogleich klar wurde, dass sie von ihm stammten,
auch wenn er mit allen Mitteln versuchte, seine Autorschaft zu verbergen, sogar
vor seinen Angehörigen."23

21 Noch immer lesenswert ist die Entstehungsgeschichte der Provinciales in der Fassung von
SAINTE-BEUVE: Port-Royal III. VII-XI, 67-179. Zur dialogischen Qualität der Provinciales vgl.
SELLIER, Philippe: Les premieres Provinciales et le dialogue d'idées au XVII' siècle. In: DERS.: Port-

Royal et la littérature I. Pascal. Paris: Champion 1999, 143-153. - Das Centre d'Études sur les

Réformes, l'Humanisme et l'Age Classique und das Centre International Biaise Pascal haben eine

Tagung zur historischen Erforschung der Provinciales durchgeführt. Die Beiträge sind jetzt
greifbar in: Treize études sur Blaise Pascal. Clermont-Ferrand: Presses Universitaires Blaise Pascal

2004, II: Provinciales, 5 mai 1995, 93-193.
22 Marguerite Périer, eine Nichte Pascals, gibt diese Auskünfte vom Hörensagen weiter. Die

Texte sind publiziert in: PASCAL, Biaise: Œuvres complètes I. Hg. v. MESNARD, Jean. Paris:
Desclée de Brouwer 1964, 1074-1075. Diese Information ist legendär. Gérard FERREYROLLES

übernimmt eine andere Version in seinem Werk Blaise Pascal. Les Provinciales. Paris: Presses

Universitaires de France 1984, 36-37. Zu Pascals Schwester Gilberte Périer (1620-1685) vgl.
BORD, André (Hg.): Pascal vu par sa sœur Gilberte. Lecture critique. Paris: Téqui 2005.

23 PÉRIER, Gilberte: La vie de Monsieur Pascal [lere version]. In: PASCAL: Œuvres complètes /,
571-602, zit. 583. Das Elogium Pascalii von Pierre Nicole ist in der Analyse von Pascals Eloquenz
noch konziser als die Lebensbeschreibung von Gilberte Périer. NICOLE, Pierre: Elogium Pascalii.

In: PASCAL: Œuvres complètes I, 984-989.



52 Gonsalv K. Mainberger

In Fragment 671/513 heisst es: La vraie éloquence se moque de l'éloquence („Die
wahre Beredsamkeit pfeift auf die Beredsamkeit"). Mit einer eloquenten, auf

Aufhebung des innerhalb des gleichen Satzes Gesagten zielenden Denkfigur
distanziert sich Pascal nicht etwa vom Regelwerk Rhetorik, wohl aber von
einer bestimmten Sorte Eloquenz, vorab der asianischen Vollmundigkeit wie
auch der ciceronianisch-humanistischen Künstlichkeit. Sollten sich sprachlich
Handelnde etwa daran stossen, auf Regeln angewiesen zu sein - was sie kaum
je nicht sind -, dann können sie dem Wink, sich der Ironie zu bedienen,

getrost Folge leisten. Augenzwinkernd macht Pascal den Vorschlag, sich im
Befreiungsschlag des Lachens erst einmal über die Regeln hinwegzusetzen. Der
scharfsinnige Verstandesmensch weiss zwar um diese Regeln, aber er bedient
sich ihrer souverän und selektiv, vorausgesetzt freilich, er setze auf die

Feinsinnigkeit, auf den esprit de finesse. Feinsinnigkeit ist die Antistrophe zur
wohlgeordneten Apodeixis, deren Gebrauch in den Alltagsgesprächen einer

Kommunikationsgemeinschaft unpassend ist, durch familiäre Konversation
jedoch vollwertigen Ersatz erfährt. Hier wird deutlich, dass Pascal auf dem

Hintergrund der Art de conférer von Montaigne, den er den „unvergleichlichen
Autor" nennt, argumentiert.24 Pascal hat den Essais De l'art de conférer selektiv

rezipiert. Er mag wohl einverstanden gewesen sein mit der Skepsis den
Wissenschaften und Künsten gegenüber und mit der sarkastischen Kritik an
ihren edlen Vertretern:

„Wem hat je die Logik Verstand beigebracht? wo bleiben ihre schönen
Versprechungen? Nec ad melius vivendum, nec ad commodius disserendum. Findet
man mehr schreienden Unsinn im Geschnatter der Heringsweiber als in den
öffentlichen Disputationen dieser gelehrten Herren? Mir wäre es lieber, wenn
mein Sohn in den Schenken reden lernte als auf den Schulen der Redekunst.
Nehmt einen Magister der freien Künste, kommt mit ihm ins Gespräch: warum
lässt er uns nicht die Vortrefflichkeit seiner Bildung fühlen, warum reisst er
nicht die Frauen und die Unwissenden, die wir sind, in Bewunderung der Macht
seiner Gründe und der Schönheit seiner Beweisführung hin? Warum bezwingt
und überzeugt er uns nicht, wie er will? [...] Mit ihrer gewundenen und
verschnörkelten Sprache, mit der sie uns fangen, kommen sie mir vor wie die

24 MONTAIGNE, Michel de: De l'art de conférer. In: DERS.: Les Essais III. Hg. v. VlLLEY,
Pierre / SAULNIER, V.-L. 3. Aufl. Paris: Presses Universitaires de France 1978, Bd. II, 921-943;
DERS.: Von der Kunst des Gesprächs. In: DERS.: Les Essais III. Ausw. u. Ubers, v. Herbert Lüthy.
Zürich: Manesse 1953, 724-744. Montaigne schreibt noch conference für das inzwischen
gebräuchliche conversation. Vgl. Jean MESNARDS Kommentar zu De l'esprit géométrique. In: BLAISE

PASCAL: Œuvres complètes III. Hg. v. MESNARD, Jean. Paris: Desclée de Brouwer 1991, 360-389,
zit. 379. Eine willkommene Anthologie zur Kunst der conversation hat Jacqueline HELLE-
GOUARC'H herausgegeben: L'Art de la conversation. Paris: Dunod 1997 (mit einem Vorwort von
Marc FUMAROLl).



Rhetorik und Religion in der ersten Hälfte des 17. Jahrhunderts 53

Taschenspieler: ihre Fingerfertigkeit blendet und bestrickt unsere Sinne, aber

unsere Uberzeugung bringt sie nicht ins Wanken."25

Kurz gesagt, das, wofür Montaigne im Umkreis des manieristischen
Humanismus gut zwanzig Seiten braucht, drückt Pascal in einer einzigen Trope
aus. Diese neue, vom Humanismus abgekoppelte Eloquenz ist es, die zwingt,
Pascal der anbrechenden Moderne zuzurechnen. Montaigne hat den

Humanistenballast, wenn auch bereits um einiges erleichtert, noch mitgeschleift.
Das Fragment 671/513 ironisiert mit einer rhetorischen Figur die drei

Disziplinen Rhetorik, Philosophie und Moral und vollzieht so deren

Delegitimation. Pascal gibt zu verstehen, dass er über die systematische Kenntnis

dessen verfügt, worum es in der Rhetorik geht, nämlich darum, das an

einem jeden Sachverhalt vorhandene Glaubliche und Überzeugende zu eruieren.

Zugleich deutet er an, dass ein Feinsinniger auf diese systematischen
Kenntnisse gar nicht angewiesen ist. Ohne grosse Worte zu machen, weicht er
der verführerischen Phantasie aus, um sich an die familiäre Konversation, an
die „solide und kräftige Nahrung" zu halten. Wer glaubt, der Einbildung
folgen zu müssen, der komme vom wahren Vernunftweg ab. Die Kunst zu

überzeugen (De l'art de persuaderj2b besteht darin, den Willen zu bewegen ohne
auf die Einbildung, die nur aufbläht, geschwollene Ausdrücke erzeugt und
alles verdirbt, zurückzugreifen. Pascals Persuasionsfragment schliesst programmatisch:

„Ich möchte die Dinge niedrig, allgemein zugänglich, familiär
nennen. Diese Namen passen am besten zu ihnen. Ich verabscheue die

geschwollenen Ausdrücke ..." 27 Wer feinsinnig ist, pfeift auf die Regeln, also

pfeift der Eloquente auf die Regeln der Schulrhetorik. Was nicht heisst, die

Eloquenz kenne überhaupt keine Regeln, wie wir bereits gesehen haben. Sie

ist und bleibt einerseits der Kommunikation, der conversatio civilis und dem

convivium verpflichtet, deren Spitze und Blüte sie ist, bleibt andererseits

formal untrennbar an die Beweisführung gebunden. Das Lustprinzip ist zwar
unendlich variabel, es kann in einem einzigen Menschen mannigfaltige
Formen annehmen. „Aber selbst wenn die Anwendung schwierig ist, bleibt es

dabei, dass im Prinzip das geometrische Schlussfolgern kraft seiner formalen
Natur durchaus diese Ausfaltung annehmen kann."28

25 MONTAIGNE: De l'art de conférer, 926-927 (Villey)/730-731 (Lüthy).
2^ BLAISE PASCAL: De l'art de persuader. In: DERS.: Œuvres complètes III, 413-428. Pascals

Philosophie kommt in der kommunikativ-argumentativen Exposition seines Denkens der
Wahrähnlichkeit (vraisemblance) zur Darstellung. Vgl. McKENNA, Antony: Entre Descartes et
Gassendi. La première édition des Pensées de Pascal. Paris: Universitas 1993.

27 PASCAL: De l'art de persuader. In: DERS.: Œuvres complètes III, 428.
28 So nochmals MESNARD in seinem Kommentar zu De l'esprit géométrique, 383.



54 Gonsalv K. Mainberger

Überzeugen jenseits von humanistischem Ballast

Der Redner, dem es ums Uberzeugen eines Adressaten geht, sieht sich mit den

komplexen Verhältnissen der Lebenswelt, mit den Unwägbarkeiten von Will-
lensentscheidungen und der unbegründbaren Willkür des Begehrens seines

Gegenübers konfrontiert. Erfahrungsgemäss sind derartige Dinge tellement
délicates, et si nombreuses, qu'il faut un sens bien délicat et bien net pour les sentir,
et juger droit et juste selon ce sentiment („derart subtil und so vielschichtig, dass

man einen sehr subtilen und sehr scharfen Sinn braucht, um sie zu fühlen und
sie diesem Gefühl entsprechend gerecht und genau zu beurteilen"; Fr.
670/512). Pascal verschärft sein Argument noch mit dem Hinweis auf das

Faktum, dass bei diesem Prozedere der akkurate Beweis fehlt: „[...] sans pouvoir le

plus souvent le démontrer par ordre comme en géométrie, parce qu'on n'en possède

pas ainsi les principes, et que ce serait une chose infinie de l'entreprendre" („ohne
dass man es meistens der Reihe nach wie in der Geometrie beweisen kann,
weil man hier keine derartigen Prinzipien besitzt und es eine unendliche
Mühe wäre, dies zu unternehmen") (ebd.).

Pascal bekräftigt sein ironisches Verhältnis zur Rhetorik dadurch, dass er
es auf die nicht geometrisch verfassten Wissenschaften und Argumentationsdisziplinen,

erst auf Philosophie, dann auf Moral, überträgt. Se moquer de la

philosophie, c'est vraiment philosopher („Über die Philosophie spotten heisst in
Wahrheit philosophieren"; Fr. 671/513). La vraie morale se moque de la morale,
c'est à dire que la morale du jugement se moque de la morale de l'esprit, qui est

sans règles („Die wahre Moral pfeift auf die Moral. Das heisst, die Moral, die

auf der Unterscheidungskraft [jugement] gründet, pfeift auf die Moral, die am
geometrischen Geist orientiert ist und keine Regeln hat"; ebd.).29 Worin aber

könnte denn die Wahrheit eines moralischen Urteils bestehen? Es geht ja
schliesslich um die „wahre Moral", um ein moralisches Urteil mit
Wahrheitsgehalt. Um die Aussage plausibel zu machen, rekurriert Pascal auf ein in
der Kunst probates Verfahren. Damit ein ästhetisches, nicht von
Vernunftprinzipien abgeleitetes Urteil den ihm gebührenden Wahrheitsgehalt hat, steht
die Perspektive als Kriterium zur Verfügung. Ein Gemälde lässt sich erst dann

beurteilen, wenn man es aus der richtigen Perspektive betrachtet: nicht zu
nahe und nicht zu weit weg. Der perspektivische Fluchtpunkt, der „unteilbare
Punkt" - rein geometrisch betrachtet ein eklatanter Widerspruch - ist der
Massstab für ästhetisch richtiges Urteilen: La perspective l'assigne dans la

peinture [...] („Die Perspektive bestimmt ihn [den unteilbaren Punkt] in der

Malkunst"; Fr. 55/21) und es ist uns möglich, diesen Standpunkt einzu-

29 Die Stelle ist kontrovers: qui est sans règles bezieht sich nicht auf die morale de l'esprit,
sondern auf die morale du jugement. Ich schliesse mich Gérard FERREYROLLES in seinen

Anmerkungen zu PASCALS Pensées an, Fr. 671, Anm. 1, 448.



Rhetorik und Religion in der ersten Hälfte des 17. Jahrhunderts 55

nehmen.30 Pascal lässt es aber demonstrativ offen, welches denn die

angemessene Perspektive in Wahrheitsfragen und in der Moral sein könnte: Mais

dans la vérité et dans la morale, qui l'assignera? („Wer aber bestimmt ihn bei der

Wahrheit und bei der Moral?"; ebd.). Diese Unbestimmtheit und (vorläufige)
Unentscheidbarkeit im Bereich rationaler Urteile und moralischer Entscheidungen

ist charakteristisch für die Pensées, dieses „mustergültige Zeugnis für
die Gefühlswelt des klassischen Jahrhunderts, das unruhiger war, als es

scheint".31 Pascal spielt vielsagend auf die pensées de derrière (Fr. 125/91) an,

vertagt indes die Antwort, weil er der Vernunft nicht zumutet, dass sie die

Wahrheitsfrage je wird lösen können. Er kennt dafür zwei mögliche Antworten:

den ,menschlichen Glauben' (Vertrauen auf Zeugen) und den Glauben an
die geoffenbarte Wahrheit. Das sehr persönlich gefärbte Fragment 465/558

(eine eher rare Textsorte) enthält eine auf die produktive Vernunft begrenzte
Antwort. Er habe über ein und dieselbe Sache nie auf gleiche Art und Weise

geurteilt, sagt er über sich, signalisiert aber im gleichen Zug die Ausnahme:

Nur was er selbst hergestellt habe, könne er richtig beurteilen. Es gehe ihm
dabei wie den Kunstmalern: nicht zu weit weg, aber auch nicht zu nahe daran.

Aber wie denn? Der Text verweist den Leser anspielungsreich auf das

Abschätzen und Raten. „Wie viel also? Ratet ..." In diesem devinez „steckt Flair
und Intuition, wie man zu sagen pflegt, eine bestimmte Handlungsart, stumm,
naturwüchsig und ohne kunstvolles Dazutun; raten ist eine Frage von Sinn
und Empfindung".32 Und darauf stellt Pascal als glaubender Denker ab.

Erst im vorletzten Abschnitt seiner als Fragment überlieferten Abhandlung
über den Esprit géométrique (geschrieben 1655) spielt Pascal auf den Ubergang

von der geometrischen Methode zum praktischen Urteil an. Dieser Ubergang
führt auf die anthropologische Fährte und erfolgt über die „richtige
Selbsteinschätzung" (apprendre a s'estimer son juste prix), oder über die Einsicht, wie
viel der Mensch überhaupt wert sei.33 Dass in der Folge dieser Wende auch

30 Jean Mesnard hat einen konzisen Beitrag zum Thema Perspektive und Blickwinkel ver-
fasst. Er rekonstruiert die Beziehungen, die Pascal mit seinem Geometrielehrer, dem Lyoner
Girard Desargues, unterhielt, dessen Lehre der Perspektive er übernahm und in den Pensées

fruchtbar machte. MESNARD, Jean: Point de vue et perspective dans les Pensées de Pascal. In: Treize

études sur Pascal. I: Pensées, 29 janvier 1994, 11-24. BLANCHARD, Jean-Vincent: Optique et

rhétorique au XVIIe siècle. De l'ekphrasis jésuite au fragment pascalien. In: MAZOUER, Charles

(Hg.): Recherches des jeunes dix-septiémistes (actes du Ve colloque du Centre international de

rencontre sur le XVIIe siècle). Tübingen: G. Narr 2000.
31 ARMOGATHE: Einführung in Pascal. In: PASCAL: Gedanken, 7-1)2, zit. 28.
32 MARIN, Louis: Usage pragmatique et valeur théorique du terme ,presque' dans le discours

pascalien sur les sciences de l'homme. In: DERS.: Pascal et Port-Royal, 144-155, zit. 153 und ebd. 18.

33 PASCAL: De l'esprit géométrique. In: DERS.: Œuvres complètes III, 391-412, zit. 411; SCHO-

BINGER, Jean-Pierre: Biaise Pascals Reflexionen über die Geometrie im allgemeinen. ,De l'esprit
géométrique' und,De l'art de persuader'. Dt. Ubers, u. Kommentar. Basel: Schwabe: 1974, 369-373.



56 Gonsalv K. Mainberger

eine totale Neuorientierung im Leben einherging, davon berichtet Pascal in
Fragment 566/687 der Pensées:

„Ich hatte lange Zeit mit dem Studium der abstrakten Wissenschaften verbracht,
und der geringe Austausch, den man dabei mit anderen haben kann, hatte es mir
verleidet. Als ich das Studium des Menschen [l'étude de l'homme] begonnen habe,
erkannte ich, dass diese abstrakten Wissenschaften nicht dem Menschen
angemessen sind und dass ich von meiner Lage weiter abirrte, wenn ich mich in sie

vertiefte, als die anderen, wenn sie nichts von ihnen kannten."

3. Verwandelt oder nur sprachlich umgekleidet?

Unter den Bedingungen des 17. Jahrhunderts stellt sich das Thema Religion
und Rhetorik etwa so dar: Die Religion ist von ihrer Zielsetzung und ihrer
inneren Form her auf Kommunikation, auf conversation, angewiesen.34 Wegen
der offensichtlichen Widerständigkeit gegenüber der menschlichen Vernunft
bedarf sie - eher nolens volens - der Bearbeitung durch feinsinnige Eloquenz.
Die amtlichen Vertreter der offiziellen Religion wie auch ihre glühenden
Anhängerinnen und Anhänger trieben einen enormen Aufwand, um die

Religion vor den Ansprüchen der Vernunft akzeptabel zu machen. Nicht die

Religion an sich bedarf der rhetorisch-argumentativen Zuschüsse. Adressaten
der sprachlich bearbeiteten Glaubenssätze, der Predigten oder der apologetischen

Abhandlungen sind in aller Regel die ,Ungläubigen', die sich weigern,
ihren Glauben mit der Abdankung der Vernunft erkaufen zu müssen, oder die

Lauen, denen Religion als Herzensangelegenheit nahe gebracht werden muss.
Dem Selbstverständnis der Religion entsprechend versteht sie sich, wie gesagt,
selbst als Regel und Massstab sowohl was ihren Wahrheitsanspruch als auch

ihren Stil der Werbung für die eigene Sache und der Propagierung {De

propaganda fide heisst die entsprechende Instanz) der Wahrheit anbelangt.
Lässt sich die Religion auf Rhetorik als produktive und persuasive Techne

ein, dann ist leicht vorauszusehen, dass sie aus dem Prozess unvermeidlicher
sprachlicher und sachlicher Verwandlung nicht ungeschoren hervorgehen
wird. Im Zuge persuasiver Sprechhandlungen wird sie transformiert und für
ein Publikum präpariert. Religion wird rhetorisch in Beschlag genommen.
Selber rhetorisch-religiös agierend, etwa durch die Predigt wie durch die

tägliche Gebetsübung, wird sie für das Publikum zum Motor und Motiv,
religiös zu handeln und sich entsprechend zu verhalten. Primär sind Umkehr
(metanoia) und Besinnung angesagt. Die Auflagen können den Hörerinnen
und Hörern deshalb zugemutet werden, weil sie in der Lage sind, zu

mutmassen, es würde ihnen sicher etwas bringen, wenn sie religiös tätig

34 NARR, Thomas: Voix des abesses du Grand Siècle. La Prédication au féminin à Port-Royal.
Contexte rhétorique et Dossier. Tübingen: G. Narr 2006.



Rhetorik und Religion in der ersten Hälfte des 17. Jahrhunderts 57

würden. Die Religion qua Orthodoxie macht sich die religiösen Gemüter

Untertan; im Moment, da sie sich aufs Argumentieren einlässt, riskiert sie, von
der Eloquenz unterwandert zu werden.35 Die religiöse Eloquenz entschlüpft
dem Prinzipiendenken rigid religiöser Rationalität. Sie gehorcht dem
Empfinden des eloquenten Redners und seinem vernunftgestützten Feinsinn des

gewaltfreien Uberzeugens. Das mag für Orthodoxien ein Skandalon sein.

Doch just die Orthodoxen, die primär auf Gefolgschaft aus sind, sollten den

Grundsatz der Persuasivität nie vergessen. Er lautet: Il ne suffit pas d'avoir
raison pour être suivi. Es genügt nicht, Recht und Wahrheit auf seiner Seite zu
haben, um auch Gefolgschaft zu gewinnen. An diese Regel (wenn auch nur
theoretisch) hielt sich Augustinus in De doctrina christiana^ und in seinem

Gefolge Antoine Arnauld in seiner kritischen Besprechung der von Philippe
Goibaut Du Bois verfassten Einleitung zu einer Ubersetzung von Predigten
Augustinus'.37

Der feinsinnige Redner wird in aller Regel vorerst nicht den Konflikt
suchen. Er wird eher den Idealfall anpeilen, jenen Fall nämlich, wo sich

religiöses Empfinden und Sprachempfinden harmonisch ergänzen, sich
vermählen, gegenseitig stützen und stärken. Die Eloquenz verhilft der Religion
nicht zur Wahrheit (die sie bereits besitzt), wohl aber zur Persuasivität, die ihr
(der Religion) streng genommen abgeht; die Religion wiederum sichert etwa
einer Pfarrerin das in ihrem Beruf erforderliche Ethos, macht sie durch Arbeit
an der Sprache zu einem starken Charakter. Im idealtypisch sprachbegabten
Subjekt fallen religiös motivierte Vertrauenswürdigkeit, Sachlichkeit und
rhetorikgestützte Eloquenz überein. Das sich in den Redepraktiken
konstituierende Subjekt zeichnet sich gegenüber den Publica durch Empathie und
ungekünstelte Sprachlichkeit aus, sei es ein Prediger, sei es eine Mystikerin, sei

es der besonnene Apologet der alleinseligmachenden katholischen Religion,
sei es ein distanzierter Libertin, der für seine religiöse Abstinenz das eloquente
Pendant gefunden haben wird, nämlich vorab seinen bon sens, gepaart mit
wohlwollend-kritischer Menschenkenntnis.

Wie die Geschichte der Beziehung zwischen Religion und Rhetorik bis auf
den heutigen Tag zeigt, verlief die im religiös hochbesetzten frühmodernen
Sprachraum sich abspielende Beziehung nur ab und zu harmonisch, in der

35 Es ist nur konsequent, wenn seit Frühjahr 2004 eine päpstliche Verordnung den Laien wie
den Laientheologen die Predigt innerhalb eines offiziellen Gottesdienstes untersagt.

35 AUGUSTINUS, Aurelius: De doctrina christiana CSEL 80). Hg. v. GREEN, William M.
Wien: Verlag der Osterreichischen Akademie der Wissenschaften 1963; ÜERS.: Die christliche

Bildung (De doctrina christiana). Ubers., Anm. u. Nachw. v. Karla POLLMANN. Stuttgart: Reclam
2002.

37 ARNAULD, Antoine: Réflexions sur l'éloquence des prédicateurs (1695) / GOIBAUT Du BOIS,

Philippe: Avertissement en tête de sa traduction des sermons de saint Augustin (1694). Hg. v. CARR,
Thomas M. Jr. Genf: Droz 1992.



58 Gonsalv K. Mainberger

Regel eher konfliktuell. Im Laufe des 17. Jahrhunderts endete der

Zusammenprall von Rhetorik und Religion gerade für prominente Rednerinnen
und Redner mit zahlreich verfügten Verbannungen im Exil, in ,schweren'
Fällen auf dem Scheiterhaufen. Dort wurde der italienische Schriftsteller
Giulio C. Vanini38 1619 in Toulouse zu Tode gebracht, nachdem er 1616 die
Secrets de la nature publiziert hatte, ein Buch, das P. François Garasse kurzum
als Introduction a la vie indévote abqualifizierte. Für ungezählte Namenlose

war das Wahrheitsregime der katholischen Staatsreligion fatal, anderen

wiederum gereichte es zu Ansehen, Ruhm und Heil.

Abstract
This contribution investigates the relation between religion and rhetoric as a
discursive field. In France during the first half of the 17th century the connection

was experienced as something obvious, yet already then was showing signs offuture
conflicts. The activity of reason was reflected in three kinds of discourse: in the

(still) officially binding academic or scholarly rhetoric of court and pulpit; in
Pascal's theo-rhetoric; as well as in the sceptical, dissimulating, hidden early
Enlightenment texts of the libertines. This essay sketches that historical
constellation and reports on the still groping, occasionally abrupt, emergence of the

modern era from the depths of the Western art ofconversation and persuasion.

38 Marin Mersenne zählte Vanini zu den .Atheisten'. Descartes erwähnt die Hinrichtung
Vaninis im Brief an Gaspard de La Thuillerie (22. Januar 1644), worin er sich über den von G.
Voetius und M. Schook gegen ihn erhobenen Atheismusvorwurf beschwert. In: DESCARTES,

René: Œuvres. Correspondance IV. Hg. v. Adam, Charles / TANNERY, Paul. ND Paris: Vrin
1996, 84-95, bes. 89-90.


	Rhetorik und Religion in der ersten Hälfte des 17. Jahrhunderts

