Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 53 (2006)
Heft: 3
Rubrik: Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REZENSIONSARTIKEL — BESPRECHUNGEN - COMPTES RENDUS

REZENSIONSARTIKEL

CATHRINE KONIG-PRALONG

Le Maitre Eckhart de Kurt Flasch : une coupe géologique dans le sol arabo-
latin de la « mystique allemande »

Ce livre! n’est pas une monographie, encore moins une introduction 2 la
pensée d’Eckhart ou une lecture suivie de son ceuvre, mais un dossier
d’enquéte. Kurt Flasch rassemble des pieces, retrouve des témoins et cons-
titue un dossier, pour faire une démonstration. Au terme de cette investi-
gation, Maitre Eckhart n’est plus ce mystique-l : exégéte pré-protestant,
précurseur de la vision extatique de Martin Buber, et profondément alle-
mand - avec la charge sémantique que la germanistique du XIX® siecle gref-
fait sur cette dénomination territoriale. Cependant, malgré la tournure pa-
rodique du titre, ’ouvrage n’est pas polémique. L’auteur procede a une
mise au point terminologique et 4 un état de la question au sujet de I’éti-
quette « mystique », mais il ne s’agit pas en premier lieu de démonter une
lecture. De maniére positive, il s’agit de démontrer qu’il y a un usage déter-
minant et massif d’Averroés chez Eckhart et que cet Averroes-1a est le pro-
duit d’une succession de lectures. Comme préambule méthodologique, cette
démonstration requiert une attention particuliére aux ceuvres latines d’Eck-
hart. La présentation en est historique, au premier sens du mot. Par exem-
ple, 'union de I’homme a Dieu dans le fond incréé de I’ame n’est jamais en-
visagée comme la pré-figuration eckhartienne de certains thémes prote-
stants, mais comme un élément de doctrine procédant de lectures anté-
rieures de la philosophie d’Aristote, d’interprétations arabes et latines ; il
vient aprés et non avant ; il résulte de discussions scolastiques inscrites dans
une certaine situation socio-culturelle a la fin du XUr® siécle et dans un
contexte géopolitique comprenant 1’Allemagne et la France.

Kurt Flasch a le golit du concret. Les matériaux de son livre sont des
textes et ses objets des individus vivant et exercant leurs diverses fonctions
a Cordoue, Paris, Strasbourg ou Cologne. L’historiographie de Flasch n’est
pas motivée en profondeur par des fins et des valeurs; rigoureusement

L FLASCH, Kurt: Meister Eckhart. Die Geburt der ,Deutschen Mystik“ aus dem Geist
der arabischen Philosophie. Miinchen: Beck 2006, 192 S., ISBN-10 3 406 54182 8.



Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus 753

maintenue 2 la surface des reconstructions historiques, elle s’intéresse a ce
qu’il est peut-étre permis de nommer des «faits » : il est matériellement
attesté qu’Eckhart a lu Dietrich de Freiberg, Albert le Grand et Averroes,
qu’il a cité Averroes, qu’il en a longuement parlé, qu’il I’a suivi ici ou 13,
consciemment ou non. Ce constat apparait toutefois insuffisant en perspec-
tive historique ; il encourt le risque d’un positivisme figé et atemporel,
collectant sources et citations, faisant au mieux une courbe statistique des
absences et des présences. Pour étre proprement historique, le projet de
Kurt Flasch est recentré sur les pratiques. La maniére importe plus que la
matiere ; une histoire des pratiques est guidée par la question «com-
ment ? » : la maniére dont Eckhart a lu Averroés importe autant que le
nombre de folios lus. Cette question se répercute aux multiples niveaux
d’une enquéte qui refuse les explications unidimensionnelles : par exemple
aux niveaux collectifs de la politique universitaire et de celle interne 2
I’Ordre dominicain, sur le plan des méthodes d’enseignement, mais aussi
compte tenu des spécificités géographiques de certaines pratiques ou des ca-
ractéristiques individuelles de certaines lectures. Chez Kurt Flasch, la ques-
tion « comment ? » est dotée d’une primauté que lui ont contestée les
historiens essentialistes, recevant les traces du passé dans les formes péren-
nes de la raison (les « courants », « types » ou « structures ») pour les com-
prendre, si ce n’est pour les inscrire dans une téléologie.

Les cent douze premiéres pages des cent soixante que compte I’ouvrage
laissent Eckhart a D’arriere-plan; il n’est presque pas question de lui.
L’auteur construit patiemment son dossier, rassemble et présente des
pieces, sans révérence indue ou admiration aveugle pour quelque prétendu
mystique atypique. Au contraire, Kurt Flasch tire des traits sur le tableau
noir de I’histoire de la philosophie des XI1° et X11I° siecles :

Averroes—Albert le Grand—Dietrich de Freiberg—Eckhart,

Avicenne—Albert—Eckhart,

Maimonide—Albert—Eckhart,

Denys I’ Aréopagite—Albert—Dietrich—Eckhart,

Al-Farabi—Albert—Dietrich—Eckahrt,

Proclus—Albert—Dietrich—Eckhart.

Selon les thématiques choisies, les plans se superposent, se coupent ou se
recoupent, mais au centre et au pourtour de cette constellation géométrique
circule le nom d’Averroes. Albert est le grand passeur de la philosophie
gréco-arabe ; Dietrich de Freiberg la clé pour entrer dans le détail des élabo-
rations d’Eckhart ; Averroés constitue le matériau et sert de guide.

Averroes n’est toutefois pas un auteur, mais un monde philosophique et
un opérateur historique. D’abord, Averroes ne coincide pas exactement
avec Ibn Rushd, le médecin, cadi et philosophe de Cordoue. En un premier



754 Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus

temps, Averroes est certes replacé dans sa Lebenswelt en Espagne almohade.
Cependant, I’Averroes latin se substitue aussitdt a cette figure arabe :
« Averroes » signale un rayon de bibliothéque plus qu’un personnage ; ce
patronyme renvoie a un ensemble de traductions arabo-latines dont dis-
posaient les maitres du XIII° siecle. Si Averroés est étudié dans son effectivité
latine, il en va a fortiori de méme pour Aristote : le monde grec, le paga-
nisme et autres fantdmes hantant ’historiographie moderne sont relégués
dans un passé lointain et absent du récit de Kurt Flasch. Aux yeux de Diet-
rich de Freiberg ou Eckhart, Aristote n’est rien d’autre que le principal au-
teur - scolaire donc «latin » - de philosophie ; Averroés son plus grand
commentateur. Nous sommes entre 1280 et 1320 ; 1300 pourrait servir de
point de netteté.

Ensuite, ’auteur des Grands commentaires sur le Traité de I’dme et sur la
Meétaphysique est désentravé du dénommé « averroisme ». Le personnage
textuel « Averroes » est étudié dans les cheminements et détours de sa
pensée, en marge de la rhétorique de la censure et des discussions actuelles
autour de l'averroisme et de la double vérité. L’enquéte neutralise ces
points brilants et dédramatise le cas Averroes, montrant combien il peut
étre profitable de desserrer le nceud conflictuel foi-raison pour aborder les
textes médiévaux.

Enfin, du point de vue politico-religieux, Averroés apparait plutdt com-
me une piéce maitresse des stratégies divergentes mises en ceuvre pour pro-
mouvoir ou au contraire arréter, des la fin du XIII® siecle, la marche triom-
phale du thomisme. Voici les derniers mots du livre : « Was mein kleines
Buch belegt und was es dem historisch-philosophischen Nachdenken em-
pfiehlt, ist nichts Geringeres als der philosophische und spirituelle Auf-
stand Dietrichs und Eckharts gegen den Breitwandtriumph des heiligen
Thomas iiber Averroes ».

L’enquéte de Kurt Flasch procéde par sondages, coupes et plans, a la
maniére des archéologues d’abord (22-111), des géologues ensuite (112-
160). Les trois premiéres étapes de la démonstration (22-111) présentent
trois enquétes historiques en amont d’Eckhart, sans céder i ’attraction
téléologique consistant a rechercher des précurseurs ou des anticipations
d’Eckhart mais, comme nous I’avons dit, presque sans Eckhart. D’abord, la
psychologie, la noétique et la métaphysique d’Averroés sont présentées
dans leur version latine et sans averroisme. Ensuite apparait un Albert le
Grand non pas pré-thomiste, mais lecteur assidu d’Averroés, conscient de
I'ignorance des Latins et associant Averroes a toute la tradition péripate-
ticienne gréco-arabe, alors que la stratégie de Thomas d’Aquin sera d’isoler
Averroés dans I’erreur. Puis entre en scéne Dietrich de Freiberg, le collegue



Rezensionsartikel — Besprechungen - Comptes rendus 755

d’Eckhart, un esprit pointu et incisif, I’auteur de mises au point de détail
dont Eckhart fera les clés de sa lecture d’Averroes.

En général, ces présentations historiques associent trois outils métho-
dologiques. Elles exposent d’abord un catalogue de positions théoriques de
maniére schématique. Pour Averroes par exemple (partie II), I’auteur reléve
et détaille les quatre theéses suivantes : 1) un traitement particulier du rap-
port accident-substance qui aboutit a la théorie de 1’analogie pros bhen et qui
sert 2 modéliser le rapport entre monde et premier principe intelligent ; 2)
une distinction forte des perspectives logique et métaphysique engageant
une critique des catégories d’Aristote ; 3) une démarcation stricte entre
physique de la nature et métaphysique de I’étant en tant qu’étant, ou
n’intervient pas la causalité efficiente et finale ; 4) une théorie de I'intellect
comme intellect en acte par essence et de la pensée humaine comme entrée
de I’individuel dans I'universel, c’est-a-dire acces a la vérité et félicité men-
tale. Ensuite, le lecteur est invité a suivre le détail d’'un cheminement dis-
cursif. Les commentaires du Livre III du Traité de I’ime occupent a cet
égard une place privilégiée dans la premiére partie de ’ouvrage, mais on
rencontre aussi des commentaires de la Métaphysique et des traités, le De
causis et processu universitatis d’Albert et les divers petits ouvrages théma-
tiques de Dietrich de Freiberg. L’historien s’attache alors a restituer les opé-
rations mises en ceuvre au fil de ’écriture, dans la linéarité discursive. En-
fin, ’enquéte est parfois suspendue pour faire place a la description. De
petites vignettes sont insérées dans la démonstration : description et repro-
duction photographique d’une fresque du début du X1v* siécle, arrét sur
quelque morceau de texte particulierement représentatif, ou encore mise au
point sur un épisode de histoire des institutions ecclésiastiques et uni-
versitaires.

Il est impossible d’entrer dans le détail de ces analyses, mais il faut si-
gnaler qu’elles apportent du nouveau. La noétique d’Averroes est débarras-
sée de I’aporie thomasienne du « double sujet » et de la circularité d’une
pensée qui se pense, au moyen d’une représentation que Kurt Flasch em-
prunte a la tradition médiévale «allemande » (par opposition avec la tra-
dition médiévale parisienne) : celle de cercles concentriques incluant le parti-
culier dans I'universel, dans le contexte d’une « astromystique » (Albert le
Grand) qui reconduit le particulier, grevé d’accidentalité et de multiplicité, a
I'universel parfaitement nécessaire et unitaire. L’Averroes de Flasch est un
penseur plus nuancé qu’a ’accoutumée : il trouve Aristote parfois trés pro-
blématique et se pose de nombreuses questions sur le statut de la connais-
sance individuelle. L’attitude exégétique anti-parisienne d’Albert le Grand
est mise en lumiére (74). Avec Dietrich, on touche a Eckhart et I'auteur tire



756 Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus

les principaux fils thématiques qui permettent de passer a la seconde grande
partie de I'ouvrage. Des éléements théologiques sont ajoutés au dossier, en
particulier la question décisive de la grace. Sur ce point, Dietrich de Freiberg
se positionne contre Thomas d’Aquin : la vision béatifique n’est pas tribu-
taire d’un accident créé dans 1’ame (le /umen gloriae de Thomas), car le fond
de ’ame est intellect par essence, image substantielle de Dieu en ’homme,
toujours en acte, présence déja accomplie de Dieu dans I'intimité de ’ame.
La gratuité de la grice s’en trouve peut-étre minimisée, la puissance uni-
ficatrice divine est au contraire renforcée. La théorie de I'intellect de Diet-
rich est le pivot de la prétendue « mystique » d’Eckhart.

La seconde partie de I’ouvrage (112-160), recentrée sur Eckhart, procede
a des coupes géologiques dans la pensée d’Eckhart. D’abord Averroés : Eck-
hart lui emprunte un regard et une démarche. En se servant constamment
d’Averroes, Eckhart voulait montrer la concordance doctrinale de la reli-
gion et de la philosophie : la Bible et Aristote enseignent la méme chose.
Remontant en amont d’Albert, qui défendait une séparation méthodolo-
gique stricte entre philosophie et théologie, différant de Dietrich qui proceé-
dait par touches critiques et corrections, Eckhart rejoint Averroes pour de-
fendre un projet de rationalité syncrétiste. Eckhart commente I’Evangile de
Jean dans les termes de la philosophie aristotélicienne élucidée et agencée
par Averroés. La lumiére brillant dans les ténébres renvoie a la méta-
physique de la forme et de la matiere. L’unité de I’intellect et de I'intelligé
est image de I'unité du peére et du fils dans la trinité. Cette reprise de la
noétique d’Averroes et de sa métaphysique de la forme exhausse 'intellect ;
il n’est plus envisagé dans sa pauvreté pécheresse, étant parfaitement en
acte, sans mélange, séparé, et, par le biais de Dietrich de Freiberg, intimité
de Dieu et de I’homme dans le fond incréé de I’ame. Alors que la tradition
théologique parisienne met Augustin et Averroes dos-a-dos, Dietrich puis
Eckhart les réunissent.

Jusque-ici (122), ’ouvrage s’est concentré sur quatre figures : Averroes,
Albert, Dietrich et Eckhart. Les coups de sonde dans le sol de la pensée
d’Eckhart sont éclairants et efficaces, mais ils ne font pas de détail : il n’y a
pas beaucoup de péripéties, de divagations et de personnages secondaires
dans le récit de I’auteur, qui est résolument macrologique. Les deux der-
niéres parties ajoutent des piéces annexes au dossier : elles élargissent encore
I’angle de vue pour présenter I'usage fait par Eckhart d’Avicenne et de
Maimonide. Elles permettent aussi a ’auteur d’insister sur les différences et
les singularités : méme s’il I'a lu et utilis¢, bien qu’il en soit tributaire,
Eckhart ne pense jamais la méme chose que Dietrich. Méme s’il rejoint
Maimonide en interprétant philosophiquement I’Ancien restament, Eckhart



Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus 757

n’a pas le méme projet que lui; au contraire, il rompt avec la tradition
ésotérique qui maintient deux niveaux de discours modulables en fonction
de I’auditoire et s’ingénie a parler deux langues, le latin et I’allemand, pour
enseigner la méme vériteé a tous.

La singularité des pensées souvent revendiquée par Kurt Flasch, son
enquéte étroitement focalisée sur les individus, son rejet des courants et des
structures débouchent sur une histoire des usages. Le lecteur circule dans
une sorte de construction géométrique ou l’usage peut se traduire en terme
de fonction. Dietrich de Freiberg n’a pas pensé la méme chose qu’Albert ou
Averroes. Cependant, les auteurs individuels ne sont pas des atomes isolés,
des points, mais ils jouent des « roles » dans la constitution de la pensée des
uns et des autres et sont eux-mémes le résultat d’un jeu de fonctionnalités.
Eckhart a un usage propre de Maimonide et d’Averroés. Les auteurs sont
des figures diffractées et démultipliées par le nombre de leurs lecteurs : il y
a le Dietrich qui n’est que Dietrich - ce Dietrich est déja une figure com-
posée et complexe -, mais aussi le Dietrich d’Eckhart. De méme, il y a
I’Averroés d’Albert, I’Averroés de Dietrich et I’Averroés d’Eckhart. On
distingue aussi des projections: un élément de doctrine d’Averroés peut
étre médiatisé par la lecture de Dietrich et étre regu par Eckhart dans cette
ombre portée. Dans cette vision historiographique, les theses s’assemblent
certes en des configurations, mais elles sont toujours assumées par des
individus (dans le sens trivial de « proférées », « écrites » ou « défendues »).
Ne cédant pas a la séduction d’un troisiéme royaume autonome des énon-
cés, Kurt Flasch accepte la relativité et la dimension provisoire de toute
démarche historique attachée aux individus et aux fonctions : les matériaux
(mots, notions, lois, theéses, motifs, arguments) sont sans cesse déplaces et
replacés dans les contextes mouvants et différenciés de I’histoire culturelle
et de I’histoire sociale, et sur I’échiquier géopolitique.



NORBERT WINKLER
Die negative Metaphysik bei Meister Eckhart und ihre Probleme

Die vorliegende Dissertationsschrift zu Metaphysik und Theologie Meister
Eckharts! ist in fiinf thematische Felder unterteilt. Im ersten Teil unter-
sucht die Autorin das Theorem von der radikalen Negativitit des Ge-
schopflichen im metaphysischen Kontext der Lateinischen Werke, um von
hieraus die gleiche Fragestellung auf die deutschen Werke und Predigten
anzuwenden. Nach den gewonnenen Klirungen wendet Sie sich der Un-
tersuchung des Problemfeldes der Personalitit zu, das Sie innerhalb einer
»dialektisch-hierarchischen Wirklichkeitssicht* verortet. Sodann geht die
Autorin auf die Quellen ein, die Eckharts Sicht des Geschdpflichen be-
stimmten. Im Teil fiinf sucht die Autorin ,Eckharts Verhiltnisbestimmung
von Gott, Mensch und Schépfung® vor dem Hintergrund aktueller theolo-
gischer Positionen zu diskutieren. Die Arbeit rundet eine Uberschau iiber
die Resultate der Untersuchung ab.

Zu den Vorteilen dieser umfangreichen Auseinandersetzung mit dem
Werk Eckharts ist sicherlich die straffe Gedankenfithrung zu zihlen, die zu
Teilen grundiert wird von philologischem Feingefiihl. Sehr gut ist der ganz-
heitsphilosophische Ansatz, der ethische Optimismus zum gliickseligen Le-
ben zu gelangen sowie das Zeitproblem bei Eckhart herausgearbeitet. Insge-
samt eine respektable Leistung und fiir eine Dissertation unbestritten von
tiberdurchschnittlichem Format. Allerdings arbeitet die Autorin auch mit
Unschirfen, die dazu dienen, der Arbeit eine bestimmte Tendenz zu
erhalten. Das ist vom Text her oft nicht wirklich belastbar. So z.B. ver-
wischt die Autorin das Verhiltnis von 7atio und intellectus dahingehend
(134ff.), dass Sie den Intellekt einseitig im Sinne des intellectus creatus be-
handelt, wohl auch, um fir das lumen gloriae Platz zu bekommen.? Die
Arbeit ist mehrdimensional angelegt, so dass es ein Rezensent schwer hat,
ihr in allen Punkten gerecht zu werden. Aus Platzgriinden sei daher ledig-

1 BUCHNER, Christine: Gottes Kreatur — ,ein reines Nichts“? Einbeit Gottes als Er-
maglichung wvon Geschdpflichkeit und Personalitit im Werk Meister Eckbarts (=
Innsbrucker theologische Studien 71). Innsbruck/Wien: Tyrolia 2005, 597 S., ISBN
3-7022-2640-0.

2 Dazu neuerdings FLASCH, Kurt: Die Geburt der ,Deutschen Mystik® aus dem
Geist der arabischen Philosophie. Miinchen 2006, 92. Was hier fiir Dietrichs Haltung
zum lumen gloriae notiert wird, galt fiir Eckhart in gleicher Weise, wenn der Intel-
lekt als Intellekt in Rede stand.



Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus 759

lich punktuell auf einige Thesen eingegangen, die der Rezensent nicht teilt,
sozusagen um den Text in einer ernsthaften Kritik zu wiirdigen.

Zunichst: Es ist ein schitzenswertes Resultat, gegen die intellektualis-
tische Sicht auf Eckharts Metaphysik mit dem Hinweis auf den Stellenwert
ethisch relevanter Liebe korrigierend zu wirken. Dies erinnert an die Will-
lensdimension, die fiir die Entscheidungssituation in Eckharts theologischer
Ethik tragend ist. Dass dies nur partiell mit der augustinischen Liebesmeta-
physik iibereinkommt, wird hier nicht thematisiert. Leider geht der Auto-
rin die reflexionstheoretische Beschaffenheit des Liebesbegriffs, also sein
noetisches Grundmuster verloren, weil Sie gegen die sog. ,Bochumer Schu-
le“ anschreibt und somit den Gegensatz zu iiberzeichnen gezwungen ist
(Stichwort: ,hypertrophes Vernunftbewufitsein“ [221, Anm. 188]), wo Dif-
ferenzierung angesagt wire. Das Bemiihen, die Theologie gegen die Philo-
sophie stirken zu wollen, kann aber als subkutane Abgrenzung in der In-
terpretation schon deshalb nicht gelingen, weil Eckhart selbst eine so heu-
tige Anstrengung gar nicht praktiziert. Dem entsprechend kiinstlich muss
sie wirken.

Die Autorin schreibt den Predigten eine Sonderrolle im Werk Eckharts
zu. Sie sieht hier eine ,Subjektivierung der Metaphysik“ vorgenommen,
weil Eckhart in den deutschen Werken ,am stirksten zu sich selbst ge-
funden hat“ (39) und die Metaphysik auf das Leben des einzelnen Menschen
iibertrug (184). Gegen diese Uberzeugung liefe sich zunichst der Einwand
der Adressatenverschiebung vom lateinischen zum deutschen Werk geltend
machen. Der Topos von der ,Subjektivierung der Metaphysik® ist tiber-
haupt ungliicklich gewihlt, denn die Perspektivenverschiebung, auf die hier
hingewiesen werden soll, vermag das nicht zu zeigen. Metaphysik tritt per
definitionem mit einem objektiven Anspruch auf, denn sie geht seit jeher
auf die Welt als Ganze aus. Das wird von der Autorin solange akzeptiert,
als Sie die behauptete Subjektivierung nicht benétigt, um Eckharts Sicht
auf die Personalitit zu unterstreichen.

Man muss auch sagen, dass die dialektische Sicht Eckharts, welche als
»2hermeneutische Reflektiertheit“ (22) bestimmt ist, in der Lesart der Auto-
rin nicht selten dem Gegenstand gegeniiber eine positivistische Note ge-
winnt. Das geschieht immer dann, wenn Eckharts Wendungen in der Inter-
pretation unkritisch nacherzihlt werden, sodass der Eindruck entsteht, es
gibe hierzu keine Alternative. Unter Dialektik wird einmal verstanden:
»das gegenseitige Bedingungsverhiltnis zweier Gegensitze“ (250, Anm.
276), aber dialektisch ist auch eine ,Beziehung ohne alle Fremdheit, in der
wirklich der eine im anderen ist“ (412, Anm. 183). Zu diesen relationalen
Bestimmungen ist jene zu rechnen, die als ,vollkommene Liebe nichts von



760 Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus

sich ausschliefit“ (565). Ahnlich beinhaltet Personalitit die Fihigkeit ,ganz
Beziehung ohne Abstand zum Anderen zu sein® (565). Solche begriffsdia-
lektische Bestimmungen lassen nicht mehr unterscheiden, wo der Behaup-
tungswille Gegensitzliches harmonisiert und wo sich dies am Gegenstand,
auch am theoretischen, verifizieren lisst. Eine nichts ausschlieBende Liebe
etwa ist keinesfalls davor gefeit, zur emphatischen Leerformel zu gerinnen,
und eine Beziehung, die auf Gegensitze verzichtet, ebenso. Die sachliche
Einbettung von reinen Gegenbegriffen ist immer mit zu reflektieren. Die
hier gepflegte Auffassung von Dialektik hat methodische Folgen.

Ein Beispiel: Das duplex esse (132), das Eckhart annimmt, um das Ge-
schopfliche einmal als von Gott geschenkt und einmal als minderes, be-
schrinktes Dies-und-das-Sein zu konturieren, ist keine wirkliche Lésungs-
form, wie die Autorin unterstellt. Man kann es heute, nach Hegel und Hei-
degger, nicht mehr zum Nennwert nehmen, ohne seinem negativischen Re-
duktionismus aufzusitzen. Eckhart vermag die Existenz des Konkret-Ge-
schopflichen damit nicht zu fassen. Er beschreibt mit der doppelten Per-
spektivierung lediglich, warum sich das Geschopfliche negieren muss, um
zu dem zu werden, was es sein sollte. Der Fakt, dass die Dinge so sind, wie
sie da mangelhaft sind, lisst sich aus dieser omnipotenten Einheitsmeta-
physik nicht wirklich herleiten, ja die hier unterstellte Innen-Auflen-Per-
spektive diirfte schlichtweg nicht vorkommen, nihme man sie streng beim
Wort. Wenn es denn stimmte, dass Eckhart ,stets von Gott her® (170) dich-
te, dann spriche er im duplex esse sozusagen aus der Perspektive Gottes, der
nicht verstiinde, was im Sich-Geben aus ihm geworden ist. Die angenom-
mene ,Entkategorialisierung®, also der Vorrang der negativen Theologie,
ermoglicht es Eckhart gerade nicht, wie von der Autorin behauptet, das
neuplatonische ,Problem von Einheit und Vielheit [...] aufzulésen® (388).
Eckharts Denken iibersteigt die immanenten Briiche - wofiir abrupte Per-
spektivenwechsel oft ein Indiz sind - dieser Denkungsart nicht. Seine Me-
taphysik entfaltet ihre produktiven Momente allein gegen eine kausalonto-
logische Deutungsart, wie sie von Theologen zur Zeit Eckharts verfochten
worden ist, insonderheit gegen die Adepten des Thomas von Aquin, die
wihnten, das Gott-Welt-Verhiltnis sei nach dem Substanz-Akzidens-Modell
in kausaler Ableitung zu denken. Eckharts Modell ist stark hiergegen, es ist
stark gegen siindentheologische Weltverichter, aber nicht als Welterkla-
rungsmodell an sich. Es ist eben nicht im Sinne einer zeitfreien philosophia
perennis zu nehmen.

Im Gegensatz zur Autorin glaube ich auch nicht, dass sich Eckharts
Position zur Personalitdt in den heutigen Diskurs so unausgelotet einbrin-
gen lisst, es sei denn, man wollte ernsthaft hinter Hegel zuriickfallen und



Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus 761

sich mit transzendierbarer Vereinzelung in abstrakter Relationierung be-
gniigen. Die Autorin scheint jenen Negativismus zu teilen, der fiir den Or-
densmann Eckhart fraglos giiltig war, wonach sich das falsche, egozen-
trische Leben des Einzelnen nur in der gottbeschirmten Selbsttranszendie-
rung zur rechten Erfiillung bringt, was als ,eine nicht kreaturhaft-katego-
riale Individualitdt® (206) erscheinen mag. Das setzt voraus, dass alle irdi-
sche Bindung aufzuheben ist, um im Anderen seiner selbst zu sich selbst zu
finden. Wenn die Hinkehr zu sich selbst die Abkehr von Gott impliziert
(181) und im Umkehrschluss die Abkehr von sich die Hinkehr zu Gott,
dann macht dieses Muster deutlich, dass kumulierende Formen des sich auf-
bessernden Wissens- und Haltungserwerbs im interaktionellen Zusammen-
spiel unter dem Verdikt der Entwertung stehen. Der dahinter sitzende nor-
mative Maximalismus mochte damals angezeigt sein, er vermag heute, in
einer Welt zeitbeschleunigter Identitidtsrelationierungen, die multivalent
vernetzt gelebt werden, keine Losungsform mehr zu bieten. Es wire inte-
ressant gewesen, wie die Autorin Eckharts entschleunigtes Ich-Verstindnis
in ein Konzept eingebunden hitte, das Identitdtsfindung vor dem Hinter-
grund global einbrechenden Existenzdrucks verhandelt. Emigration in die
Innerlichkeit gepaart mit abstrakter Nichstenliebe konturieren das Prob-
lem, nicht seine Losung.

Der moderne Person- und Individualitdtsbegriff, ich ziehe einmal J. Ha-
bermas heran, hilt fest, dass sich die Personalitit eines Individuums an der
yldentifizierung [...] bzw. der Verinnerlichung von Merkmalen der kollek-
tiven Identitit“ verdankt, sodass ,die personliche Identitdt [...] eine Spie-
gelung der kollektiven®3 ist. Eckhart hingegen kommt iiber eine ganzheits-
ontologisch korrigierte Einheits-Vielheits-Metaphysik nicht hinaus, die nur
eine Eingeschlossenheitsrelation als wahr anerkennt: die in Gott. Zu einem
echten Personbegriff dringt er nicht vor, denn dann miisste er die Verein-
zelten auf verschiedenen gesellschaftlichen Niveaus auch positiv interagie-
ren lassen. Das Gebot universeller Nichstenliebe erweist sich lebensprak-
tisch als viel zu unbestimmt. Die interaktionelle Entwicklung der Indivi-
duen innerhalb von konkret auszugestaltenden Relationen hat Eckhart
nicht im Blick, was historisch einzusehen, aber auch zu konstatieren ist.
Daran wird sichtbar, warum bspw. Hegel einen Personbegriff entwickeln
konnte und warum dies Eckhart nicht méglich war. Selbstbezug und Bezug
auf Anderes sind eben nur als Aufhebung des Selbstbezugs gedacht in die
entkonkretisierte Sphire des ganz Anderen, sodass anerkannte Vergesell-

3 HABERMAS, Jiirgen: Theorie des kommunikativen Handelns. Bd. 2. Frankfurt
a.M. 1985, 911.



762 Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus

schaftung allein im idealen Transzensus stattfindet. Diese Sphiren bleiben
sich durchaus fremd, denn Eckhart kennt nur die Ersetzung der Wirklich-
keit durch das Ideal, des Faktischen durch das Normative. Es ist kein Zu-
fall, dass in Eckharts normativ hochgemuter Metaphysik Institutionen
keinen Platz finden. Gelegentlich wird gesehen, dass dessen theologische
Ethik an dem Institutionenproblem vorbeigeht. (Kommt er einmal doch
darauf zu sprechen, dann wirkt er plétzlich erschreckend konventionell.)
Seine Stirke ist sein Schwachpunkt zugleich, weil er aus der Ethik - anders
als Aristoteles - die Politik ausblendet, ohne die jedoch eine Personalisie-
rung des Individuellen innerhalb von Vergesellschaftungsformen nicht
statthaben kann. Sich heute auf den Standpunkt Eckharts zu stellen, heifdt
in der Ethik hinter Aristoteles und auch hinter Platon zuriickzufallen.
Man muss Albertus Magnus und Thomas von Aquin immerhin zu Gute
halten, dass sie diesen Zusammenhang von Tugendethik und Institutionen-
moral noch sahen und die Ethik nicht von der Politik isolierten.

Im Gegenzug bietet Eckhart die Utopie einer repressionsfreien Inter-
aktion in der Sprache seiner Zeit, die eine theologisch-philosophische ist.
Hierzu notiert die Autorin: ,Absolute Personalitit ist fiir Eckhart das Ziel
und der Ursprung der menschlichen Personalitit in der Einheit mit Gott.”
(359) Nach ihrer Lesart begreift Eckhart darunter ,konkurrenzfreie Perso-
nalitit und Beziehung® (360) des Menschen. Wihrend die irdische Indivi-
dualitit von Begrenztheit bestimmt ist, eignet der transzendierten die Ent-
grenzung oder die ,grenzenlose Offenheit” (225). Diese Offenheit wird er-
fabren als ,vollkommen offenes Selbstbewufltsein® (227). Es sei dies ein
»Loslassen der kreatiirlichen Begrenzung® (238) und meint immer ,Nicht-
Fremdheit“ (305) im Gegensatz zur irdischen Fremdheit. Indem der
Mensch seine eigene Person vergisst, gewinnt er ,in dieser Offenheit eine
geistige Uberpersonalitit® (324), d.h. ,ein unbegrenztes Sein zum Anderen®
(326). Bei aller Bemiihung gelingt es den aufgefiihrten Bestimmungen nicht,
zu zeigen, dass hier wirklich Personalitit in der Rede steht, in der sich in
einem Lernprozess das kollektive Gedichtnis der Menschheit mit dem
Einzelnen vermitteln miisste. Vorherrschend ist der Ersetzungsgestus, wel-
cher anzeigt, dass Einzelnes und Allgemeines unvermittelt bleiben. Dieser
Ansatz kann nicht weiter gedeihen als bis zu einer Art Entfremdungs-
theorie (502), die zeigt, wie es ist und nicht sein sollte.

4 Es reicht auch nicht hin, Eckharts Ich als reine Intellektualitit zu begreifen,
die sich spontan selbst setzt und sich zur Einheit mit sich selbst vermittelt. Vgl.
HALFWASSEN, Jens: Gibt es eine Philosophie der Subjektivitit im Mittelalter? Zur
Theorie des Intellekts bei Meister Eckhart und Dietrich von Freiberg. In: Theologie und
Philosophie 72 (1997) 350.



Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus 763

Aber auch das unbegrenzte Sein zum Anderen gerinnt zur Beliebig-
keitsformel, denn so abstrakt wie es hier erscheint, ist es seiner Natur nach
immer begrenzt, weil es Interaktion zwischen konkret begrenzten Men-
schen beschreibt, die freilich darin ithre Grenzen immer weiter hinausschie-
ben. Dies ist nicht gegen Eckhart gesagt, sondern gegen die Absicht der
Autorin, solche inzwischen lebensleeren Abstraktionen leitbildartig angele-
gentlich auf heutige Lebensentwiirfe anzuwenden. Schlussendlich wird hier
gottliches Sein ,erfahren“ (222). Der eingeschleuste Terminus von der
~Gotteserfahrung® ist vom Text nicht gedeckt. Dies ist nicht Eckhart.

Die Autorin prigt den Topos von der ,existentiellen Erkenntnis“ (215).
Dies ist Erkenntnis der eigenen Begrenztheit, sie empfingt géttliches Sein
und realisiert es und iibersteigt das reine Erkennen. Diese Stufe nennt sie
auch ,inkarnatorisches Erkennen® (259). Wenn nun der Ausgriff des Ein-
zelmenschen auf die Menschheit in der ,Inkarnation® liegt, dann ist dies
keine wirklich ,konkrete Sinnperspektive“ (303), sondern eine idealtypi-
sche, allgemeine mit universellem Anschlusscharakter fiir damalige Theo-
logen. Der Lackmustest, ob das heute noch so funktioniert, wire dann
gegeben, wenn es an die Frage der zu imitierenden Lebenshaltungen geht.
Die hierfiir verbindlichen Zuschreibungen sind jedoch zu jeder Zeit recht
verschieden ausgefallen. Zudem vermag die Autorin nicht tiberzeugend dar-
zustellen, ob Eckhart selbst wirklich eine imitatorische Nachfolge, also an
die Passion Christi ankniipft - was nach der Anlage seiner Metaphysik eher
unwahrscheinlich ist -, oder ob er nicht an den Logos-Christus der origene-
ischen Tradition anschlieflt, der die willentliche Umkehrhaltung des Men-
schen iiber die Einsicht induziert.

Die Autorin verortet bei Eckhart eine ,personale Dimension Gottes®
und gleichzeitig eine ,Betonung der tiberkategorialen und iiberpersonalen
Wirklichkeit Gottes“. Die ,personale[r] Beziehung zwischen uns und Gott®
(343) deutet sie als eine ,dialogische Beziehung und (iiber)-personale Ein-
heit“ (474). Einmal spricht die Autorin von einer personalen Beziehung
zwischen Gott und Mensch (Urbild-Abbild-Verhiltnis) und dies in einem
fast Buberschen Duktus, ein andermal von ,unbegrenzte[r] Beziehungs-
wirklichkeit“ (473). Man kann beides schlecht haben, ohne zwischen der
substanzialistischen und entpersénlichten Betrachtungsweise hin- und her
zu springen. Es ist zu fragen, wie soll unter den Bedingungen einer strikten
Einheitsmetaphysik von einer ,Dialogizitit Gottes“ (488) gesprochen wer-
den kénnen, wenn Eckhart von Gott bestenfalls ein Selbstverhiltnis aus-
zusagen in der Lage ist und grofite Mithe hat, das Aufnehmen Gottes in die
Seele als Menschentat im Gesamtkonzept plausibel zu halten. Was soll denn
Gott aufnehmen, wenn die sich entleert habende Seele doch streng genom-



764 Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus

men Gottes alleiniges Produkt und Werk sein muss? Sie kann rechterdings
kein Gefaf} fiir ihn sein, denn Gottes Explikation ist Gefifl und Fiillung in
einem. Kein Geschopf ist ihm gegeniiber wirklich Gegen-Stand und kann es
sein. Eckhart hat dies in seinen Predigten gespiirt und den nicht plausiblen
Gegensatz von Geben und Nehmen aufzuheben getrachtet. Da er aber doch
die Welt im Riicken hat, hat es bei Uberwindungsmetaphern sein Bewen-
den haben miissen. Wenn Eckhart dennoch so spricht, als sei der Mensch
des Zu- oder Abwendens Gott gegeniiber fihig, dann ist das aus seiner seel-
sorgerischen Praxis abgeleitet. Aus seiner Metaphysik ist es nicht zu be-
griinden; er kann letztlich nur behaupten, dass es so sei, um den Abstos-
sungsgrund seines normativen Anspruchs nicht zu verlieren. Fern des
Problems mangelnder Schliissigkeit erhebt sich die Frage, ob Normativitit
und ihre Erlangung heute noch so gedacht werden kénnen. Wenn ja, dann
sicherlich nur so, indem die Komplexitit heutiger Lebensbewaltigung rigo-
ros eingeebnet wird. Wer das will, der muss dann auch sagen, dass dies mit
der Stirkung der personalen Dimension menschlichen Lebensvollzugs
nichts mehr zu tun hat.

Ein Wort in diesem Zusammenhang zur Metapherntheorie: Eckharts
»naturalistische Bilder” und die ,Verwendung naturaler Kategorien“ (334),
die er zur Beschreibung der ,Wirklichkeit der Einheit® einsetzt, werden
von der Autorin nur positiv gesehen, wenn sie der Ubersteigerung dienen
und den Abstand zum Vorhandenen versinnbildlichen. Nicht gesehen wird,
dass Eckhart - eben weil seine Einheitsmetaphysik immer eine Folie des
Faktischen benétigt, von der sie sich abhebt - diesen Riickgriff auf be-
grenzte Bilder immer auch nétig hat, um der transzendierenden Tendenz
eine Verstehensbasis zu sichern. Eckhart muss also Naturalist sein, um
Metaphysiker bleiben zu kénnen. Er bendtigt stindig eine Leiter, nicht um
sie wegzustoflen, sondern um auf die nichste springen zu kénnen. Meta-
phern sind nicht nur Sprungbretter, sie sind Gedankenbriicken, ohne die
sich die Spekulation im Beliebigen verlieren wiirde.

Zum Teil vier muss man sagen, dass die Einlassungen zur Traditions-
geschichte bruchstiickhaft sind. Alberts wichtige Vorarbeit fehlt beispiels-
weise ganz. Einige Urteile konstruieren eine geradezu kiinstliche Distanz
zu Eckhart (s. Eriugena). Die Beweisabsicht scheint hindurch. Es will auch
nicht zusammen passen, wenn die Autorin bei Dietrich von Freiberg ,eine
intellektuelle Hybris im Sprachduktus® (456, Anm. 322) diagnostiziert, wo
Dietrich die Entkategorialisierung, d.h. die Entsubstanzialisierung der In-
tellektbestimmungen vorantreibt, um sie gegen Eckhart abzusetzen, ande-
ren Orts Eckharts ,Entkategorialisierung® aber iiberschwinglich lobt, um
zu zeigen, wie er ,seine Abstraktheit mit dem Leben zu verbinden und an-



Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus 765

schaulich zu machen® (476) weif. Die Autorin muss aber auch einbeken-
nen, dass Eckhart dann in eine ,natural-dingliche Metaphorik® (467) zu-
riickfillt. Dieses Kapitel zihlt zu den schwachen des Buches.

Abschlieflend sei festgehalten, dass dem Buch - trotz dieser Einwen-
dungen - aufmerksame Leser zu wiinschen sind, die insbesondere aus den
unmittelbar texterschlielenden Einlassungen so manch erhellende Erkennt-
nis mitnehmen konnen. Seine Schwichen teilt es mit vielen Biichern zu
diesem Gegenstand. Eine niichtern-wiirdigende philosophische Arbeit, die
den metaphysikkritisch-historisierenden Anspruch auch einldst, steht ohne-
hin noch aus. Auf dem Wege dorthin wird man gut daran tun, die vorlie-
gende Publikation durchzumustern.



MARTIN BONDELI

Uber Ideen, Postulate der praktischen Vernunft und ein wiedererwachtes
theologisches Interesse an Kant

Was sind Ideen nach Kant? Aus der Sicht des metaphysikkritischen Ge-
schifts, das der Autor der Kritik der reinen Vernunft betreibt, lautet die
Antwort: Ideen oder reine Vernunftbegriffe driicken Vorstellungen des Un-
bedingten aus und sind damit Begriffe, die sich, im Gegensatz zu den Ka-
tegorien oder reinen Verstandesbegriffen, in unsere bedingte, raum-zeitlich
strukturierte Form von Erfahrung nicht tibersetzen lassen. Ideen sind mit
anderen Worten Begriffe, mit denen sich keine Erkenntnis gewinnen lisst.
Sie sind Kandidaten fiir Scheinerkenntnis. Aus der Sicht der Erkenntnisbe-
grindung, die Kant seiner Metaphysikkritik zugrunde legt, fillt die Ant-
wort noch differenzierter und fiir einen méglichen gleichfalls positiven Ge-
brauch der Ideen giinstiger aus: Ideen sind zwar keine Erkenntnisbegriffe,
aber doch Mittel der systematischen Ordnung und Vereinheitlichung vor-
liegender Erkenntnisse. Ideen sind Begriffe mit zwar nicht konstitutiver,
jedoch regulativer Erkenntnisfunktion.

In der Absicht, diesen positiven Gebrauch der Ideen und dessen Ver-
hiltnis zum Gebrauch der Kategorien plausibel zu machen, nimmt Kant
innerhalb der ,Transzendentalen Dialektik® seines Hauptwerks eine ambi-
tiése, in der Ausformulierung allerdings reichlich vage bleibende Aufgabe
in Angriff. Wie bei den Kategorien soll bei den Ideen ein Begriffssystem
hergeleitet und fiir die transzendentale Bedeutung der betreffenden Begriffe
argumentiert werden. Kant spricht von einem ,System der transzenden-
talen Ideen“l, das sich in drei Ideen-Klassen aufgliedert. Gliederungsvorga-
ben sind ithm dabei die drei logischen Vernunftschlisse (der kategorische,
hypothetische und disjunktive), eine dreifache Beziehung unserer Vorstel-
lungen (ihre Beziehung auf das Subjekt, auf das Objekt der Erscheinung
und auf alle Dinge tiberhaupt) sowie die aus dem Wolff’ schen Lehrgebdude
der metaphysica specialis ibernommenen drei wissenschaftlichen Hauptab-
teilungen (Psychologie, Kosmologie, Theologie) bzw. Grundbegriffe (Sub-
jekt, Welt, Gott).2 Uberzeugt von der Annahme, beim Vernunftvermdgen
bestehe genauso wie beim Verstandesvermogen eine ,logische Form®, die
den ,Ursprung” von transzendental verwendbaren ,Begriffen a priori“ bil-

1 Kritik der reinen Vernunft, A 333tf., B 390ff.
2 Siehe dazu A 321ff., B 377ff.; A 333ff., B 390ff.



Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus 767

de,? wird eine ,subjektive Ableitung“4 innerhalb dieser Dreiheiten behaup-
tet. Konnte beim Verstandesvermégen der Ursprung von zwolf Kategorien
aus entsprechenden Urteilsfunktionen nachgewiesen werden - ein Nach-
weis, den Kant in Abhebung von der transzendentalen Deduktion der
Kategorien als ,metaphysische Deduktion“ bezeichnete -,5 ist beim Ver-
nunftvermdgen die Rede von einer Herleitung der drei Ideenklassen aus
den Vernunftschliissen. Auf der Basis dieses Resultats darf, so Kant weiter,
ein ausfiihrliches System von logischen Vernunftbegriffen und korrespon-
dierenden Ideen erwartet werden, bei dem die nihere Untergliederung am
,2Faden der Kategorien“ fortzulaufen hat.6 Was die Argumentation fiir die
transzendentale Bedeutung der Ideen betrifft, vertritt Kant die Ansicht,
dass Vernunftbegriffe im Unterschied zu Kategorien keinen eigentlichen
oder adiquaten, jedoch aufgrund ihrer regulativen Erkenntnisfunktion zu-
mindest einen indirekten oder partiellen Bezug auf Gegenstinde der Erfah-
rung haben kénnen. Entscheidend kommt hinzu, dass Kant annimmt, der
Erfahrungsbezug der Ideen stehe wie jener der Kategorien in einem Recht-
fertigungszusammenhang. In dieser Hinsicht spricht er - aus der Sicht
seiner metaphysikkritischen Haltung nicht wenig iiberraschend und irri-
tierend - von einer ,transzendentalen Deduktion aller Ideen der spekula-
tiven Vernunft“.” Auch die Ideen und nicht nur die Kategorien sollen somit
durch eine Art transzendentaler Deduktion als giiltig ausgewiesen werden
kdnnen, wobei im Falle der Ideen allerdings nur von hypothetischer und
nicht von apodiktischer sowie, hinsichtlich der Frage objektiver Giiltigkeit,
lediglich von einer ,unbestimmten objektiven Giiltigkeit“8 gesprochen wer-
den kann. Unmissverstindlich klirt Kant dariiber auf, dass das Ziel der
transzendentalen Ideendeduktion darin besteht, den theoretischen Zweck
der Ideen und somit die Systemidee, das ,Systematische der Erkenntnis®,? als
giiltig auszuweisen. Was das Verfahren dieser bei den Ideen erklirtermafien
andersartigen transzendentalen Deduktion angeht, bleiben Kants Ausfiih-
rungen dagegen ziemlich ritselhaft. Es fehlt ein eindeutiger Ansatz. Auf der
einen Seite scheint Kant an eine Analogie zur Anwendung der Kategorien

3 A 321, B 3771

+ A 336, B 393.

5 ,In der metaphysischen Deduktion wurde der Ursprung der Kategorien a priori
iiberhaupt durch ihre véllige Zusammentreffung mit den allgemeinen logischen
Funktionen des Denkens dargetan [...]“ (B 159).

6 A 335, B 392; siehe auch A 323, B 379.

7 A 671, B 699.

8 A 669, B 697.

9 A 645, B 673.



768 Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus

auf einen Gegenstand zu denken, auf der anderen Seite an eine nach regres-
siver und progressiver Methode verfahrende Vereinheitlichung bestehender
Erkenntnisse unter den Systemgesetzen der Homogenitit, Spezifikation
und Kontinuitit.10

Nicht unerwihnt bleiben darf, dass Kant sich bei seinen Plinen zu
einem System der Ideen von Anbeginn auf den Gesamtbereich der Ver-
nunft bezieht. Zum Ideen-Repertoire der Kantischen Vernunftkritik geho-
ren nicht nur die theoretischen Vernunftbegriffe, sondern ebenso eine Rei-
he praktischer und isthetischer Ideen. Und von besonderer Wichtigkeit ist
dabei die Tatsache, dass Kant von Grund auf zu verstehen gibt, Ideen jeder
Art seien in letzter Instanz in der praktischen Vernunft begriindet und mit
ithrer iibersinnlichen Natur in diesem Vernunftbereich auch besser aufgeho-
ben als im theoretischen. Aufgrund der Uberlegung, wonach es im Bereich
der praktischen Vernunft um das Ausiiben von Regeln und um Akte des
Hervorbringens geht, kommt es in der Folge sogar zur Behauptung, Ideen
wie die ,praktische Idee“ der ,notwendigen Einheit aller méglichen Zwe-
cke“ seien nicht mehr als hypothetisch, sondern als - in einem praktischen
Sinne —,wirklich® und ,notwendig® giiltig einzustufen.ll Zudem es ist of-
fensichtlich, dass Kant sich mit der Fundierung der Ideen in der prakti-
schen Vernunft den Weg erdffnet, die Grundbegriffe der metaphysica specia-
lis gleichfalls aus einem moralphilosophischen und moraltheologischen
Standpunkt, als Postulate der praktischen Vernunft, neu zu begriinden.

In der Kant-Interpretation bilden Untersuchungen zu den konstrukti-
ven Teilen der Ideenlehre aus der Kritik der reinen Vernunft und anderen
Kantischen Schriften eher die Ausnahme. Und in den meisten Kommen-
taren zu Kants Hauptwerk werden diese Teile wenn nicht iibergangen, so
doch als dunkel oder abwegig beurteilt. Zu den Studien, die in die Gegen-
richtung weisen, gehdrt die jlingst erschienene Arbeit von Nikolai F. KL1IM-

10 Zu den unterschiedlichen Ansitzen und zu den Problemen von Kants trans-
zendentaler Ideendeduktion siehe ZOCHER, R.: Zu Kants transzendentaler Deduktion
der Ideen der reinen Vernunft. In: Zeitschrift fiir philosophische Forschung 12 (1958)
43-58; CAIMI, M.: Uber eine wenig beachtete Deduktion der regulativen Ideen. In:
Kant-Studien 86 (1995) 308-320; BONDELI, M.: Zu Kants Bebauptung der Unent-
bebrlichkeit der Vernunftideen. In: Kant-Studien 87 (1996) 166-183; BAUMANNS, P.:
Kants Philosophie der Erkenntnis. Wirzburg 1997, 772; HORSTMANN, R.-P.: Der
Anbang zur transzendentalen Dialektik. In: 1. Kant: Kritik der reinen Vernunft. Hg.
von G. Mohr und M. Willaschek. Berlin 1998, 535ff.

Vgl Kritik der reinen Vernunft, A 328ff., B 384ff.



Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus 769

MEK iiber Kants System der transzendentalen Ideen.12 Kants konstruktive
Ideenlehre und dabei insbesondere der Ansatz eines Ideensystems werden
hier als durchweg sinnvolles Unternehmen angesehen. Und nicht nur dies.
Es wird davon ausgegangen, dass sich das Ideensystem, das der Autor der
Kritik der reinen Vernunft mit den diversen Dreiteilungen skizziert hat, in
seinem genaueren Klassifikationsschema rekonstruieren und in seinem
Vollstindigkeitsanspruch darlegen lasst.

Es sei vorweggenommen: Wer sich fiir Fragen zur transzendentalen
Ideendeduktion und zur Begriindung der Ideen aus dem Standpunkt der
praktischen Vernunft interessiert, wird dieses Buch kaum beiziehen miis-
sen. Denn dazu duflert der Autor sich nur marginal (11f., Anm. 23; 217f.).
Umso mehr kommt auf die Rechnung, wer sich iiber das projektierte Sys-
tem der theoretischen Ideen informieren mdochte. Der Autor liefert hierzu
eine konzentrierte und detaillierte Interpretation der einschligigen Kan-
tischen Texte und stellt seine Untersuchungsergebnisse in klarer und iiber-
sichtlicher Form dar. Im Groben gliedert sich seine Vorgehensweise in
zwei Schritte. Nach einleitenden Bemerkungen wird der Frage nachgegan-
gen, nach welchem Schema Kant sein Ideensystem klassifiziert hat. Unter
dem Titel einer ,subjektiven Deduktion der transzendentalen Ideen arbei-
tet der Autor sodann die sich aus der Anwendung des Klassifikationssche-
mas abzeichnenden Zusammenhinge heraus und legt als Ergebnis seiner
Untersuchungen die Tafel des vollstindigen Ideensystems vor.

Einen nicht geringen Teil seiner Denkarbeit investiert der Autor in die
Auseinandersetzung mit gingigen Interpretationsmustern, wobei er haupt-
sichlich drei Thesen durchzufechten versucht. Erstens wird die gingige
Annahme kritisiert, es gebe analog zur metaphysischen Deduktion der Kate-
gorien eine metaphysische Deduktion der Ideen. Klimmek zufolge gibt es im
Rahmen der subjektiven Deduktion der Ideen keine ,metaphysische De-
duktion®, zumal eine solche nach Kant nur von ,gegebenen“ apriorischen
und nicht auch von ,gemachten® apriorischen Begriffen wie den Ideenbegrif-
fen moglich sei (7-13, 225). Zweitens vertritt der Autor die Auffassung, es
handle sich bei den Ideen von ,Seele“ und ,Welt“ nicht, wie von manchen
Interpreten unterstellt, um Ideen im technischen Sinne, sondern lediglich
um ,Titel“ oder ,Klassen“ der transzendentalen Ideen (51ff., 226) - ver-
gleichbar mit den Kategorientiteln der Quantitit, Qualitit, Relation und
Modalitit. Nur bei der Idee von ,,Gott*, der Idee schlechthin oder dem Ide-

12 KLIMMEK, Nikolai F.: Kants System der Ideen (= Kantstudien. Erginzungs-
hefte 147). Berlin/New York: De Gruyter 2005, 237 Seiten. — Die Seitenangaben
im Text beziehen auf die jeweils besprochene Publikation.



770 Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus

al, set von einer Idee auch im technischen Sinne auszugehen (vgl. 228). Drit-
tens wird fiir die Ansicht Partei ergriffen, bei der Klassifikation des Ideen-
systems nach psychologischen, kosmologischen und theologischen Ideen sei-
en nicht, wie gewohnlich angenommen, die drei Vernunftschliisse, sondern
vielmehr die drei Beziehungen der Vorstellungen die entscheidende Ein-
teilungsvorgabe (42ff., 73f., 226f.). Diesem Befund gemif} ist das System der
Ideen dahingehend zu erschlieflen, dass die drei Vorstellungsbeziehungen auf
die vier Kategorientitel angewendet werden. Als wichtige Fingerzeige fiir die
Richtigkeit dieser Sicht gelten Klimmek zufolge die Topik der rationalen
Seelenlehre!3 und die Vierheit der kosmologischen Antinomien, mit denen
Kant die Anwendung der Kategorientitel auf die psychologische und kosmo-
logische Idee bereits selbst in signifikanter Weise durchgefithrt hat. Ab-
schlieflend fithrt der Autor den Nachweis, dass die daraus gewonnenen
zwOlf Ideen auf die zwolf Kategorien abbildbar sind. Der psychologischen
Idee sollen als Einzelideen Einheit, Realitit, Substanz und Méglichkeit ent-
sprechen, der kosmologischen Idee Vielheit, Negation, Kausalitit und Da-
sein, der theologischen Idee Allheit, Limitation, Gemeinschaft und Notwen-
digkeit. Die zwolf Ideen des Ideensystems sind aus dieser letzten Sicht nichts
anderes als ,die ins Unbedingte erweiterten Kategorien“ (57ff., 227).

Ich halte die erste These fiir ziemlich unergiebig. Zudem kann Klim-
meks Argumentation hier meines Erachtens nicht iiberzeugen. Die Unter-
scheidung von gegebenen und gemachten apriorischen Begriffen, die Zuord-
nung der Ideen zu den gemachten apriorischen Begriffen, die Annahme, bei
gemachten apriorischen Begriffen sei keine metaphysische Deduktion még-
lich - dies alles steht auf einer sehr wackligen Kantischen Textgrundlage
und lisst sich auch in der Sache nur schwer als Kantische Ansicht reklamie-
ren. Mit der Behauptung, bei der metaphysischen Deduktion gehe es um
die ,Sicherung des Status® eines Begriffes als einer apriorischen Vorstellung
(7), verengt der Autor iiberdies Kants Erklarung, wonach bei diesem Lehr-
stiick der Ursprung von Begriffen a priori durch die Zusammenstimmung
mit logischen Formen aufzuweisen ist. Es ist von daher nicht erstaunlich,
dass er die These auf halbem Wege zurticknimmt, indem er in Kants subjek-
tiver Deduktion der Ideen zumindest ,funktionale Analogien zur metaphy-
sischen Deduktion“ wiedererkennt (11). Und es ist wohl symptomatisch fiir
dieses relativierende Vorgehen, dass er den Terminus ,metaphysische De-
duktion“ zur Beschreibung von Kants subjektiver Deduktion der Ideen
auch selbst wiederum verwendet (z.B. 1351., 163).

13 Kritik der reinen Vernunft, A 344, B 402.



Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus 771

Die zweite These steht dagegen nicht nur auf soliderer Textgrundlage,
sie ist auch gehaltvoller. Mit ihr kann der Autor auf ,Konsequenzen“ auf-
merksam machen, die es fiir ein angemessenes Verstindnis dessen, was Kant
mit seiner subjektiven Ideendeduktion anstrebt, zu beriicksichtigen gilt
(52f.). So geht es Kant, wie der Autor im Blick auf die kosmologischen
Ideen festhilt, nicht darum, eine Idee von Welt allgemein herzuleiten. Sein
Ziel ist vielmehr, Ideen von Welt kenntlich zu machen, die man als Be-
dingungen von ideellen Weltobjekten zu begreifen hat. Diese Feststellung
ist sicherlich zutreffend. Der Vollstindigkeit halber hitte der Autor dem
allerdings beifiigen sollen, dass dieses Kantische Ziel lediglich fiir den enge-
ren Problemkreis der theoretischen Vernunft gelten kann. Denn als prak-
tische Idee (,kiinftige Welt“, ,moralische Welt“)14 oder als theoretisch-spe-
kulative Idee, die in praktischer Absicht erweitert wird, kennt Kant ja
durchaus eine allgemeine Weltidee.

Was die dritte und hauptsichliche These betrifft, ist nicht zu bestreiten,
dass bei Kant ein Ideensystem in der vom Autor rekonstruierten Art ange-
legt ist. Und es ist deshalb ohne Zweifel verdienstvoll, dass er Kantische
Vorgaben extrapoliert und vervollstindigt. Doch bleibt die Frage: Wozu
das Ganze? Diejenigen Interpreten, die Kants konstruktiven Umgang mit
den Ideen fiir abwegig halten, zweifeln nicht in erster Linie an der Mog-
lichkeit, ein Kantisches System der Ideen herauszupriparieren. Der Zweifel
oder das Unbehagen richtet sich vielmehr primir darauf, dass dieses Sys-
temunternehmen angesichts der Ziele, die Kant mit seiner Ideenlehre in-
nerhalb des Aufgabenbereichs der theoretischen Vernunftkritik verfolgt,
bedeutungslos zu werden scheint. Fiir Kants metaphysikkritische Absicht,
das Aufdecken von Scheinerkenntnis, braucht es kein System der Ideen.
Hierzu geniigt es, den funktionalen Unterschied zwischen Kategorie und
Idee kenntlich zu machen. Fiir die positive Aufgabe, die Verdeutlichung
und Praktizierung der systembildenden, regulativen Erkenntnisfunktion
der Ideen, ist ebenfalls kein System der Ideen vonndten. Wenn es, wie Kant
festhilt, darum gehen soll, die durch Kategorien des Verstandes erbrachten
Erkenntnisse zu systematisieren, so reicht eine einzige Idee: die Idee des
Systematischen der Erkenntnis mit ithren Gesetzen der Homogenitit,
Spezifikation und Kontinuitit. Es ist mit anderen Worten iiberfliissig, hier-
fir zwolf ins Unbedingte erweiterte Kategorien in Vorschlag zu bringen.
Vergegenwirtigt man sich, dass Kant den fiir sein Verfahren der transzen-
dentalen Deduktion der Kategorien relevanten Ausgangsbegriff der ur-
spriinglichen Apperzeption nicht nur als Begriff mit logischem Status, son-

14 Vgl. A 808, B 836.



772 Rezensionsartikel - Besprechungen — Comptes rendus

dern auch als durch innere Anschauung oder Erfahrung gedeckten Begriff
auszuweisen versucht, spricht zwar manches dafiir, dass er zu diesem Zwe-
cke in der Tat mit der Vorstellung von Idee im Sinne einer ins Unbedingte
erweiterten Kategorie operiert. Wie Klimmek meiner Ansicht nach zurecht
konstatiert, betreibt Kant dort, wo er sich mit der Fundierung des einheits-
stiftenden Erkenntnissubjekts befasst, neben der Kritik an der Substantia-
lisierung dieses Subjekts gleichfalls eine Art ,regulativer Seelenmetaphysik®
(132f.). Dazu aber ist er lediglich auf die psychologische Idee angewiesen.
Kurzum: Kants konstruktiver Umgang mit bestimmten einzelnen Ideen
erscheint als einsichtig und sinnvoll, nicht aber die Aufstellung eines Ideen-
systems.

Welche Bedeutung Kant selbst der Aufstellung eines neben dem Kategorien-
system bestehenden vollstindigen Systems der transzendentalen Ideen in
der Fortfithrung seines Programms der Vernunftkritik zuerkannt hat, ist
nicht leicht auszumachen.!> Klar ist nur, dass er mit der Kritik der prak-
tischen Vernunft die Einteilung der Ideen in psychologische, kosmologische
und theologische von neuem als relevant erachtet und dem erwihnten Ver-
such, die metaphysica specialis aus moralischer Sicht neu zu fundieren, zu-
grunde gelegt hat. Die Ideen von Seele, Freiheit (Welt) und Gott werden als
»Postulate der praktischen Vernunft“ eingefiithrt. Dabei ist es evident, dass
Kant mit diesem Zugang neben der Festigung bisheriger moraltheologischer
Uberlegungen gleichfalls auf ein systematisches Ziel der moralisch-prak-
tischen Vernunft aus ist. Wie man seinen diversen definitorischen Bestim-
mungen zum Begriff der praktischen Postulate entnehmen kann, will er
zeigen, dass die drei Ideen oder Postulate notwendige Bestandteile eines
zureichenden Verstindnisses von Sittengesetz und héchstem Gut sind.
Nach Kant sind Postulate der praktischen Vernunft erstens als von der
praktischen Tatsache des Sittengesetzes (kategorischen Imperativs) ausge-
hende Forderungen zu begreifen und damit als Sollenssachen. Dabei gehdren
sie nicht zu demjenigen, was mit dem kategorischen Imperativ als Gesolltes
ausgesprochen wird, d.h. zur Forderung, in unserem Wollen und Handeln
Maximen zu wihlen, die als allgemeines Gesetz gelten kdnnen. Sie gehoren
vielmehr zu einem indirekten und erweiterten Forderungskreis des katego-
rischen Imperativs. Genauer besehen betreffen sie sowohl den Wirkungs-
zusammenhang des kategorischen Imperativs als auch die zu dessen Erwei-
terungen zihlende Forderung, das moralisch handelnde Wesen habe zu-

15 Einiges deutet darauf hin, dass der Gedanke eines Systems der Ideen bei Kants
endlosen Versuchen im opus postumum, sich iiber das Grundgertist eines neuen Ge-
samtsystems der Vernunft klar zu werden, erneut relevant geworden ist.



Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus 773

gleich den moralischen Zweck eines héchsten Gutes - bestehend aus der
»Heiligkeit“ (dem Ideal eines vollkommenen moralischen Wesens) und der
»Gliickseligkeit“ (dem guten oder gliicklichen Leben) - zu realisieren. Mit
dieser Zuordnung sind die Postulate, worunter Kant zusammen mit den
drei Ideen auch die Idee des hochsten Gutes selber fasst, schliefilich nicht
primir als moralische Regeln oder Gebote zu begreifen, sondern als gesollte
ideelle Gegenstinde, als Gegenstinde, die aus moralischen Griinden kon-
struiert werden oder gegeben sein sollen.

Ihrem Charakter als indirekte und erweiterte moralische Forderungen
entsprechend, kommt den Postulaten zweitens eine schwichere Form von
Giiltigkeit zu als dem kategorischen Imperativ. Im Unterschied zu diesem
sind Postulate hinsichtlich der Art des Fiirwahrhaltens nicht Tatsachen (Sa-
chen des Wissens), sondern Glaubenssachen, hinsichtlich des moralischen
Forderungsgrundes nicht ,objektiv® oder ,Pflicht®, sondern ,subjektiv, d.i.
Bediirfnis“.16 Was die Modalitidt angeht, ist ihre praktische objektive Giil-
tigkeit nicht apodiktisch. Postulate sind zwar auf ein apodiktisches prak-
tisches Gesetz bezogen, konnen selbst aber nur eine ,assertorische” objek-
tive Giiltigkeit beanspruchen.l”

Drittens sind Postulate mit einer durch die praktische Vernunft er-
moglichten ,Erweiterung der theoretischen Vernunft und der Erkenntnis
derselben in Ansehung des Ubersinnlichen iiberhaupt“18 verbunden. In die-
ser Richtung spricht Kant vom Postulat als einem ,theoretischen, als solchen
aber unerweislichen Satz [...], sofern er einem a priori unbedingt geltenden
praktischen Gesetze unzertrennlich anhingt“.1% Und mit diesem praktisch-
theoretischen Status der Postulate nimmt er an, auf der Basis der theore-
tisch-spekulativen Ideen sei nun gleichfalls eine Art von Erkenntnis mdg-
lich, die tiber ihre Qualifizierung als ,regulativ® und ,hypothetisch® bzw.
»subjektiv giiltig“ hinausgehe. In diesem Sinne werden die Postulate als
theoretisch-spekulative Ideen begriffen, die nicht mehr als transzendent
und regulativ, sondern als ,immanent und ,konstitutiv“ zu bezeichnen
sind und denen man deshalb sehr wohl auch eine Form von ,objektiver
Realitit zuschreiben kann.20 Uber diese ins Ubersinnliche steigende Er-
kenntnis durch Ideen wird dabei stets mit dem Vorbehalt gesprochen, dass

16 Kritik der praktischen Vernunft, A 226.
17 A 242,

18 A 243f.

19 A 220.

20 Vgl. A 2431,



774 Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus

eine solche Erweiterung nicht in theoretischer, sondern nur ,in praktischer
Absicht“ geschehen kénne.

Viertens sind die Postulate als ,Vorawussetzungen in notwendig prakti-
scher Riicksicht® zu verstehen.?! Bei dieser Bestimmung stofit Kant zum
Hauptpunkt seines systematischen Ziels vor. Die Postulate werden als Be-
dingungen behauptet, die im Blick auf ein zureichendes Verstindnis von
Sittengesetz (gilt fiir das Postulat der Freiheit) und héchstem Gut (gilt fiir
die Postulate der Unsterblichkeit der Seele und des Daseins Gottes) erfiillt
sein miissen. Aus diesem Grund sind sie im Zusammenhang der Forde-
rungen, den kategorischen Imperativ zu befolgen und das héchste Gut zu
realisieren, mitzufordern.22 Dabei ist die Idee der Freiheit, die an dieser
Stelle als das Sittengesetz in der Bedeutung einer intelligiblen Ursache gefasst
wird, deshalb zu postulieren, weil ohne sie das Sittengesetz als wirkungs-
michtige, Ideen realisierende Instanz nicht gedacht werden konnte.23 Was
die Idee der Unsterblichkeit der Seele betrifft, wird diese ausgehend von
dem zum héchsten Gut gehorenden Moment der Heiligkeit ausgelegt und
begriindet. Es wird dafiir argumentiert, dass fiir das Ideal eines vollkomme-
nen moralischen Wesens die Vorstellung einer moralischen Person, die sich
in einem ,ins Unendliche gehenden Progressus“ der Anniherung an dieses
Ideal befindet, vorauszusetzen und insofern zu postulieren ist.24 Das Postu-
lieren des Daseins Gottes schliefflich wird dahingehend erklirt, dass die
Vorstellung des als Endzweck gedachten héchsten Gutes zugleich jene einer
entsprechenden ,Kausalitit“ oder ,obersten Ursache“ und damit eines gott-
lichen ,Urhebers“ aufnotigt.2> In diesem Sinne ergriff Kant bereits in der
Kritik der reinen Vernunft fiir eine im Geiste des moralischen ,Theismus®

21 A 238.

22 Wihrend in den drei ersten Zusammenhingen das héchste Gut problemlos als
Postulat bezeichnet werden kann, ist dies hier, wo von den Postulaten als Voraus-
setzungen gesprochen wird, nicht mehr der Fall.

23 Der von Kant in diesem und anderen Kontexten behauptete Gedanke einer
unmittelbaren Verkniipfung von Freiheit und Sittengesetz fiihrt offenbar dazu, dass
er die Idee der Freiheit zuweilen nicht zu den Glaubenssachen, sondern zusammen
mit dem Sittengesetz zu den praktischen Tatsachen zihlt. Vgl. Kritik der Urteils-
kraft, § 91.

24 Vgl. Kritik der praktischen Vernunft, A 220. - An spiterer Stelle expliziert
Kant das Postulat der Unsterblichkeit der Seele auch in einem direkten Zusammen-
hang mit dem Sittengesetz. Es ,flieffit aus der praktisch notwendigen Bedingung der
Angemessenheit der Dauer zur Vollstindigkeit der Erfiillung des moralischen Ge-
setzes“ (A 238).

25 Vgl. A. 2251,



Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus 775

stehende Vorstellung von Gott als , Welturheber® Partei.26 Damit verfloch-
ten wird eine Erklirung und Begriindung geliefert, die mit dem Verhiltnis
von Heiligkeit (Sittlichkeit) und Glickseligkeit im hochsten Gut zu tun
hat. Im Blick auf den allgemein akzeptierten moralischen Befund, dass aus
dem sittlichen Handeln Gliickseligkeit (Lohn und nicht Strafe) folgen soll-
te, dieser Zusammenhang aber weder naturgesetzlich besteht noch durch
menschliche Titigkeit bewirkt werden kann, wird Gott in der Bedeutung
einer richtenden Instanz begriffen und als daseiend postuliert. Gott als Ur-
sache des hochsten Gutes wird damit noch als besondere Ursache postu-
liert, nimlich als ,,Grund dieses Zusammenhangs“ im héchsten Gut.2”

Dass die Postulatenlehre ein bedeutsamer, ja, im Grunde unentbehr-
licher Pfeiler von Kants Moralgebidude darstellt, ist nicht zu bezweifeln.
Ohne das Postulat des hochsten Gutes und die mitpostulierten drei Ideen
hitte der Begriff des Sittengesetzes zwar eine ausreichende Begriindungs-
basis, bliebe aber ohne den nétigen Motivationszusammenhang und die
notige Realisierungsdimension. Doch ist es Kant gelungen, die Argumenta-
tionsschritte in der Erorterung der jeweiligen Postulate {iberzeugend dar-
zulegen? Wird aus seinen Ausfithrungen einsichtig, dass es neben dem Pos-
tulat des hdchsten Gutes iiberhaupt noch weiterer Postulate bedarf? Frag-
lich ist zudem, ob Kant mit dem Verhiltnis von Sittengesetz und Postula-
ten nicht eine fatale Verkniipfung bewerkstelligt hat. Der Einwand, mit
dem Gottespostulat werde der Lohn-Strafe-Mechanismus, der durch das am
Sittengesetz festgemachte Verstindnis eines reinverniinftigen sittlichen
Handelns eliminiert worden sei, wiederum eingefiihrt, beschiftigt die Kant-
Interpreten stets von neuem. Und auch der wesentlich auf Hegel zuriick-
gehende Vorwurf, mit den Postulaten habe Kant zwar ein begriiflenswertes
Gegengewicht zum Formalismus und Subjektivismus des Sittengesetzes be-
reitgestellt, dieses aber nicht konsequent zur Geltung gebracht,28 steht
immer wieder zur Diskussion.

Im Zusammenhang dieser Bestimmungen und Fragen zu Kants Postu-
latenlehre sei auf die Darstellung dieses Lehrstiicks innerhalb des kiirzlich
erschienenen Werks Kants ,Kritik der praktischen Vernunft“ von Giovanni

26 Vgl. Kritik der reinen Vernunft, A 631f., B 6591.

27 Vgl. Kritik der praktischen Vernunft, A 225.

28 Fiir Hegel kommt dieser Vorwurf letztlich einer Uberwindung der Kanti-
schen Postulatenlehre gleich. Das in Form eines Postulates geltend gemachte Gegen-
gewicht zum ethischen Formalismus und Subjektivismus ist nicht ausreichend und
damit selber noch Zeichen der formalistischen und subjektivistischen Denkweise.



776 Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus

B. SALA aufmerksam gemacht.?? In diesem durchgehenden, auf werkge-
schichtliche und systematische Fragen ausgerichteten sowie durch philo-
sophiehistorische Exkurse erginzten Kommentar zu Kants zweiter Kritik30
wird in ausgedehntem Rahmen auf Voraussetzungen, Ziele, Argumente und
Probleme der Kantischen Postulatenlehre eingegangen. Die Kommentie-
rung der einschligigen Abschnitte ist iibersichtlich und informativ, das in
der Einleitung versprochene Bestreben, {iber die entwicklungsgeschichtlich
bedingten ,Unebenheiten® des Kantischen Texts nicht hinwegzugehen, kei-
ne ,harmonisierende Lektiire® zu betreiben (12), durchweg spiirbar. Unver-
kennbar ist allerdings auch, dass der Autor einer Sicht zuneigt, die nicht
wenig mit dem genannten Hegelschen Vorwurf gemein hat. Sala deutet
Kants Postulatenlehre unter dem Stichwort einer ,verspiteten Wieder-
gewinnung“ des hochsten Gutes (225£.). Er geht davon aus, dass Kant inner-
halb der ,Analytik“ der Kritik der praktischen Vernunft einen auf den Be-
griff des Sittengesetzes fokussierten formalistischen und autonomistischen
Ethikansatz entwickelt, mit dem im Rahmen der ,Dialektik® eingefiihrten
Begriff des hochsten Gutes sodann zu einer ,,Uberwindung des Formalis-
mus® veranlasst wird. Diese Uberwindung kann freilich, da sie nicht von
Anfang an greift, ,nur halbherzig® sein. Die ,,Uberwindung von Formalis-
mus und Autonomie® vollzieht sich deshalb durch die Postulatenlehre hin-
durch ,in einer Pendelbewegung von Bejahung und Verneinung®. Sie
kommt ,zu keiner endgiiltigen Position®.

Fiir die Behauptung, dass in Kants Postulatenlehre eine schwebende, un-
entschiedene Gedankenfithrung vorherrscht, unterbreitet der Autor im Fol-
genden einige gewichtige Indizien. Das Postulat der Unsterblichkeit der
Seele, das er in der Version des Heiligkeitsbegriffs betrachtet und unter Bei-
zug der kleinen Kantischen Schrift Vom Ende aller Dinge auslegt (273-282),
zeugt seiner Ansicht nach von einem Schwanken zwischen zwei Vorstellun-
gen der Unendlichkeit (unendlicher Progress in der Zeit, ewiger Zustand
tiber der Zeit), zwischen Diesseits- und Jenseitseschatologie sowie zwischen
Anniherung an das Ziel der Heiligkeit und Besitz derselben. Zu allem
Uberfluss, so Sala weiter, wird Kant beim Unsterblichkeitspostulat eben-
falls seinem Primat der Sittlichkeit vor der Gliickseligkeit untreu. Denn der
»wahre Grund“ dafiir, dass Kant das Postulat der Unsterblichkeit der Seele

29 SALA, Giovanni B.: Kants ,Kritik der praktischen Vernunft®. Ein Kommentar.
Darmstadt: WBG 2004. 379 S.

30 Sala stellt sich mit seinem Werk in die Reihe von Lewis White Becks A
Commentary on Kant’s Critique of Practical Reason (Chicago 1960). Man fragt sich
allerdings, weshalb sein Werk auch denselben Titel hat wie die von Karl-Heinz
Ilting besorgte deutsche Fassung (Munchen 1974) des Beck’-schen Kommentars.



Rezensionsartikel — Besprechungen - Comptes rendus 777

zur Bedingung des héchsten Gutes macht, hingt Sala zufolge nicht mit der
ausdriicklichen Erklirung zusammen, der zufolge die Heiligkeit die Vor-
stellung einer Anniherung an dieselbe voraussetzt. Kant muss hier viel-
mehr eine starke Form von ,Gliickseligkeit“ geltend machen, eine Gliick-
seligkeit, die dem ,unbedingten Charakter der moralischen Verpflichtung®
ebenbiirtig ist (274f.). Ohne die Voraussetzung dieser Form von Gliick-
seligkeit, so die angeblich heimliche Uberlegung Kants, wire unbedingte
Verpflichtung im Falle des Sittengesetzes und der Heiligkeit unmoglich.

Bei der Wiedergabe und Interpretation des Gottespostulats (282-308),
das Sala als ,moralischen Gottesbeweis“ bezeichnet,3! werden die unter-
schiedlichen Gottesvorstellungen, die man in den Kantischen Texten finden
kann, zusammengetragen - Gott als Urheber und Imperator des Sittengeset-
zes, Gott als Urheber und Richter des héchsten Gutes, Gott als Schopfer,
Erhalter und Richter der moralischen Welt - und als Ausdruck eines kon-
fliktvollen Verhiltnisses von menschlicher Autonomie im Sittengesetz ei-
nerseits und gottlicher Urheberschaft des Sittengesetzes andererseits dia-
gnostiziert. Nach Meinung des Autors ist dieses Verhiltnis, in welchem die
menschliche Autonomie im Sittengesetz zugleich garantiert und durch eine
hohere Gewalt beschrinkt wird, auch dann nicht in ein besseres Licht zu
riicken, wenn man die Vorstellung von menschlicher Autonomie im Sitten-
gesetz einzig und allein mit der Auffassung des im hochsten Gut platzierten
Richtergottes kombiniert. Denn der Richtergott impliziert den géttlichen
Urheber und Imperator des Sittengesetzes. Es ist nicht méglich, ,,von Gott
zu erwarten, dass er einem Gesetz zu seinem Ziel verhilft, das er gar nicht
erlassen hat und das uns angeblich ohne ihn in die Pflicht nimmt.“ (285)

Im Blick auf Kants Abschnitte zu den Postulaten allgemein und zur
Moglichkeit der Erweiterung der theoretischen Vernunft in praktischer
Absicht kommt der Autor auf eine grundsitzliche epistemische ,Zwei-
deutigkeit* im Postulatbegriff zu sprechen (308-328). Dieser Begriff zeich-
net sich durch sich widersprechende Behauptungen oder Bestandteile aus:
»2Dass wir um die postulierten Objekte nicht wissen (es ist kein Objekt der
stheoretischen® Vernunft), zugleich aber, dass die betreffenden Begriffe
wahbr und damit ihre Objekte wirklich sind. Je nachdem ob der erste oder
zweite Bestandteil des Postulats in den Vordergrund riickt, muss man von
einem fiktiven Charakter oder aber vom Wahrheitscharakter der postula-
torischen Metaphysik Kants sprechen.“ (313f.) Wird dieser Widerspruch zu-
gunsten des fiktiven Charakters aufgeldst, wird man bei den Postulaten

31 Meiner Ansicht nach trigt Kant mit dem Gottespostulat moralische Argu-
mente fiir das Dasein Gottes vor, aber nicht Beweise.



778 Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus

kaum mehr sinnvoll von Wahrheit oder objektiver Realitit sprechen kon-
nen. Wird er zugunsten des Wahrheitscharakters aufgeldst, sind die Postu-
late in der Sache nicht ausreichend von der eigentlichen, theoretischen
Erkenntnis abzuheben. Im diesem Falle kann Kant, so Salas Pointe, der Sa-
che nach nicht umhin, auf die ,herkdmmliche Analogie-Lehre zu rekur-
rieren und eine ,analoge® theoretische Erkenntnis in Vorschlag zu bringen
(315£.). Es scheint somit, dass Kant, entgegen seinen Absichten, die theore-
tische Vernunft nicht nur in praktischer, sondern auch in einer theoreti-
schen Absicht erweitert.

Meines Erachtens ist Salas Feststellung, dass Kants Postulatenlehre sich
durch ein Spannungsverhiltnis von Sittengesetz und hdchstem Gut aus-
zeichnet, zutreffend. Aber bestehen dadurch die diagnostizierten Gebre-
chen wirklich? Ist das besagte Spannungsverhiltnis in der Tat als unent-
schiedener Konflikt oder inkonsistenter Zustand zu interpretieren?

Im Unterschied zu Sala sehe ich bei Kants Postulat der Unsterblichkeit
der Seele keine, auch keine implizite, Ausrichtung auf den Gliickseligkeits-
begriff und somit kein Abriicken vom Primat der Sittlichkeit vor der
Gliickseligkeit. Was auffillt, ist, dass Kant alles in allem eine sehr techni-
sche und niichterne Deutung des Gedankens der unsterblichen Seele vor-
legt. Der bei diesem Gedanken tibliche Bezug zu Gefiithlen der Furcht und
Hoffnung, zu Bediirfnissen des Trostes oder der Erlosung wird vermieden.
Die Quintessenz des Kantischen Unsterblichkeitsgedankens ist zudem nicht
die Vorstellung eines wie auch immer zu verstehenden Endzustands, son-
dern jene eines kontinuierlich fortschreitenden Bewusstseins einer morali-
schen Person. Wenn es bei diesem Postulat ein unexpliziertes Motiv gibt,
dann ist dies deshalb der Versuch Kants, auf dem Weg der praktischen Ver-
nunft die im Bereich der theoretischen Vernunft nicht auszuweisende, fiir
die Darlegung des eigenen Begriffs der transzendentalen Einheit der Apper-
zeption aber erforderliche These einer einheitlichen, durch die Zeit hin-
durch bestehenden, subsistierenden Person zu untermauern.3? Uber Kants
technische Deutung des Gedankens der Unsterblichkeit der Seele kann man
sich natiirlich empoéren, aber man kann nicht vorwerfen, dass sie eine heim-
liche Gegendeutungen enthilt und dadurch widerspriichlich wird.

Was das Gottespostulat betrifft, sind Salas Bedenken gegeniiber einem
Richtergott, der nicht gleichzeitig Urheber des Sittengesetzes ist, sicherlich
berechtigt. Nicht einsichtig ist aber, weshalb hier ein unlésbarer Konflikt
zwischen menschlicher Autonomie und Macht Gottes, zwischen Verpflich-

32 Zu diesem Motiv siehe Vi.: Apperzeption und Erfabrung. Kants transzendentale
Deduktion im Spannungsfeld der friihen Rezeption und Kritik. Basel 2006, 84ff.



Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus 779

tung gegeniiber dem Sittengesetz (der eigenen Vernunft) und gegeniiber
Gott entstehen soll. Wenn Gott als Urheber des Sittengesetzes ein dieses
Gesetz bejahendes, in dessen Sinn agierendes hochstes Wesen und kein
Willkiirgott ist, werden die Autonomie des Menschen im Sittengesetz und
die Verpflichtung des Menschen gegeniiber diesem Gesetz nicht beeintrich-
tigt. Unterlegt man die stoizistisch-pantheistische Auffassung eines einheit-
lichen - gottlichen und menschlichen - Weltgesetzes, kénnte man sogar da-
von sprechen, dass der Mensch in seiner Autonomie und Verpflichtung, die
mit dem Sittengesetz impliziert ist, durch Gott bestitigt und bestirkt wird.
Kant ging natiirlich nicht so weit. Er wehrte sich gegen eine plane Gleich-
setzung des Sittengesetzes mit Gott wie auch gegen die Vergottlichung
menschlicher Autonomie. Aber er ging doch von einem Gott aus, der hin-
ter den moralischen Standards, zu denen der Mensch als intelligibles Wesen
sich zu erheben vermag, nicht zuriickbleibt.

In der Frage der Erweiterung, welche die theoretische Vernunft durch
die Postulate erfihrt, macht Sala meines Erachtens zurecht auf eine Kanti-
sche Zwischenlage aufmerksam. Die drei Ideen sind dadurch, dass sie in
»praktischer Absicht® erweitert werden, nicht so zu verstehen, dass sie sich
demnach in praktische Ideen verwandeln. Sie sind und bleiben theoretisch-
spekulative Ideen; und dies erscheint gerade auch dadurch gerechtfertigt,
dass sie, im Unterschied zur Idee des hochsten Gutes, nicht Ideen sind, die
realisiert werden sollen, sondern Ideen, die, als Voraussetzungen des hochs-
ten Gutes, gegeben sein sollen. Auf der anderen Seite ist damit aber auch
klar, dass die Erweiterung der drei Ideen als theoretisch-spekulativer Ideen
insofern nicht auf theoretischem Terrain liegt, als diese Ideen gegeben sein
sollen und nicht gegeben sind. Und vorausgesetzt bleibt dabei, dass die Er-
wieterung, soweit sie auf theoretischem Terrain vor sich geht, sich auf das-
jenige Resultat bezieht, das Kant beim Vergleich von Ideen und Kategorien
erreicht hat: Im Bereich der Ideen ist zwar keine gegenstandsadiquate, je-
doch, wenn man von der regulativen Funktion der Ideen ausgeht, eine in
partieller Weise gegenstandsbezogene Erkenntnis moglich. Aus dieser Sicht
ist die Feststellung Salas, dass Kant bei den drei Postulaten auf eine Art ana-
loger Erkenntnis rekurriert, sicherlich nicht von der Hand zu weisen. Kann
man daraus aber, wie dies bei Sala geschieht, Kant ein inkonsequentes Vor-
gehen vorwerfen? Ausgehend vom Problemstand der Ideenlehre aus der
Kritik der reinen Vernunft dringt sich die Ansicht auf, dass Kant keine
zusitzliche Erweiterung der theoretischen Vernunft in theoretischer Ab-
sicht vornimmt, dass er nun, in der Kritik der praktischen Vernunft, viel-
mehr an die dortige theoretische Erweiterung anschliefit und lediglich eine



780 Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus

auf den Sollensaspekt der theoretisch-spekulativen Ideen konzentrierte
Erweiterung in praktischer Absicht im Visier hat.

Natiirlich bleibt auch dieses Resultat im Detail nicht ohne Probleme.
Man kann daran zweifeln, dass Kants Versuch, die theoretisch-spekulativen
Ideen im Bereich der theoretischen Vernunft in Form einer transzenden-
talen Deduktion zu begriinden, gelungen ist. Und falls er gelungen ist, ist
zu fragen, ob Kant nicht theoretische und praktische Ideen zu vermischen
beginnt, wenn er behauptet, die drei Ideen, als theoretisch-spekulative
Ideen, kénnten nun, unter einem praktischen Gebrauch stehend, immanent
und konstitutiv werden. In ihren Grundziigen aber ist Kants Vorgehens-
weise einleuchtend und konsequent. Er méchte Ideen als daseinsollend pos-
tulieren, was nur moglich ist, wenn diese im theoretischen Bereich nicht
ohne jedes Fundament sind, wenn mit anderen Worten das, was vorhanden
sein soll, auch vorhanden sein kann. Es ging Kant somit nicht darum, wie
Sala offenkundig unterstellt, durch das praktische Postulieren von Ideen
eine analoge Erkenntnis dieser Ideen vermeiden zu kénnen. Kant meinte
umgekehrt, dass Ideen nur dann postuliert werden kénnen, wenn sie iiber
den - in ithrem Rahmen mdglichen - Erkenntnisbezug verfiigen.

(Fortsetzung folgt)



JOHANNES HOFF

Ethik zwischen Begriindungsforderung und Paradoxalisierung. Zu einem
anstehenden philosophisch-theologischen Neuansatz

Die Koordinaten zur Erérterung der Grundlagen ethischen Denkens und
Handelns haben sich in den beiden vergangenen Jahrzehnten betrichtlich
verschoben. Im Brennpunkt dieser Verschiebung steht die von Emmanuel
Lévinas angestoflene Kontroverse um den Rang der Ethik als ,erster Phi-
losophie“. Die Brisanz dieser Diskussion erschliefdt sich iiber drei Problem-
zugange:

1. Die Wendung zu einer Ethik des Denkens, die sich unter kritischer
Fortschreibung der heideggerschen Destruktion abendlindischer Metaphy-
sik von der klassischen Konzeption normativer Ethik (im Sinne einer phi-
losophischen Regionaldisziplin) verabschiedet.!

2. Die Diskussion um die Reichweite argumentativer Begriindungsdis-
kurse angesichts des nicht-aufgehenden (anarchischen) Restes an Singulari-
tit, der die Unvertretbarkeit ethischer Verantwortung dem Zugriff inter-
subjektiv-universalisierbarer Regelsysteme entzieht.2

3. Die Problematik des ,blinden Flecks der Moral“ (Bernhard Walden-
fels)3 im Gefolge der Beobachtung, dass die ,moralische Leitdifferenz gut/
schlecht® (Luhmann) nicht ihrerseits ,,gut“ sein kann.

Sascha BISCHOFS kurz nach dem Tode Jacques Derridas im Jahr 2004 pub-
lizierte Dissertation Gerechtigkeit — Verantwortung — Gastfreundschaft. Ethik-
Ansdtze nach Jacques Derrida* kann als eine erste Bestandsaufnahme dieser
Diskussion gelesen werden. In den Spuren der kantianisierenden Derridare-

1 Vgl. hierzu: CRITCHLEY, Simon: The ethics of deconstruction. Derrida and Levi-
nas. Oxford: Blackwell 1993; sowie iiber Levinas und Critchley hinausgehend: DER-
RIDA, ].: Remarks on Deconstruction and Pragmatism. In: CRITCHLEY / DERRIDA et
al. (Hgg.): Deconstruction and Pragmatism. London/New York: Routledge 1996, 771f.

2 Vgl. hierzu HONNETH, Axel: Das Andere der Gerechtigkeit. Habermas und die
ethische Herausforderung der Postmoderne. In: DZPh 24 (1994) 195-220, dessen har-
monisierende Lesart allerdings die fundamentalethischen Implikationen dieses
nicht-aufgehenden Restes unterschitzt.

3 WALDENFELS, Bernhard: Der blinde Fleck der Moral. In: DERS.: Deutsch-fran-
zdsische Gedankenginge. Frankfurt/M. 1995, 409-423.

4 Studien zur theologischen Ethik 106. Freiburg/Schweiz: Academic Press 2004,
508 S. (Seitenangaben im fortlaufenden Text beziehen sich auf diese Arbeit).



782 Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus

zeption Jean-Luc NancysS unternimmt sie den Versuch, die ethische Begriin-
dungsfrage neu aufzurollen. Die Grundthese der Arbeit ist dabei ebenso
originell, wie leicht zu verstehen (vgl. 44-53): Ernst Tugendhat hat seit den
frithen 80er-Jahren in wiederholten Anliufen versucht, die Grundlagen der
Ethik zu eruieren, und ist dabei eingestandenermaflen immer wieder ge-
scheitert. Was er dabei tibersah: dass das Scheitern fiir die Begriindung ethi-
scher Urteile konstitutiv ist. So gelangt man von der (nach Tugendhat) ge-
scheiterten analytischen Philosophie zur derridaschen Dekonstruktion.

Bereits in seinen Vorlesungen iiber Ethik (1993) konstatiert Tugendhat,
die Unterscheidung zwischen moralischen und unmoralischen Handlungen
lasse sich nicht unter Berufung auf eine ,Vernunft-Fettgedruckt“¢ rechtfer-
tigen, die die Pradikate ,rational“ und ,irrational“ begriindungsverstiarkend
mit der moralischen Leitdifferenz (,gut/schlecht®) kurzschliefit. Sensibel
fir den ,blinden Fleck der Moral®, lehnt er ,jeden Vernunftdespotismus
und jede Selbstgewissheit des guten Gewissens ab“ (52). Die damit vorge-
zeichnete Skepsis gegeniiber den transzendentalen Illusionen reflexiver
»Letztbegriindungsstrategien“ verbindet thn ebenso mit Derrida, wie die
wiederkehrende Reflexion auf die ,,,strukturelle Méglichkeit® einer Instru-
mentalisierung der Moral durch Trittbrettfahrer (52). Die Moral ist fiir
Tugendhat kein Feld des Ausschlusses, dessen Grenzen durch rationale Ex-
kommunikationsverfahren gesichert werden kénnen, wenngleich er - anders
als Derrida - an der Fiktion einer emphatisch verstandenen, von vorratio-
nalen Autorititsstrukturen freien Autonomie festzuhalten versucht (vgl. 53).

Bischof folgt den Spuren Derridas dort, wo sie tiber Tugendhat hinaus-
weisen. Die folgenreichste Akzentverschiebung ldsst sich dabei an Derridas
frither Replik auf Nancy ablesen: Er verstehe das kantische ,Du sollst, also
kannst du auch® zunehmend als ein ,Du sollst, also kannst Du nicht, was
auch immer du tust.“7 Fiir Derrida ist das Scheitern ethischer Begriindungs-
und (Selbst-)Rechtfertigungsstrategien nicht nur konstitutiv: Die Unmog-
lichkeit einer Selbstvergewisserung (,ich kann“) muss in jeder ethischen
Einzelentscheidung mitverantwortet werden. ,Bei jeder Normbegriindung
[steht] das ganze Moralsystem in Frage® (49) - keine Ethikkommission
entlastet mich von der unableitbaren Verantwortung, in jedem Augenblick
fiir das Ganze moralischer Rechtfertigungsversuche selbst einzustehen.

3 So bereits: NANCY, Jean-Luc: La voix libre de ’homme. In: LACOU-LABARTHE,
P. / NANCY, J.-L. (Hgg.): Les fins de ['homme. A partir du travail de Jacques Derrida,
colloque de Cerisy, 23 juillet- 2 aoiit 1980. Paris: Galilée 1981, 163-184.

6 TUGENDHAT, E.: Vorlesungen iiber Ethik. Frankfurt/M.: Suhrkamp 1993, 45.

7 In: NANCY: La voix libre de ’homme, 183; vgl. BISCHOF, 43.



Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus 783

Die Logik der Deregionalisierung und die Problematik des Singuliren

Damit zeichnen sich bereits zwei Leitmotive der oben skizzierten Ver-
schiebung ab. An die Dekonstruktion der Regionalisierung ethischen Den-
kens (1) heften sich die Motive des Singuliren und Idiomatischen (2), die
sich bei Derrida mit dem Motiv des ,Geheimnisses“ assoziieren. Weil die
Unvertretbarkeit einer moralischen Entscheidung nur gewahrt bleibt,
wenn sie nicht aus einer Regel abgeleitet oder an den Konsens einer ,Ver-
antwortungsgemeinschaft® delegiert werden kann, impliziert sie notwendig
ein Moment der Grenziiberschreitung. Erst an der Grenze des Teil- und
Mitteilbaren erweist sich meine Verantwortung als unteilbar und singulir.
Der spite Derrida hat diesen grenzwertigen Zug in den Spuren Kier-
kegaards am Beispiel des Isaakopfers exemplifiziert8 — der aporetischen Lo-
gik einer Erfahrung, die ,zu den alltiglichsten unserer (moralischen) Erfah-
rungen® (476, vgl. 345-353) gehort. Orientiert man sich an diesem Exem-
pel, so gibt es keine Verantwortung ohne die Bereitschaft zur Regelver-
letzung (Abraham war bereit, vor der Welt zum Mé&rder zu werden) und
ohne die Bereitschaft, sich dem Postulat des ,verniinftigen“ Konsenses zu
entziehen (schweigend schreitet Abraham zum Operaltar). Das einsam auf
sich selbst zuriickgeworfene Ich kann sich im Augenblick der verantwort-
lichen Entscheidung nur auf das paradoxe Erbe einer Gedichtniskultur
stiitzen, die in den Spuren Abrahams daran erinnert, dass das durch keinen
denkméglichen Konsens ratifizierbare (,Du sollst, also kannst Du nicht...)
jederzeit moglich ist.

Zu den systematisch dichtesten Partien der Monographie Bischofs zih-
len die wiederkehrenden Paraphrasen zur Auseinandersetzung Derridas mit
der Sprechakttheorie John Austins. Schon bei Austin sind konventionelle
Sprachhandlungen, die sich auf Zeremonien oder Riten wie das Ehever-
sprechen beziehen, in besonderer Weise dem Scheitern ausgesetzt. Derridas
Radikalisierung der austinschen Problemstellung folgt den Spuren dieser
Fragilitit. Der Erfolg jeder Sprachhandlung wird durch parasitire Doppel-
ginger gefihrdet: anormale, betriigerische, gedankenlos-mechanische oder
parodistische Sprechakte, die vom ,Original zuweilen kaum zu unterschei-
den sind. Fiir Derrida haben diese grenziiberschreitenden Doubletten nicht
nur den Charakter eines ,,Ent-eignisses“, das den Sprechakt seiner ,eigentli-
chen“ Bestimmung entfremdet. Der erfolgreiche Sprechakt hat den Charak-
ter eines Ereignisses, das sich {iberhaupt nur unter der Bedingung der Mog-

8 Vgl. DERRIDA, J.: Den Tod geben. In: HAVERKAMP, Anselm (Hg.): Gewalt und
Gerechtigkeit. Derrida — Benjamin. Frankfurt/M.: Suhrkamp 1994, 331-445.



784 Rezensionsartikel — Besprechungen - Comptes rendus

lichkeit derartiger Ent-eignisse ereignen kann (vgl. 134-155) - auch hier diir-
fen Grenziiberschreitungen nicht ausgeschlossen werden.

Der austinsche Begriff der ,Intention“ scheint diesem Paradox auszu-
weichen, indem er einen Bereich metaphysischer Eigentlichkeit aus dem
Feld kontingenter Ent- und Ereignishaftigkeit ausspart. Insbesondere John
Searle hat diese Not in eine Tugend zu verkehren versucht, indem er die
Sprechakttheorie einer szientistischen Variante der ,Vernunft-Fettgedruckt®
unterstellte:? Seine idealisierende Theorie setzt voraus, dass das sprechende
Subjekt ,normalerweise® eine ,aufrichtige Intention“ verfolgt und seinen
Adressaten nicht tduschen mochte. Am Modell der Naturwissenschaften
orientiert, unterscheidet sie zwischen ,ernsthaften® (regelgerechten) und
»unernsthaften“ (von der Regel abweichenden) Sprachhandlungen wie man
zwischen deskriptiv objektivierbaren Standardfillen und Normabweichun-
gen unterscheidet. Derrida legt seinen Finger auf diesen Punkt: Er erinnert
daran, dass die semantische Opposition ,ernsthaft vs. unernsthaft normativ
gehaltvoll ist. Sie kann nicht niichtern ,festgestellt“, sondern giinstigstenfalls
eingefordert, versprochen und beglaubigt werden (vgl. 1391f., 146-152). Die
searlesche Idealisierung erweist sich damit als unterkomplex: Seine Klassi-
fizierung von Sprechakten beruht bereits auf einem Versprechen, setzt also
bereits einen (normative gehaltvollen) Sprechakt voraus. Und dieser Zirkel
erweist sich in dem Mafle als problematisch, wie seine ethischen Impli-
kationen unreflektiert bleiben. Es ist nicht einzusehen, warum Normab-
weichungen und Regelverletzungen ,einvernehmlich“ aus der Reflexion auf
das ,Eigentliche“ ausgeschlossen werden sollten. Mehr noch: Wie Derridas
transzendentalsemiologischen Analysen zeigen, ist die (oben am Beispiel Ab-
rahams exemplifizierte) Moglichkeit von Regelverletzungen sogar als eine
Bedingung der Moglichkeir verantwortlichen Sprechens zu betrachten. Die se-
arlesche Unterscheidung zwischen ,ernsthaften und ,unernsthaften®
Sprechakten scheitert folglich spitestens dann, wenn man die ethische
Dimension von Sprechakten ,ernst zu nehmen® beginnt.

Um ein ,ernsthaftes“ Versprechen zu performieren, geniigt es nicht,
nachzureden, was andere sagen. Man muss sich das anvisierte Sprachge-
schehen auf unvertretbare Weise ,zueigen“ machen. Das aber ist nur mog-
lich, wenn die Differenz zwischen einem ,ernsthaften® und einem ,un-
ernsthaften Versprechen nicht intersubjektiv gesichert werden kann. Bi-
schof verzichtet darauf, die praktisch-ethischen Implikationen dieser trans-

? Grundlegend zum Folgenden: SEARLE, John R.: Reiterating the Differences: A
Reply to Derrida. In: Glyph 1 (1977) 198-209; sowie: DERRIDA, J.: Limited Inc.
Ubers. v. W. Rappl u. D. Travner. Wien: Passagen 2001.



Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus 785

zendentalsemiologischen Einsicht auszubuchstabieren, doch es ist unschwer
zu erkennen, dass sie weitreichende moralische und méglicherweise sogar
kirchenrechtliche Implikationen hat (etwa im Bereich des Eherechts). Weil
der Kontext, in dem sich die Scheidung zwischen ,ernsthaften® und ,un-
ernsthaften” Sprechakten ereignen kann, immer wieder neu erfunden oder
wiedergefunden werden muss, kann und darf der ,erfolgreiche” Sprechakt
nicht wie ein ,einvernehmlich® konstatierbares Datum behandelt werden.
Jeder Sprachakt steht unter dem Vorbehalt eines ,vielleicht” - der dezidiert
anti-relativistischen derridaschen Markierung fiir das Phinomen der Ge-
schichtlichkeit (vgl. 415f.). Aus diesem Grund handelt man, wie Bischof re-
kapituliert, ,verantwortlicher, wenn man, anders als jene ,Unverantwort-
lichen®, fir welche immer schon alles klar ist, in Anerkennung einer
gewissen ,Schwiche® oder Gewaltlosigkeit, sorgsam verstehend einen Kon-
text zu ,fixieren® trachtet® (150).

Wer z.B. verspricht, die Wahrheit und nichts als die Wahrheit zu sagen,
kann und darf sich nicht sicher sein, in eben diesem Augenblick doch einer
Unwahrhaftigkeit nachzugeben. Das ,Gesetz“ (Kant/Kafka)l0 ist unver-
triaglich mit jeder Form von Selbstgewissheit. Aber auch das Umgekehrte
gilt: keine Unwahrhaftigkeit ohne die Moglichkeit von Wahrheit. ,Wenn
man liigt sagt man etwas anderes als man denkt und verspricht gleichzeitig
die Wahrheit zu sagen. Jeder Liigner kann im nachhinein sagen, er habe
nicht ligen wollen und man kann dies durch nichts nachpriifen, denn es
gibt keine urspriingliche Intuition dariiber, was sich im Kopf eines An-
deren abspielt” (224). Wie Bischof zeigt, kommt Derrida wiederholt auf die-
sen prekiren Punkt zuriick - nicht zuletzt, indem er seine Implikationen
fir das kantische Verbot der Liige erliutert. Wenn der kantische Rigo-
rismus die Pervertierung der Wahrheit zu unterbinden versucht, zerstort er
»nicht nur das Recht zu ligen, sondern zugleich jedes Recht, fiir sich zu
behalten, zu verheimlichen und dadurch der totalen Transparenz Wider-
stand zu leisten [...], jedes Recht auf ein forum internum, auf eine der 6f-
fentlichen Phinomenalitit entzogenen Innerlichkeit® (435). Der Ruf zur
Verantwortung kann sich nur ereignen, wo es Individuen gibt, die wie
Abraham ,etwas zu verbergen haben®. Und das schlief3t das Risiko der Per-
version ein: ,Ohne die Pervertierbarkeit [...] kein Versprechen und keine
Gutheit® (224; vgl. auch 412-414). Die konstitutiven Unschirfen ethischer
Sprachhandlungen konterkarieren die abendlindische Metaphysik der
Transparenz und erinnern daran, dass die beispielgebenden Zeugen des Ge-

10 Hierzu: DERRIDA, J.: Préjuges. Vor dem Gesetz. Ubers. von D. Otto u. A.
Witte. Wien: Passagen 1991.



786 Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus

setzes immer diejenigen sind, ,die in gewissen Situationen das Gesetz nicht
achten, die zuweilen zwischen dem Gesetz und dem Gewissen hin und her
gerissen sind“ (209).

Die Rede von Wahrheit bekommt vor diesem Hintergrund einen per-
formativen Zug: Mangels letzter Sicherheiten bleibt sie darauf verwiesen,
an einen Akt des Glaubens (act of faith) zu appellieren (vgl. 225, 340f.). Im
Falle der Wissenschaften verdankt sich dieser Akt dem Vertrauen auf Au-
torititen, die dem nach gesicherten ,Fakten“ oder ,Einsichten“ forschen-
den Denken Aufschub gewihren, indem sie - einer GmbH (Limited Inc.)
vergleichbar - fiir ein Depositum von Satzwahrheiten vorbehaltlich Haf-
tung iibernehmen. Thre Wahrheit beginnt nicht dort, wo man niichtern
Sfeststellt, sondern dort, wo man vertraut auf das, was man nicht sieht: das
Kommende unter Einschluss des Fremden, Unbekannten, Verborgenen.
Wie Bischof im Rahmen akribischer Textparaphrasen zeigt, hat Derrida
nicht nur die wissenschaftstheoretischen, sondern auch die glaubenswissen-
schaftlichen Implikationen dieses konstitutiven Aufschubs im Blick. Seine
Analytik des Versprechens sensibilisiert fiir die unverrechenbare Logik des
Messianischen. Weil nicht einmal die Natur ein fiir alle Mal ,festgestellt”
werden kann, haben selbst konstative Sprechakte den performativen Cha-
rakter eines Versprechens, oder genauer, einer doppelten Bejahung: ,Ja, ich
habe das gesehen und bestitigt“, und ,Ja, ich verspreche, es wieder zu be-
stitigen®. Das Versprechen ist auf Verdopplung angelegt: ,,Versprechen der
Erinnerung und Erinnerung des Versprechens® (236). Die (bei Derrida
strikt a-theologisch konzipierte, vgl. 223) Dimension des Messianischen
kommt dabei zum Zuge, weil die Bedingungen, unter denen ein Ver-
sprechen wiederholt und bekriftig werden kann, apriori nicht antizipiert
werden kdnnen. Auch hier gilt: Nur wenn die Mdglichkeit einer wieder-
holenden Bekriftigung nicht gesichert ist, kann das Ereignis des Ver-
sprechens erinnert und bekriftigend wiederholt werden. Nur wenn jeder-
zeit etwas Unvorhersehbares und Fremdes ,ankommen® kann, ist es még-
lich, sich eine bindende Zusage dauerhaft ,zueigen“ zu machen. Bischof
sieht in diesem messianischen Alterititspostulat die transzendentalsemio-
logische Wurzel der derridaschen ,Ethik der Gastfreundschaft“ (vgl. 385-
429 sowie Teil III).

Vom ,blinden Fleck der Moral“ zum Postulat der Gewaltékonomie

Bemerkenswert mit Blick auf das dritte Leitmotiv (3) des eingangs skizzier-
ten Umbruchs sind Bischofs Paraphrasen zum Begriff der ,,Gewalttkono-
mie“ im zweiten Teil seiner Monographie, der sich Derridas Auseinander-
setzung mit Lévinas widmet (vgl. 309-311, 354-429). So wenig fiir Derrida



Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus 787

Verantwortung mit der ,Heuchelei des guten Gewissens“ (315) vereinbar
ist, so wenig ist sie vereinbar mit der Fiktion einer ungebrochenen Ge-
waltlosigkeit gegeniiber dem ,Antlitz des Anderen® (Lévinas). Der Andere
kann sich mir niemals unvermittelt offenbaren. Weil ich thm nur begegnen
kann, indem ich mir seine Fremdheit ,zueigen“ mache, ist er immer schon
der Gewalt des ,Ego“ ausgesetzt, das dazu tendiert, seine Andersheit auf
eine (narzisstische) Modifikation seines Selbstseins zu reduzieren. Vor dem
Hintergrund dieser ,transzendentalen Gewalt“ verwandelt sich die Ethik in
eine Form von Gewaltokonomie. Man muss mit der Gewalt ,haushalten®.
Wire die totale Gewaltlosigkeit doch gleichbedeutend mit dem Verzicht,
sich mit der Fremdheit des Anderen vertraut zu machen: Unvermégend,
dem Anderen zu begegnen und von seiner Andersheit Zeugnis zu geben,
fiele sie mit dem ,totalen Krieg“ zusammen, der jede Spur seiner Anders-
heit ausldscht. Uber Waldenfels hinausgehend wird der ,blinde Fleck®
ethischen Handelns vor diesem Hintergrund selbst zu einem ethischen Pro-
blem: Die Unmdglichkeit einer ,sauberen Ethik muss im Rahmen einer
Gewaltdkonomie verantwortet werden, die ihre konstitutive Gewaltsam-
keit reflexiv problematisiert, mit der unverrechenbaren Andersheit des An-
deren ,rechnet” und sich von Fall zu Fall fir die ,geringst mogliche Ge-
walt“ entscheidet.

Bischofs Bestandsaufnahme der derridaschen Ethik glinzt - von den
knappen Passagen tiber Tugendhat abgesehen - weniger durch Originalitit
als durch ihr Treue zum derridaschen Text und die Strenge, mit der sie den
Leitmotiven einer ,Ethik der Gastfreundschaft“ auf die Spur zu kommen
versucht. Obwohl er sich methodisch zwischen (gewiss nicht unproblema-
tischen) Systematisierungsversuchen im Stile von Geoffrey Benningtons
»Derridabase“l! und einer reinen Textparaphrase verortet, iiberwiegen da-
bei eingestandenermaflen die Paraphrasen (vgl. 108-122). Das erleichtert
nicht die Lektiire. Der Text wirkt passagenweise redundant, vermeidet
nicht immer den esoterischen Jargon und lisst den Leser zuweilen von der
Zeit triumen, als Josef Ratzinger eine Habilitationsschrift von 162 Seiten
publizierte. ,Die Endlichkeit verpflichtet auch auszuwihlen, vorzuziehen
und zu opfern® (204). Leider hat Bischof sich an diese Maxime nicht selbst
gehalten. Die Bedeutung seiner Monographie zur Erschliefflung einer der
folgenreichsten ethischen Debatten der beiden letzten Jahrzehnte bleibt
davon unberiihrt. So darf man hoffen, dass sie auch im Kontext der theo-
logisch-ethischen Diskussion Spuren hinterlassen wird.

11 DERRIDA/BENNINGTON: Jacques Derrida. Ein Autoportrait von Geoffrey Ben-
nington und Jacques Derrida. Frankfurt/M.: Suhrkamp 1994.



BESPRECHUNGEN - COMPTES RENDUS

PANZIG, Erik A.: Gelizenheir und abegescheidenbeit. Eine Einfiihrung in das
theologische Denken des Meister Eckhart. Leipzig: Evangelische Verlagsanstalt
2005, 298 S., ISBN 3-374-02268-5.

Das vorliegende Werk ist im Sommer 2003 als Dissertation unter dem Titel
wgelazenbeit und abegescheidenheit zur Verwurzelung beider Theoreme im
theologischen Denken Meister Eckharts“ von der theologischen Fakultit
der Universitit Leipzig gutgeheissen worden. Das Buch umfasst nach einer
aus drei Kapiteln bestehenden Einleitung drei Teile, die ebenfalls alle in
drei Kapitel gegliedert sind. Die drei Teile sind abgerundet durch eine Text-
beilage - Granum sinapsis de divinitate pulcherrima in vulgari -, sieben The-
sen und versehen mit einem Quellen- sowie Literaturverzeichnis und Perso-
nenregister.

Im VORWORT gibt der Autor eine erste Antwort, wie das Denken Eck-
harts zu verstehen sei: ,als genuin theologisches® (13). - In der EINLEITUNG
prizisiert er einerseits seine Methode; es ist eine ,biographisch orientierte
und textgeschichtliche Herangehensweise, die die kontextuelle Entstehung
der einzelnen Schriften Eckharts beriicksichtigt® (16), gewihlt worden. An-
dererseits umreisst er die doppelte Aufgabe seiner Untersuchung: Erstens
soll ,die Genese und das Verhiltnis von geldzenheit und abegescheidenbeit
auf der Grundlage der Beziehung zwischen den deutschen und den lateini-
schen Schriften“ (40) erhellt werden, zweitens wird auf den ,historischen
und literarischen Ort der jeweils herangezogenen Texte® (ibid.) eingegan-
gen. Dabei setzt er gleich zu Beginn ,im theologischen Denken Eckharts
eine Entwicklung® (ibid.) voraus. Diese sieht er in ,Eckharts verinderlicher
Rede von Gott (esse-intelligere) (41).1

Im ERSTEN TEIL stellt Panzig heraus, dass gelizenbeit eine Wortbildung
Eckharts ist. Lazen und gelizen lagen dem Thiiringer Meister jedoch vor, da
sie ithren Ursprung in biblischen Texten haben, die der Nachfolge Christi

gewidmet sind. Original ist Eckharts ontologische Erweiterung und Vertie-

1 Dem Autor entgeht leider, dass sich darin keine Anderung im Denken Eck-
harts kundtut, sondern dass Eckhart bloff mit einer anderen Ausdrucksweise den
gleichen Sachverhalt zur Sprache bringt, nimlich, dass in Gott keine Differenz von
Sein und Denken besteht. Cf. Quaestio Parisiensis I; Largier II, 548,18: ,Et si tu in-
telligere velis vocare esse, placet mihi.“ Siehe auch IMBACH, Ruedi: Deus est intel-
ligere. Das Verbiltnis von Sein und Denken in seiner Bedeutung fiir das Gottesver-
standnis bei Thomas von Aquin und in den Pariser Quaestionen Meister Eckharts. Frei-
burg/Schweiz 1974, 204: ,Gottes Sein ist Denken, so wie sein Denken Sein ist.”



Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus 789

fung des praktisch-ethischen Sinngehalts der biblischen Formulierung der
Nachfolge Christi. Der biblische Tugendbegriff erfihrt bei thm eine Um-
wandlung in einen Seinsbegriff (gelizen sin). Denn Eckhart geht es nicht
nur um einen Verzicht von weltlichem Besitz, sondern um das Loslassen
aller kreatiirlicher Bindungen. Eckhart begriindet diese seinsethische Forde-
rung mit seiner ontotheologischen Differenzierung zwischen dem Sein Got-
tes und dem kreatiirlichen Sein, das fiir sich betrachtet nichtseiend ist, weil
Gott der Kreatur sein Sein unaufhérlich mitteilt (creatio continua).

Im ZWEITEN TEIL zeigt Panzig auf, dass Eckhart beim Verwenden des
Partizips abegescheiden auf die lateinischen Vorbilder separatus est und ab-
stractus zuriickgreift. Beide Termini konnte Eckhart der anaxagoreisch-aris-
totelischen Formel entnehmen.2 Mit abegescheiden driickt Eckhart zum
einen das intellektuelle Freisein vom Kreatiirlichen aus, andererseits soll die
aus dem kreatiirlichen Freisein resultierende ,Gottunmittelbarkeit des In-
tellekts“ (110-111) fokussiert werden. Als Ertrag stellt Panzig heraus, dass
abegescheidenbeit in der deutschen Sprache vor Eckhart nicht belegt ist. So-
wohl abegescheidenbeit als auch geldzenheir sind als ,genuine Begriffsbil-
dungen Eckharts“ (111) zu betrachten. Wihrend die Vorbilder fiir Eckharts
ontologischer Verwendung von lizen, gelizen und geldzenbeit aus der bibli-
schen Nachfolge-Christologie (omnia relinquere, abnegare se ipsum, odire)
stammen, so geht der erkenntnistheoretische Begriff abegescheidenbeit aus
dem anaxagoreisch-aristotelischen Intellektbegriff hervor. Im Unterschied
zu lizen, gelizen und gelizenbeit enthilt der Begriff abegescheiden eine aus
dem Freisein des Kreaturhaften folgende Zuwendung zu Gott. Gelizenheit
betrachtet Panzig daher als Voraussetzung fiir abegescheidenbeir. Wurzelt
der ontotheologische Terminus gelizenheit in der analogen Relation des
kreatiirlichen Menschen zu Gott, insofern sich der Mensch von allem hoc et
hoc abwendet und Gott als Grund seines Seins erkennt, so ist der intellekt-
theoretische Terminus abegescheidenbeit in die univoke Korrelation zwi-
schen dem Erkennen Gottes und demjenigen des Menschen eingebettet.
Der von allem hoc et hoc abgeschiedene Mensch ist éin einic sun, als Erken-
nender Bild Gottes und dem gottlichen Wort univok.

Im DRITTEN TEIL entfaltet Panzig die theologische Wurzel der Termini
geldzenheit und abegescheidenbeit innerhalb Eckharts deutschen Predigten
der Strafiburger und Kolner Zeit und zwar im Lichte des Opus tripartitum.

2 Cf. ARISTOTELES: De anima, 111, c. 5, 430a (ed. H. Seidl. Hamburg: Meiner
1995, 172, 17-18). MEISTER ECKHART: /n lob., n. 318; LW III, 265,12-266,1: ,Intel-
lectus autem abstrahit ab hinc et nunc et secundum genus suum nulli nihil habet
commune, Impermixtus est, seperatus est.*



790 Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus

Dabei kommt der Autor zu folgenden Ergebnissen: Erstens zeigt sich, dass
die Termini gelizenheit und abegescheidenheit in Eckharts Predigten zu
seiner Rede von der Geburt Gottes in der menschlichen Seele gehéren, je-
doch vor einer theologischen Verortung, die ,den Horerinnen nicht voll-
stindig vertraut sein konnte, was die Auflerungen der Angesprochenen ver-
deutlichen® (265); dies betrachtet Panzig als ,Hauptgrund fiir den Prozess
gegen Eckhart® (ibid.). Zweitens zielen Eckharts Termini gelizenbeit und
abegescheidenbeit in seinen deutschen Predigten auf die Einheit mit dem
Sohn Gottes, die nur der gelassene und abgeschiedene Mensch besitzt. Mit
den Begriffen gelizenbeit und abegescheidenbeit erliutert Eckhart somit die
erforderliche Voraussetzung fiir die Einheit des Menschen mit Gott. Drit-
tens schliefflich gipfelt Eckharts Redeweise von gelizenbeit und abegeschei-
denbeit in seinen deutschen Predigten sowie auch in seinen deutschen Trak-
taten und lateinischen Texten in dem wiederholt vorkommenden Grund-
satz, dass der Christus pro nobis ein Christus in nobis werden muss.

An Stelle einer abschlieffenden Zusammenfassung legt Panzig das Lied
Granum sinapsis de divinitate pulcherrima in vulgari und sieben Thesen vor,
die das Wesentliche nochmals anschaulich und konzis beleuchten sollen.
Auf drei seiner sieben Thesen wird niher eingegangen:

A) Panzig streicht in seiner zweiten These heraus, dass ,die heute iib-
lichen Etikettierungen Meister Eckharts als >Philosoph« (Kurt Flasch, Burk-
hard Mojsisch) oder als >Mystiker< (Alois Maria Haas) zu vermeiden® (273)
seien und er deshalb ,nicht vom >mystischen< (274) Denken Eckharts rede.
Trotzdem schlieflt Panzig seine Untersuchungen zum »theologischen< Den-
ken Eckharts mit dem Lied Granum sinapsis de divinitate pulcherrima in
vulgari ab, das er ohne Nachweis ein »mystischesc Lied (269) nennt. Zudem
bezeichnet er die letzten Verse des Liedes (,vorlis ich mich, s6 vind ich dich,
6 uberweseliches git!; VIII, 8-10) als ,unio mystica“ (270), obwohl in den
Versen dieses Wort nirgends angefiithrt wird. - Auch in seiner letzten These
spricht Panzig von einer unio mystica (276), deren Voraussetzung dem ab-
geschiedenen Menschen in der Einheit mit dem Sohn Gottes gegeben sei.
Was Panzig dabei unter unio mystica versteht, legt er leider nicht dar. Dies
ist umso bedauerlicher, als der verwendete Ausdruck seiner in der zweiten
These hervorgehobenen Anmerkung widerspricht.

B) In der fiinften These verortert Panzig den Traktat Von abegeschei-
denbeit in ,Eckharts Provinzialat in der Saxonia (1303-11)“ (275). Fiir Kurt
Ruh hingegen ist es sehr unwahrscheinlich, dass Eckhart diesen Traktat
verfasst hat; er beurteilt ihn in seiner Geschichte der abendlindischen Mystik



Rezensionsartikel — Besprechungen - Comptes rendus 791

IIT sogar als ,unecht“3. Warum Panzig mit Sicherheit Eckhart als Verfasser
dieses Traktats betrachten kann, bleibt unklar.

C) In der siebten These schreibt Panzig: ,Der sich in den deutschen Pre-
digten offenbarende Mafistab der Rede von geldzenheit und abegescheiden-
beit, mit dem Meister Eckhart in der Tradition der an Paulus orientierten
theologia cordis steht, ist der Christus pro nobis, der ein Christus in nobis
werden muss® (276). Bereits im dritten Teil hat Panzig vermerkt, dass die-
ser Grundsatz (dass der Christus pro nobis ein Christus in nobis werden
muss) Eckhart ,mit der gesamten griechischen und lateinischen theologia
cordis eint® (268). — Nun unterscheidet sich jedoch Eckharts Rede von der
Geburt Gottes in der menschlichen Seele erheblich von der theologia cordis,
die mit der Tauftheologie verkniipft ist und Jesu Christi Einwohnen in den
Getauften betont, die Christus immer mehr gleich werden sollen. Eckhart
hingegen spricht von éin einic sun (der selbe sun); seine prignante Aus-
drucksweise zeigt deutlich, dass es Eckhart nicht blof} darum geht, dass der
Mensch dem Sohn Gottes gleich wird, sondern der Sohn selber #st. Erfor-
derlich ist dazu einzig ein Abgeschiedensein von allem hoc et hoc bezie-
hungsweise ein Leersein von allen eigenen Bildern. Der Mensch ist nach
Eckhart in seinem Grund der Seele Bild Gottes, insofern immer schon
Sohn Gottes und eins mit Gott; dies zu erkennen, ist nach Eckhart die
Lebensaufgabe des Menschen.# Des Thiiringer Meisters Auffassung des
Menschen als nicht nur analog auf das transzendentale Sein bezogen, son-
dern mit seinem Seelengrund auch univok, war jedoch fiir viele ein Dorn
im Auge. Weder in der griechischen noch in der lateinischen theologia cor-
dis findet sich Eckharts Konzeption, dass der Mensch als urspriinglich
Denkender in der gottlichen Einheit ist und diese auch selber ist, da er
eins ist mit ihr.

Abschlieflend soll hervorgehoben sein, dass Panzig seinen Versuch, ,die
Theoreme geldzenheitr und abegescheidenbeit in ihrer spezifischen Genese 1m
theologischen Denken Meister Eckharts zu erfassen® (273) mit der vor-
liegenden Studie eingel6st hat. Zu wiirdigen ist insbesondere, dass Panzig
die deutschen und lateinischen Schriften Eckharts miteinander in Bezie-

3 Cf. RUH, Kurt: Geschichte der abendlindischen Mystik. Bd. III: Die Mystik des
deutschen Predigerordens und ihre Grundlegung durch die Hochscholastik. Miin-
chen 1996, 349. Bereits in seinem Buch zu Eckhart spricht RUH von ,einer ein-
geschrinkten Authentizitit“ dieses Traktats; siehe: DERS.: Meister Eckbart. Theologe,
Prediger, Mystiker. Miinchen 1985, 21989, 165.

4 Cf. MEISTER ECKHART: Die rede der underscheidunge. Largier II, 340, 31-33:
,Nim din selbes war, und swa di dich vindest, da 13z dich; daz ist daz aller beste.”



792 Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus

hung setzt und nicht als zwei sich voneinander unterscheidende Textkor-
pora betrachtet.

CAROLINE F. MOSCH

ALCUINO: Commento al Cantico dei Cantici con i commenti anonimi Vox
ecclesie, Vox antique eccelsie. Ed. critica a c. di R.E. GUGLIELMETTI (=
Millenio Medievale 55). Firenze : SISMEL 2004, 313 p., ISBN 8884501326.

Wie der Titel bereits anzeigt, enthilt dieser Band nicht nur die kritische
Edition von Alkuins Compendium in Canticum Canticorum, sondern eben-
falls die Edition zweier anonymer Auslegungen des Hobelieds aus dem
Frithmittelalter. Alkuins Compendium, das in zwei unterschiedlichen Ver-
sionen in der Patrologia Latina verdffentlicht worden ist (PL 100, 639-664
und PL 83, 1119-1132) und von dem insgesamt 62 Textzeugen existieren
(vgl. 20), ist eine Kompilation, die zu neun Zehnteln auf dem Kommentar
Bedas beruht (jetzt in CCCM, CXIX; vgl. 13), aber auch Elemente aus der
Auslegung des Justus von Urgell (PL 67, 963-994) iibernommen hat.

Nach einer ausfiithrlichen Beschreibung der Handschriften (insgesamt
27, mehrere aus dem IX. Jh., vgl. 28-41) belegt die Editorin die Existenz
des Archetyps Omega (42-55), von dem drei Handschriften abhingen (vgl.
55), und legt ein sehr komplexes Stemma codicum vor (112-113). Im krit-
schen Apparat der Edition (117-180) werden alle Varianten verzeichnet
(vgl. 13). Die Kompilation Alkuins wurde u.a. nicht nur von Rhabanus
Maurus in seiner Enzyklopidie De universo oder der Glossa ordinaria be-
nutzt, sondern vor allem vom anonymen Kommentar Vox antique ecclesie
(aus der ersten Hilfte des IX. Jh.), der in diesem Band erstmals ediert wird
(265-305). Diese Kompilation besteht aus Exzerpten, die dem Werk Al-
kuins und einem anderen anonymen Kommentar Vox ecclesie entstammen.
Dieser Anonymus, der hier ebenfalls ediert wird und in zwei Handschriften
iiberliefert wird, hingt seinerseits von Gregor dem Groflen und dem 3ltes-
ten lateinischen Kommentar des Hobelieds, den wir Gregor von Elvira (2.
Hilfte IV. Jh.) verdanken, zusammen (185).

Obschon es sich bei diesen drei Bearbeitungen des Hobelieds, wie die
Herausgeberin selber festhilt, nicht um herausragende und originelle Deu-
tungen eines der interessantesten Biicher der Bibel handelt, vermittelt die
philologisch hervorragende Edition von Romana E. Guglielmetti Einblick
in die Methoden und Arbeitsweisen der karolingischen Epoche und erginzt
auf diese Weise unsere Kenntnis der langen, faszinierenden und bewegten
Auslegungsgeschichte des Canticum Canticorum.

RUEDI IMBACH



Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus 793

BRUNGS, Alexander: Metaphysik der Sinnlichkeit. Das System der Passiones
Animae bei Thomas von Aquin (= Akademische Studien und Vortrige 6).
Halle: Hallescher Verlag 2002, 211 S., ISBN 3-929 887-31-2.

Als Motto dieser zuerst als Dissertation an der Universitdt Erlangen-Niirn-
berg eingereichten Studie bringt der Autor ein Zitat Martin Grabmanns aus
dem Jahre 1917, in dem der Pionier der deutschen philosophisch-theolo-
gischen Mittelalterforschung bedauert, dass der Traktat zu den Leiden-
schaften der Seele in der Summa theologiae des Thomas von Aquino bislang
noch nicht angemessen gewiirdigt worden sei. Der Verfasser meint, grund-
sitzlich gelte diese Feststellung auch heute noch. In der Tat kann fest-
gehalten werden, dass die Arbeiten zu diesem ebenso faszinierenden wie
wichtigen Aspekt der thomistischen Lehre nicht sehr zahlreich sind. Dem
Forschungsbeitrag von A. Brungs kommt deshalb bereits aus diesem Grun-
de eine nicht geringe Bedeutung zu, da der Autor sich vornimmt, eine um-
fassende Darstellung der durchaus systematischen und schliissigen Lehre
des Thomas zu den ,Leidenschaften der Seele” vorzulegen. Die zwei ersten
Teile untersuchen die historisch-systematische Bedeutung der Unterschei-
dung zwischen begehrendem (concupiscibilis) und zornmiitigen (irascibilis)
Strebevermdgen und die Ordnung der elf Leidenschaften im Denken des
Thomas (vgl. 84): Thomas betrachtet, der stoischen Tradition folgend,
Freude und Trauer, Furcht und Hoffnung als grundlegende Gefiihlsregun-
gen (vgl. 103-115), aber, wie der dritte Teil der Studie (116-144) nachweist,
ist die Liebe die erste der Leidenschaften: ,Ohne Liebe gibt es gar kein
Gefiihlsleben® (109). Thomas behauptet nicht nur, die Liebe sei die Wurzel
allen Strebens (communis radix appetitus, zit. 121), sondern geht so weit,
dass er alles Titigsein als durch die Liebe verursacht interpretiert: Omne
agens, quodcumque sit, agit quamcumque actionem ex aliquo amore (ST I-I,
28, 6; vgl. 136-137). Dem Unterschied von Furcht und Angst (144-176) ist
der dritte Teil der Arbeit gewidmet. Im Gegensatz zur opinio communis
will Brungs zeigen, dass Thomas zwischen Furcht (timor), die bezogen ist
auf ein schwer abwendbares, drohendes Ubel, und Angst (angustia /
anxietas), womit ein Gefiihl der Bedriickung durch das Ubel gemeint ist,
durchaus unterscheidet: ,Die Angst resultiert aus einer Erfahrung der
unmittelbaren Bedringnis durch ein Ubel und des volligen Ausgeliefert-
seins an dieses“ (171), eine Befindlichkeit, die der Autor mit der acedia in
Verbindung bringt (vgl. 165-174). Mit einer Analyse des Zorns (177-202),
an dessen Beispiel nach der Einschitzung des Autors sich auch die Grenzen
der streng durchdachten Systematik der Leidenschaften bei Thomas zeigt
(vgl. 201), wird die Arbeit beschlossen.



794 Rezensionsartikel - Besprechungen — Comptes rendus

Der Verfasser ist darum bemiiht, die Originalitit der thomistischen
Analyse der Leidenschaften nachzuweisen, und es scheint mir, dass dieser
Nachweis dank einer vorziiglichen Kenntnis der thomistischen Texte (ins-
besondere der Summa theologiae und der Quaestiones disputatae de ueritate)
sowie aufgrund einer vorziiglichen historischen Einordnung der Lehre des
Thomas gelingt. Beziiglich der Unterscheidung von begehrendem und iiber-
windendem Strebevermdgen zeigt der Verfasser {iberzeugend, anhand eines
reichen Textdossiers, das vollig zu Recht Autoren des 12. Jahrhunderts und
des frithen 13. Jahrhunderts, aber auch Nemesius von Emesa und Johannes
Damascenus beriicksichtigt, dass die von Thomas vollzogene Unterschei-
dung der beiden Klassen von Leidenschaften, die Erklirung ihrer Nichtre-
duzierbarkeit und ihrer funktionale Abhingigkeit eigenstindig sind und
dass deshalb ,Thomas nicht, wie bisweilen vermutet, allein ein iiberkom-
menes Konzept des sinnengebundenen Strebenvermdgens iibernimmt, son-
dern wesentliche Neuerungen einfithrt“ (51). Zu demselben Ergebnis ge-
langt auch die Untersuchung zu den vier Grundleidenschaften Freude und
Traurigkeit, Hoffnung und Furcht. Thomas iibernimmt zweifellos von der
Tradition die Klassifizierung der vier Leidenschaften gemiss dem Zeitver-
hiltnis (Freude und Trauer beziehen sich auf Gegenwirtiges, Hoffnung und
Furcht auf Zukiinftiges), aber er fithrt die Liebe (und den Hass) als kon-
zeptuelle Voraussetzung aller anderen Gefiihle ein: ,Sie stehen in keiner
festgelegten zeitlichen Relation zu ihren Objekten® (106).

Die historischen Teile der Arbeit von Brungs sind, wie bereits angedeu-
tet wurde, sehr anregend und sorgfiltig gearbeitet. Der Autor hat klar er-
kannt, dass in den von ihm bearbeiteten Lehrstiicken, dem Einfluss von
Nemesius von Emesa und Johannes von Damaskus grosse Bedeutung zu-
kommt. Es darf an dieser Stelle auf zwei Arbeiten hingewiesen werden, die
neuerdings (nach der Abfassung der Arbeit von Brungs!) den Einfluss dieser
beiden Denker auf Thomas genauer untersucht haben und ein entsprechen-
des Dossier enthalten: DOBLER, Emil: Zwei syrische Quellen der theologischen
Summa des Thomas von Aquin, Nemesios von Emesa und Jobannes von Da-
maskus. Ihr Einfluss auf die anthropologischen Grundlagen der Moraltheologie
(S. Th. I-II, qq. 6-17; 22-48). Freiburg: Universititsverlag 2000, 432 S.;
IDEM.: Indirekte Nemesiuszitate bei Thomas von Aquin. Jobannes von Damas-
kus als Vermittler von Nemesiustexten. Freiburg: Universititsverlag 2002,
220 S. Obschon es sich bei diesen Studien um Materialsammlungen handelk,
vermitteln sie Einblick in die Arbeitsweise des Thomas und bieten die
Grundlage fiir weitere inhaltliche Forschungen zu den Quellen und zur
Originalitit der thomistischen Lehre.



Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus 795

Wiewohl die Ausfithrungen zu Furcht und Angst und zum Zorn durch-
aus grosses Interesse verdienen, erachte ich aus verschiedenen Griinden das
der Liebe gewidmete Kapitel als das Herzstiick der Studie. Der Autor
unterstreicht m.E. zu Recht, dass Thomas in seinen diesbeziiglichen Texten
einen weiten und offenen Begriff der Liebe besitzt. Es handelt sich um eine
Seelenregung, ,die sich nicht allein auf einen sehr beschrinkten Objekt-
bereich bezieht, sondern sich vielmehr auf jedwedes Seiende richten kann®
(120): So wie Thomas drei Grundformen des Strebens (appetitus) unterschei-
det, sind drei Arten der Liebe zu differenzieren, nimlich die natiirliche, die
sinnlich und die verniinftige Liebe (vgl. 136): ,In jedem Seienden und spe-
ziell in jedem Vermogen ist die Liebe Prinzip der Bewegung; jede Bewe-
gung wird durch Liebe verursacht® (136), die sich stets auf etwas Gutes
bezieht. Die Liebe ist weder eine Relation noch eine Disposition, sondern
als ,Eigenschaft der in Liebe Verbundenen Bestandteil der Beziehung
zwischen Liebendem und Geliebtem® (141). Sie ist ,als leidentliche Bewe-
gung also [...] gleichsam der durch Subjektiusseres verursachte subjekt-
innere Grund jeglichen Strebens dieses Subjektes“ (143). Mit dieser For-
mulierung werden zentrale Momente des thomistischen Liebesbegriffes er-
fasst. Es scheint mir allerdings, dass die Analyse von Brungs, die vor allem
den umfassenden Charakter des Liebeskonzepts bei Thomas betont und auf
diese Weise die metaphysische Dimension dieser Lehre in den Vordergrund
riickt, der Komplexitit der thomistischen Lehre nicht in jeder Hinsicht
Rechnung trigt. Zwar verweist der Autor auf die durch Dionysius Areo-
pagita vermittelte Dimension der Liebe als virtus unitiva (140), aber nach
meiner Einschitzung der Texte sind in der thomistischen Lehre der Liebe
drei Momente, die sich erginzen, von entscheidender Bedeutung: (1) Liebe
verstanden als passio, ein Aspekt, den Brungs vorziiglich darstellt, indem
u.a. das physische Paradigma dieser Art von Liebe ,als das Prinzip der auf
das geliebte Ziel gerichteten Bewegung® (129 nach ST LI, 26, 1: amor est
principium motus tendentis in finem amatum) kurz bespricht. (2) Liebe
verstanden als der(m) Geliebten Gutes wollen: Hoc enim est proprie amare
aliguem, wvelle ei bonum (ST 1, 20, 1 ad 3 u.0.; vgl. auch I-II, 26, 4). Diese
spezifisch Aristotelische Dimension begrenzt das Lieben auf ein Verhiltnis
zwischen Personen. (3) Als drittes Moment ist der Dionysische Aspekt zu
nennen, der Liebe als Verlangen nach Einheit mit der(m) Geliebten auslegt.
Thomas zitiert in diesem Zusammenahng auch Augustin, De trin. VIII, 10:
amor est quasi vita quaedam duo aliqua copulans, vel copulare appetens,
amanten scilicet et quod amatur (vgl. ST I-11, 28, 1). Die Aspekte (2) und (3)
werden m. E. in der Studie von Brungs nicht hinreichend beriicksichtigt.
Ich bedaure auch, dass der Autor nicht ausfithrlicher und expliziter den



796 Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus

durchaus zutreffenden, programmatischen Titel der Studie erklirt und
interpretiert hat. Es ist zweifellos richtig und vertretbar, hinsichtlich der
Lehre von Thomas von einer Metaphysik der Sinnlichkeit zu sprechen
(sein Verstindnis der Liebe ist diesbeziiglich besonders aufschlussreich),
aber es wire wiinschenswert, prizis zu erortern, in welchem Sinne in die-
sem Zusammenhang der vieldeutige Ausdruck ,Metaphysik® gebraucht
wird. Die vielseitige Studie zu einem Thema, das fiir Thomas sehr wichtig
war, ist ein gutes Beispiel dafiir, dass das Gesprich mit ithm auch fiir die
gegenwirtigen Diskussionen anregend sein kann, wenn es gelingt histori-
sche Forschung mit philosophischem Fragen angemessen zu verkniipfen.

RUEDI IMBACH

KONIG-PRALONG, Catherine : Avénement de [aristotélisme en terre chré-
tienne. L’essence et la matiére entre Thomas d’Aquin et Guillaume d’Ockbam
(= Etudes de philosophie médiévale). Paris: Vrin 2005, 294 p., ISBN 2-
7116-1752-1.

L’ouvrage de Catherine Konig-Pralong, important et passionnant, mérite-
rait un compte-rendu plus compétent et non simplement ’hommage d’un
historien, amateur de philosophie médiévale. Mais, le chroniqueur prétend
ici que I’amitié de Ruedi Imbach ne justifie pas seule le choix du commenta-
teur : la portée du livre s’étend a tous les médiévistes, et sa méthode reléve
aussi de I’histoire. Et la position d’historien me dispense d’une tache im-
possible, rendre compte du détail des analyses du livre, extraordinairement
dense : il y faudrait un commentaire suivi ou une paraphrase, plus longs
que I’original (probléme typiquement médiéval !).

Quot qu’il en soit, il importe de présenter I’ouvrage ; un lecteur pressé
de catalogues, ou un feuilleteur négligent, pourrait passer rapidement : le ti-
tre et le sous-titre associent un probléme vastissime (la rencontre d’Aristote
et du christianisme), objet explicite de la premiére partie, a un objet limité,
la distinction de I’étre et de I’essence, par ailleurs longuement étudié par
Etienne Gilson, traité ici dans la seconde partie et, enfin, de petits dossiers
(matiére et forme, anthropologie, corps du Christ, eucharistie) qui paraissent
se succéder, sans nécessité. Ces impressions sont entiérement fausses : le titre
se justifie pleinement et désigne une premiére originalité de ’entreprise : la
pénétration d’Aristote ne se mesure pas uniquement par des critéres externes
(les transmissions, les traductions, les lectures faites a 'université, etc.) ni
par la continuité d’une thématique, par une poursuite intemporelle des argu-
ments, qui fait reprendre au XIII® siécle un débat du IV* siécle avant notre



Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus 797

ere, mais par une confrontation globale de systémes de pensée, compliquée
des différences et contradictions internes de la réception et de I’interférence
d’autres systemes. Ensuite, la succession des dossiers reléve de leur intrica-
tion et des relais de questionnement au cours de la période étudiée.

La question centrale de la distinction entre I’essence et I’existence défi-
nit des époques bien distinctes dans Ihistoire de la pensée (illustrées par les
critiques de Kant et Heidegger) et, a ce titre, appelle une étude spéciale,
mais elle est traitée ici en fonction de la confrontation scolastique entre la
pensée antique et la pensée monothéiste. L’étude enchasse, en effet, trois
durées : une longue durée de référence qui englobe Aristote et ses lectures
musulmanes (Avicenne et Averroes), une période moyenne (1250-1340),
qui considére les tenants et aboutissants et d’un moment court (1270-1290),
instance de réalisation achevée des tendances considérées. Cette composi-
tion permet de situer des mutations majeures (on pense 2 Duns Scot ou
Guillaume d’Ockham) sans en traiter frontalement. Il faut souligner le role
méthodique de cet étagement des durées et la grande probité du livre, qui
permet de vérifier la valeur d’un traitement monographique précis, difficile
a discuter en raison de la rigueur méticuleuse des analyses, en I’associant 2a
d’autres périodes et philosophies, plus largement connues.

D’autre part, cette composition concentrique empéche d’isoler des pro-
blématiques. Par une provocation tranquille, I’auteur ne considére pas le
petit traité de Thomas sur [’étre et [’essence (1252-1256), précisément parce
qu’il se situe en dehors de cette confrontation avec Aristote ; les questions
philosophiques ne peuvent étre que situées. La séparation radicale de I’étre
et de I’essence chez Gilles de Rome n’apparait plus comme une singularité
due au génie ou a 'extravagance d’un individu, mais entre dans le para-
digme construit par la rencontre historique entre un systéme dont on repé-
rait, vers 1270, I’ampleur et la cohérence. Cette rencontre se produisit pré-
cisément vers 1270, quand Thomas d’Aquin et Siger de Brabant commente-
rent chacun les Métaphysiques d’Aristote. A propos du théme central des
convertibles (I’étant et I’un, par exemple), nos penseurs tombaient sur une
remarque fameuse d’Averroés, qui fustigeait chez Avicenne, 1’addition sé-
parée des convertibles a I’essence des choses. Averroés attribuait cette er-
reur a la nécessité religieuse de penser la contingence : le monde et les cho-
ses, créées, auraient pu ne pas étre. La confrontation n’aurait pas eu de per-
tinence si elle ne trouvait une nouvelle actualité en Occident vers 1270 : le
débat, un peu éludé par Thomas, est repris par Siger, figure mythique et ré-
elle, de ’autonomie de la philosophie et de la faculté des Arts ; la résolution
sémantique de la question va dans le sens de 'unité de I’étre et de ’essence.
Le rebondissement du débat en 1279, aprés la mort ou la disparition de



798 Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus

Thomas et de Siger (1274 et 1276), se présentait comme la réalisation d’un
héritage. A fronts apparemment renversés, Henri de Gand assumait le legs
de Siger, tandis que Gilles de Rome amplifia la préférence un peu vague de
Thomas pour la séparation de ’étre et de I’essence. La concurrence a pu
jouer : Gilles de Rome venait de manifester son opinion qui le posait en
continuateur de Thomas, alors que Henri de Gand, membre de la commis-
sion qui avait discuté et préparé les condamnations de 1277, apparaissait
comme un adversaire de Thomas. Le détail des textes, finement analysés, ne
validerait pas ces appartenances et continuités, mais ’'image publique jouait
son role. Pourtant, la structure d’héritage n’explique pas tout : les postures
et tactiques d’Henri se doublaient d’une réévaluation d’Avicenne, peut-étre
provoquée par les remarques acides d’Averroes : au travers du philosophe
persan, se manifestait chez Henri, un souci spirituel : intégrer la contin-
gence, dont la préoccupation est religieuse ou existentielle, dans un systéme
meétaphysique. C’est un des grands mérites du livre que de faire intervenir
les choix ou contraintes religieux dans ’exercice de la pensée philosophi-
que. Le troisieme acteur de la configuration, Godefroid de Fontaines, an-
cien disciple de Henri de Gand, retrouvait les arguments de Siger de Bra-
bant pour rejeter la séparation de I’étre et de Iessence, mais en tenant
compte du jeu complexe des oppositions. Autrement dit, le débat subissait
des interactions multiples, dépendant des choix religieux, intellectuels et so-
ciaux des acteurs. En ce sens, le travail de Catherine Kénig-Pralong reléve
vraiment de ’histoire dans son agencement et sa dynamique, méme si le dé-
tail de discussion des textes reléve de la philosophie.

La question du rapport de la matiére et de la forme porte plus précisé-
ment sur la possibilité d’existence distincte de la matiére. L’auteur montre
cette connexion forte des questions : en distinguant I’essence de la forme,
les « thomistes » peuvent nier ’existence de la matiere en dehors de la for-
me tout en reconnaissant son essence distincte. On peut se demander si le
refus de la distinction ne « compense » pas la force de la distinction entre
étre et essence, comme si une pensée avait besoin d’une dose minimale et
équilibrée de distinction et de fusion des polarités fondamentales. La fin du
livre porte sur de petits dossiers (structure de la personne humaine, corps
du Christ mort et corps eucharistique), dont le lien avec les questions pré-
cédentes est tout aussi finement marqué ; la combinaison des choix dans les
deux polarités requiérent ces exemples, pour sa vérification ou sa contesta-
tion. D’autre part, la polarité entre matiére et forme appelaient, toujours
par compensation et équilibre, ’exploration de ce que I’auteur nomme des
« lieux théologiques ».



Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus 799

L’ouvrage réussit a construire une véritable combinatoire des débats :
chacun ne prend sens et force que par rapport aux autres ; la désolidarisa-
tion de ces problématiques, pour des raisons historiques précises, change la
nature de chaque probléme, contre une vision « platonicienne » (dés-) in-
carnée par I’histoire des idées.

L’auteur propose donc un « portrait de groupe », une scénographie, qui,
dans une durée courte oppose trois attitudes par rapport a un savoir consti-
tué, le gotit de la totalité cohérente, le perspectivisme et la casuistique. Dans
une conclusion vertigineuse, ’auteur compare ces trois positions a trois
modes d’écriture, la description, le commentaire et le récit. Mais cette typo-
logie des modes d’appréhension, pour riche qu’elle soit, ne doit pas mas-
quer la méthode suivie, attachée a une interaction précise des pensées. La
volonté de respect d’un systéme, adapté plus que modifié, présente un as-
pect un peu caricatural chez Gilles de Rome, souvent conduit a ses posi-
tions par un souci architectural des équilibres et paralléles; mais cette
orientation, sensible chez Thomas, y joue un role plus positif en assurant
une vision d’ensemble. Le « perspectivisme », tel qu’il se lit chez Godefroid
de Fontaines, diversifie les zones de pertinence des énoncés suivant le
champ considéré, a aussi sa grandeur. Mais Catherine Kdnig-Pralong éprou-
ve visiblement une tendresse particuliere pour la « casuistique » d’Henri de
Gand, qui incite ce penseur a partir d’un cas, d’une occurrence précise d’un
probleme pour modifier I’ensemble d’un systéme de pensée, ce qui releve
de la tache philosophique. De fait, de grandes inventions conceptuelles
d’Henri, comme celles de la « distinction intentionnelle » ou d’« étre de
subsistance », qui jouérent un role central dans sa pensée, procédent de
cette nécessité de repenser la totalité d’un savoir. L’analyse de [’auteur per-
met de revoir totalement la personnalité d’Henri de Gand, trop souvent li-
mité & un comportement rétrograde (trop souvent, mais pas toujours : voir
les travaux d’Elsa Marmursztejn). L’historien réve aussi d’'un examen vaste
de la notion de casuistique, si bien illustrée en matiére de droit médiéval,
par les recherches de Yan Thomas.

Bref, ce livre, tant du point de vue de ses résultats que de sa méthode me
semble remarquable et son auteur rejoint la cohorte valeureuse des parti-
sans d’une histoire totale de la pensée médiévale.

ALAIN BOUREAU



800 Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus

WICK1, Nicolaus: Die Philosophie Philipps des Kanzlers. Ein philosophierender
Theologe des frithen 13. Jahrbunderts (= Dokimion 29). Fribourg: Academic
Press 2005, VII-200 S., ISBN 3-7278-1517-5.

Vent’anni dopo la pregevole edizione della Summa de bono (Bernae: Editio-
nes Francke 1985 [Opera Philosophica Mediae Aetatis Selecta I-IT], 2 voll.)
Nicolaus Wicki offre al lettore un’ampia esposizione del pensiero filosofico
di Filippo il Cancelliere (f 1236). La monografia si basa, riflettendone in
parte la struttura, soprattutto sulla prima parte della Summa de bono. In
essa sono considerati, inoltre, alcuni sermoni e questioni disputate di Filip-
po, ma vengono tralasciati 1 contenuti del secondo volume della Summa, in
quanto esso ¢ dedicato a problemi di teologia morale, non appartenenti al
campo della speculazione filosofica.

In primo luogo viene affrontato il tipo d’argomentazione usato da Fi-
lippo (12). Il maestro segue il metodo geometrico d’Euclide (comunemente
utilizzato nel XII secolo), consistente nel partire dai principi per arrivare
alle conclusioni. In secondo luogo, ci si sofferma sulla genesi della Summa.
Come possibile ispirazione per la costruzione dell’opera & indicata la pole-
mica contro gli Albigesi; ipotesi, questa, che trova il suo fondamento so-
prattutto nella predicazione di Filippo (in particolare nel sermone De cru-
cesignatione contra Albigenses, edito in appendice al volume, 181-188), e nel
prologo della Summa. 1l concetto di bene, che costituisce il fondamento e il
motivo-guida di tutta I’opera, si opporrebbe, infatti, al doppio principio del
bene e del male, posto dagli albigesi come base della loro visione del
mondo.

Uno dei maggiori meriti della monografia consiste nella messa in luce
del carattere sistematico della Summa. L’esposizione della filosofia di Fi-
lippo si apre, infatti, con due capitoli consacrati alla concezione della teolo-
gia (17-26) e alla dottrina dei trascendentali (29-54). Da qui emerge un’ef-
ficace interpretazione della struttura della Summa in base al rapporto tra
filosofia e teologia. Come, infatti, la filosofia costituisce una base per I’ela-
borazione del pensiero teologico, cosi il trattato introduttivo sui quattro
trascendentali (ens, unum, vernm, bonum) costituisce la premessa su cui &
fondata la Summa (162).

I quattro trascendentali, chiamati ‘comunissimi’ o ‘generalissimi’, ab-
bracciano tutte le cose esistenti. Si tratta di quattro nozioni prime che, in
quanto tali, possono essere definite solo in modo negativo, attraverso la
differenza consistente nella negazione (31). La verita (33-36), definita come
indivisio esse et eius gquod est, diventa, nella filosofia di Filippo, una deter-
minazione trascendentale di tutte le cose esistenti. Essa, poi, si articola se-
condo tre aspetti: quello ontologico, quello logico e quello della verita pri-



Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus 801

ma. L’unita (37), invece, caratterizza ogni cosa esistente per sé; anch’essa
riceve una determinazione negativa: unum non ponit super ens nisi indivisio-
nem. Infine, il bene (38-41) & concepito come I'indivisibilita dell’atto dalla
potenza simpliciter uel quodam modo. Da questa definizione deriva la nega-
zione dell’esistenza del male in quanto un principio opposto al bene. Il ma-
le, infatti, consiste nella privazione dell’atto rispetto alla potenza. D1 conse-
guenza, come la presenza della potenzialita in assenza dell’atto costituisce
qualcosa di diverso rispetto al non-essere, cosi il male, che é la mancanza di
un certo atto, non puo costituire né un genere, né un SOMMmO principio.

Filippo distingue il summum bonum e il bonum participatione, vale a
dire il Creatore e il bene presente nelle creature. Il bene creato viene a sua
volta ulteriormente suddiviso in bonum nature, bonum in genere, bonum ex
circumstantia, bonum gratie e bonum glorie. Come mette chiaramente in
luce 11 Wicki, su questa distinzione si basa tutta la struttura della Summa de
bono. La dottrina della partecipazione e dei quattro trascendentali costitui-
sce, in particolare, il fondamento della visione della creazione del mondo,
del tempo e dell’eternita (55-66).

La maggior parte del libro ¢ occupata dalla presentazione dell’angelo-
logia e dell’antropologia di Filippo (67-60). Un capitolo a parte € consacra-
to alla concezione della distinctio personalis. La discussione circa il concetto
di persona, che s’ispira al De Trinitate di Riccardo di San Vittore, viene
esposta da Filippo all’interno della trattazione del tema degli angeli, e non,
come vuole la tradizione boeziano-lombardiana, nel contesto delle dottrine
trinitarie o dell’'unione ipostatica. In particolare merita attenzione la con-
cezione secondo cui il termine ‘ipostasi’ costituisce un termine intermedio
tra ‘individuo’ e ‘persona’ (74-75).

Uno spazio consistente € dedicato al tema del libero arbitrio e della sin-
deresi (84-114). La trattazione del problema della volontd umana si basa
sulla doppia distinzione, riguardante la facolta stessa e il bene desiderato.
Da un lato, quindi, si distingue la volonta naturale (thelisis) e la volonta ra-
zionale (bulisis), dall’altro lato il bene razionale (bonum simpliciter) e il be-
ne secondo 1 sensi (bonum ut nunc). Filippo definisce il libero arbitrio una
facolta propria sia della volonta, sia della ragione, che puo essere consi-
derata sotto un certo aspetto un habitus, sotto un altro una potenza. La
sinderesi viene definita, anch’essa, una facolta intermedia tra I’habitus e la
potentia, vale a dire una potentia habitualis. 1l carattere specifico di questi
insegnamenti di Filippo deriva, come sottolinea il Wicki, dalla sua conce-
zione dei quattro trascendentali. Come, infatti, 1 rispettivi fini della ragione
e della volonta, vale a dire la verita e il bene, sono distinti solo con una



802 Rezensionsartikel - Besprechungen — Comptes rendus

distinzione di ragione, cosi anche le due potenze che tendono a questi fini
differiscono solo dal punto di vista logico, ma non in sé (99).

In seguito vengono affrontati 1 problemi della semplicita e dell’unita
dell’anima (114-123). Sono presenti numerosi rinvii, anche critici, al primo
volume di Psychologie et morale, dove Odon Lottin aveva in precedenza
discusso questi temi. Un’attenzione speciale merita, poi, ’esposizione della
dottrina d’identita dell’anima razionale con le sue potenze (137-144). Il
capitolo, da un lato, presenta la genesi e lo sviluppo della discussione intor-
no a questo tema, tenendo conto soprattutto degli scritti di Pietro Lombar-
do e di Guglielmo di Auxerre; dall’altro lato analizza la posizione di Filip-
po in base non solo alla Summa de bono, ma anche alla questione disputata
De ymagine et similitudine nostra, pubblicata per la prima volta nell’appen-
dice allo studio che stiamo esaminando (171-178).

Infine, un’ampia sezione del libro ¢ dedicata alla teoria di conoscenza
umana (145-160), nonostante che il tema non riceva una trattazione siste-
matica nella Summa. In base principalmente al capitolo De immortalitate
anime rationalis, viene esposta la teoria del triplice intelletto (agente, possi-
bile e formale), ispirata soprattutto al pensiero di Avicenna. La dottrina di
Filippo viene confrontata, inoltre, con il pensiero esposto in alcune opere
coeve, in particolare nell’anonimo trattato De potentiis anime et obiectis e
nella Summa Duacensis.

Nella prefazione della monografia (VII), Nicolaus Wicki indica un duplice
proposito del proprio lavoro: da un lato, offrire un’esposizione preva-
lentemente descrittiva delle dottrine filosofiche di Filippo il Cancelliere;
dall’altro lato, presentare la struttura della Summa de bono. E’ chiaro che
entrambi gli obiettivi sono stati pienamente raggiunti. Il libro da una
limpida visione unitaria della Swmma, in quanto indica il concetto
trascendentale del bene come principio ordinatore e quindi una vera e
propria chiave interpretativa dell’opera. In questo modo il Wicki ha offerto
non solo uno strumento efficace per chiunque voglia affrontare la lettura
della Summa, ma anche una buona base per ulteriori approfondimenti del
pensiero di Filippo.

Bisognera, infatti, affrontare la questione delle ambiguita e delle incoe-
renze che si trovano all’interno del pensiero del teologo. Rimane aperta, in
particolare, la controversia concernente lo statuto ontologico della potenza
vegetativa e sensitiva all’interno dell’anima. La posizione di Filippo a que-
sto proposito viene espressa nel modo ambiguo. La maggior parte della sua
questione intitolata Utrum potentia sensibilis et rationalis in eadem substan-
tia fundentur difende, infatti, la pluralita delle sostanze nell’anima. Si tratta
di un’argomentazione dettagliata e coerente, che sara ripresa in seguito da



Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus 803

molti pensatori. In uno degli ultimi paragrafi del capitolo si trova, tuttavia,
un passo in cui il principio sensitivo e vegetativo sono definiti come delle
semplici potenze dell’anima. La questione, infatti, ha ricevuto diverse inter-
pretazioni da parte degli studiosi. Odon Lottin afferma, ad esempio, che
Filippo si schiera contro la pluralita delle sostanze dell’anima. Nicolaus Wi-
cki abbraccia quest’opinione (123). Esistono, tuttavia, dei forti argomenti di
Roberto Zavalloni (Richard de Mediavilla et la controverse sur la pluralité des
formes. Textes inédits et étude critigue [= Philosophes médiévaux 2]. Lou-
vain: L’Institut Supérieur de Philosophie 1951, 397-398; 407-409) a favore
della tesi contraria, che avrebbero meritato di essere presi meglio in consi-
derazione. In primo luogo, Filippo sostiene, in modo personale, I’anterio-
rita temporale della parte sensitiva dell’'uomo rispetto a quella razionale. In
secondo luogo, la tesi dell’unicita della sostanza ¢ contraddetta soprattutto
dalle affermazioni di Filippo a proposito delle sostanze intermedie tra ’ani-
ma razionale ed il corpo. Sembra, inoltre, che la teoria d’identita delle po-
tenze dell’anima razionale (memoria, intelligentia, voluntas) con quest’ulti-
ma non influisca in nessun modo sulla soluzione del problema dello statuto
della potenza sensitiva e di quella vegetativa, contrariamente a quanto sug-
gerisce il Wicki (121, n. 139). Infine, nella Summa de bono colpisce, da un
lato, la negazione della composizione ilemorfica all’interno dell’anima nei
capitoli De simplicitate angelice essentie (Sum. de bono, 65-70) e Quid sit ani-
ma (Sum. de bono, 157-158), dall’altro lato I’affermazione dell’inseparabilita
della materia dalla forma all’interno dell’anima nel capitolo De unione ani-
me ad corpus (Sum. de bono, 287, 1. 185-196). A mio avviso, solo un’analisi
approfondita di questi ed altri problemi permettera di mostrare fino a che
punto a Filippo il Cancelliere si possa attribuire un pensiero sistematico.

Infine, ¢ opportuno segnalare uno studio di Christian Trottmann («Co-
medit, deditque viro suo». La syndérése entre sensualité et intellect dans la
théologie morale au tournant du second quart du XIII siécle. In: FEDERICI
VESCOVINI, Graziella (cur.): Corpo e anima, sensi interni e intelletto dal XIV
secolo ai post-cartesiani e spinoziani [= Textes et études du Moyen Age 30].
Turnhout: Brepols 2005, 160-187, in particolare 174-177), un lavoro non
preso in considerazione dal Wicki, che offre alcune precisazioni riguardo
alla teoria della sinderesi esposta nella Summa de bono.

11 volume del Wicki costituisce la prima monografia interamente dedica-
ta alla filosofia di Filippo Cancelliere. E’ indubbio che questo eccellente la-
voro rimarra un punto di riferimento per i futuri studi dedicati al pensiero
del maestro secolare.

MAGDALENA BIENIAK



804 Rezensionsartikel - Besprechungen — Comptes rendus

MAYORDOMO, Moisés: Argumentiert Paulus logisch? Eine Analyse vor dem
Hintergrund antiker Logik (= WUNT 188). Tiibingen: Mohr Siebeck 2005,
302 S., ISBN 3-16-148793-1.

Das sehr reichhaltige und hinsichtlich grundsitzlicher Fragestellungen zur
Verwendung der Logik in der Exegese innovative und anregende Buch, das
aus Mayordomos Habilitationsschrift in evangelischer Theologie hervorge-
gangen ist, zerfillt in zwei Teile. Im ersten (Kap. II, 27-90) wird die antike
Logik zur Zeit von Paulus dargestellt, im zweiten werden paulinische Texte
darauf iiberpriift, ob sie dieser Logik geniigen (Kap. III, 91-228). Voraus
geht eine ,Hinfihrung® zur Problematik (Kap. I): eine Art Motivation, die
einerseits ,Paulus zwischen obscuritas und claritas problematisiert, und
anderseits die Frage nach dem Nutzen der Logik fiir die Theologie stellt.
Die Schlussbetrachtung (Kap. IV) resiimiert die Ergebnisse und bietet wei-
terfithrende Ausblicke. Die vier Kapitel werden eingerahmt von dem fiir
logische Arbeiten unerlisslichen Verzeichnis von Abkiirzungen und forma-
len Zeichen, dem Literaturverzeichnis von stattlichen 30 Seiten und einem
vierfachen Index: fiir Quellen (biblische Schriften, Aristoteles, weitere pa-
gane und christliche Autoren), fir Autoren und Autorinnen, fir 33 zent-
rale griechische Begriffe, sowie fiir Sachen und Namen.

Bereits der Untertitel der Arbeit wirft die entscheidende Frage auf: Warum
wird die Argumentation des Paulus auf dem Hintergrund ausgerechnet
antiker Logik untersucht? Geht es um die Frage, ob Paulus kohirent oder
widerspriichlich argumentiert hat, liegt nahe, seine Argumentationen nach
den gegenwirtig als absolut anerkannten Kriterien der Logik zu iiberprii-
fen. Man kénnte dann, bei systematischer Abweichung, die Frage stellen,
ob der antike Autor denn deshalb ,unlogisch“ zu sein scheint, weil er viel-
leicht Regeln folgt, die nun zwar nicht mehr anerkannt werden, aber da-
mals giiltig schienen - oder weil er Regeln nicht folgt, die erst nach Frege
etabliert wurden, die aber damals nicht bekannt waren. Auf diese Weise
wiirde eine absolute Priifung der Argumentationsleistung durch eine histo-
rische Kontextualisierung erginzt, die entweder entschuldigt oder unsere
moderne Logik hinterfragt. Das ist nun nicht der Fall. Mayordomo verfolgt
keinesfalls dasselbe Ziel wie etwa Bochenski, als er die Argumentationen
von Thomas formalisierte.

Doch welches Ziel verfolgt der Autor? Hintergrund der Arbeit sind die
~gescheiterten Verstehensversuche im Umgang mit den Schriften des Apos-
tels“ (1), bei denen die obscuritas durchaus {iberwiege, oder - weniger eu-
phemistisch ausgedriickt - die ,Inhaltsleere, Unverstindlichkeit und Wider-
spriichlichkeit bis zur argumentativen Selbstzerstérung“ fihre (1). Ander-



Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus 805

seits wird Paulus auch geriihmt, ,Grdsse mit Deutlichkeit® zu verbinden
(nach Photios, 6) und viele Fragen der Paulusforschung werden erst plau-
sibel, wenn man annimmt, dass Paulus tatsichlich argumentiert. Dies zu
kliren, ist das vorliegende Buch geschrieben. Um dies zu tun, muss eine
bestimmte Logik in Anwendung gebracht werden. Warum die antike und
nicht die moderne?

Der Grund dafiir scheint wiederum kein logischer, sondern ein histo-
rischer zu sein: Die protestantische Theologie hat ein weniger selbst-
verstindliches Verhiltnis zur Logik als die katholische. Mayordomo be-
schreibt die Scheidung der Ehe von Logik und Theologie, die mindestens
von Augustinus bis Luther gehalten habe. Letzterer griff in seiner Polemik
gegen die Scholastik die Logik mit an - und schiittete, so Mayordomo, das
Kind mit dem Bade aus (9). Parallel habe die humanistische Bewegung die
Logik abgewertet. Der Graben, vertieft durch die dialektische Theologie,
beginnt erst durch die Begegnung mit der analytischen Philosophie iiber-
briickt zu werden. Mayordomo sieht hier ,ein dringendes Desiderat® (11).

Wenn er dennoch dem Desiderat nicht nachkommt und die Schliissig-
keit von Paulus’ Argumenten nicht mit den Mitteln der modernen Logik
untersucht, sondern mit Hilfe ,einer modernen Deutung der antiken Lo-
gik“, so steht zu vermuten, dass dies gegenwirtigen kontingenten Umstin-
den im akademischen Bereich der protestantischen Theologie verschuldet
ist. Der Grund, den Mayordomo explizit fiir seine Entscheidung nennt, ist
letztlich eher hermeneutischer als logischer Natur: Es ging ithm darum,
»2Autor, Text und Rezipienten und Rezipientinnen in einen gemeinsamen
Verstehenskontext® zu stellen (22).

Wie dem auch sei, diese Grundsatzfrage zur logischen Analyse antiker
Texte betrifft die konkrete Analyse der untersuchten Stellen nicht wesent-
lich, sofern sich Mayordomos Untersuchung auf elementare Logik, d.h. auf
Aussagen- und Pridikatenlogik beschrinkt. Denn fast alle aussagen- oder
pradikatenlogischen Schliisse, die in antiker Logik giiltig sind, sind dies
auch nach modernen Kriterien. Von daher ist das Ergebnis der Untersu-
chung tatsichlich die logische Giiltigkeit schlechthin von Paulus’ Argumen-
tation - allerdings unter Beschrinkung auf die einfachste Ebene elementar-
logischer Schliisse.

Die Darstellung der antiken Logik ,im Uberblick* ist Mayordomo sehr
schon gelungen - wie iiberall in einem sehr klaren, gut zu lesenden und
manchmal auch humorvollen Stil -, wenn man Leser voraussetzt, die sich
tiir diese logische Herangehensweise an theologische Fragen interessieren
und sich dazu in die antike Logik einfithren lassen wollen. In aller gebo-
tenen Knappheit werden die aristotelische Syllogistik, aber auch die Dia-



806 Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus

lektik und Rhetorik und die stoische Logik in ihrem historischen Kontext
und ihrer Verwendung dargestellt. Ein Schwachpunkt ist zu nennen, der
bei der Analyse der Paulustexte vermeidbare Schwierigkeiten hervorruft
(117): Aristoteles’ Analytiken werden auf die Syllogistik reduziert, die je-
doch von Aristoteles selbst aufgrund von logischen Regeln konstruiert
wird. Diese Regeln, wie auch die Prinzipien von Nichtwiderspruch oder
Ausgeschlossenem Dritten, sind ebenso Bestandteile der aristotelischen Lo-
gik wie die in der Rezeption dominante Syllogistik mit zwei generischen
Primissen und einer generischen Konklusion. Und natiirlich gilt auch bei
Aristoteles das Instantiationsprinzip und damit: Wenn alle Menschen sterb-
lich sind und Sokrates ein Mensch ist, folgt, dass Sokrates sterblich ist.

Die Priifung der paulinischen Argumentation erfolgt an drei Textstellen,
die jeweils im griechischen Original ausfithrlich vorgestellt werden, und
zwar aus dem ersten Korintherbrief, dem Romerbrief und dem Galather-
brief. In 1Kor 15,12-19, das bereits von anderen Autoren auf seine argu-
mentative Struktur hin analysiert worden ist, geht es um die Widerlegung
der Auferstehungsleugnung, in Gal 3, 6-14 um die Unvereinbarkeit von
Abrahamssegen und Gesetzesfluch und in Rom 1,18-3,20 um die Folgen
der Schuld. Wie lautet das Resultat? Argumentiert Paulus logisch?

Anstatt diese Frage klar mit ja oder nein zu beantworten, versucht Ma-
yordomo, sie zu prizisieren. Ein - den Analytiker nicht wirklich {iberra-
schendes - Resultat ist, dass die Versuche der Formalisierung zur Entde-
ckung neuer Deutungsmoglichkeiten oder immerhin zu einer gewissen
Klirung fithren. Ein Beispiel hierfiir aus den ,Folgen der Schuld“: Der pau-
linische Satz lautet ,Wenn Menschen die Wahrheit erkennen (w) und sie
unrecht handeln (u), dann kommt Gottes Zorn als Strafe iiber sie (z).“ Der
Vordersatz suggeriert eine kausale oder temporale Relation: ,Wenn sie die
Wahrheit erkennen und dann/und darauthin/und trotzdem unrecht han-
deln ...“. Dies wiederum konnte (filschlicherweise) eine Formalisierung als
logisches Konditional motivieren: ,Wenn sie die Wahrheit erkennen, dann
handeln sie unrecht“, was zur Formalisierung des ganzen Satzes als
»((w—u) —>z)“ fithren wiirde. Die logische Analyse macht nun aber - in Er-
ganzung durch weitere exegetische Primissen! - sofort klar, dass dies nicht
richtig sein kann. Denn der Satz ,,(w—u)“ ist jederzeit wahr, wenn w falsch
ist, d.h. wenn die Menschen die Wahrheit nicht erkannt haben. Somit wire
die Konsequenz von Gottes Zorn auch dann gegeben, wenn die Menschen
zwar unrecht handeln, aber dies nicht wissen. Dies ist jedoch mit dem
sonstigen paulinischen Text nicht vereinbar, Mayordomo zufolge aufgrund
seiner ,Befindlichkeitsanalyse®. Damit ist also klar, dass Gottes Zorn nur
folgt, wenn alle beiden Bedingungen gegeben sind: Wissen und Unrecht



Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus 807

tun. Eine kausale Relation zwischen den beiden ist nicht relevant: ,,((w A u)
— 2)“. Damit wird aber auch klar, dass es sich bei dieser Analyse-Methode
nicht allein darum handelt, mit Hilfe der Logik Entscheidungen ,iiber”
Argumentationen herbeizufithren. Die fiir eine Entscheidung zur Schliissig-
keit einer Argumentation vorausgesetzte formale Darstellung des Texts ist
haufig nicht eindeutig und es bedarf nicht-logischer Kriterien, um die
richtige Formalisierung zu wihlen. Insofern fihrt die Schliissigkeitspriifung
iiber den Versuch der Formalisierung dazu, den Sinn des Texts griindlich
zu erschliessen.

Die logische Analyse ist ein hermeneutisches Werkzeug - dies gilt ganz
unabhingig von den analysierten Autoren. Und dies ist die eigentliche Er-
kenntnis dieses Buchs, obwohl sie die Titelfrage nicht beantwortet. Diese,
ob Paulus logisch argumentiert, muss Mayordomo zufolge neu gestellt wer-
den, und er formuliert sie wie folgt: ,Lassen sich paulinische Argumenta-
tionen in thren Grundstrukturen so rekonstruieren, dass sie zu logisch
tiberpriifbaren Schliissen formalisiert werden kénnen?“ Auch hierzu erhal-
ten wir kein eindeutiges Ja oder Nein. Denn die drei untersuchten Beispiele
liefern ganz verschiedene Resultate: Die Stelle aus dem Korintherbrief (die
Widerlegung der Auferstehungsleugnung) lisst sich als schliissig nach den
Kriterien stoischer Logik erweisen, die zu jener Zeit populir gewesen ist.
Die Stelle zur Unvereinbarkeit von Abrahamssegen und Gesetzesfluch aus
dem Galatherbrief bereitet hingegen Probleme, die darin bestehen, dass Zu-
satzpramissen konstruiert werden miissen, bet denen nicht klar ist, ob sie
von den realen RezipientInnen als selbstverstindlich geteilt worden wiren.
Der Romerbrief scheint am ehesten Richtung Nein zu deuten, er erweist
sich als nur streckenweise schliissig und ein Widerspruch (zwischen 2,13b
und 3,20) lisst sich ,je nach Auslegung nicht auflésen®, wie Mayordomo
vorsichtig formuliert.

Interessant ist Mayordomos Beobachtung, dass sich Fragen der Mo-
dalitit von Aussagen kaum als bedeutsam erweisen. Ist dies tatsichlich der
Fall, dann liesse sich schliessen, dass zumindest die untersuchten Argumen-
tationen keine ,bedeutsamen® Probleme darstellen, denn alle ,bedeutsa-
men“ philosophischen Fragen und Probleme lassen sich nur unter Ver-
wendung von Modaloperatoren oder normalsprachlich unter Verwendung
von Ausdriicken der Notwendigkeit, Moglichkeit, Zeitlichkeit, Kontrafak-
tizitit etc. ausdriicken, und es ist davon auszugehen, dass dies ebenso fiir
theologische Fragen gilt. Sieht man sich beispielsweise den fiir die Aufer-
stehungspassage zentralen Satz an, der da lautet ,anastasis nekrén ouk estin“:
~Eine Auferstehung von den Toten gibt es nicht®, so muss man doch die
Frage stellen, ob dies nicht genau - also logisch - genommen modal



808 Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus

gemeint sein muss, in dem Sinne von ,Eine Auferstehung von den Toten
kann es nicht geben“. Es soll ja nicht nur gesagt sein, dass zufillig noch nie-
mand von den Toten auferstanden ist, es aber jederzeit einmal geschehen
konnte - in dem Fall wire auch die Auferstehung Christi kein Problem -,
sondern dass die Auferstehung von den Toten unmdglich ist. Doch diese
modalen Fragen liegen ausserhalb der Reichweite der zur Untersuchung
herangezogenen Logik, so dass die paulinischen Aussagen nicht daraufhin
tiberpriift werden konnen.

Mayordomo folgert aus der Tatsache, dass sich manche Argumentatio-
nen als schliissig nachweisen lassen, dass Paulus immerhin in der Lage war,
logisch zu argumentieren (232). Paulus tut es an manchen Orten, doch
nicht immer. Warum er es nicht immer tut - das ist nicht Gegenstand des

Buches.

MICHAEL GRONEBERG

MATTER, Peter: Gott, die verborgene Zukunft der Welt. Wien: Passagen Verlag
2004, 304 S., ISBN 3-85165-666-0.

Das Griechische, so bemerkte Jacques Derrida in einem seiner ersten
grossen Aufsitze, einer bedeutenden Abhandlung zu Emmanuel Lévinas,
dient als Ort der Begegnung zwischen dem Jiidischen und dem Christli-
chen und er stellte die Frage nach der Sag- und Denkbarkeit eines Frie-
dens zwischen dem Jiidischen und dem Griechischen. Der Denkbarkeit
eines solchen Friedens versucht sich Peter Matter unter dem Titel eines
»radikalen Denkens“ anzunihern. Gesucht wird hier etwa eine ,Bezogen-
heit auf das unergriindbare Eine“, die den Frieden zwischen den Vertre-
tern unterschiedlicher Uberlieferungen zu férdern vermag (152). Die Per-
spektive wird hier selbst um buddhistische und taoistische Referenzen er-
weitert. ,Radikales Denken“ versucht in einer méglichst umfassenden
Weise eine Vielzahl ,letzter Gegebenheiten® zu ergriinden, iber welche es
nicht hinauszugelangen vermag (13). Diese ,letzten Gegebenheiten® ver-
sprachlichen sich in verschiedenen Kulturen in negativistischem Denken
respektive in einer negativen Theologie (vgl. z.B. 27).

Diesem so genannten ,radikalen Denken“ geht der Autor im ersten
Teil in einem ausfithrlichen Durchgang durch die Ursprungsgeschichte
der negativen Theologie auf den Grund. Erste Ansitze dazu entdeckt der
Autor bei Parmenides, der das Eine losgel6st von jeder Vielheit mittels
» Verneinung irgendwelcher Grundziige wie «Ganzes> - <Teil, <Anfang> -
Mitte> - <Endes, <Bewegung> - Stillstand> oder <Selbigkeit> - <Andersheit>
zur Sprache bringen® (79) will. In Platons Parmenides sieht Matter diese



Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus 809

Strategie noch radikalisiert, indem Platon dem Einen selbst noch das Sein
abspreche (146). Dieser Gedanke wird im Neuplatonismus noch weiter
zugespitzt. Das unsagbare Eine tritt hier erstmals als oberste Gottheit auf
(157). Von ginzlicher Absolutheit wire nach Matter allerdings nur ein
Gott, der absolut frei und ohne Bindung an nur irgendetwas, fahig ist,
alles aus dem Nichts zu schaffen (126). Den Hoéhepunkt der negativen
Theologie sieht Matter daher in der Zimzum-Lehre, die auf der Vorstel-
lung beruht, Gott habe sich vor der Erschaffung der Welt auf sich selbst
zuriickgezogen und habe so erst einen eigenstindigen Welt-Raum freige-
geben. Damit lisst sich aber Gott nirgendwo in der Welt mehr entdecken.
,Seine Wohnstitte befindet sich vielmehr jenseits dieser Welt.“ (57 u. 3.).

Im zweiten Teil stellt Matter Dionysius Areopagita bei aller Kon-
tinuitit als einen Bruch zum Neuplatonismus dar. Wihrend fiir die Neu-
platoniker der Ausgangspunkt das Dasein in dieser Welt ist, hebt Diony-
sius in der Heiligen Schrift an (60), in Gottes Anrede an den Menschen.
Zentral fiir Matter ist dabei, ,dass Gott nicht als Urgrund von allem
entriickt in sich selber verharrt, sondern die Menschen in eben dieser
Welt, wo sie leben und sterben, aufsucht und sein Wort an sie richtet.”
(169) In dieser Anrede ebenso wie in ihren Ansichten iiber die Sprache
siecht Matter Gemeinsamkeiten zwischen Dionysius und Jacques Derrida.
Beiden ginge es um eine ,Transzendierung der Sprache® und um deren
Begriindet-Sein in einem Ursprung, der sie selbst iibersteigt (176). Bei
Derrida allerdings erhielten Zeit und Geschichte eine grossere Bedeutung
als beim Areopagiten (206). Als Friedensperspektive, die sich aus solchem
Denken ergibt, formuliert Matter eine ,hyperbolische Ethik®, deren
Inbegriff die Vergebung wire, die in der aktuellen Politik beinahe plane-
tarische Dimensionen angenommen hat. Nach Matter kann diese Ethik
allerdings erst in Gottes Verheissung eines neuen Himmels und einer
neuen Erde zu Ende gefithrt werden (247).

Die anzuzeigende Arbeit vermag vor allem durch ihren weit gefassten
Uberblick iiber die Urspriinge und die Entwicklungen des negativen Den-
kens zu bestechen. Durch unzihlige Beziige und Querverweise wird dem
Thema eine grosse Weite und Komplexitit vermittelt. Die griechischen
Quellen werden ausfithrlich gegeneinander abgewogen. Allerdings ist die
Gedankenfithrung oft allzu assoziativ, um die Zusammenhinge wirklich
glaubhaft zu machen. Die Disziplingrenze zwischen Philosophie und
Theologie wird gelegentlich allzu schnell ibersprungen.

Sonderbar erscheint, dass Matter in seinem Anliegen, die Negativitit
des griechischen Denkens fiir heute zu gewinnen, auf eine grosse, gerade
auch fiir den Zusammenhang zu Derrida zentrale Denkbewegung mit kei-



810 Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus

nem Wort eingeht, auf Emmanuel Lévinas’ Autrement qu’étre ou au-dela
de [’essence (Jenseits des Seins oder anders als Sein geschieht). Es ist ja ver-
schiedentlich verbrieft, wie wichtig die Anfragen Derridas an Lévinas im
Hintergrund dieses Werkes waren. Das Buch kann damit als Dokument
einer gemeinsamen Bemiihung betrachtet werden, von und zu einem
anderen zu sprechen im vollen Bewusstsein, dass man dabei stets einen
Missbrauch der Sprache riskiert. Eine ,hyperbolische Ethik“ bei Derrida
ldsst sich ohne Bezug zu Lévinas nicht denken.

Nicht unproblematisch scheint es, bei Derrida auf ein Jenseits der
Sprache zu pochen. Die différance ebenso wie die Verriumlichung (espace-
ment) und die Zeitigung (temporalisation) und selbst die Bezugnahmen auf
Gott finden immer in einem gewissen Sinne in der Sprache im weitesten
Sinne dieses Wortes statt, d.h. in Prozessen des Bezeichnens respektive in
spezifischen Sprechakten (wie z.B. das Versprechen). Sie losgeldst davon
zu betrachten, wire vollkommen unverstindlich. Erklirlich scheint diese
Denkfigur eigentlich nur aus Matters bruchlosem Anschluss an eine dus-
serst umstrittene (und nicht zuletzt von Derrida selbst zuriickgewiesene)
Theologisierung Derridas.

Zuletzt mag es erlaubt sein, zu fragen, ob sich die Freigabe der Welt
durch Gott nicht selbst noch einmal als Bild und sprachliches Konstrukt
befragen liesse und damit durch eine weitere Negativitit geldutert zu wer-
den vermdochte. Um die heutigen Herausforderungen an ein Denken der
Transzendenz zu umreissen, wurde vom Autor gelegentlich Nietzsche he-
rangezogen (13, 171). Liesse sich nicht gerade beim nur beildufig erwahn-
ten Nietzsche ein ungleich radikaleres ,radikales Denken“ finden? So hat
etwa Franz Rosenzweig bei Nietzsche einen in der Philosophiegeschichte
unvergleichlichen Atheismus gesehen. Nietzsche belasse es nicht dabei,
bloss Gottes Existenz zu verneinen, sondern er fluche Gott im theo-
logischen Sinne dieses Wortes. ,Denn einen Fluch [...] bedeutet jener be-
rithmte Satz: «<wenn Gott wire, wie hielte ich es aus, nicht Gott zu sein>.
Noch nie hatte ein Philosoph so Auge in Auge mit dem lebendigen Gott
gestanden, um so zu sprechen. [...] [J]lener Satz ist die erste philosophische
Gottesleugnung, in der Gott nicht mit der Welt unldslich verbunden ist.
Zur Welt hitte Nietzsche nicht sagen kénnen: wenn sie wire, wie hielte
ich es aus, nicht sie zu sein. Dem lebendigen Menschen erscheint der le-
bendige Gott.“ ! In Nietzsche steht nach Rosenzweig der freie Mensch
dem freien Gott gegeniiber. Zur von Matter betonten Freiheit Gottes er-

1 ROSENZWEIG, Franz: Der Stern der Erlosung (1921). Frankfurt a.M.: Suhrkamp
1988, 20f.



Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus 811

hebt sich die Freiheit des Menschen auf eine provokative Augenhdhe. Mit
einem Male tritt eine herausfordernde Unentscheidbarkeit zwischen
Mensch und Gott ins Spiel, die zu einem ,radikalen Denken“ gehort, wie
es Derrida in Angriff genommen hat.2 Doch dies sprengt den Horizont
des Neuplatonismus ebenso wie denjenigen des anzuzeigenden Buches
und der vorliegenden Rezension.

SASCHA BISCHOF

2 Vgl. etwa DERRIDA, Jacques: Donner la mort (1990). Paris: Galilée 1999. - Dt.
»=Den Tod geben®, in: HAVERKAMP, Anselm: Gewalt und Gerechtigkeit. Benjamin-
Derrida. Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1994, 331-445.



	Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus

