
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 53 (2006)

Heft: 3

Rubrik: Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus

Rezensionsar tikel

Cathrine König-Pralong

Le Maître Eckhart de Kurt Flasch : une coupe géologique dans le sol arabo-

latin de la « mystique allemande »

Ce livre1 n'est pas une monographie, encore moins une introduction à la

pensée d'Eckhart ou une lecture suivie de son œuvre, mais un dossier

d'enquête. Kurt Flasch rassemble des pièces, retrouve des témoins et constitue

un dossier, pour faire une démonstration. Au terme de cette investigation,

Maître Eckhart n'est plus ce mystique-là : exégète pré-protestant,
précurseur de la vision extatique de Martin Buber, et profondément
allemand - avec la charge sémantique que la germanistique du XIXe siècle greffait

sur cette dénomination territoriale. Cependant, malgré la tournure
parodique du titre, l'ouvrage n'est pas polémique. L'auteur procède à une
mise au point terminologique et à un état de la question au sujet de

l'étiquette « mystique », mais il ne s'agit pas en premier lieu de démonter une
lecture. De manière positive, il s'agit de démontrer qu'il y a un usage
déterminant et massif d'Averroès chez Eckhart et que cet Averroès-là est le produit

d'une succession de lectures. Comme préambule méthodologique, cette
démonstration requiert une attention particulière aux œuvres latines d'Eckhart.

La présentation en est historique, au premier sens du mot. Par exemple,

l'union de l'homme à Dieu dans le fond incréé de l'âme n'est jamais
envisagée comme la pré-figuration eckhartienne de certains thèmes

protestants, mais comme un élément de doctrine procédant de lectures
antérieures de la philosophie d'Aristote, d'interprétations arabes et latines ; il
vient après et non avant ; il résulte de discussions scolastiques inscrites dans

une certaine situation socio-culturelle à la fin du XIIIe siècle et dans un
contexte géopolitique comprenant l'Allemagne et la France.

Kurt Flasch a le goût du concret. Les matériaux de son livre sont des

textes et ses objets des individus vivant et exerçant leurs diverses fonctions
à Cordoue, Paris, Strasbourg ou Cologne. L'historiographie de Flasch n'est

pas motivée en profondeur par des fins et des valeurs ; rigoureusement

1 FLASCH, Kurt: Meister Eckhart. Die Geburt der „Deutschen Mystik " aus dem Geist
der arabischen Philosophie. München: Beck 2006, 192 S., ISBN-10 3 406 54182 8.



Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus 753

maintenue à la surface des reconstructions historiques, elle s'intéresse à ce

qu'il est peut-être permis de nommer des « faits » : il est matériellement
attesté qu'Eckhart a lu Dietrich de Freiberg, Albert le Grand et Averroès,
qu'il a cité Averroès, qu'il en a longuement parlé, qu'il l'a suivi ici ou là,
consciemment ou non. Ce constat apparaît toutefois insuffisant en perspective

historique ; il encourt le risque d'un positivisme figé et atemporel,
collectant sources et citations, faisant au mieux une courbe statistique des

absences et des présences. Pour être proprement historique, le projet de

Kurt Flasch est recentré sur les pratiques. La manière importe plus que la
matière ; une histoire des pratiques est guidée par la question «

comment ?» : la manière dont Eckhart a lu Averroès importe autant que le
nombre de folios lus. Cette question se répercute aux multiples niveaux
d'une enquête qui refuse les explications unidimensionnelles : par exemple
aux niveaux collectifs de la politique universitaire et de celle interne à

l'Ordre dominicain, sur le plan des méthodes d'enseignement, mais aussi

compte tenu des spécificités géographiques de certaines pratiques ou des

caractéristiques individuelles de certaines lectures. Chez Kurt Flasch, la question

« comment » est dotée d'une primauté que lui ont contestée les

historiens essentialistes, recevant les traces du passé dans les formes péren-
nes de la raison (les « courants », « types » ou « structures ») pour les

comprendre, si ce n'est pour les inscrire dans une téléologie.
Les cent douze premières pages des cent soixante que compte l'ouvrage

laissent Eckhart à l'arrière-plan ; il n'est presque pas question de lui.
L'auteur construit patiemment son dossier, rassemble et présente des

pièces, sans révérence indue ou admiration aveugle pour quelque prétendu
mystique atypique. Au contraire, Kurt Flasch tire des traits sur le tableau

noir de l'histoire de la philosophie des XIIe et XIIIe siècles :

Averroès—Albert le Grand—Dietrich de Freiberg—Eckhart,
Avicenne—Albert—Eckhart,
Maïmonide—Albert—Eckhart,
Denys l'Aréopagite—Albert—Dietrich—Eckhart,
Al-Farabi—Albert—Dietrich—Eckahrt,
Proclus—Albert—Dietrich—Eckhart.

Selon les thématiques choisies, les plans se superposent, se coupent ou se

recoupent, mais au centre et au pourtour de cette constellation géométrique
circule le nom d'Averroès. Albert est le grand passeur de la philosophie
gréco-arabe ; Dietrich de Freiberg la clé pour entrer dans le détail des élabo-

rations d'Eckhart ; Averroès constitue le matériau et sert de guide.
Averroès n'est toutefois pas un auteur, mais un monde philosophique et

un opérateur historique. D'abord, Averroès ne coïncide pas exactement
avec Ibn Rushd, le médecin, cadi et philosophe de Cordoue. En un premier



754 Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus

temps, Averroès est certes replacé dans sa Lebenswelt en Espagne almohade.

Cependant, l'Averroès latin se substitue aussitôt à cette figure arabe :

« Averroès » signale un rayon de bibliothèque plus qu'un personnage ; ce

patronyme renvoie à un ensemble de traductions arabo-latines dont
disposaient les maîtres du XIIIe siècle. Si Averroès est étudié dans son effectivité
latine, il en va a fortiori de même pour Aristote : le monde grec, le
paganisme et autres fantômes hantant l'historiographie moderne sont relégués
dans un passé lointain et absent du récit de Kurt Flasch. Aux yeux de Dietrich

de Freiberg ou Eckhart, Aristote n'est rien d'autre que le principal
auteur - scolaire donc « latin » - de philosophie ; Averroès son plus grand
commentateur. Nous sommes entre 1280 et 1320 ; 1300 pourrait servir de

point de netteté.

Ensuite, l'auteur des Grands commentaires sur le Traité de l'âme et sur la

Métaphysique est désentravé du dénommé « averroïsme ». Le personnage
textuel « Averroès » est étudié dans les cheminements et détours de sa

pensée, en marge de la rhétorique de la censure et des discussions actuelles

autour de l'averroïsme et de la double vérité. L'enquête neutralise ces

points brûlants et dédramatise le cas Averroès, montrant combien il peut
être profitable de desserrer le nœud conflictuel foi-raison pour aborder les

textes médiévaux.

Enfin, du point de vue politico-religieux, Averroès apparaît plutôt comme

une pièce maîtresse des stratégies divergentes mises en œuvre pour
promouvoir ou au contraire arrêter, dès la fin du XIIIe siècle, la marche triomphale

du thomisme. Voici les derniers mots du livre : « Was mein kleines
Buch belegt und was es dem historisch-philosophischen Nachdenken
empfiehlt, ist nichts Geringeres als der philosophische und spirituelle
Aufstand Dietrichs und Eckharts gegen den Breitwandtriumph des heiligen
Thomas über Averroes ».

L'enquête de Kurt Flasch procède par sondages, coupes et plans, à la

manière des archéologues d'abord (22-111), des géologues ensuite (112—

160). Les trois premières étapes de la démonstration (22-111) présentent
trois enquêtes historiques en amont d'Eckhart, sans céder à l'attraction
téléologique consistant à rechercher des précurseurs ou des anticipations
d'Eckhart mais, comme nous l'avons dit, presque sans Eckhart. D'abord, la

psychologie, la noétique et la métaphysique d'Averroès sont présentées
dans leur version latine et sans averroïsme. Ensuite apparaît un Albert le

Grand non pas pré-thomiste, mais lecteur assidu d'Averroès, conscient de

l'ignorance des Latins et associant Averroès à toute la tradition péripatéticienne

gréco-arabe, alors que la stratégie de Thomas d'Aquin sera d'isoler
Averroès dans l'erreur. Puis entre en scène Dietrich de Freiberg, le collègue



Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus 755

d'Eckhart, un esprit pointu et incisif, l'auteur de mises au point de détail
dont Eckhart fera les clés de sa lecture d'Averroès.

En général, ces présentations historiques associent trois outils
méthodologiques. Elles exposent d'abord un catalogue de positions théoriques de

manière schématique. Pour Averroès par exemple (partie II), l'auteur relève

et détaille les quatre thèses suivantes : 1) un traitement particulier du

rapport accident-substance qui aboutit à la théorie de l'analogie pros hen et qui
sert à modéliser le rapport entre monde et premier principe intelligent ; 2)

une distinction forte des perspectives logique et métaphysique engageant
une critique des catégories d'Aristote ; 3) une démarcation stricte entre
physique de la nature et métaphysique de l'étant en tant qu'étant, où

n'intervient pas la causalité efficiente et finale ; 4) une théorie de l'intellect
comme intellect en acte par essence et de la pensée humaine comme entrée
de l'individuel dans l'universel, c'est-à-dire accès à la vérité et félicité mentale.

Ensuite, le lecteur est invité à suivre le détail d'un cheminement
discursif. Les commentaires du Livre III du Traité de l'âme occupent à cet

égard une place privilégiée dans la première partie de l'ouvrage, mais on
rencontre aussi des commentaires de la Métaphysique et des traités, le De
causis et processu universitatis d'Albert et les divers petits ouvrages thématiques

de Dietrich de Freiberg. L'historien s'attache alors à restituer les

opérations mises en œuvre au fil de l'écriture, dans la linéarité discursive. Enfin,

l'enquête est parfois suspendue pour faire place à la description. De

petites vignettes sont insérées dans la démonstration : description et
reproduction photographique d'une fresque du début du XIVe siècle, arrêt sur
quelque morceau de texte particulièrement représentatif, ou encore mise au

point sur un épisode de l'histoire des institutions ecclésiastiques et
universitaires.

Il est impossible d'entrer dans le détail de ces analyses, mais il faut
signaler qu'elles apportent du nouveau. La noétique d'Averroès est débarrassée

de l'aporie thomasienne du « double sujet » et de la circularité d'une

pensée qui se pense, au moyen d'une représentation que Kurt Flasch

emprunte à la tradition médiévale « allemande » (par opposition avec la
tradition médiévale parisienne) : celle de cercles concentriques incluant le
particulier dans l'universel, dans le contexte d'une « astromystique » (Albert le

Grand) qui reconduit le particulier, grevé d'accidentalité et de multiplicité, à

l'universel parfaitement nécessaire et unitaire. L'Averroès de Flasch est un

penseur plus nuancé qu'à l'accoutumée : il trouve Aristote parfois très

problématique et se pose de nombreuses questions sur le statut de la connaissance

individuelle. L'attitude exégétique anti-parisienne d'Albert le Grand

est mise en lumière (74). Avec Dietrich, on touche à Eckhart et l'auteur tire



756 Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus

les principaux fils thématiques qui permettent de passer à la seconde grande

partie de l'ouvrage. Des éléments théologiques sont ajoutés au dossier, en

particulier la question décisive de la grâce. Sur ce point, Dietrich de Freiberg
se positionne contre Thomas d'Aquin : la vision béatifique n'est pas tributaire

d'un accident créé dans l'âme (le lumen gloriae de Thomas), car le fond
de l'âme est intellect par essence, image substantielle de Dieu en l'homme,
toujours en acte, présence déjà accomplie de Dieu dans l'intimité de l'âme.
La gratuité de la grâce s'en trouve peut-être minimisée, la puissance
unificatrice divine est au contraire renforcée. La théorie de l'intellect de Dietrich

est le pivot de la prétendue « mystique » d'Eckhart.
La seconde partie de l'ouvrage (112-160), recentrée sur Eckhart, procède

à des coupes géologiques dans la pensée d'Eckhart. D'abord Averroès : Eckhart

lui emprunte un regard et une démarche. En se servant constamment
d'Averroès, Eckhart voulait montrer la concordance doctrinale de la

religion et de la philosophie : la Bible et Aristote enseignent la même chose.

Remontant en amont d'Albert, qui défendait une séparation méthodologique

stricte entre philosophie et théologie, différant de Dietrich qui procédait

par touches critiques et corrections, Eckhart rejoint Averroès pour
défendre un projet de rationalité syncrétiste. Eckhart commente YEvangile de

Jean dans les termes de la philosophie aristotélicienne élucidée et agencée

par Averroès. La lumière brillant dans les ténèbres renvoie à la

métaphysique de la forme et de la matière. L'unité de l'intellect et de l'intelligé
est image de l'unité du père et du fils dans la trinité. Cette reprise de la

noétique d'Averroès et de sa métaphysique de la forme exhausse l'intellect ;

il n'est plus envisagé dans sa pauvreté pécheresse, étant parfaitement en

acte, sans mélange, séparé, et, par le biais de Dietrich de Freiberg, intimité
de Dieu et de l'homme dans le fond incréé de l'âme. Alors que la tradition
théologique parisienne met Augustin et Averroès dos-à-dos, Dietrich puis
Eckhart les réunissent.

Jusque-ici (122), l'ouvrage s'est concentré sur quatre figures : Averroès,
Albert, Dietrich et Eckhart. Les coups de sonde dans le sol de la pensée

d'Eckhart sont éclairants et efficaces, mais ils ne font pas de détail : il n'y a

pas beaucoup de péripéties, de divagations et de personnages secondaires
dans le récit de l'auteur, qui est résolument macrologique. Les deux
dernières parties ajoutent des pièces annexes au dossier : elles élargissent encore
l'angle de vue pour présenter l'usage fait par Eckhart d'Avicenne et de

Maïmonide. Elles permettent aussi à l'auteur d'insister sur les différences et

les singularités : même s'il l'a lu et utilisé, bien qu'il en soit tributaire,
Eckhart ne pense jamais la même chose que Dietrich. Même s'il rejoint
Maïmonide en interprétant philosophiquement YAncien testament, Eckhart



Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus 757

n'a pas le même projet que lui ; au contraire, il rompt avec la tradition
ésotérique qui maintient deux niveaux de discours modulables en fonction
de l'auditoire et s'ingénie à parler deux langues, le latin et l'allemand, pour
enseigner la même vérité à tous.

La singularité des pensées souvent revendiquée par Kurt Flasch, son
enquête étroitement focalisée sur les individus, son rejet des courants et des

structures débouchent sur une histoire des usages. Le lecteur circule dans

une sorte de construction géométrique où l'usage peut se traduire en terme
de fonction. Dietrich de Freiberg n'a pas pensé la même chose qu'Albert ou
Averroès. Cependant, les auteurs individuels ne sont pas des atomes isolés,
des points, mais ils jouent des « rôles » dans la constitution de la pensée des

uns et des autres et sont eux-mêmes le résultat d'un jeu de fonctionnalités.
Eckhart a un usage propre de Maïmonide et d'Averroès. Les auteurs sont
des figures diffractées et démultipliées par le nombre de leurs lecteurs : il y
a le Dietrich qui n'est que Dietrich - ce Dietrich est déjà une figure
composée et complexe -, mais aussi le Dietrich d'Eckhart. De même, il y a

l'Averroès d'Albert, l'Averroès de Dietrich et l'Averroès d'Eckhart. On
distingue aussi des projections : un élément de doctrine d'Averroès peut
être médiatisé par la lecture de Dietrich et être reçu par Eckhart dans cette
ombre portée. Dans cette vision historiographique, les thèses s'assemblent

certes en des configurations, mais elles sont toujours assumées par des

individus (dans le sens trivial de « proférées », « écrites » ou « défendues »).

Ne cédant pas à la séduction d'un troisième royaume autonome des énoncés,

Kurt Flasch accepte la relativité et la dimension provisoire de toute
démarche historique attachée aux individus et aux fonctions : les matériaux

(mots, notions, lois, thèses, motifs, arguments) sont sans cesse déplacés et

replacés dans les contextes mouvants et différenciés de l'histoire culturelle
et de l'histoire sociale, et sur l'échiquier géopolitique.



Norbert Winkler

Die negative Metaphysik bei Meister Eckhart und ihre Probleme

Die vorliegende Dissertationsschrift zu Metaphysik und Theologie Meister
Eckharts1 ist in fünf thematische Felder unterteilt. Im ersten Teil untersucht

die Autorin das Theorem von der radikalen Negativität des

Geschöpflichen im metaphysischen Kontext der Lateinischen Werke, um von
hieraus die gleiche Fragestellung auf die deutschen Werke und Predigten
anzuwenden. Nach den gewonnenen Klärungen wendet Sie sich der

Untersuchung des Problemfeldes der Personalität zu, das Sie innerhalb einer
„dialektisch-hierarchischen Wirklichkeitssicht" verortet. Sodann geht die

Autorin auf die Quellen ein, die Eckharts Sicht des Geschöpflichen
bestimmten. Im Teil fünf sucht die Autorin „Eckharts Verhältnisbestimmung
von Gott, Mensch und Schöpfung" vor dem Hintergrund aktueller theologischer

Positionen zu diskutieren. Die Arbeit rundet eine Uberschau über
die Resultate der Untersuchung ab.

Zu den Vorteilen dieser umfangreichen Auseinandersetzung mit dem
Werk Eckharts ist sicherlich die straffe Gedankenführung zu zählen, die zu
Teilen grundiert wird von philologischem Feingefühl. Sehr gut ist der
ganzheitsphilosophische Ansatz, der ethische Optimismus zum glückseligen
Leben zu gelangen sowie das Zeitproblem bei Eckhart herausgearbeitet. Insgesamt

eine respektable Leistung und für eine Dissertation unbestritten von
überdurchschnittlichem Format. Allerdings arbeitet die Autorin auch mit
Unscharfen, die dazu dienen, der Arbeit eine bestimmte Tendenz zu
erhalten. Das ist vom Text her oft nicht wirklich belastbar. So z.B.
verwischt die Autorin das Verhältnis von ratio und intellectus dahingehend
(134ff.), dass Sie den Intellekt einseitig im Sinne des intellectus creatus
behandelt, wohl auch, um für das lumen gloriae Platz zu bekommen.2 Die
Arbeit ist mehrdimensional angelegt, so dass es ein Rezensent schwer hat,
ihr in allen Punkten gerecht zu werden. Aus Platzgründen sei daher ledig-

1 BÜCHNER, Christine: Gottes Kreatur - „ein reines Nichts"? Einheit Gottes als

Ermöglichung von Geschöpflichkeit und Personalität im Werk Meister Eckharts

Innsbrucker theologische Studien 71). Innsbruck/Wien: Tyrolia 2005, 597 S., ISBN
3-7022-2640-0.

2 Dazu neuerdings FLASCH, Kurt: Die Geburt der „Deutschen Mystik" aus dem

Geist der arabischen Philosophie. München 2006, 92. Was hier für Dietrichs Haltung
zum lumen gloriae notiert wird, galt für Eckhart in gleicher Weise, wenn der Intellekt

als Intellekt in Rede stand.



Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus 759

lieh punktuell auf einige Thesen eingegangen, die der Rezensent nicht teilt,
sozusagen um den Text in einer ernsthaften Kritik zu würdigen.

Zunächst: Es ist ein schätzenswertes Resultat, gegen die intellektualis-
tische Sicht auf Eckharts Metaphysik mit dem Hinweis auf den Stellenwert
ethisch relevanter Liebe korrigierend zu wirken. Dies erinnert an die Will-
lensdimension, die für die Entscheidungssituation in Eckharts theologischer
Ethik tragend ist. Dass dies nur partiell mit der augustinischen Liebesmetaphysik

übereinkommt, wird hier nicht thematisiert. Leider geht der Autorin

die reflexionstheoretische Beschaffenheit des Liebesbegriffs, also sein

noetisches Grundmuster verloren, weil Sie gegen die sog. „Bochumer Schule"

anschreibt und somit den Gegensatz zu überzeichnen gezwungen ist
(Stichwort: „hypertrophes Vernunftbewußtsein" [221, Anm. 188]), wo
Differenzierung angesagt wäre. Das Bemühen, die Theologie gegen die
Philosophie stärken zu wollen, kann aber als subkutane Abgrenzung in der

Interpretation schon deshalb nicht gelingen, weil Eckhart selbst eine so heutige

Anstrengung gar nicht praktiziert. Dem entsprechend künstlich muss
sie wirken.

Die Autorin schreibt den Predigten eine Sonderrolle im Werk Eckharts

zu. Sie sieht hier eine „Subjektivierung der Metaphysik" vorgenommen,
weil Eckhart in den deutschen Werken „am stärksten zu sich selbst
gefunden hat" (39) und die Metaphysik auf das Leben des einzelnen Menschen

übertrug (184). Gegen diese Uberzeugung ließe sich zunächst der Einwand
der Adressatenverschiebung vom lateinischen zum deutschen Werk geltend
machen. Der Topos von der „Subjektivierung der Metaphysik" ist
überhaupt unglücklich gewählt, denn die Perspektivenverschiebung, auf die hier
hingewiesen werden soll, vermag das nicht zu zeigen. Metaphysik tritt per
definitionem mit einem objektiven Anspruch auf, denn sie geht seit jeher
auf die Welt als Ganze aus. Das wird von der Autorin solange akzeptiert,
als Sie die behauptete Subjektivierung nicht benötigt, um Eckharts Sicht
auf die Personalität zu unterstreichen.

Man muss auch sagen, dass die dialektische Sicht Eckharts, welche als

„hermeneutische Reflektiertheit" (22) bestimmt ist, in der Lesart der Autorin

nicht selten dem Gegenstand gegenüber eine positivistische Note
gewinnt. Das geschieht immer dann, wenn Eckharts Wendungen in der

Interpretation unkritisch nacherzählt werden, sodass der Eindruck entsteht, es

gäbe hierzu keine Alternative. Unter Dialektik wird einmal verstanden:
„das gegenseitige Bedingungsverhältnis zweier Gegensätze" (250, Anm.
276), aber dialektisch ist auch eine „Beziehung ohne alle Fremdheit, in der
wirklich der eine im anderen ist" (412, Anm. 183). Zu diesen relationalen

Bestimmungen ist jene zu rechnen, die als „vollkommene Liebe nichts von



760 Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus

sich ausschließt" (565). Ähnlich beinhaltet Personalität die Fähigkeit „ganz
Beziehung ohne Abstand zum Anderen zu sein" (565). Solche begriffsdialektische

Bestimmungen lassen nicht mehr unterscheiden, wo der
Behauptungswille Gegensätzliches harmonisiert und wo sich dies am Gegenstand,
auch am theoretischen, verifizieren lässt. Eine nichts ausschließende Liebe

etwa ist keinesfalls davor gefeit, zur emphatischen Leerformel zu gerinnen,
und eine Beziehung, die auf Gegensätze verzichtet, ebenso. Die sachliche

Einbettung von reinen Gegenbegriffen ist immer mit zu reflektieren. Die
hier gepflegte Auffassung von Dialektik hat methodische Folgen.

Ein Beispiel: Das duplex esse (132), das Eckhart annimmt, um das

Geschöpfliche einmal als von Gott geschenkt und einmal als minderes,
beschränktes Dies-und-das-Sein zu konturieren, ist keine wirkliche Lösungsform,

wie die Autorin unterstellt. Man kann es heute, nach Hegel und
Heidegger, nicht mehr zum Nennwert nehmen, ohne seinem negativischen
Reduktionismus aufzusitzen. Eckhart vermag die Existenz des Konkret-Geschöpflichen

damit nicht zu fassen. Er beschreibt mit der doppelten Per-

spektivierung lediglich, warum sich das Geschöpfliche negieren muss, um
zu dem zu werden, was es sein sollte. Der Fakt, dass die Dinge so sind, wie
sie da mangelhaft sind, lässt sich aus dieser omnipotenten Einheitsmetaphysik

nicht wirklich herleiten, ja die hier unterstellte Innen-Außen-Per-

spektive dürfte schlichtweg nicht vorkommen, nähme man sie streng beim
Wort. Wenn es denn stimmte, dass Eckhart „stets von Gott her" (170) dächte,

dann spräche er im duplex esse sozusagen aus der Perspektive Gottes, der

nicht verstünde, was im Sich-Geben aus ihm geworden ist. Die angenommene

„Entkategorialisierung", also der Vorrang der negativen Theologie,
ermöglicht es Eckhart gerade nicht, wie von der Autorin behauptet, das

neuplatonische „Problem von Einheit und Vielheit [...] aufzulösen" (388).
Eckharts Denken übersteigt die immanenten Brüche - wofür abrupte
Perspektivenwechsel oft ein Indiz sind - dieser Denkungsart nicht. Seine

Metaphysik entfaltet ihre produktiven Momente allein gegen eine kausalonto-
logische Deutungsart, wie sie von Theologen zur Zeit Eckharts verfochten
worden ist, insonderheit gegen die Adepten des Thomas von Aquin, die

wähnten, das Gott-Welt-Verhältnis sei nach dem Substanz-Akzidens-Modell
in kausaler Ableitung zu denken. Eckharts Modell ist stark hiergegen, es ist
stark gegen sündentheologische Weltverächter, aber nicht als

Welterklärungsmodell an sich. Es ist eben nicht im Sinne einer zeitfreien philosophia
perennis zu nehmen.

Im Gegensatz zur Autorin glaube ich auch nicht, dass sich Eckharts
Position zur Personalität in den heutigen Diskurs so unausgelotet einbringen

lässt, es sei denn, man wollte ernsthaft hinter Hegel zurückfallen und



Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus 761

sich mit transzendierbarer Vereinzelung in abstrakter Relationierung
begnügen. Die Autorin scheint jenen Negativismus zu teilen, der für den

Ordensmann Eckhart fraglos gültig war, wonach sich das falsche, egozentrische

Leben des Einzelnen nur in der gottbeschirmten Selbsttranszendie-

rung zur rechten Erfüllung bringt, was als „eine nicht kreaturhaft-katego-
riale Individualität" (206) erscheinen mag. Das setzt voraus, dass alle
irdische Bindung aufzuheben ist, um im Anderen seiner selbst zu sich selbst zu
finden. Wenn die Hinkehr zu sich selbst die Abkehr von Gott impliziert
(181) und im Umkehrschluss die Abkehr von sich die Hinkehr zu Gott,
dann macht dieses Muster deutlich, dass kumulierende Formen des sich
aufbessernden Wissens- und Haltungserwerbs im interaktionellen Zusammenspiel

unter dem Verdikt der Entwertung stehen. Der dahinter sitzende
normative Maximalismus mochte damals angezeigt sein, er vermag heute, in
einer Welt zeitbeschleunigter Identitätsrelationierungen, die multivalent
vernetzt gelebt werden, keine Lösungsform mehr zu bieten. Es wäre
interessant gewesen, wie die Autorin Eckharts entschleunigtes Ich-Verständnis
in ein Konzept eingebunden hätte, das Identitätsfindung vor dem Hintergrund

global einbrechenden Existenzdrucks verhandelt. Emigration in die

Innerlichkeit gepaart mit abstrakter Nächstenliebe konturieren das Problem,

nicht seine Lösung.
Der moderne Person- und Individualitätsbegriff, ich ziehe einmal J.

Habermas heran, hält fest, dass sich die Personalität eines Individuums an der

„Identifizierung [...] bzw. der Verinnerlichung von Merkmalen der kollektiven

Identität" verdankt, sodass „die persönliche Identität [...] eine

Spiegelung der kollektiven"3 ist. Eckhart hingegen kommt über eine ganzheits-

ontologisch korrigierte Einheits-Vielheits-Metaphysik nicht hinaus, die nur
eine Eingeschlossenheitsrelation als wahr anerkennt: die in Gott. Zu einem
echten Personbegriff dringt er nicht vor, denn dann müsste er die Vereinzelten

auf verschiedenen gesellschaftlichen Niveaus auch positiv interagie-
ren lassen. Das Gebot universeller Nächstenliebe erweist sich lebenspraktisch

als viel zu unbestimmt. Die interaktionelle Entwicklung der Individuen

innerhalb von konkret auszugestaltenden Relationen hat Eckhart
nicht im Blick, was historisch einzusehen, aber auch zu konstatieren ist.
Daran wird sichtbar, warum bspw. Hegel einen Personbegriff entwickeln
konnte und warum dies Eckhart nicht möglich war. Selbstbezug und Bezug
auf Anderes sind eben nur als Aufhebung des Selbstbezugs gedacht in die

entkonkretisierte Sphäre des ganz Anderen, sodass anerkannte Vergesell-

3 HABERMAS, Jürgen: Theorie des kommunikativen Handelns. Bd. 2. Frankfurt
a.M. 1985, 9 lf.



762 Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus

schaftung allein im idealen Transzensus stattfindet. Diese Sphären bleiben
sich durchaus fremd, denn Eckhart kennt nur die Ersetzung der Wirklichkeit

durch das Ideal, des Faktischen durch das Normative. Es ist kein
Zufall, dass in Eckharts normativ hochgemuter Metaphysik Institutionen
keinen Platz finden. Gelegentlich wird gesehen, dass dessen theologische
Ethik an dem Institutionenproblem vorbeigeht. (Kommt er einmal doch
darauf zu sprechen, dann wirkt er plötzlich erschreckend konventionell.)
Seine Stärke ist sein Schwachpunkt zugleich, weil er aus der Ethik - anders
als Aristoteles - die Politik ausblendet, ohne die jedoch eine Personalisierung

des Individuellen innerhalb von Vergesellschaftungsformen nicht
statthaben kann. Sich heute auf den Standpunkt Eckharts zu stellen, heißt
in der Ethik hinter Aristoteles und auch hinter Piaton zurückzufallen.4
Man muss Albertus Magnus und Thomas von Aquin immerhin zu Gute
halten, dass sie diesen Zusammenhang von Tugendethik und Institutionenmoral

noch sahen und die Ethik nicht von der Politik isolierten.
Im Gegenzug bietet Eckhart die Utopie einer repressionsfreien

Interaktion in der Sprache seiner Zeit, die eine theologisch-philosophische ist.
Hierzu notiert die Autorin: „Absolute Personalität ist für Eckhart das Ziel
und der Ursprung der menschlichen Personalität in der Einheit mit Gott."
(359) Nach ihrer Lesart begreift Eckhart darunter „konkurrenzfreie
Personalität und Beziehung" (360) des Menschen. Während die irdische
Individualität von Begrenztheit bestimmt ist, eignet der transzendierten die

Entgrenzung oder die „grenzenlose Offenheit" (225). Diese Offenheit wird
erfahren als „vollkommen offenes Selbstbewußtsein" (227). Es sei dies ein

„Loslassen der kreatürlichen Begrenzung" (238) und meint immer
„NichtFremdheit" (305) im Gegensatz zur irdischen Fremdheit. Indem der
Mensch seine eigene Person vergisst, gewinnt er „in dieser Offenheit eine

geistige Uberpersonalität" (324), d.h. „ein unbegrenztes Sein zum Anderen"
(326). Bei aller Bemühung gelingt es den aufgeführten Bestimmungen nicht,
zu zeigen, dass hier wirklich Personalität in der Rede steht, in der sich in
einem Lernprozess das kollektive Gedächtnis der Menschheit mit dem

Einzelnen vermitteln müsste. Vorherrschend ist der Ersetzungsgestus,
welcher anzeigt, dass Einzelnes und Allgemeines unvermittelt bleiben. Dieser
Ansatz kann nicht weiter gedeihen als bis zu einer Art Entfremdungstheorie

(502), die zeigt, wie es ist und nicht sein sollte.

4 Es reicht auch nicht hin, Eckharts Ich als reine Intellektualität zu begreifen,
die sich spontan selbst setzt und sich zur Einheit mit sich selbst vermittelt. Vgl.
HALFWASSEN, Jens: Gibt es eine Philosophie der Subjektivität im Mittelalter? Zur
Theorie des Intellekts bei Meister Eckhart und Dietrich von Freiberg. In: Theologie und

Philosophie 72 (1997) 350.



Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus 763

Aber auch das unbegrenzte Sein zum Anderen gerinnt zur
Beliebigkeitsformel, denn so abstrakt wie es hier erscheint, ist es seiner Natur nach

immer begrenzt, weil es Interaktion zwischen konkret begrenzten
Menschen beschreibt, die freilich darin ihre Grenzen immer weiter hinausschieben.

Dies ist nicht gegen Eckhart gesagt, sondern gegen die Absicht der

Autorin, solche inzwischen lebensleeren Abstraktionen leitbildartig
angelegentlich auf heutige Lebensentwürfe anzuwenden. Schlussendlich wird hier
göttliches Sein „erfahren" (222). Der eingeschleuste Terminus von der

„Gotteserfahrung" ist vom Text nicht gedeckt. Dies ist nicht Eckhart.
Die Autorin prägt den Topos von der „existentiellen Erkenntnis" (215).

Dies ist Erkenntnis der eigenen Begrenztheit, sie empfängt göttliches Sein

und realisiert es und übersteigt das reine Erkennen. Diese Stufe nennt sie

auch „inkarnatorisches Erkennen" (259). Wenn nun der Ausgriff des

Einzelmenschen auf die Menschheit in der „Inkarnation" liegt, dann ist dies

keine wirklich „konkrete Sinnperspektive" (303), sondern eine idealtypische,

allgemeine mit universellem Anschlusscharakter für damalige
Theologen. Der Lackmustest, ob das heute noch so funktioniert, wäre dann
gegeben, wenn es an die Frage der zu imitierenden Lebenshaltungen geht.
Die hierfür verbindlichen Zuschreibungen sind jedoch zu jeder Zeit recht
verschieden ausgefallen. Zudem vermag die Autorin nicht überzeugend
darzustellen, ob Eckhart selbst wirklich eine imitatorische Nachfolge, also an
die Passion Christi anknüpft - was nach der Anlage seiner Metaphysik eher
unwahrscheinlich ist -, oder ob er nicht an den Logos-Christus der origene-
ischen Tradition anschließt, der die willentliche Umkehrhaltung des

Menschen über die Einsicht induziert.
Die Autorin verortet bei Eckhart eine „personale Dimension Gottes"

und gleichzeitig eine „Betonung der überkategorialen und überpersonalen
Wirklichkeit Gottes". Die „personalefr] Beziehung zwischen uns und Gott"
(343) deutet sie als eine „dialogische Beziehung und (über)-personale
Einheit" (474). Einmal spricht die Autorin von einer personalen Beziehung
zwischen Gott und Mensch (Urbild-Abbild-Verhältnis) und dies in einem
fast Buberschen Duktus, ein andermal von ,,unbegrenzte[r]
Beziehungswirklichkeit" (473). Man kann beides schlecht haben, ohne zwischen der
substanzialistischen und entpersönlichten Betrachtungsweise hin- und her

zu springen. Es ist zu fragen, wie soll unter den Bedingungen einer strikten
Einheitsmetaphysik von einer „Dialogizität Gottes" (488) gesprochen werden

können, wenn Eckhart von Gott bestenfalls ein Selbstverhältnis

auszusagen in der Lage ist und größte Mühe hat, das Aufnehmen Gottes in die
Seele als Menschentat im Gesamtkonzept plausibel zu halten. Was soll denn

Gott aufnehmen, wenn die sich entleert habende Seele doch streng genom-



764 Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus

men Gottes alleiniges Produkt und Werk sein muss? Sie kann rechterdings
kein Gefäß für ihn sein, denn Gottes Explikation ist Gefäß und Füllung in
einem. Kein Geschöpf ist ihm gegenüber wirklich Gegen-Stand und kann es

sein. Eckhart hat dies in seinen Predigten gespürt und den nicht plausiblen
Gegensatz von Geben und Nehmen aufzuheben getrachtet. Da er aber doch
die Welt im Rücken hat, hat es bei Überwindungsmetaphern sein Bewenden

haben müssen. Wenn Eckhart dennoch so spricht, als sei der Mensch
des Zu- oder Abwendens Gott gegenüber fähig, dann ist das aus seiner
seelsorgerischen Praxis abgeleitet. Aus seiner Metaphysik ist es nicht zu
begründen; er kann letztlich nur behaupten, dass es so sei, um den Abstos-

sungsgrund seines normativen Anspruchs nicht zu verlieren. Fern des

Problems mangelnder Schlüssigkeit erhebt sich die Frage, ob Normativität
und ihre Erlangung heute noch so gedacht werden können. Wenn ja, dann
sicherlich nur so, indem die Komplexität heutiger Lebensbewältigung rigoros

eingeebnet wird. Wer das will, der muss dann auch sagen, dass dies mit
der Stärkung der personalen Dimension menschlichen Lebensvollzugs
nichts mehr zu tun hat.

Ein Wort in diesem Zusammenhang zur Metapherntheorie: Eckharts
„naturalistische Bilder" und die „Verwendung naturaler Kategorien" (334),
die er zur Beschreibung der „Wirklichkeit der Einheit" einsetzt, werden

von der Autorin nur positiv gesehen, wenn sie der Übersteigerung dienen
und den Abstand zum Vorhandenen versinnbildlichen. Nicht gesehen wird,
dass Eckhart - eben weil seine Einheitsmetaphysik immer eine Folie des

Faktischen benötigt, von der sie sich abhebt - diesen Rückgriff auf

begrenzte Bilder immer auch nötig hat, um der transzendierenden Tendenz
eine Verstehensbasis zu sichern. Eckhart muss also Naturalist sein, um
Metaphysiker bleiben zu können. Er benötigt ständig eine Leiter, nicht um
sie wegzustoßen, sondern um auf die nächste springen zu können.
Metaphern sind nicht nur Sprungbretter, sie sind Gedankenbrücken, ohne die
sich die Spekulation im Beliebigen verlieren würde.

Zum Teil vier muss man sagen, dass die Einlassungen zur Traditionsgeschichte

bruchstückhaft sind. Alberts wichtige Vorarbeit fehlt beispielsweise

ganz. Einige Urteile konstruieren eine geradezu künstliche Distanz
zu Eckhart (s. Eriugena). Die Beweisabsicht scheint hindurch. Es will auch

nicht zusammen passen, wenn die Autorin bei Dietrich von Freiberg „eine
intellektuelle Hybris im Sprachduktus" (456, Anm. 322) diagnostiziert, wo
Dietrich die Entkategorialisierung, d.h. die Entsubstanzialisierung der

Intellektbestimmungen vorantreibt, um sie gegen Eckhart abzusetzen, anderen

Orts Eckharts „Entkategorialisierung" aber überschwänglich lobt, um
zu zeigen, wie er „seine Abstraktheit mit dem Leben zu verbinden und an-



Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus 765

schaulich zu machen" (476) weiß. Die Autorin muss aber auch einbekennen,

dass Eckhart dann in eine „natural-dingliche Metaphorik" (467)
zurückfällt. Dieses Kapitel zählt zu den schwachen des Buches.

Abschließend sei festgehalten, dass dem Buch - trotz dieser Einwendungen

- aufmerksame Leser zu wünschen sind, die insbesondere aus den

unmittelbar texterschließenden Einlassungen so manch erhellende Erkenntnis

mitnehmen können. Seine Schwächen teilt es mit vielen Büchern zu
diesem Gegenstand. Eine nüchtern-würdigende philosophische Arbeit, die
den metaphysikkritisch-historisierenden Anspruch auch einlöst, steht ohnehin

noch aus. Auf dem Wege dorthin wird man gut daran tun, die vorliegende

Publikation durchzumustern.



Martin Bondeli

Uber Ideen, Postulate der praktischen Vernunft und ein wiedererwachtes

theologisches Interesse an Kant

Was sind Ideen nach Kant? Aus der Sicht des metaphysikkritischen
Geschäfts, das der Autor der Kritik der reinen Vernunft betreibt, lautet die

Antwort: Ideen oder reine Vernunftbegriffe drücken Vorstellungen des

Unbedingten aus und sind damit Begriffe, die sich, im Gegensatz zu den

Kategorien oder reinen Verstandesbegriffen, in unsere bedingte, raum-zeitlich
strukturierte Form von Erfahrung nicht übersetzen lassen. Ideen sind mit
anderen Worten Begriffe, mit denen sich keine Erkenntnis gewinnen lässt.

Sie sind Kandidaten für Scheinerkenntnis. Aus der Sicht der Erkenntnisbegründung,

die Kant seiner Metaphysikkritik zugrunde legt, fällt die

Antwort noch differenzierter und für einen möglichen gleichfalls positiven
Gebrauch der Ideen günstiger aus: Ideen sind zwar keine Erkenntnisbegriffe,
aber doch Mittel der systematischen Ordnung und Vereinheitlichung
vorliegender Erkenntnisse. Ideen sind Begriffe mit zwar nicht konstitutiver,
jedoch regulativer Erkenntnisfunktion.

In der Absicht, diesen positiven Gebrauch der Ideen und dessen

Verhältnis zum Gebrauch der Kategorien plausibel zu machen, nimmt Kant
innerhalb der „Transzendentalen Dialektik" seines Hauptwerks eine ambitiöse,

in der Ausformulierung allerdings reichlich vage bleibende Aufgabe
in Angriff. Wie bei den Kategorien soll bei den Ideen ein Begriffssystem
hergeleitet und für die transzendentale Bedeutung der betreffenden Begriffe
argumentiert werden. Kant spricht von einem „System der transzendentalen

Ideen"1, das sich in drei Ideen-Klassen aufgliedert. Gliederungsvorgaben

sind ihm dabei die drei logischen Vernunftschlüsse (der kategorische,
hypothetische und disjunktive), eine dreifache Beziehung unserer Vorstellungen

(ihre Beziehung auf das Subjekt, auf das Objekt der Erscheinung
und auf alle Dinge überhaupt) sowie die aus dem Wolff' sehen Lehrgebäude
der metaphysica specialis übernommenen drei wissenschaftlichen Hauptabteilungen

(Psychologie, Kosmologie, Theologie) bzw. Grundbegriffe (Subjekt,

Welt, Gott).2 Überzeugt von der Annahme, beim Vernunftvermögen
bestehe genauso wie beim Verstandesvermögen eine „logische Form", die
den „Ursprung" von transzendental verwendbaren „Begriffen a priori" bil-

1 Kritik der reinen Vernunft, A 333ff., B 390ff.
2 Siehe dazu A 321ff„ B 377ff.; A 333ff„ B 390ff.



Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus 767

de,3 wird eine „subjektive Ableitung"4 innerhalb dieser Dreiheiten behauptet.

Konnte beim Verstandesvermögen der Ursprung von zwölf Kategorien
aus entsprechenden Urteilsfunktionen nachgewiesen werden - ein Nachweis,

den Kant in Abhebung von der transzendentalen Deduktion der

Kategorien als „metaphysische Deduktion" bezeichnete -,5 ist beim
Vernunftvermögen die Rede von einer Herleitung der drei Ideenklassen aus

den Vernunftschlüssen. Auf der Basis dieses Resultats darf, so Kant weiter,
ein ausführliches System von logischen Vernunftbegriffen und korrespondierenden

Ideen erwartet werden, bei dem die nähere Untergliederung am
„Faden der Kategorien" fortzulaufen hat.6 Was die Argumentation für die

transzendentale Bedeutung der Ideen betrifft, vertritt Kant die Ansicht,
dass Vernunftbegriffe im Unterschied zu Kategorien keinen eigentlichen
oder adäquaten, jedoch aufgrund ihrer regulativen Erkenntnisfunktion
zumindest einen indirekten oder partiellen Bezug auf Gegenstände der Erfahrung

haben können. Entscheidend kommt hinzu, dass Kant annimmt, der

Erfahrungsbezug der Ideen stehe wie jener der Kategorien in einem

Rechtfertigungszusammenhang. In dieser Hinsicht spricht er - aus der Sicht
seiner metaphysikkritischen Haltung nicht wenig überraschend und
irritierend - von einer „transzendentalen Deduktion aller Ideen der spekulativen

Vernunft".7 Auch die Ideen und nicht nur die Kategorien sollen somit
durch eine Art transzendentaler Deduktion als gültig ausgewiesen werden

können, wobei im Falle der Ideen allerdings nur von hypothetischer und
nicht von apodiktischer sowie, hinsichtlich der Frage objektiver Gültigkeit,
lediglich von einer „unbestimmten objektiven Gültigkeit"8 gesprochen werden

kann. Unmissverständlich klärt Kant darüber auf, dass das Ziel der

transzendentalen Ideendeduktion darin besteht, den theoretischen Zweck
der Ideen und somit die Systemidee, das „Systematische der Erkenntnis",9 als

gültig auszuweisen. Was das Verfahren dieser bei den Ideen erklärtermaßen

andersartigen transzendentalen Deduktion angeht, bleiben Kants Ausführungen

dagegen ziemlich rätselhaft. Es fehlt ein eindeutiger Ansatz. Auf der

einen Seite scheint Kant an eine Analogie zur Anwendung der Kategorien

3 A 321, B 377f.
4 A 336, B 393.
5 „In der metaphysischen Deduktion wurde der Ursprung der Kategorien a priori

überhaupt durch ihre völlige Zusammentreffung mit den allgemeinen logischen
Funktionen des Denkens dargetan [...]" (B 159).

6 A 335, B 392; siehe auch A 323, B 379.
7 A 671, B 699.
8 A 669, B 697.
9 A 645, B 673.



768 Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus

auf einen Gegenstand zu denken, auf der anderen Seite an eine nach regressiver

und progressiver Methode verfahrende Vereinheitlichung bestehender
Erkenntnisse unter den Systemgesetzen der Homogenität, Spezifikation
und Kontinuität.10

Nicht unerwähnt bleiben darf, dass Kant sich bei seinen Plänen zu
einem System der Ideen von Anbeginn auf den Gesamtbereich der
Vernunft bezieht. Zum Ideen-Repertoire der Kantischen Vernunftkritik gehören

nicht nur die theoretischen Vernunftbegriffe, sondern ebenso eine Reihe

praktischer und ästhetischer Ideen. Und von besonderer Wichtigkeit ist
dabei die Tatsache, dass Kant von Grund auf zu verstehen gibt, Ideen jeder
Art seien in letzter Instanz in der praktischen Vernunft begründet und mit
ihrer übersinnlichen Natur in diesem Vernunftbereich auch besser aufgehoben

als im theoretischen. Aufgrund der Überlegung, wonach es im Bereich
der praktischen Vernunft um das Ausüben von Regeln und um Akte des

Hervorbringens geht, kommt es in der Folge sogar zur Behauptung, Ideen

wie die „praktische Idee" der „notwendigen Einheit aller möglichen Zwecke"

seien nicht mehr als hypothetisch, sondern als - in einem praktischen
Sinne -„wirklich" und „notwendig" gültig einzustufen.11 Zudem es ist
offensichtlich, dass Kant sich mit der Fundierung der Ideen in der praktischen

Vernunft den Weg eröffnet, die Grundbegriffe der metaphysial specialis

gleichfalls aus einem moralphilosophischen und moraltheologischen
Standpunkt, als Postulate der praktischen Vernunft, neu zu begründen.

In der Kant-Interpretation bilden Untersuchungen zu den konstruktiven

Teilen der Ideenlehre aus der Kritik der reinen Vernunft und anderen
Kantischen Schriften eher die Ausnahme. Und in den meisten Kommentaren

zu Kants Hauptwerk werden diese Teile wenn nicht übergangen, so

doch als dunkel oder abwegig beurteilt. Zu den Studien, die in die

Gegenrichtung weisen, gehört die jüngst erschienene Arbeit von Nikolai F. KLIM-

10 Zu den unterschiedlichen Ansätzen und zu den Problemen von Kants
transzendentaler Ideendeduktion siehe ZOCHER, R.: Zu Kants transzendentaler Deduktion
der Ideen der reinen Vernunft. In: Zeitschrift für philosophische Forschung 12 (1958)

43-58; CAIMI, M.: Über eine wenig beachtete Deduktion der regulativen Ideen. In:
Kant-Studien 86 (1995) 308-320; BONDELI, M.: Zu Kants Behauptung der Unent-
behrlichkeit der Vernunftideen. In: Kant-Studien 87 (1996) 166-183; BAUMANNS, P.:

Kants Philosophie der Erkenntnis. Würzburg 1997, 772; HORSTMANN, R.-P.: Der
Anhang zur transzendentalen Dialektik. In: I. Kant: Kritik der reinen Vernunft. Hg.
von G. Mohr und M. Willaschek. Berlin 1998, 535ff.

11 Vgl. Kritik der reinen Vernunft, A 328ff., B 384ff.



Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus 769

MEK über Kants System der transzendentalen Ideend2 Kants konstruktive
Ideenlehre und dabei insbesondere der Ansatz eines Ideensystems werden
hier als durchweg sinnvolles Unternehmen angesehen. Und nicht nur dies.

Es wird davon ausgegangen, dass sich das Ideensystem, das der Autor der

Kritik der reinen Vernunft mit den diversen Dreiteilungen skizziert hat, in
seinem genaueren Klassifikationsschema rekonstruieren und in seinem

Vollständigkeitsanspruch darlegen lässt.

Es sei vorweggenommen: Wer sich für Fragen zur transzendentalen
Ideendeduktion und zur Begründung der Ideen aus dem Standpunkt der

praktischen Vernunft interessiert, wird dieses Buch kaum beiziehen müssen.

Denn dazu äußert der Autor sich nur marginal (llf., Anm. 23; 217f.).
Umso mehr kommt auf die Rechnung, wer sich über das projektierte
System der theoretischen Ideen informieren möchte. Der Autor liefert hierzu
eine konzentrierte und detaillierte Interpretation der einschlägigen
Kantischen Texte und stellt seine Untersuchungsergebnisse in klarer und
übersichtlicher Form dar. Im Groben gliedert sich seine Vorgehensweise in
zwei Schritte. Nach einleitenden Bemerkungen wird der Frage nachgegangen,

nach welchem Schema Kant sein Ideensystem klassifiziert hat. Unter
dem Titel einer „subjektiven Deduktion der transzendentalen Ideen" arbeitet

der Autor sodann die sich aus der Anwendung des Klassifikationsschemas

abzeichnenden Zusammenhänge heraus und legt als Ergebnis seiner

Untersuchungen die Tafel des vollständigen Ideensystems vor.
Einen nicht geringen Teil seiner Denkarbeit investiert der Autor in die

Auseinandersetzung mit gängigen Interpretationsmustern, wobei er
hauptsächlich drei Thesen durchzufechten versucht. Erstens wird die gängige
Annahme kritisiert, es gebe analog zur metaphysischen Deduktion der

Kategorien eine metaphysische Deduktion der Ideen. Klimmek zufolge gibt es im
Rahmen der subjektiven Deduktion der Ideen keine „metaphysische
Deduktion", zumal eine solche nach Kant nur von „gegebenen" apriorischen
und nicht auch von „gemachten" apriorischen Begriffen wie den Ideenbegriffen

möglich sei (7-13, 225). Zweitens vertritt der Autor die Auffassung, es

handle sich bei den Ideen von „Seele" und „Welt" nicht, wie von manchen

Interpreten unterstellt, um Ideen im technischen Sinne, sondern lediglich
um „Titel" oder „Klassen" der transzendentalen Ideen (5 Iff., 226) -
vergleichbar mit den Kategorientiteln der Quantität, Qualität, Relation und
Modalität. Nur bei der Idee von „Gott", der Idee schlechthin oder dem Ide-

12 KLIMMEK, Nikolai F.: Kants System der Ideen Kantstudien. Ergänzungs-
hefte 147). Berlin/New York: De Gruyter 2005, 237 Seiten. - Die Seitenangaben
im Text beziehen auf die jeweils besprochene Publikation.



770 Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus

al, sei von einer Idee auch im technischen Sinne auszugehen (vgl. 228). Drittens

wird für die Ansicht Partei ergriffen, bei der Klassifikation des

Ideensystems nach psychologischen, kosmologischen und theologischen Ideen seien

nicht, wie gewöhnlich angenommen, die drei Vernunftschlüsse, sondern
vielmehr die drei Beziehungen der Vorstellungen die entscheidende

Einteilungsvorgabe (42ff., 73f., 226f.). Diesem Befund gemäß ist das System der
Ideen dahingehend zu erschließen, dass die drei Vorstellungsbeziehungen auf
die vier Kategorientitel angewendet werden. Als wichtige Fingerzeige für die

Richtigkeit dieser Sicht gelten Klimmek zufolge die Topik der rationalen
Seelenlehre13 und die Vierheit der kosmologischen Antinomien, mit denen

Kant die Anwendung der Kategorientitel auf die psychologische und kosmo-

logische Idee bereits selbst in signifikanter Weise durchgeführt hat.
Abschließend führt der Autor den Nachweis, dass die daraus gewonnenen
zwölf Ideen auf die zwölf Kategorien abbildbar sind. Der psychologischen
Idee sollen als Einzelideen Einheit, Realität, Substanz und Möglichkeit
entsprechen, der kosmologischen Idee Vielheit, Negation, Kausalität und
Dasein, der theologischen Idee Allheit, Limitation, Gemeinschaft und Notwendigkeit.

Die zwölf Ideen des Ideensystems sind aus dieser letzten Sicht nichts
anderes als „die ins Unbedingte erweiterten Kategorien" (57ff., 227).

Ich halte die erste These für ziemlich unergiebig. Zudem kann Klim-
meks Argumentation hier meines Erachtens nicht überzeugen. Die
Unterscheidung von gegebenen und gemachten apriorischen Begriffen, die Zuordnung

der Ideen zu den gemachten apriorischen Begriffen, die Annahme, bei

gemachten apriorischen Begriffen sei keine metaphysische Deduktion möglich

- dies alles steht auf einer sehr wackligen Kantischen Textgrundlage
und lässt sich auch in der Sache nur schwer als Kantische Ansicht reklamieren.

Mit der Behauptung, bei der metaphysischen Deduktion gehe es um
die „Sicherung des Status" eines Begriffes als einer apriorischen Vorstellung
(7), verengt der Autor überdies Kants Erklärung, wonach bei diesem Lehrstück

der Ursprung von Begriffen a priori durch die Zusammenstimmung
mit logischen Formen aufzuweisen ist. Es ist von daher nicht erstaunlich,
dass er die These auf halbem Wege zurücknimmt, indem er in Kants subjektiver

Deduktion der Ideen zumindest „funktionale Analogien zur metaphysischen

Deduktion" wiedererkennt (11). Und es ist wohl symptomatisch für
dieses relativierende Vorgehen, dass er den Terminus „metaphysische
Deduktion" zur Beschreibung von Kants subjektiver Deduktion der Ideen
auch selbst wiederum verwendet (z.B. 135f., 163).

13 Kritik der reinen Vernunft, A 344, B 402.



Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus 771

Die zweite These steht dagegen nicht nur auf soliderer Textgrundlage,
sie ist auch gehaltvoller. Mit ihr kann der Autor auf „Konsequenzen"
aufmerksam machen, die es für ein angemessenes Verständnis dessen, was Kant
mit seiner subjektiven Ideendeduktion anstrebt, zu berücksichtigen gilt
(52f.). So geht es Kant, wie der Autor im Blick auf die kosmologischen
Ideen festhält, nicht darum, eine Idee von Welt allgemein herzuleiten. Sein

Ziel ist vielmehr, Ideen von Welt kenntlich zu machen, die man als

Bedingungen von ideellen Weltobjekten zu begreifen hat. Diese Feststellung
ist sicherlich zutreffend. Der Vollständigkeit halber hätte der Autor dem

allerdings beifügen sollen, dass dieses Kantische Ziel lediglich für den engeren

Problemkreis der theoretischen Vernunft gelten kann. Denn als

praktische Idee („künftige Welt", „moralische Welt")14 oder als theoretisch-spekulative

Idee, die in praktischer Absicht erweitert wird, kennt Kant ja
durchaus eine allgemeine Weltidee.

Was die dritte und hauptsächliche These betrifft, ist nicht zu bestreiten,
dass bei Kant ein Ideensystem in der vom Autor rekonstruierten Art angelegt

ist. Und es ist deshalb ohne Zweifel verdienstvoll, dass er Kantische

Vorgaben extrapoliert und vervollständigt. Doch bleibt die Frage: Wozu
das Ganze? Diejenigen Interpreten, die Kants konstruktiven Umgang mit
den Ideen für abwegig halten, zweifeln nicht in erster Linie an der
Möglichkeit, ein Kantisches System der Ideen herauszupräparieren. Der Zweifel
oder das Unbehagen richtet sich vielmehr primär darauf, dass dieses

Systemunternehmen angesichts der Ziele, die Kant mit seiner Ideenlehre
innerhalb des Aufgabenbereichs der theoretischen Vernunftkritik verfolgt,
bedeutungslos zu werden scheint. Für Kants metaphysikkritische Absicht,
das Aufdecken von Scheinerkenntnis, braucht es kein System der Ideen.

Hierzu genügt es, den funktionalen Unterschied zwischen Kategorie und
Idee kenntlich zu machen. Für die positive Aufgabe, die Verdeutlichung
und Praktizierung der systembildenden, regulativen Erkenntnisfunktion
der Ideen, ist ebenfalls kein System der Ideen vonnöten. Wenn es, wie Kant
festhält, darum gehen soll, die durch Kategorien des Verstandes erbrachten
Erkenntnisse zu systematisieren, so reicht eine einzige Idee: die Idee des

Systematischen der Erkenntnis mit ihren Gesetzen der Homogenität,
Spezifikation und Kontinuität. Es ist mit anderen Worten überflüssig, hierfür

zwölf ins Unbedingte erweiterte Kategorien in Vorschlag zu bringen.
Vergegenwärtigt man sich, dass Kant den für sein Verfahren der transzendentalen

Deduktion der Kategorien relevanten Ausgangsbegriff der

ursprünglichen Apperzeption nicht nur als Begriff mit logischem Status, son-

14 Vgl. A 808, B 836.



772 Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus

dern auch als durch innere Anschauung oder Erfahrung gedeckten Begriff
auszuweisen versucht, spricht zwar manches dafür, dass er zu diesem Zwecke

in der Tat mit der Vorstellung von Idee im Sinne einer ins Unbedingte
erweiterten Kategorie operiert. Wie Klimmek meiner Ansicht nach zurecht
konstatiert, betreibt Kant dort, wo er sich mit der Fundierung des einheits-
stiftenden Erkenntnissubjekts befasst, neben der Kritik an der Substantia-

lisierung dieses Subjekts gleichfalls eine Art „regulativer Seelenmetaphysik"
(132f.). Dazu aber ist er lediglich auf die psychologische Idee angewiesen.
Kurzum: Kants konstruktiver Umgang mit bestimmten einzelnen Ideen
erscheint als einsichtig und sinnvoll, nicht aber die Aufstellung eines

Ideensystems.

Welche Bedeutung Kant selbst der Aufstellung eines neben dem Kategoriensystem

bestehenden vollständigen Systems der transzendentalen Ideen in
der Fortführung seines Programms der Vernunftkritik zuerkannt hat, ist
nicht leicht auszumachen.15 Klar ist nur, dass er mit der Kritik der
praktischen Vernunft die Einteilung der Ideen in psychologische, kosmologische
und theologische von neuem als relevant erachtet und dem erwähnten
Versuch, die metaphysica specialis aus moralischer Sicht neu zu fundieren,
zugrunde gelegt hat. Die Ideen von Seele, Freiheit (Welt) und Gott werden als

„Postulate der praktischen Vernunft" eingeführt. Dabei ist es evident, dass

Kant mit diesem Zugang neben der Festigung bisheriger moraltheologischer
Überlegungen gleichfalls auf ein systematisches Ziel der moralisch-praktischen

Vernunft aus ist. Wie man seinen diversen definitorischen
Bestimmungen zum Begriff der praktischen Postulate entnehmen kann, will er
zeigen, dass die drei Ideen oder Postulate notwendige Bestandteile eines

zureichenden Verständnisses von Sittengesetz und höchstem Gut sind.

Nach Kant sind Postulate der praktischen Vernunft erstens als von der

praktischen Tatsache des Sittengesetzes (kategorischen Imperativs)
ausgehende Forderungen zu begreifen und damit als Sollenssachen. Dabei gehören
sie nicht zu demjenigen, was mit dem kategorischen Imperativ als Gesolltes

ausgesprochen wird, d.h. zur Forderung, in unserem Wollen und Handeln
Maximen zu wählen, die als allgemeines Gesetz gelten können. Sie gehören
vielmehr zu einem indirekten und erweiterten Forderungskreis des

kategorischen Imperativs. Genauer besehen betreffen sie sowohl den
Wirkungszusammenhang des kategorischen Imperativs als auch die zu dessen

Erweiterungen zählende Forderung, das moralisch handelnde Wesen habe zu-

15 Einiges deutet darauf hin, dass der Gedanke eines Systems der Ideen bei Kants
endlosen Versuchen im opus postumum, sich über das Grundgerüst eines neuen

Gesamtsystems der Vernunft klar zu werden, erneut relevant geworden ist.



Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus 773

gleich den moralischen Zweck eines höchsten Gutes - bestehend aus der

„Heiligkeit" (dem Ideal eines vollkommenen moralischen Wesens) und der

„Glückseligkeit" (dem guten oder glücklichen Leben) - zu realisieren. Mit
dieser Zuordnung sind die Postulate, worunter Kant zusammen mit den

drei Ideen auch die Idee des höchsten Gutes selber fasst, schließlich nicht
primär als moralische Regeln oder Gebote zu begreifen, sondern als gesollte
ideelle Gegenstände, als Gegenstände, die aus moralischen Gründen
konstruiert werden oder gegeben sein sollen.

Ihrem Charakter als indirekte und erweiterte moralische Forderungen
entsprechend, kommt den Postulaten zweitens eine schwächere Form von
Gültigkeit zu als dem kategorischen Imperativ. Im Unterschied zu diesem

sind Postulate hinsichtlich der Art des Fürwahrhaltens nicht Tatsachen
(Sachen des Wissens), sondern Glaubenssachen, hinsichtlich des moralischen

Forderungsgrundes nicht „objektiv" oder „Pflicht", sondern „subjektiv, d.i.
Bedürfnis".16 Was die Modalität angeht, ist ihre praktische objektive
Gültigkeit nicht apodiktisch. Postulate sind zwar auf ein apodiktisches
praktisches Gesetz bezogen, können selbst aber nur eine „assertorische" objektive

Gültigkeit beanspruchen.17
Drittens sind Postulate mit einer durch die praktische Vernunft

ermöglichten „Erweiterung der theoretischen Vernunft und der Erkenntnis
derselben in Ansehung des Ubersinnlichen überhaupt"18 verbunden. In dieser

Richtung spricht Kant vom Postulat als einem „theoretischen, als solchen
aber unerweislichen Satz [...], sofern er einem a priori unbedingt geltenden
praktischen Gesetze unzertrennlich anhängt".19 Und mit diesem
praktischtheoretischen Status der Postulate nimmt er an, auf der Basis der

theoretisch-spekulativen Ideen sei nun gleichfalls eine Art von Erkenntnis möglich,

die über ihre Qualifizierung als „regulativ" und „hypothetisch" bzw.

„subjektiv gültig" hinausgehe. In diesem Sinne werden die Postulate als

theoretisch-spekulative Ideen begriffen, die nicht mehr als transzendent
und regulativ, sondern als „immanent" und „konstitutiv" zu bezeichnen
sind und denen man deshalb sehr wohl auch eine Form von „objektiver
Realität" zuschreiben kann.20 Uber diese ins Ubersinnliche steigende
Erkenntnis durch Ideen wird dabei stets mit dem Vorbehalt gesprochen, dass

16 Kritik der praktischen Vernunft, A 226.
17 A 242.
18 A 243f.
19 A 220.
20 Vgl. A 243f.



774 Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus

eine solche Erweiterung nicht in theoretischer, sondern nur „in praktischer
Absicht" geschehen könne.

Viertens sind die Postulate als „ Voraussetzungen in notwendig praktischer

Rücksicht" zu verstehen.21 Bei dieser Bestimmung stößt Kant zum
Hauptpunkt seines systematischen Ziels vor. Die Postulate werden als

Bedingungen behauptet, die im Blick auf ein zureichendes Verständnis von
Sittengesetz (gilt für das Postulat der Freiheit) und höchstem Gut (gilt für
die Postulate der Unsterblichkeit der Seele und des Daseins Gottes) erfüllt
sein müssen. Aus diesem Grund sind sie im Zusammenhang der

Forderungen, den kategorischen Imperativ zu befolgen und das höchste Gut zu
realisieren, mitzufordern.22 Dabei ist die Idee der Freiheit, die an dieser

Stelle als das Sittengesetz in der Bedeutung einer intelligiblen Ursache gefasst

wird, deshalb zu postulieren, weil ohne sie das Sittengesetz als wirkungsmächtige,

Ideen realisierende Instanz nicht gedacht werden könnte.23 Was

die Idee der Unsterblichkeit der Seele betrifft, wird diese ausgehend von
dem zum höchsten Gut gehörenden Moment der Heiligkeit ausgelegt und

begründet. Es wird dafür argumentiert, dass für das Ideal eines vollkommenen

moralischen Wesens die Vorstellung einer moralischen Person, die sich

in einem „ins Unendliche gehenden Progressas" der Annäherung an dieses

Ideal befindet, vorauszusetzen und insofern zu postulieren ist.24 Das Postulieren

des Daseins Gottes schließlich wird dahingehend erklärt, dass die

Vorstellung des als Endzweck gedachten höchsten Gutes zugleich jene einer

entsprechenden „Kausalität" oder „obersten Ursache" und damit eines
göttlichen „Urhebers" aufnötigt.25 In diesem Sinne ergriff Kant bereits in der
Kritik der reinen Vernunft für eine im Geiste des moralischen „Theismus"

21 A 238.
22 Während in den drei ersten Zusammenhängen das höchste Gut problemlos als

Postulat bezeichnet werden kann, ist dies hier, wo von den Postulaten als

Voraussetzungen gesprochen wird, nicht mehr der Fall.
23 Der von Kant in diesem und anderen Kontexten behauptete Gedanke einer

unmittelbaren Verknüpfung von Freiheit und Sittengesetz führt offenbar dazu, dass

er die Idee der Freiheit zuweilen nicht zu den Glaubenssachen, sondern zusammen
mit dem Sittengesetz zu den praktischen Tatsachen zählt. Vgl. Kritik der Urteilskraft,

§ 91.
24 Vgl. Kritik der praktischen Vernunft, A 220. - An späterer Stelle expliziert

Kant das Postulat der Unsterblichkeit der Seele auch in einem direkten Zusammenhang

mit dem Sittengesetz. Es „fließt aus der praktisch notwendigen Bedingung der

Angemessenheit der Dauer zur Vollständigkeit der Erfüllung des moralischen
Gesetzes" (A 238).

25 Vgl. A. 225f.



Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus 775

stehende Vorstellung von Gott als „ Welturheber" Partei.26 Damit verflochten

wird eine Erklärung und Begründung geliefert, die mit dem Verhältnis

von Heiligkeit (Sittlichkeit) und Glückseligkeit im höchsten Gut zu tun
hat. Im Blick auf den allgemein akzeptierten moralischen Befund, dass aus

dem sittlichen Handeln Glückseligkeit (Lohn und nicht Strafe) folgen sollte,

dieser Zusammenhang aber weder naturgesetzlich besteht noch durch
menschliche Tätigkeit bewirkt werden kann, wird Gott in der Bedeutung
einer richtenden Instanz begriffen und als daseiend postuliert. Gott als

Ursache des höchsten Gutes wird damit noch als besondere Ursache postuliert,

nämlich als „Grund dieses Zusammenhangs" im höchsten Gut.27

Dass die Postulatenlehre ein bedeutsamer, ja, im Grunde unentbehrlicher

Pfeiler von Kants Moralgebäude darstellt, ist nicht zu bezweifeln.
Ohne das Postulat des höchsten Gutes und die mitpostulierten drei Ideen
hätte der Begriff des Sittengesetzes zwar eine ausreichende Begründungsbasis,

bliebe aber ohne den nötigen Motivationszusammenhang und die

nötige Realisierungsdimension. Doch ist es Kant gelungen, die
Argumentationsschritte in der Erörterung der jeweiligen Postulate überzeugend
darzulegen? Wird aus seinen Ausführungen einsichtig, dass es neben dem
Postulat des höchsten Gutes überhaupt noch weiterer Postulate bedarf? Fraglich

ist zudem, ob Kant mit dem Verhältnis von Sittengesetz und Postula-

ten nicht eine fatale Verknüpfung bewerkstelligt hat. Der Einwand, mit
dem Gottespostulat werde der Lohn-Strafe-Mechanismus, der durch das am

Sittengesetz festgemachte Verständnis eines reinvernünftigen sittlichen
Handelns eliminiert worden sei, wiederum eingeführt, beschäftigt die Kant-

Interpreten stets von neuem. Und auch der wesentlich auf Hegel
zurückgehende Vorwurf, mit den Postulaten habe Kant zwar ein begrüßenswertes
Gegengewicht zum Formalismus und Subjektivismus des Sittengesetzes
bereitgestellt, dieses aber nicht konsequent zur Geltung gebracht,28 steht

immer wieder zur Diskussion.
Im Zusammenhang dieser Bestimmungen und Fragen zu Kants

Postulatenlehre sei auf die Darstellung dieses Lehrstücks innerhalb des kürzlich
erschienenen Werks Kants „Kritik der praktischen Vernunft" von Giovanni

26 Vgl. Kritik der reinen Vernunft, A 63If., B 659f.
27 Vgl. Kritik der praktischen Vernunft, A 225.
28 Für Hegel kommt dieser Vorwurf letztlich einer Uberwindung der Kantischen

Postulatenlehre gleich. Das in Form eines Postulates geltend gemachte
Gegengewicht zum ethischen Formalismus und Subjektivismus ist nicht ausreichend und
damit selber noch Zeichen der formalistischen und subjektivistischen Denkweise.



776 Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus

B. SALA aufmerksam gemacht.29 In diesem durchgehenden, auf
werkgeschichtliche und systematische Fragen ausgerichteten sowie durch
philosophiehistorische Exkurse ergänzten Kommentar zu Kants zweiter Kritik30
wird in ausgedehntem Rahmen auf Voraussetzungen, Ziele, Argumente und
Probleme der Kantischen Postulatenlehre eingegangen. Die Kommentierung

der einschlägigen Abschnitte ist übersichtlich und informativ, das in
der Einleitung versprochene Bestreben, über die entwicklungsgeschichtlich
bedingten „Unebenheiten" des Kantischen Texts nicht hinwegzugehen, keine

„harmonisierende Lektüre" zu betreiben (12), durchweg spürbar.
Unverkennbar ist allerdings auch, dass der Autor einer Sicht zuneigt, die nicht
wenig mit dem genannten Hegeischen Vorwurf gemein hat. Sala deutet
Kants Postulatenlehre unter dem Stichwort einer „verspäteten
Wiedergewinnung" des höchsten Gutes (225f.). Er geht davon aus, dass Kant innerhalb

der „Analytik" der Kritik der praktischen Vernunft einen auf den

Begriff des Sittengesetzes fokussierten formalistischen und autonomistischen
Ethikansatz entwickelt, mit dem im Rahmen der „Dialektik" eingeführten
Begriff des höchsten Gutes sodann zu einer „Uberwindung des Formalismus"

veranlasst wird. Diese Überwindung kann freilich, da sie nicht von
Anfang an greift, „nur halbherzig" sein. Die „Überwindung von Formalismus

und Autonomie" vollzieht sich deshalb durch die Postulatenlehre
hindurch „in einer Pendelbewegung von Bejahung und Verneinung". Sie

kommt „zu keiner endgültigen Position".
Für die Behauptung, dass in Kants Postulatenlehre eine schwebende,

unentschiedene Gedankenführung vorherrscht, unterbreitet der Autor im
Folgenden einige gewichtige Indizien. Das Postulat der Unsterblichkeit der
Seele, das er in der Version des Heiligkeitsbegriffs betrachtet und unter Beizug

der kleinen Kantischen Schrift Vom Ende aller Dinge auslegt (273-282),

zeugt seiner Ansicht nach von einem Schwanken zwischen zwei Vorstellungen

der Unendlichkeit (unendlicher Progress in der Zeit, ewiger Zustand
über der Zeit), zwischen Diesseits- und Jenseitseschatologie sowie zwischen

Annäherung an das Ziel der Heiligkeit und Besitz derselben. Zu allem
Überfluss, so Sala weiter, wird Kant beim Unsterblichkeitspostulat ebenfalls

seinem Primat der Sittlichkeit vor der Glückseligkeit untreu. Denn der

„wahre Grund" dafür, dass Kant das Postulat der Unsterblichkeit der Seele

29 SALA, Giovanni B.: Kants „Kritik der praktischen Vernunft". Ein Kommentar.
Darmstadt: WBG 2004. 379 S.

30 Sala stellt sich mit seinem Werk in die Reihe von Lewis White Becks A
Commentary on Kant's Critique of Practical Reason (Chicago 1960). Man fragt sich

allerdings, weshalb sein Werk auch denselben Titel hat wie die von Karl-Heinz
Iking besorgte deutsche Fassung (München 1974) des Beck'-schen Kommentars.



Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus 777

zur Bedingung des höchsten Gutes macht, hängt Sala zufolge nicht mit der

ausdrücklichen Erklärung zusammen, der zufolge die Heiligkeit die

Vorstellung einer Annäherung an dieselbe voraussetzt. Kant muss hier
vielmehr eine starke Form von „Glückseligkeit" geltend machen, eine
Glückseligkeit, die dem „unbedingten Charakter der moralischen Verpflichtung"
ebenbürtig ist (274f.). Ohne die Voraussetzung dieser Form von
Glückseligkeit, so die angeblich heimliche Überlegung Kants, wäre unbedingte
Verpflichtung im Falle des Sittengesetzes und der Heiligkeit unmöglich.

Bei der Wiedergabe und Interpretation des Gottespostulats (282-308),
das Sala als „moralischen Gottesbeweis" bezeichnet,31 werden die
unterschiedlichen Gottesvorstellungen, die man in den Kantischen Texten finden
kann, zusammengetragen - Gott als Urheber und Imperator des Sittengesetzes,

Gott als Urheber und Richter des höchsten Gutes, Gott als Schöpfer,
Erhalter und Richter der moralischen Welt - und als Ausdruck eines

konfliktvollen Verhältnisses von menschlicher Autonomie im Sittengesetz
einerseits und göttlicher Urheberschaft des Sittengesetzes andererseits

diagnostiziert. Nach Meinung des Autors ist dieses Verhältnis, in welchem die
menschliche Autonomie im Sittengesetz zugleich garantiert und durch eine

höhere Gewalt beschränkt wird, auch dann nicht in ein besseres Licht zu
rücken, wenn man die Vorstellung von menschlicher Autonomie im Sittengesetz

einzig und allein mit der Auffassung des im höchsten Gut platzierten
Richtergottes kombiniert. Denn der Richtergott impliziert den göttlichen
Urheber und Imperator des Sittengesetzes. Es ist nicht möglich, „von Gott
zu erwarten, dass er einem Gesetz zu seinem Ziel verhilft, das er gar nicht
erlassen hat und das uns angeblich ohne ihn in die Pflicht nimmt." (285)

Im Blick auf Kants Abschnitte zu den Postulaten allgemein und zur
Möglichkeit der Erweiterung der theoretischen Vernunft in praktischer
Absicht kommt der Autor auf eine grundsätzliche epistemische
„Zweideutigkeit" im Postulatbegriff zu sprechen (308-328). Dieser Begriff zeichnet

sich durch sich widersprechende Behauptungen oder Bestandteile aus:

„Dass wir um die postulierten Objekte nicht wissen (es ist kein Objekt der

„theoretischen" Vernunft), zugleich aber, dass die betreffenden Begriffe
wahr und damit ihre Objekte wirklich sind. Je nachdem ob der erste oder
zweite Bestandteil des Postulats in den Vordergrund rückt, muss man von
einem fiktiven Charakter oder aber vom Wahrheitscharakter der postula-
torischen Metaphysik Kants sprechen." (313f.) Wird dieser Widerspruch
zugunsten des fiktiven Charakters aufgelöst, wird man bei den Postulaten

31 Meiner Ansicht nach trägt Kant mit dem Gottespostulat moralische
Argumente für das Dasein Gottes vor, aber nicht Beweise.



778 Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus

kaum mehr sinnvoll von Wahrheit oder objektiver Realität sprechen können.

Wird er zugunsten des Wahrheitscharakters aufgelöst, sind die Postulate

in der Sache nicht ausreichend von der eigentlichen, theoretischen
Erkenntnis abzuheben. Im diesem Falle kann Kant, so Salas Pointe, der
Sache nach nicht umhin, auf die „herkömmliche Analogie-Lehre" zu rekurrieren

und eine „analoge" theoretische Erkenntnis in Vorschlag zu bringen
(315f.). Es scheint somit, dass Kant, entgegen seinen Absichten, die theoretische

Vernunft nicht nur in praktischer, sondern auch in einer theoretischen

Absicht erweitert.
Meines Erachtens ist Salas Feststellung, dass Kants Postulatenlehre sich

durch ein Spannungsverhältnis von Sittengesetz und höchstem Gut
auszeichnet, zutreffend. Aber bestehen dadurch die diagnostizierten Gebrechen

wirklich? Ist das besagte Spannungsverhältnis in der Tat als

unentschiedener Konflikt oder inkonsistenter Zustand zu interpretieren?
Im Unterschied zu Sala sehe ich bei Kants Postulat der Unsterblichkeit

der Seele keine, auch keine implizite, Ausrichtung auf den Glückseligkeitsbegriff

und somit kein Abrücken vom Primat der Sittlichkeit vor der

Glückseligkeit. Was auffällt, ist, dass Kant alles in allem eine sehr technische

und nüchterne Deutung des Gedankens der unsterblichen Seele

vorlegt. Der bei diesem Gedanken übliche Bezug zu Gefühlen der Furcht und

Hoffnung, zu Bedürfnissen des Trostes oder der Erlösung wird vermieden.
Die Quintessenz des Kantischen Unsterblichkeitsgedankens ist zudem nicht
die Vorstellung eines wie auch immer zu verstehenden Endzustands,
sondern jene eines kontinuierlich fortschreitenden Bewusstseins einer moralischen

Person. Wenn es bei diesem Postulat ein unexpliziertes Motiv gibt,
dann ist dies deshalb der Versuch Kants, auf dem Weg der praktischen
Vernunft die im Bereich der theoretischen Vernunft nicht auszuweisende, für
die Darlegung des eigenen Begriffs der transzendentalen Einheit der
Apperzeption aber erforderliche These einer einheitlichen, durch die Zeit
hindurch bestehenden, subsistierenden Person zu untermauern.32 Über Kants
technische Deutung des Gedankens der Unsterblichkeit der Seele kann man
sich natürlich empören, aber man kann nicht vorwerfen, dass sie eine heimliche

Gegendeutungen enthält und dadurch widersprüchlich wird.
Was das Gottespostulat betrifft, sind Salas Bedenken gegenüber einem

Richtergott, der nicht gleichzeitig Urheber des Sittengesetzes ist, sicherlich
berechtigt. Nicht einsichtig ist aber, weshalb hier ein unlösbarer Konflikt
zwischen menschlicher Autonomie und Macht Gottes, zwischen Verpflich-

32 Zu diesem Motiv siehe Vf.: Apperzeption und Erfahrung. Kants transzendentale

Deduktion im Spannungsfeld der frühen Rezeption und Kritik. Basel 2006, 84ff.



Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus 779

tung gegenüber dem Sittengesetz (der eigenen Vernunft) und gegenüber
Gott entstehen soll. Wenn Gott als Urheber des Sittengesetzes ein dieses

Gesetz bejahendes, in dessen Sinn agierendes höchstes Wesen und kein

Willkürgott ist, werden die Autonomie des Menschen im Sittengesetz und
die Verpflichtung des Menschen gegenüber diesem Gesetz nicht beeinträchtigt.

Unterlegt man die stoizistisch-pantheistische Auffassung eines einheitlichen

- göttlichen und menschlichen - Weltgesetzes, könnte man sogar
davon sprechen, dass der Mensch in seiner Autonomie und Verpflichtung, die

mit dem Sittengesetz impliziert ist, durch Gott bestätigt und bestärkt wird.
Kant ging natürlich nicht so weit. Er wehrte sich gegen eine plane
Gleichsetzung des Sittengesetzes mit Gott wie auch gegen die Vergöttlichung
menschlicher Autonomie. Aber er ging doch von einem Gott aus, der hinter

den moralischen Standards, zu denen der Mensch als intelligibles Wesen
sich zu erheben vermag, nicht zurückbleibt.

In der Frage der Erweiterung, welche die theoretische Vernunft durch
die Postulate erfährt, macht Sala meines Erachtens zurecht auf eine Kantische

Zwischenlage aufmerksam. Die drei Ideen sind dadurch, dass sie in
„praktischer Absicht" erweitert werden, nicht so zu verstehen, dass sie sich
demnach in praktische Ideen verwandeln. Sie sind und bleiben theoretischspekulative

Ideen; und dies erscheint gerade auch dadurch gerechtfertigt,
dass sie, im Unterschied zur Idee des höchsten Gutes, nicht Ideen sind, die

realisiert werden sollen, sondern Ideen, die, als Voraussetzungen des höchsten

Gutes, gegeben sein sollen. Auf der anderen Seite ist damit aber auch

klar, dass die Erweiterung der drei Ideen als theoretisch-spekulativer Ideen
insofern nicht auf theoretischem Terrain liegt, als diese Ideen gegeben sein
sollen und nicht gegeben sind. Und vorausgesetzt bleibt dabei, dass die Er-

wieterung, soweit sie auf theoretischem Terrain vor sich geht, sich auf
dasjenige Resultat bezieht, das Kant beim Vergleich von Ideen und Kategorien
erreicht hat: Im Bereich der Ideen ist zwar keine gegenstandsadäquate,
jedoch, wenn man von der regulativen Funktion der Ideen ausgeht, eine in
partieller Weise gegenstandsbezogene Erkenntnis möglich. Aus dieser Sicht
ist die Feststellung Salas, dass Kant bei den drei Postulaten auf eine Art
analoger Erkenntnis rekurriert, sicherlich nicht von der Hand zu weisen. Kann
man daraus aber, wie dies bei Sala geschieht, Kant ein inkonsequentes
Vorgehen vorwerfen? Ausgehend vom Problemstand der Ideenlehre aus der

Kritik der reinen Vernunft drängt sich die Ansicht auf, dass Kant keine
zusätzliche Erweiterung der theoretischen Vernunft in theoretischer
Absicht vornimmt, dass er nun, in der Kritik der praktischen Vernunft,
vielmehr an die dortige theoretische Erweiterung anschließt und lediglich eine



780 Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus

auf den Sollensaspekt der theoretisch-spekulativen Ideen konzentrierte
Erweiterung in praktischer Absicht im Visier hat.

Natürlich bleibt auch dieses Resultat im Detail nicht ohne Probleme.
Man kann daran zweifeln, dass Kants Versuch, die theoretisch-spekulativen
Ideen im Bereich der theoretischen Vernunft in Form einer transzendentalen

Deduktion zu begründen, gelungen ist. Und falls er gelungen ist, ist

zu fragen, ob Kant nicht theoretische und praktische Ideen zu vermischen

beginnt, wenn er behauptet, die drei Ideen, als theoretisch-spekulative
Ideen, könnten nun, unter einem praktischen Gebrauch stehend, immanent
und konstitutiv werden. In ihren Grundzügen aber ist Kants Vorgehensweise

einleuchtend und konsequent. Er möchte Ideen als daseinsollend

postulieren, was nur möglich ist, wenn diese im theoretischen Bereich nicht
ohne jedes Fundament sind, wenn mit anderen Worten das, was vorhanden
sein soll, auch vorhanden sein kann. Es ging Kant somit nicht darum, wie
Sala offenkundig unterstellt, durch das praktische Postulieren von Ideen

eine analoge Erkenntnis dieser Ideen vermeiden zu können. Kant meinte

umgekehrt, dass Ideen nur dann postuliert werden können, wenn sie über
den - in ihrem Rahmen möglichen - Erkenntnisbezug verfügen.
(Fortsetzung folgt)



Johannes Hoff

Ethik zwischen Begründungsforderung und Paradoxalisierung. Zu einem
anstehenden philosophisch-theologischen Neuansatz

Die Koordinaten zur Erörterung der Grundlagen ethischen Denkens und
Handelns haben sich in den beiden vergangenen Jahrzehnten beträchtlich
verschoben. Im Brennpunkt dieser Verschiebung steht die von Emmanuel
Lévinas angestoßene Kontroverse um den Rang der Ethik als „erster
Philosophie". Die Brisanz dieser Diskussion erschließt sich über drei Problemzugänge:

1. Die Wendung zu einer Ethik des Denkens, die sich unter kritischer
Fortschreibung der heideggerschen Destruktion abendländischer Metaphysik

von der klassischen Konzeption normativer Ethik (im Sinne einer
philosophischen Regionaldisziplin) verabschiedet.1

2. Die Diskussion um die Reichweite argumentativer Begründungsdiskurse

angesichts des nicht-aufgehenden (anarchischen) Restes an Singularität,

der die Unvertretbarkeit ethischer Verantwortung dem Zugriff inter-
subjektiv-universalisierbarer Regelsysteme entzieht.2

3. Die Problematik des „blinden Flecks der Moral" (Bernhard Walden-

fels)3 im Gefolge der Beobachtung, dass die „moralische Leitdifferenz gut/
schlecht" (Luhmann) nicht ihrerseits „gut" sein kann.

Sascha BISCHOFS kurz nach dem Tode Jacques Derridas im Jahr 2004
publizierte Dissertation Gerechtigkeit - Verantwortung - Gastfreundschaft. Ethik-
Ansätze nach Jacques Derrida4 kann als eine erste Bestandsaufnahme dieser

Diskussion gelesen werden. In den Spuren der kantianisierenden Derridare-

1 Vgl. hierzu: CRITCHLEY, Simon: The ethics ofdeconstruction. Derrida and Lévinas.

Oxford: Blackwell 1993; sowie über Levinas und Critchley hinausgehend:
DERRIDA, J.: Remarks on Deconstruction and Pragmatism. In: CRITCHLEY / DERRIDA et
al. (Hgg.): Deconstruction and Pragmatism. London/New York: Routledge 1996, 77ff.

2 Vgl. hierzu HONNETH, Axel: Das Andere der Gerechtigkeit. Habermas und die
ethische Herausforderung der Postmoderne. In: DZPh 24 (1994) 195-220, dessen

harmonisierende Lesart allerdings die fundamentalethischen Implikationen dieses

nicht-aufgehenden Restes unterschätzt.
3 WALDENFELS, Bernhard: Der blinde Fleck der Moral. In: DerS.: Deutsch-französische

Gedankengänge. Frankfurt/M. 1995, 409-423.
4 Studien zur theologischen Ethik 106. Freiburg/Schweiz: Academic Press 2004,

508 S. (Seitenangaben im fortlaufenden Text beziehen sich auf diese Arbeit).



782 Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus

zeption Jean-Luc Nancys5 unternimmt sie den Versuch, die ethische

Begründungsfrage neu aufzurollen. Die Grundthese der Arbeit ist dabei ebenso

originell, wie leicht zu verstehen (vgl. 44-53): Ernst Tugendhat hat seit den

frühen 80er-Jahren in wiederholten Anläufen versucht, die Grundlagen der
Ethik zu eruieren, und ist dabei eingestandenermaßen immer wieder
gescheitert. Was er dabei übersah: dass das Scheitern für die Begründung
ethischer Urteile konstitutiv ist. So gelangt man von der (nach Tugendhat)
gescheiterten analytischen Philosophie zur derridaschen Dekonstruktion.

Bereits in seinen Vorlesungen über Ethik (1993) konstatiert Tugendhat,
die Unterscheidung zwischen moralischen und unmoralischen Handlungen
lasse sich nicht unter Berufung auf eine „Vernunft-Fettgedruckt"6 rechtfertigen,

die die Prädikate „rational" und „irrational" begründungsverstärkend
mit der moralischen Leitdifferenz („gut/schlecht") kurzschließt. Sensibel

für den „blinden Fleck der Moral", lehnt er „jeden Vernunftdespotismus
und jede Selbstgewissheit des guten Gewissens ab" (52). Die damit
vorgezeichnete Skepsis gegenüber den transzendentalen Illusionen reflexiver
„Letztbegründungsstrategien" verbindet ihn ebenso mit Derrida, wie die

wiederkehrende Reflexion auf die ^strukturelle Möglichkeit' einer
Instrumentalisierung der Moral durch Trittbrettfahrer" (52). Die Moral ist für
Tugendhat kein Feld des Ausschlusses, dessen Grenzen durch rationale
Exkommunikationsverfahren gesichert werden können, wenngleich er - anders

als Derrida - an der Fiktion einer emphatisch verstandenen, von vorrationalen

Autoritätsstrukturen freien Autonomie festzuhalten versucht (vgl. 53).
Bischof folgt den Spuren Derridas dort, wo sie über Tugendhat

hinausweisen. Die folgenreichste Akzentverschiebung lässt sich dabei an Derridas
früher Replik auf Nancy ablesen: Er verstehe das kantische „Du sollst, also

kannst du auch" zunehmend als ein „Du sollst, also kannst Du nicht, was
auch immer du tust."7 Für Derrida ist das Scheitern ethischer Begründungsund

(Selbst-)Rechtfertigungsstrategien nicht nur konstitutiv: Die Unmöglichkeit

einer Selbstvergewisserung („ich kann") muss in jeder ethischen

Einzelentscheidung mitverantwortet werden. „Bei jeder Normbegründung
[steht] das ganze Moralsystem in Frage" (49) - keine Ethikkommission
entlastet mich von der unableitbaren Verantwortung, in jedem Augenblick
für das Ganze moralischer Rechtfertigungsversuche selbst einzustehen.

5 So bereits: NANCY, Jean-Luc: La voix libre de l'homme. In: LACOU-LABARTHE,
P. / NANCY, J.-L. (Hgg.): Les fins de l'homme. A partir du travail de Jacques Derrida,
colloque de Cerisy, 23 juillet- 2 août 1980. Paris: Galilée 1981, 163-184.

6 TUGENDHAT, E.: Vorlesungen über Ethik. Frankfurt/M.: Suhrkamp 1993, 45.
7 In: NANCY: La voix libre de l'homme, 183; vgl. BISCHOF, 43.



Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus 783

Die Logik der Deregionalisierung und die Problematik des Singulären

Damit zeichnen sich bereits zwei Leitmotive der oben skizzierten
Verschiebung ab. An die Dekonstruktion der Regionalisierung ethischen Denkens

(1) heften sich die Motive des Singulären und Idiomatischen (2), die

sich bei Derrida mit dem Motiv des „Geheimnisses" assoziieren. Weil die

Unvertretbarkeit einer moralischen Entscheidung nur gewahrt bleibt,
wenn sie nicht aus einer Regel abgeleitet oder an den Konsens einer

„Verantwortungsgemeinschaft" delegiert werden kann, impliziert sie notwendig
ein Moment der Grenzüberschreitung. Erst an der Grenze des Teil- und
Mitteilbaren erweist sich meine Verantwortung als unteilbar und singular.
Der späte Derrida hat diesen grenzwertigen Zug in den Spuren
Kierkegaards am Beispiel des Isaakopfers exemplifiziert8 - der aporetischen Logik

einer Erfahrung, die „zu den alltäglichsten unserer (moralischen)
Erfahrungen" (476, vgl. 345-353) gehört. Orientiert man sich an diesem Exem-

pel, so gibt es keine Verantwortung ohne die Bereitschaft zur Regelverletzung

(Abraham war bereit, vor der Welt zum Mörder zu werden) und
ohne die Bereitschaft, sich dem Postulat des „vernünftigen" Konsenses zu
entziehen (schweigend schreitet Abraham zum Operaltar). Das einsam auf
sich selbst zurückgeworfene Ich kann sich im Augenblick der verantwortlichen

Entscheidung nur auf das paradoxe Erbe einer Gedächtniskultur
stützen, die in den Spuren Abrahams daran erinnert, dass das durch keinen

denkmöglichen Konsens ratifizierbare („Du sollst, also kannst Du nicht...")
jederzeit möglich ist.

Zu den systematisch dichtesten Partien der Monographie Bischofs zählen

die wiederkehrenden Paraphrasen zur Auseinandersetzung Derridas mit
der Sprechakttheorie John Austins. Schon bei Austin sind konventionelle
Sprachhandlungen, die sich auf Zeremonien oder Riten wie das

Eheversprechen beziehen, in besonderer Weise dem Scheitern ausgesetzt. Derridas

Radikalisierung der austinschen Problemstellung folgt den Spuren dieser

Fragilität. Der Erfolg jeder Sprachhandlung wird durch parasitäre Doppelgänger

gefährdet: anormale, betrügerische, gedankenlos-mechanische oder

parodistische Sprechakte, die vom „Original" zuweilen kaum zu unterscheiden

sind. Für Derrida haben diese grenzüberschreitenden Doubletten nicht

nur den Charakter eines „Ent-eignisses", das den Sprechakt seiner „eigentlichen"

Bestimmung entfremdet. Der erfolgreiche Sprechakt hat den Charakter

eines Ereignisses, das sich überhaupt nur unter der Bedingung der Mög-

8 Vgl. DERRIDA, J.: Den Tod geben. In: HAVERKAMP, Anselm (Hg.): Gewalt und

Gerechtigkeit. Derrida - Benjamin. Frankfurt/M.: Suhrkamp 1994, 331-445.



784 Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus

lichkeit derartiger Ent-eignisse ereignen kann (vgl. 134-155) - auch hier dürfen

Grenzüberschreitungen nicht ausgeschlossen werden.
Der austinsche Begriff der „Intention" scheint diesem Paradox

auszuweichen, indem er einen Bereich metaphysischer Eigentlichkeit aus dem
Feld kontingenter Ent- und Ereignishaftigkeit ausspart. Insbesondere John
Searle hat diese Not in eine Tugend zu verkehren versucht, indem er die

Sprechakttheorie einer szientistischen Variante der „Vernunft-Fettgedruckt"
unterstellte:9 Seine idealisierende Theorie setzt voraus, dass das sprechende

Subjekt „normalerweise" eine „aufrichtige Intention" verfolgt und seinen

Adressaten nicht täuschen möchte. Am Modell der Naturwissenschaften

orientiert, unterscheidet sie zwischen „ernsthaften" (regelgerechten) und
„unernsthaften" (von der Regel abweichenden) Sprachhandlungen wie man
zwischen deskriptiv objektivierbaren Standardfällen und Normabweichungen

unterscheidet. Derrida legt seinen Finger auf diesen Punkt: Er erinnert
daran, dass die semantische Opposition „ernsthaft vs. unernsthaft" normativ
gehaltvoll ist. Sie kann nicht nüchtern „festgestellt", sondern günstigstenfalls
eingefordert, versprochen und beglaubigt werden (vgl. 139f., 146-152). Die
searlesche Idealisierung erweist sich damit als unterkomplex: Seine

Klassifizierung von Sprechakten beruht bereits auf einem Versprechen, setzt also

bereits einen (normative gehaltvollen) Sprechakt voraus. Und dieser Zirkel
erweist sich in dem Maße als problematisch, wie seine ethischen
Implikationen unreflektiert bleiben. Es ist nicht einzusehen, warum
Normabweichungen und Regelverletzungen „einvernehmlich" aus der Reflexion auf
das „Eigentliche" ausgeschlossen werden sollten. Mehr noch: Wie Derridas

transzendentalsemiologischen Analysen zeigen, ist die (oben am Beispiel
Abrahams exemplifizierte) Möglichkeit von Regelverletzungen sogar als eine

Bedingung der Möglichkeit verantwortlichen Sprechens zu betrachten. Die
searlesche Unterscheidung zwischen „ernsthaften" und „unernsthaften"
Sprechakten scheitert folglich spätestens dann, wenn man die ethische

Dimension von Sprechakten „ernst zu nehmen" beginnt.
Um ein „ernsthaftes" Versprechen zu performieren, genügt es nicht,

nachzureden, was andere sagen. Man muss sich das anvisierte Sprachgeschehen

auf unvertretbare Weise „zueigen" machen. Das aber ist nur möglich,

wenn die Differenz zwischen einem „ernsthaften" und einem
„unernsthaften" Versprechen nicht intersubjektiv gesichert werden kann.
Bischof verzichtet darauf, die praktisch-ethischen Implikationen dieser trans-

9 Grundlegend zum Folgenden: SEARLE, John R.: Reiterating the Differences: A
Reply to Derrida. In: Glyph 1 (1977) 198-209; sowie: DERRIDA, J.: Limited Inc.
Übers, v. W. Rappl u. D. Travner. Wien: Passagen 2001.



Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus 785

zendentalsemiologischen Einsicht auszubuchstabieren, doch es ist unschwer

zu erkennen, dass sie weitreichende moralische und möglicherweise sogar
kirchenrechtliche Implikationen hat (etwa im Bereich des Eherechts). Weil
der Kontext, in dem sich die Scheidung zwischen „ernsthaften" und
„unernsthaften" Sprechakten ereignen kann, immer wieder neu erfunden oder

wiedergefunden werden muss, kann und darf der „erfolgreiche" Sprechakt
nicht wie ein „einvernehmlich" konstatierbares Datum behandelt werden.

Jeder Sprachakt steht unter dem Vorbehalt eines „vielleicht" - der dezidiert
anti-relativistischen derridaschen Markierung für das Phänomen der
Geschichtlichkeit (vgl. 415f.). Aus diesem Grund handelt man, wie Bischof
rekapituliert, „verantwortlicher, wenn man, anders als jene .Unverantwort¬
lichen', für welche immer schon alles klar ist, in Anerkennung einer

gewissen ,Schwäche' oder Gewaltlosigkeit, sorgsam verstehend einen Kontext

zu ,fixieren' trachtet" (150).

Wer z.B. verspricht, die Wahrheit und nichts als die Wahrheit zu sagen,
kann und darf sich nicht sicher sein, in eben diesem Augenblick doch einer
UnWahrhaftigkeit nachzugeben. Das „Gesetz" (Kant/Kafka)10 ist
unverträglich mit jeder Form von Selbstgewissheit. Aber auch das Umgekehrte
gilt: keine Unwahrhaftigkeit ohne die Möglichkeit von Wahrheit. „Wenn
man lügt sagt man etwas anderes als man denkt und verspricht gleichzeitig
die Wahrheit zu sagen. Jeder Lügner kann im nachhinein sagen, er habe

nicht lügen wollen und man kann dies durch nichts nachprüfen, denn es

gibt keine ursprüngliche Intuition darüber, was sich im Kopf eines
Anderen abspielt" (224). Wie Bischof zeigt, kommt Derrida wiederholt auf diesen

prekären Punkt zurück - nicht zuletzt, indem er seine Implikationen
für das kantische Verbot der Lüge erläutert. Wenn der kantische
Rigorismus die Pervertierung der Wahrheit zu unterbinden versucht, zerstört er
„nicht nur das Recht zu lügen, sondern zugleich jedes Recht, für sich zu
behalten, zu verheimlichen und dadurch der totalen Transparenz Widerstand

zu leisten [...], jedes Recht auf ein forum internum, auf eine der
öffentlichen Phänomenalität entzogenen Innerlichkeit" (435). Der Ruf zur
Verantwortung kann sich nur ereignen, wo es Individuen gibt, die wie
Abraham „etwas zu verbergen haben". Und das schließt das Risiko der
Perversion ein: „Ohne die Pervertierbarkeit [...] kein Versprechen und keine
Gutheit" (224; vgl. auch 412-414). Die konstitutiven Unschärfen ethischer

Sprachhandlungen konterkarieren die abendländische Metaphysik der

Transparenz und erinnern daran, dass die beispielgebenden Zeugen des Ge-

Hierzu: DERRIDA, J.: Préjuges. Vor dem Gesetz. Ubers, von D. Otto u. A.
Witte. Wien: Passagen 1991.



786 Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus

setzes immer diejenigen sind, „die in gewissen Situationen das Gesetz nicht
achten, die zuweilen zwischen dem Gesetz und dem Gewissen hin und her

gerissen sind" (209).

Die Rede von Wahrheit bekommt vor diesem Hintergrund einen per-
formativen Zug: Mangels letzter Sicherheiten bleibt sie darauf verwiesen,
an einen Akt des Glaubens (act offaith) zu appellieren (vgl. 225, 340f.). Im
Falle der Wissenschaften verdankt sich dieser Akt dem Vertrauen auf
Autoritäten, die dem nach gesicherten „Fakten" oder „Einsichten" forschenden

Denken Aufschub gewähren, indem sie - einer GmbH (Limited Inc.)
vergleichbar - für ein Depositum von Satzwahrheiten vorbehaltlich
Haftung übernehmen. Ihre Wahrheit beginnt nicht dort, wo man nüchtern
„feststellt", sondern dort, wo man vertraut auf das, was man nicht sieht: das

Kommende unter Einschluss des Fremden, Unbekannten, Verborgenen.
Wie Bischof im Rahmen akribischer Textparaphrasen zeigt, hat Derrida
nicht nur die wissenschaftstheoretischen, sondern auch die glaubenswissenschaftlichen

Implikationen dieses konstitutiven Aufschubs im Blick. Seine

Analytik des Versprechens sensibilisiert für die unverrechenbare Logik des

Messianischen. Weil nicht einmal die Natur ein für alle Mal „festgestellt"
werden kann, haben selbst konstative Sprechakte den performativen
Charakter eines Versprechens, oder genauer, einer doppelten Bejahung: „Ja, ich
habe das gesehen und bestätigt", und „Ja, ich verspreche, es wieder zu
bestätigen". Das Versprechen ist auf Verdopplung angelegt: „Versprechen der

Erinnerung und Erinnerung des Versprechens" (236). Die (bei Derrida
strikt a-theologisch konzipierte, vgl. 223) Dimension des Messianischen

kommt dabei zum Zuge, weil die Bedingungen, unter denen ein
Versprechen wiederholt und bekräftig werden kann, apriori nicht antizipiert
werden können. Auch hier gilt: Nur wenn die Möglichkeit einer
wiederholenden Bekräftigung nicht gesichert ist, kann das Ereignis des

Versprechens erinnert und bekräftigend wiederholt werden. Nur wenn jederzeit

etwas Unvorhersehbares und Fremdes „ankommen" kann, ist es möglich,

sich eine bindende Zusage dauerhaft „zueigen" zu machen. Bischof
sieht in diesem messianischen Alteritätspostulat die transzendentalsemio-

logische Wurzel der derridaschen „Ethik der Gastfreundschaft" (vgl. 385—

429 sowie Teil III).

Vom „blinden Fleck der Moral"zum Postulat der Gewaltökonomie

Bemerkenswert mit Blick auf das dritte Leitmotiv (3) des eingangs skizzierten

Umbruchs sind Bischofs Paraphrasen zum Begriff der „Gewaltökonomie"

im zweiten Teil seiner Monographie, der sich Derridas Auseinandersetzung

mit Lévinas widmet (vgl. 309-311, 354-429). So wenig für Derrida



Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus 787

Verantwortung mit der „Heuchelei des guten Gewissens" (315) vereinbar

ist, so wenig ist sie vereinbar mit der Fiktion einer ungebrochenen Ge-

waltlosigkeit gegenüber dem „Antlitz des Anderen" (Lévinas). Der Andere
kann sich mir niemals unvermittelt offenbaren. Weil ich ihm nur begegnen

kann, indem ich mir seine Fremdheit „zueigen" mache, ist er immer schon
der Gewalt des „Ego" ausgesetzt, das dazu tendiert, seine Andersheit auf
eine (narzisstische) Modifikation seines Selbstseins zu reduzieren. Vor dem

Hintergrund dieser „transzendentalen Gewalt" verwandelt sich die Ethik in
eine Form von Gewaltökonomie. Man muss mit der Gewalt „haushalten".
Wäre die totale Gewaltlosigkeit doch gleichbedeutend mit dem Verzicht,
sich mit der Fremdheit des Anderen vertraut zu machen: Unvermögend,
dem Anderen zu begegnen und von seiner Andersheit Zeugnis zu geben,
fiele sie mit dem „totalen Krieg" zusammen, der jede Spur seiner Andersheit

auslöscht. Über Waldenfels hinausgehend wird der „blinde Fleck"
ethischen Handelns vor diesem Hintergrund selbst zu einem ethischen
Problem: Die Unmöglichkeit einer „sauberen" Ethik muss im Rahmen einer
Gewaltökonomie verantwortet werden, die ihre konstitutive Gewaltsamkeit

reflexiv problematisiert, mit der unverrechenbaren Andersheit des

Anderen „rechnet" und sich von Fall zu Fall für die „geringst mögliche
Gewalt" entscheidet.

Bischofs Bestandsaufnahme der derridaschen Ethik glänzt - von den

knappen Passagen über Tugendhat abgesehen - weniger durch Originalität
als durch ihr Treue zum derridaschen Text und die Strenge, mit der sie den

Leitmotiven einer „Ethik der Gastfreundschaft" auf die Spur zu kommen
versucht. Obwohl er sich methodisch zwischen (gewiss nicht unproblematischen)

Systematisierungsversuchen im Stile von Geoffrey Benningtons
„Derridabase"11 und einer reinen Textparaphrase verortet, überwiegen
dabei eingestandenermaßen die Paraphrasen (vgl. 108-122). Das erleichtert
nicht die Lektüre. Der Text wirkt passagenweise redundant, vermeidet
nicht immer den esoterischen Jargon und lässt den Leser zuweilen von der

Zeit träumen, als Josef Ratzinger eine Habilitationsschrift von 162 Seiten

publizierte. „Die Endlichkeit verpflichtet auch auszuwählen, vorzuziehen
und zu opfern" (204). Leider hat Bischof sich an diese Maxime nicht selbst

gehalten. Die Bedeutung seiner Monographie zur Erschließung einer der

folgenreichsten ethischen Debatten der beiden letzten Jahrzehnte bleibt
davon unberührt. So darf man hoffen, dass sie auch im Kontext der

theologisch-ethischen Diskussion Spuren hinterlassen wird.

11 Derrida/BENNINGTON: Jacques Derrida. Ein Autoportrait von Geoffrey
Bennington undJacques Derrida. Frankfurt/M.: Suhrkamp 1994.



Besprechungen- Comptes rendus

PANZIG, Erik A.: Gelâzenheit und, abegescheidenheit. Eine Einführung in dus

theologische Denken des Meister Eckhart. Leipzig: Evangelische Verlagsanstalt
2005, 298 S., ISBN 3-374-02268-5.

Das vorliegende Werk ist im Sommer 2003 als Dissertation unter dem Titel
„gelâzenheit und abegescheidenheit zur Verwurzelung beider Theoreme im
theologischen Denken Meister Eckharts" von der theologischen Fakultät
der Universität Leipzig gutgeheissen worden. Das Buch umfasst nach einer

aus drei Kapiteln bestehenden Einleitung drei Teile, die ebenfalls alle in
drei Kapitel gegliedert sind. Die drei Teile sind abgerundet durch eine

Textbeilage - Granum sinapsis de divinitate pulcherrima in vulgari -, sieben Thesen

und versehen mit einem Quellen- sowie Literaturverzeichnis und
Personenregister.

Im VORWORT gibt der Autor eine erste Antwort, wie das Denken
Eckharts zu verstehen sei: „als genuin theologisches" (13). - In der EINLEITUNG

präzisiert er einerseits seine Methode; es ist eine „biographisch orientierte
und textgeschichtliche Herangehensweise, die die kontextuelle Entstehung
der einzelnen Schriften Eckharts berücksichtigt" (16), gewählt worden.
Andererseits umreisst er die doppelte Aufgabe seiner Untersuchung: Erstens
soll „die Genese und das Verhältnis von gelâzenheit und abegescheidenheit
auf der Grundlage der Beziehung zwischen den deutschen und den lateinischen

Schriften" (40) erhellt werden, zweitens wird auf den „historischen
und literarischen Ort der jeweils herangezogenen Texte" (ibid.) eingegangen.

Dabei setzt er gleich zu Beginn „im theologischen Denken Eckharts
eine Entwicklung" (ibid.) voraus. Diese sieht er in „Eckharts veränderlicher
Rede von Gott (esse-intelligere)" (41).1

Im ERSTEN TEIL stellt Panzig heraus, dass gelâzenheit eine Wortbildung
Eckharts ist. Lâzen und gelâzen lagen dem Thüringer Meister jedoch vor, da

sie ihren Ursprung in biblischen Texten haben, die der Nachfolge Christi
gewidmet sind. Original ist Eckharts ontologische Erweiterung und Vertie-

1 Dem Autor entgeht leider, dass sich darin keine Änderung im Denken
Eckharts kundtut, sondern dass Eckhart bloß mit einer anderen Ausdrucksweise den

gleichen Sachverhalt zur Sprache bringt, nämlich, dass in Gott keine Differenz von
Sein und Denken besteht. Cf. Quaestio Parisiensis I; Largier II, 548,18: „Et si tu in-
telligere velis vocare esse, placet mihi." Siehe auch IMBACH, Ruedi: Deus est intel-
ligere. Das Verhältnis von Sein und Denken in seiner Bedeutung für das Gottesverständnis

hei Thomas von Aquin und in den Pariser Quaestionen Meister Eckharts.

Freiburg/Schweiz 1974, 204: „Gottes Sein ist Denken, so wie sein Denken Sein ist."



Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus 789

fung des praktisch-ethischen Sinngehalts der biblischen Formulierung der

Nachfolge Christi. Der biblische Tugendbegriff erfährt bei ihm eine

Umwandlung in einen Seinsbegriff (gelâzen sin). Denn Eckhart geht es nicht

nur um einen Verzicht von weltlichem Besitz, sondern um das Loslassen

aller kreatürlicher Bindungen. Eckhart begründet diese seinsethische Forderung

mit seiner ontotheologischen Differenzierung zwischen dem Sein Gottes

und dem kreatürlichen Sein, das für sich betrachtet nichtseiend ist, weil
Gott der Kreatur sein Sein unaufhörlich mitteilt (creatio continua).

Im ZWEITEN TEIL zeigt Panzig auf, dass Eckhart beim Verwenden des

Partizips abegescheiden auf die lateinischen Vorbilder separatus est und ab-

stractus zurückgreift. Beide Termini konnte Eckhart der anaxagoreisch-aris-
totelischen Formel entnehmen.2 Mit abegescheiden drückt Eckhart zum
einen das intellektuelle Freisein vom Kreatürlichen aus, andererseits soll die

aus dem kreatürlichen Freisein resultierende „Gottunmittelbarkeit des

Intellekts" (110-111) fokussiert werden. Als Ertrag stellt Panzig heraus, dass

abegescheidenheit in der deutschen Sprache vor Eckhart nicht belegt ist.
Sowohl abegescheidenheit als auch gelâzenheit sind als „genuine Begriffsbildungen

Eckharts" (111) zu betrachten. Während die Vorbilder für Eckharts

ontologischer Verwendung von lâzen, gelâzen und gelâzenheit aus der
biblischen Nachfolge-Christologie (omnia relinquere, abnegate se ipsum, odire)

stammen, so geht der erkenntnistheoretische Begriff abegescheidenheit aus

dem anaxagoreisch-aristotelischen Intellektbegriff hervor. Im Unterschied

zu lâzen, gelâzen und gelâzenheit enthält der Begriff abegescheiden eine aus

dem Freisein des Kreaturhaften folgende Zuwendung zu Gott. Gelâzenheit

betrachtet Panzig daher als Voraussetzung für abegescheidenheit. Wurzelt
der ontotheologische Terminus gelâzenheit in der analogen Relation des

kreatürlichen Menschen zu Gott, insofern sich der Mensch von allem hoc et

hoc abwendet und Gott als Grund seines Seins erkennt, so ist der
intellekttheoretische Terminus abegescheidenheit in die univoke Korrelation
zwischen dem Erkennen Gottes und demjenigen des Menschen eingebettet.
Der von allem hoc et hoc abgeschiedene Mensch ist éin einic sun, als

Erkennender Bild Gottes und dem göttlichen Wort univok.
Im DRITTEN TEIL entfaltet Panzig die theologische Wurzel der Termini

gelâzenheit und abegescheidenheit innerhalb Eckharts deutschen Predigten
der Straßburger und Kölner Zeit und zwar im Lichte des Opus tripartitum.

2 Cf. ARISTOTELES: De anima, III, c. 5, 430a (ed. H. Seidl. Hamburg: Meiner
1995, 172, 17-18). MEISTER ECKHART: In loh., n. 318; LW III, 265,12-266,1: „Intel-
lectus autem abstrahit ab hinc et nunc et secundum genus suum nulli nihil habet

commune, impermixtus est, seperatus est."



790 Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus

Dabei kommt der Autor zu folgenden Ergebnissen: Erstens zeigt sich, dass

die Termini gelâzenheit und abegescheidenheit in Eckharts Predigten zu
seiner Rede von der Geburt Gottes in der menschlichen Seele gehören,
jedoch vor einer theologischen Verortung, die „den Hörerinnen nicht
vollständig vertraut sein konnte, was die Äußerungen der Angesprochenen
verdeutlichen" (265); dies betrachtet Panzig als „Hauptgrund für den Prozess

gegen Eckhart" (ibid.). Zweitens zielen Eckharts Termini gelâzenheit und
abegescheidenheit in seinen deutschen Predigten auf die Einheit mit dem
Sohn Gottes, die nur der gelassene und abgeschiedene Mensch besitzt. Mit
den Begriffen gelâzenheit und abegescheidenheit erläutert Eckhart somit die
erforderliche Voraussetzung für die Einheit des Menschen mit Gott. Drittens

schließlich gipfelt Eckharts Redeweise von gelâzenheit und abegescheidenheit

in seinen deutschen Predigten sowie auch in seinen deutschen Traktaten

und lateinischen Texten in dem wiederholt vorkommenden Grundsatz,

dass der Christus pro nobis ein Christus in nobis werden muss.

An Stelle einer abschließenden Zusammenfassung legt Panzig das Lied
Granum sinapsis de divinitate pulcherrima in vulgari und sieben Thesen vor,
die das Wesentliche nochmals anschaulich und konzis beleuchten sollen.
Auf drei seiner sieben Thesen wird näher eingegangen:

A) Panzig streicht in seiner zweiten These heraus, dass „die heute
üblichen Etikettierungen Meister Eckharts als >Philosoph< (Kurt Flasch, Burkhard

Mojsisch) oder als >Mystiker< (Alois Maria Haas) zu vermeiden" (273)

seien und er deshalb „nicht vom >mystischen<" (274) Denken Eckharts rede.

Trotzdem schließt Panzig seine Untersuchungen zum >theologischen< Denken

Eckharts mit dem Lied Granum sinapsis de divinitate pulcherrima in
vulgari ab, das er ohne Nachweis ein >mystisches< Lied (269) nennt. Zudem
bezeichnet er die letzten Verse des Liedes („vorlîs ich mich, sô vind ich dich,
ô uberweselîches gût!\ VIII, 8-10) als „unio mystica" (270), obwohl in den

Versen dieses Wort nirgends angeführt wird. - Auch in seiner letzten These

spricht Panzig von einer unio mystica (276), deren Voraussetzung dem

abgeschiedenen Menschen in der Einheit mit dem Sohn Gottes gegeben sei.

Was Panzig dabei unter unio mystica versteht, legt er leider nicht dar. Dies
ist umso bedauerlicher, als der verwendete Ausdruck seiner in der zweiten
These hervorgehobenen Anmerkung widerspricht.

B) In der fünften These verortert Panzig den Traktat Von abegescheidenheit

in „Eckharts Provinzialat in der Saxonia (1303-11)" (275). Für Kurt
Ruh hingegen ist es sehr unwahrscheinlich, dass Eckhart diesen Traktat
verfasst hat; er beurteilt ihn in seiner Geschichte der abendländischen Mystik



Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus 791

III sogar als „unecht"3. Warum Panzig mit Sicherheit Eckhart als Verfasser

dieses Traktats betrachten kann, bleibt unklar.
C) In der siebten These schreibt Panzig: „Der sich in den deutschen

Predigten offenbarende Maßstab der Rede von gelâzenheit und abegescheiden-

heit, mit dem Meister Eckhart in der Tradition der an Paulus orientierten
theologia cordis steht, ist der Christus pro nobis, der ein Christus in nobis

werden muss" (276). Bereits im dritten Teil hat Panzig vermerkt, dass dieser

Grundsatz (dass der Christus pro nobis ein Christus in nobis werden

muss) Eckhart „mit der gesamten griechischen und lateinischen theologia
cordis eint" (268). - Nun unterscheidet sich jedoch Eckharts Rede von der

Geburt Gottes in der menschlichen Seele erheblich von der theologia cordis,

die mit der Tauftheologie verknüpft ist und Jesu Christi Einwohnen in den

Getauften betont, die Christus immer mehr gleich werden sollen. Eckhart
hingegen spricht von éin einic sun {der selbe sun)-, seine prägnante
Ausdrucksweise zeigt deutlich, dass es Eckhart nicht bloß darum geht, dass der
Mensch dem Sohn Gottes gleich wird, sondern der Sohn selber ist.
Erforderlich ist dazu einzig ein Abgeschiedensein von allem hoc et hoc

beziehungsweise ein Leersein von allen eigenen Bildern. Der Mensch ist nach

Eckhart in seinem Grund der Seele Bild Gottes, insofern immer schon
Sohn Gottes und eins mit Gott; dies zu erkennen, ist nach Eckhart die

Lebensaufgabe des Menschen.4 Des Thüringer Meisters Auffassung des

Menschen als nicht nur analog auf das transzendentale Sein bezogen,
sondern mit seinem Seelengrund auch univok, war jedoch für viele ein Dorn
im Auge. Weder in der griechischen noch in der lateinischen theologia cordis

findet sich Eckharts Konzeption, dass der Mensch als ursprünglich
Denkender in der göttlichen Einheit ist und diese auch selber ist, da er
eins ist mit ihr.

Abschließend soll hervorgehoben sein, dass Panzig seinen Versuch, „die
Theoreme gelâzenheit und abegescheidenheit in ihrer spezifischen Genese im
theologischen Denken Meister Eckharts zu erfassen" (273) mit der

vorliegenden Studie eingelöst hat. Zu würdigen ist insbesondere, dass Panzig
die deutschen und lateinischen Schriften Eckharts miteinander in Bezie-

3 Cf. RUH, Kurt: Geschichte der abendländischen Mystik. Bd. III: Die Mystik des

deutschen Predigerordens und ihre Grundlegung durch die Hochscholastik. München

1996, 349. Bereits in seinem Buch zu Eckhart spricht RUH von „einer
eingeschränkten Authentizität" dieses Traktats; siehe: DERS.: Meister Eckhart. Theologe,

Prediger, Mystiker. München 1985, 21989, 165.
4 Cf. MEISTER ECKHART: Die rede der underscheidunge. Largier II, 340, 31-33:

„Nim dîn selbes war, und swâ dû dich vindest, dâ lâz dich; daz ist daz aller beste."



792 Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus

hung setzt und nicht als zwei sich voneinander unterscheidende Textkorpora

betrachtet.

Caroline F. Mösch

AlcuinO: Commenta al Cantico dei Cantici con i commenti anonimi Vox
ecclesie, Vox antique eccelsie. Ed. critica a c. di R.E. GUGLIELMETTI

Millenio Medievale 55). Firenze : SISMEL 2004, 313 p., ISBN 8884501326.

Wie der Titel bereits anzeigt, enthält dieser Band nicht nur die kritische
Edition von Alkuins Compendium in Canticum Canticorum, sondern ebenfalls

die Edition zweier anonymer Auslegungen des Hobelieds aus dem

Frühmittelalter. Alkuins Compendium, das in zwei unterschiedlichen
Versionen in der Patrologia Latina veröffentlicht worden ist (PL 100, 639-664
und PL 83, 1119-1132) und von dem insgesamt 62 Textzeugen existieren

(vgl. 20), ist eine Kompilation, die zu neun Zehnteln auf dem Kommentar
Bedas beruht (jetzt in CCCM, CXIX; vgl. 13), aber auch Elemente aus der

Auslegung des Justus von Urgell (PL 67, 963-994) übernommen hat.

Nach einer ausführlichen Beschreibung der Handschriften (insgesamt
27, mehrere aus dem IX. Jh., vgl. 28-41) belegt die Editorin die Existenz
des Archetyps Omega (42-55), von dem drei Handschriften abhängen (vgl.
55), und legt ein sehr komplexes Stemma codicum vor (112-113). Im
kritischen Apparat der Edition (117-180) werden alle Varianten verzeichnet

(vgl. 13). Die Kompilation Alkuins wurde u.a. nicht nur von Rhabanus

Maurus in seiner Enzyklopädie De universo oder der Glossa ordinaria
benutzt, sondern vor allem vom anonymen Kommentar Vox antique ecclesie

(aus der ersten Hälfte des IX. Jh.), der in diesem Band erstmals ediert wird
(265-305). Diese Kompilation besteht aus Exzerpten, die dem Werk
Alkuins und einem anderen anonymen Kommentar Vox ecclesie entstammen.
Dieser Anonymus, der hier ebenfalls ediert wird und in zwei Handschriften
überliefert wird, hängt seinerseits von Gregor dem Großen und dem ältesten

lateinischen Kommentar des Hohelieds, den wir Gregor von Elvira (2.

Hälfte IV. Jh.) verdanken, zusammen (185).
Obschon es sich bei diesen drei Bearbeitungen des Hohelieds, wie die

Herausgeberin selber festhält, nicht um herausragende und originelle
Deutungen eines der interessantesten Bücher der Bibel handelt, vermittelt die

philologisch hervorragende Edition von Romana E. Guglielmetti Einblick
in die Methoden und Arbeitsweisen der karolingischen Epoche und ergänzt
auf diese Weise unsere Kenntnis der langen, faszinierenden und bewegten
Auslegungsgeschichte des Canticum Canticorum.

Ruedi Imbach



Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus 793

BrungS, Alexander: Metaphysik der Sinnlichkeit. Das System der Passiones

Animae bei Thomas von Aquin Akademische Studien und Vorträge 6).

Halle: Hallescher Verlag 2002, 211 S., ISBN 3-929 887-31-2.

Als Motto dieser zuerst als Dissertation an der Universität Erlangen-Nürn-
berg eingereichten Studie bringt der Autor ein Zitat Martin Grabmanns aus

dem Jahre 1917, in dem der Pionier der deutschen philosophisch-theologischen

Mittelalterforschung bedauert, dass der Traktat zu den
Leidenschaften der Seele in der Summa theologiae des Thomas von Aquino bislang
noch nicht angemessen gewürdigt worden sei. Der Verfasser meint,
grundsätzlich gelte diese Feststellung auch heute noch. In der Tat kann
festgehalten werden, dass die Arbeiten zu diesem ebenso faszinierenden wie

wichtigen Aspekt der thomistischen Lehre nicht sehr zahlreich sind. Dem
Forschungsbeitrag von A. Brungs kommt deshalb bereits aus diesem Grunde

eine nicht geringe Bedeutung zu, da der Autor sich vornimmt, eine
umfassende Darstellung der durchaus systematischen und schlüssigen Lehre
des Thomas zu den „Leidenschaften der Seele" vorzulegen. Die zwei ersten
Teile untersuchen die historisch-systematische Bedeutung der Unterscheidung

zwischen begehrendem (concupiscibilis) und zornmütigen (irascibilis)
Strebevermögen und die Ordnung der elf Leidenschaften im Denken des

Thomas (vgl. 84): Thomas betrachtet, der stoischen Tradition folgend,
Freude und Trauer, Furcht und Hoffnung als grundlegende Gefühlsregungen

(vgl. 103-115), aber, wie der dritte Teil der Studie (116-144) nachweist,
ist die Liebe die erste der Leidenschaften: „Ohne Liebe gibt es gar kein
Gefühlsleben" (109). Thomas behauptet nicht nur, die Liebe sei die Wurzel
allen Strebens (communis radix appetitus, zit. 121), sondern geht so weit,
dass er alles Tätigsein als durch die Liebe verursacht interpretiert: Omne

agens, quodcumque sit, agit quamcumque actionem ex aliquo amore (ST I-II,
28, 6; vgl. 136-137). Dem Unterschied von Furcht und Angst (144-176) ist
der dritte Teil der Arbeit gewidmet. Im Gegensatz zur opinio communis

will Brungs zeigen, dass Thomas zwischen Furcht (timor), die bezogen ist
auf ein schwer abwendbares, drohendes Übel, und Angst (angustia /
anxietas), womit ein Gefühl der Bedrückung durch das Übel gemeint ist,
durchaus unterscheidet: „Die Angst resultiert aus einer Erfahrung der

unmittelbaren Bedrängnis durch ein Übel und des völligen Ausgeliefertseins

an dieses" (171), eine Befindlichkeit, die der Autor mit der acedia in
Verbindung bringt (vgl. 165-174). Mit einer Analyse des Zorns (177-202),

an dessen Beispiel nach der Einschätzung des Autors sich auch die Grenzen
der streng durchdachten Systematik der Leidenschaften bei Thomas zeigt
(vgl. 201), wird die Arbeit beschlossen.



794 Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus

Der Verfasser ist darum bemüht, die Originalität der thomistischen

Analyse der Leidenschaften nachzuweisen, und es scheint mir, dass dieser

Nachweis dank einer vorzüglichen Kenntnis der thomistischen Texte
(insbesondere der Summa theologiae und der Quaestiones disputatae de ueritate)
sowie aufgrund einer vorzüglichen historischen Einordnung der Lehre des

Thomas gelingt. Bezüglich der Unterscheidung von begehrendem und
überwindendem Strebevermögen zeigt der Verfasser überzeugend, anhand eines

reichen Textdossiers, das völlig zu Recht Autoren des 12. Jahrhunderts und
des frühen 13. Jahrhunderts, aber auch Nemesius von Emesa und Johannes
Damascenus berücksichtigt, dass die von Thomas vollzogene Unterscheidung

der beiden Klassen von Leidenschaften, die Erklärung ihrer Nichtre-
duzierbarkeit und ihrer funktionale Abhängigkeit eigenständig sind und
dass deshalb „Thomas nicht, wie bisweilen vermutet, allein ein überkommenes

Konzept des sinnengebundenen Strebenvermögens übernimmt,
sondern wesentliche Neuerungen einführt" (51). Zu demselben Ergebnis
gelangt auch die Untersuchung zu den vier Grundleidenschaften Freude und
Traurigkeit, Hoffnung und Furcht. Thomas übernimmt zweifellos von der
Tradition die Klassifizierung der vier Leidenschaften gemäss dem Zeitverhältnis

(Freude und Trauer beziehen sich auf Gegenwärtiges, Hoffnung und
Furcht auf Zukünftiges), aber er führt die Liebe (und den Hass) als kon-
zeptuelle Voraussetzung aller anderen Gefühle ein: „Sie stehen in keiner
festgelegten zeitlichen Relation zu ihren Objekten" (106).

Die historischen Teile der Arbeit von Brungs sind, wie bereits angedeutet

wurde, sehr anregend und sorgfältig gearbeitet. Der Autor hat klar
erkannt, dass in den von ihm bearbeiteten Lehrstücken, dem Einfluss von
Nemesius von Emesa und Johannes von Damaskus grosse Bedeutung
zukommt. Es darf an dieser Stelle auf zwei Arbeiten hingewiesen werden, die

neuerdings (nach der Abfassung der Arbeit von Brungs!) den Einfluss dieser
beiden Denker auf Thomas genauer untersucht haben und ein entsprechendes

Dossier enthalten: DOBLER, Emil: Zwei syrische Quellen der theologischen
Summa des Thomas von Aquin, Nemesios von Emesa und Johannes von
Damaskus. Ihr Einfluss auf die anthropologischen Grundlagen der Moraltheologie
(S. Th. I-II, qq. 6-17; 22-48). Freiburg: Universitätsverlag 2000, 432 S.;

Idem.: Indirekte Nemesiuszitate bei Thomas von Aquin. Johannes von Damaskus

als Vermittler von Nemesiustexten. Freiburg: Universitätsverlag 2002,
220 S. Obschon es sich bei diesen Studien um Materialsammlungen handelt,
vermitteln sie Einblick in die Arbeitsweise des Thomas und bieten die

Grundlage für weitere inhaltliche Forschungen zu den Quellen und zur
Originalität der thomistischen Lehre.



Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus 795

Wiewohl die Ausführungen zu Furcht und Angst und zum Zorn durchaus

grosses Interesse verdienen, erachte ich aus verschiedenen Gründen das

der Liebe gewidmete Kapitel als das Herzstück der Studie. Der Autor
unterstreicht m.E. zu Recht, dass Thomas in seinen diesbezüglichen Texten
einen weiten und offenen Begriff der Liebe besitzt. Es handelt sich um eine

Seelenregung, „die sich nicht allein auf einen sehr beschränkten Objektbereich

bezieht, sondern sich vielmehr auf jedwedes Seiende richten kann"
(120): So wie Thomas drei Grundformen des Strebens (appetitus) unterscheidet,

sind drei Arten der Liebe zu differenzieren, nämlich die natürliche, die
sinnlich und die vernünftige Liebe (vgl. 136): „In jedem Seienden und
speziell in jedem Vermögen ist die Liebe Prinzip der Bewegung; jede Bewegung

wird durch Liebe verursacht" (136), die sich stets auf etwas Gutes
bezieht. Die Liebe ist weder eine Relation noch eine Disposition, sondern
als „Eigenschaft der in Liebe Verbundenen Bestandteil der Beziehung
zwischen Liebendem und Geliebtem" (141). Sie ist „als leidentliche Bewegung

also [...] gleichsam der durch Subjektäusseres verursachte subjektinnere

Grund jeglichen Strebens dieses Subjektes" (143). Mit dieser

Formulierung werden zentrale Momente des thomistischen Liebesbegriffes er-
fasst. Es scheint mir allerdings, dass die Analyse von Brungs, die vor allem
den umfassenden Charakter des Liebeskonzepts bei Thomas betont und auf
diese Weise die metaphysische Dimension dieser Lehre in den Vordergrund
rückt, der Komplexität der thomistischen Lehre nicht in jeder Hinsicht
Rechnung trägt. Zwar verweist der Autor auf die durch Dionysius Areo-
pagita vermittelte Dimension der Liebe als virtus unitiva (140), aber nach
meiner Einschätzung der Texte sind in der thomistischen Lehre der Liebe
drei Momente, die sich ergänzen, von entscheidender Bedeutung: (1) Liebe
verstanden als passio, ein Aspekt, den Brungs vorzüglich darstellt, indem

u.a. das physische Paradigma dieser Art von Liebe „als das Prinzip der auf
das geliebte Ziel gerichteten Bewegung" (129 nach ST I-II, 26, 1: amor est

principium motus tendentis in finem amatum) kurz bespricht. (2) Liebe
verstanden als der(m) Geliebten Gutes wollen: Hoc enim est proprie amare
aliquem, velle ei bonurn (ST I, 20, 1 ad 3 u.ö.; vgl. auch I-II, 26, 4). Diese

spezifisch Aristotelische Dimension begrenzt das Lieben auf ein Verhältnis
zwischen Personen. (3) Als drittes Moment ist der Dionysische Aspekt zu
nennen, der Liebe als Verlangen nach Einheit mit der(m) Geliebten auslegt.
Thomas zitiert in diesem Zusammenahng auch Augustin, De trin. VIII, 10:

amor est quasi vita quaedam duo aliqua copulans, vel copulare appetens,
amanten scilicet et quod amatur (vgl. ST I-II, 28, 1). Die Aspekte (2) und (3)

werden m. E. in der Studie von Brungs nicht hinreichend berücksichtigt.
Ich bedaure auch, dass der Autor nicht ausführlicher und expliziter den



796 Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus

durchaus zutreffenden, programmatischen Titel der Studie erklärt und

interpretiert hat. Es ist zweifellos richtig und vertretbar, hinsichtlich der
Lehre von Thomas von einer Metaphysik der Sinnlichkeit zu sprechen
(sein Verständnis der Liebe ist diesbezüglich besonders aufschlussreich),
aber es wäre wünschenswert, präzis zu erörtern, in welchem Sinne in
diesem Zusammenhang der vieldeutige Ausdruck .Metaphysik' gebraucht
wird. Die vielseitige Studie zu einem Thema, das für Thomas sehr wichtig
war, ist ein gutes Beispiel dafür, dass das Gespräch mit ihm auch für die

gegenwärtigen Diskussionen anregend sein kann, wenn es gelingt historische

Forschung mit philosophischem Fragen angemessen zu verknüpfen.

Ruedi Imbach

KÖNIG-Pralong, Catherine : Avènement de l'aristotélisme en terre
chrétienne. L'essence et la matière entre Thomas d'Aquin et Guillaume d'Ockham

Etudes de philosophie médiévale). Paris : Vrin 2005, 294 p., ISBN 2-

7116-1752-1.

L'ouvrage de Catherine König-Pralong, important et passionnant, mériterait

un compte-rendu plus compétent et non simplement l'hommage d'un
historien, amateur de philosophie médiévale. Mais, le chroniqueur prétend
ici que l'amitié de Ruedi Imbach ne justifie pas seule le choix du commentateur

: la portée du livre s'étend à tous les médiévistes, et sa méthode relève
aussi de l'histoire. Et la position d'historien me dispense d'une tâche

impossible, rendre compte du détail des analyses du livre, extraordinairement
dense : il y faudrait un commentaire suivi ou une paraphrase, plus longs

que l'original (problème typiquement médiéval

Quoi qu'il en soit, il importe de présenter l'ouvrage ; un lecteur pressé
de catalogues, ou un feuilleteur négligent, pourrait passer rapidement : le

titre et le sous-titre associent un problème vastissime (la rencontre d'Aristote
et du christianisme), objet explicite de la première partie, à un objet limité,
la distinction de l'être et de l'essence, par ailleurs longuement étudié par
Etienne Gilson, traité ici dans la seconde partie et, enfin, de petits dossiers

(matière et forme, anthropologie, corps du Christ, eucharistie) qui paraissent
se succéder, sans nécessité. Ces impressions sont entièrement fausses : le titre
se justifie pleinement et désigne une première originalité de l'entreprise : la

pénétration d'Aristote ne se mesure pas uniquement par des critères externes
(les transmissions, les traductions, les lectures faites à l'université, etc.) ni
par la continuité d'une thématique, par une poursuite intemporelle des

arguments, qui fait reprendre au XIIF siècle un débat du IVe siècle avant notre



Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus 797

ère, mais par une confrontation globale de systèmes de pensée, compliquée
des différences et contradictions internes de la réception et de l'interférence
d'autres systèmes. Ensuite, la succession des dossiers relève de leur intrica-
tion et des relais de questionnement au cours de la période étudiée.

La question centrale de la distinction entre l'essence et l'existence définit

des époques bien distinctes dans l'histoire de la pensée (illustrées par les

critiques de Kant et Heidegger) et, à ce titre, appelle une étude spéciale,
mais elle est traitée ici en fonction de la confrontation scolastique entre la

pensée antique et la pensée monothéiste. L'étude enchâsse, en effet, trois
durées : une longue durée de référence qui englobe Aristote et ses lectures
musulmanes (Avicenne et Averroès), une période moyenne (1250-1340),
qui considère les tenants et aboutissants et d'un moment court (1270-1290),
instance de réalisation achevée des tendances considérées. Cette composition

permet de situer des mutations majeures (on pense à Duns Scot ou à

Guillaume d'Ockham) sans en traiter frontalement. Il faut souligner le rôle
méthodique de cet étagement des durées et la grande probité du livre, qui
permet de vérifier la valeur d'un traitement monographique précis, difficile
à discuter en raison de la rigueur méticuleuse des analyses, en l'associant à

d'autres périodes et philosophies, plus largement connues.
D'autre part, cette composition concentrique empêche d'isoler des

problématiques. Par une provocation tranquille, l'auteur ne considère pas le

petit traité de Thomas sur l'être et l'essence (1252-1256), précisément parce
qu'il se situe en dehors de cette confrontation avec Aristote ; les questions
philosophiques ne peuvent être que situées. La séparation radicale de l'être
et de l'essence chez Gilles de Rome n'apparaît plus comme une singularité
due au génie ou à l'extravagance d'un individu, mais entre dans le

paradigme construit par la rencontre historique entre un système dont on repérait,

vers 1270, l'ampleur et la cohérence. Cette rencontre se produisit
précisément vers 1270, quand Thomas d'Aquin et Siger de Brabant commentèrent

chacun les Métaphysiques d'Aristote. A propos du thème central des

convertibles (l'étant et l'un, par exemple), nos penseurs tombaient sur une

remarque fameuse d'Averroès, qui fustigeait chez Avicenne, l'addition
séparée des convertibles à l'essence des choses. Averroès attribuait cette
erreur à la nécessité religieuse de penser la contingence : le monde et les choses,

créées, auraient pu ne pas être. La confrontation n'aurait pas eu de

pertinence si elle ne trouvait une nouvelle actualité en Occident vers 1270 : le

débat, un peu éludé par Thomas, est repris par Siger, figure mythique et
réelle, de l'autonomie de la philosophie et de la faculté des Arts ; la résolution
sémantique de la question va dans le sens de l'unité de l'être et de l'essence.

Le rebondissement du débat en 1279, après la mort ou la disparition de



798 Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus

Thomas et de Siger (1274 et 1276), se présentait comme la réalisation d'un
héritage. A fronts apparemment renversés, Henri de Gand assumait le legs
de Siger, tandis que Gilles de Rome amplifia la préférence un peu vague de

Thomas pour la séparation de l'être et de l'essence. La concurrence a pu
jouer : Gilles de Rome venait de manifester son opinion qui le posait en
continuateur de Thomas, alors que Henri de Gand, membre de la commission

qui avait discuté et préparé les condamnations de 1277, apparaissait

comme un adversaire de Thomas. Le détail des textes, finement analysés, ne
validerait pas ces appartenances et continuités, mais l'image publique jouait
son rôle. Pourtant, la structure d'héritage n'explique pas tout : les postures
et tactiques d'Henri se doublaient d'une réévaluation d'Avicenne, peut-être
provoquée par les remarques acides d'Averroès : au travers du philosophe

persan, se manifestait chez Henri, un souci spirituel : intégrer la contingence,

dont la préoccupation est religieuse ou existentielle, dans un système

métaphysique. C'est un des grands mérites du livre que de faire intervenir
les choix ou contraintes religieux dans l'exercice de la pensée philosophique.

Le troisième acteur de la configuration, Godefroid de Fontaines,
ancien disciple de Henri de Gand, retrouvait les arguments de Siger de

Brabant pour rejeter la séparation de l'être et de l'essence, mais en tenant
compte du jeu complexe des oppositions. Autrement dit, le débat subissait
des interactions multiples, dépendant des choix religieux, intellectuels et
sociaux des acteurs. En ce sens, le travail de Catherine König-Pralong relève

vraiment de l'histoire dans son agencement et sa dynamique, même si le
détail de discussion des textes relève de la philosophie.

La question du rapport de la matière et de la forme porte plus précisément

sur la possibilité d'existence distincte de la matière. L'auteur montre
cette connexion forte des questions : en distinguant l'essence de la forme,
les « thomistes » peuvent nier l'existence de la matière en dehors de la forme

tout en reconnaissant son essence distincte. On peut se demander si le

refus de la distinction ne « compense » pas la force de la distinction entre
être et essence, comme si une pensée avait besoin d'une dose minimale et

équilibrée de distinction et de fusion des polarités fondamentales. La fin du

livre porte sur de petits dossiers (structure de la personne humaine, corps
du Christ mort et corps eucharistique), dont le lien avec les questions
précédentes est tout aussi finement marqué ; la combinaison des choix dans les

deux polarités requièrent ces exemples, pour sa vérification ou sa contestation.

D'autre part, la polarité entre matière et forme appelaient, toujours
par compensation et équilibre, l'exploration de ce que l'auteur nomme des

« lieux théologiques ».



Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus 799

L'ouvrage réussit à construire une véritable combinatoire des débats :

chacun ne prend sens et force que par rapport aux autres ; la désolidarisa-

tion de ces problématiques, pour des raisons historiques précises, change la

nature de chaque problème, contre une vision « platonicienne » (dés-)
incarnée par l'histoire des idées.

L'auteur propose donc un « portrait de groupe », une scénographie, qui,
dans une durée courte oppose trois attitudes par rapport à un savoir constitué,

le goût de la totalité cohérente, le perspectivisme et la casuistique. Dans

une conclusion vertigineuse, l'auteur compare ces trois positions à trois
modes d'écriture, la description, le commentaire et le récit. Mais cette typologie

des modes d'appréhension, pour riche qu'elle soit, ne doit pas masquer

la méthode suivie, attachée à une interaction précise des pensées. La
volonté de respect d'un système, adapté plus que modifié, présente un
aspect un peu caricatural chez Gilles de Rome, souvent conduit à ses

positions par un souci architectural des équilibres et parallèles ; mais cette
orientation, sensible chez Thomas, y joue un rôle plus positif en assurant

une vision d'ensemble. Le « perspectivisme », tel qu'il se lit chez Godefroid
de Fontaines, diversifie les zones de pertinence des énoncés suivant le

champ considéré, a aussi sa grandeur. Mais Catherine König-Pralong éprouve

visiblement une tendresse particulière pour la « casuistique » d'Henri de

Gand, qui incite ce penseur à partir d'un cas, d'une occurrence précise d'un
problème pour modifier l'ensemble d'un système de pensée, ce qui relève
de la tâche philosophique. De fait, de grandes inventions conceptuelles
d'Henri, comme celles de la « distinction intentionnelle » ou d'« être de

subsistance », qui jouèrent un rôle central dans sa pensée, procèdent de

cette nécessité de repenser la totalité d'un savoir. L'analyse de l'auteur permet

de revoir totalement la personnalité d'Henri de Gand, trop souvent
limité à un comportement rétrograde (trop souvent, mais pas toujours : voir
les travaux d'Eisa Marmursztejn). L'historien rêve aussi d'un examen vaste
de la notion de casuistique, si bien illustrée en matière de droit médiéval,

par les recherches de Yan Thomas.

Bref, ce livre, tant du point de vue de ses résultats que de sa méthode me
semble remarquable et son auteur rejoint la cohorte valeureuse des partisans

d'une histoire totale de la pensée médiévale.

Alain Boureau



800 Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus

WlCKI, Nicolaus: Die Philosophie Philipps des Kanzlers. Ein philosophierender

Theologe des frühen 13. Jahrhunderts Dokimion 29). Fribourg: Academic
Press 2005, VII-200 S., ISBN 3-7278-1517-5.

Vent'anni dopo la pregevole edizione della Summa de bono (Bernae: Editio-
nes Francke 1985 [Opera Philosophica Mediae Aetatis Selecta I-II], 2 voll.)
Nicolaus Wicki offre al lettore un'ampia esposizione del pensiero filosofico
di Filippo il Cancelliere (f 1236). La monografia si basa, riflettendone in
parte la struttura, soprattutto sulla prima parte della Summa de bono. In
essa sono considerati, inoltre, alcuni sermoni e questioni disputate di Filippo,

ma vengono tralasciati i contenuti del secondo volume della Summa, in

quanto esso è dedicato a problemi di teologia morale, non appartenenti al

campo della speculazione filosofica.
In primo luogo viene affrontato il tipo d'argomentazione usato da

Filippo (12). Il maestro segue il metodo geometrico d'Euclide (comunemente
utilizzato nel XII secolo), consistente nel partire dai principi per arrivare
alle conclusioni. In secondo luogo, ci si sofferma sulla genesi della Summa.

Come possibile ispirazione per la costruzione dell'opera è indicata la pole-
mica contro gli Albigesi; ipotesi, questa, che trova il suo fondamento

soprattutto nella predicazione di Filippo (in particolare nel sermone De cru-

cesignatione contra AIbigenses, edito in appendice al volume, 181-188), e nel

prologo della Summa. Il concetto di bene, che costituisce il fondamento e il
motivo-guida di tutta l'opéra, si opporrebbe, infatti, al doppio principio del
bene e del male, posto dagli albigesi come base della loro visione del
mondo.

Uno dei maggiori meriti della monografia consiste nella messa in luce
del carattere sistematico della Summa. L'esposizione della filosofia di
Filippo si apre, infatti, con due capitoli consacrati alla concezione della teologia

(17-26) e alla dottrina dei trascendentali (29-54). Da qui emerge un'ef-
ficace interpretazione della struttura della Summa in base al rapporto tra
filosofia e teologia. Come, infatti, la filosofia costituisce una base per l'ela-
borazione del pensiero teologico, cosi il trattato introduttivo sui quattro
trascendentali {ens, unum, verum, bonurri) costituisce la premessa su cui è

fondata la Summa (162).

I quattro trascendentali, chiamati 'comunissimi' o 'generalissimi', ab-

bracciano tutte le cose esistenti. Si tratta di quattro nozioni prime che, in
quanto tali, possono essere definite solo in modo negativo, attraverso la

differenza consistente nella negazione (31). La verità (33-36), definita corne
indivisio esse et eius quod est, diventa, nella filosofia di Filippo, una deter-

minazione trascendentale di tutte le cose esistenti. Essa, poi, si articola
secondo tre aspetti: quello ontologico, quello logico e quello della verità pri-



Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus 801

ma. L'unità (37), invece, caratterizza ogni cosa esistente per se; anch'essa

riceve una determinazione negativa: unum non ponit super ens nisi indivisio-
nem. Infine, il bene (38-41) è concepito come l'indivisibilità dell'atto dalla

potenza simpliciter uel quodarn modo. Da questa definizione dériva la nega-
zione dell'esistenza del male in quanto un principio opposto al bene. Il maie,

infatti, consiste nella privazione dell'atto rispetto alla potenza. Di conse-

guenza, corne la presenza délia potenzialità in assenza dell'atto costituisce

qualcosa di diverso rispetto al non-essere, cosi il male, che è la mancanza di
un certo atto, non puo costituire né un genere, né un sommo principio.

Filippo distingue il summum bonum e il bonum participatione, vale a

dire il Creatore e il bene présente nelle creature. Il bene creato viene a sua

volta ulteriormente suddiviso in bonum nature, bonum in genere, bonum ex

circumstantia, bonum gratie e bonum glorie. Corne mette chiaramente in
luce il Wicki, su questa distinzione si basa tutta la struttura délia Summa de

bono. La dottrina délia partecipazione e dei quattro trascendentali costituisce,

in particolare, il fondamento délia visione délia creazione del mondo,
del tempo e dell'eternità (55-66).

La maggior parte del libro è occupata dalla presentazione dell'angelo-
logia e dell'antropologia di Filippo (67-60). Un capitolo a parte è consacra-
to alla concezione délia distinctio personalis. La discussione circa il concetto
di persona, che s'ispira al De Trinitate di Riccardo di San Vittore, viene

esposta da Filippo all'interno délia trattazione del tema degli angeli, e non,
come vuole la tradizione boeziano-lombardiana, nel contesto delle dottrine
trinitarie o dell'unione ipostatica. In particolare mérita attenzione la
concezione secondo cui il termine 'ipostasi' costituisce un termine intermedio
tra 'individuo' e 'persona' (74-75).

Uno spazio consistente è dedicato al tema del libero arbitrio e délia sin-
deresi (84-114). La trattazione del problema délia volontà umana si basa

sulla doppia distinzione, riguardante la facoltà stessa e il bene desiderato.
Da un lato, quindi, si distingue la volontà naturale (thelisis) e la volontà ra-
zionale (bulisis), dall'altro lato il bene razionale (bonum simpliciter) e il bene

secondo i sensi (bonum ut nunc). Filippo definisce il libero arbitrio una
facoltà propria sia délia volontà, sia délia ragione, che puo essere consi-
derata sotto un certo aspetto un habitus, sotto un altro una potenza. La
sinderesi viene definita, anch'essa, una facoltà intermedia tra Yhabitus e la

potentia, vale a dire una potentia habitualis. Il carattere specifico di questi
insegnamenti di Filippo dériva, corne sottolinea il Wicki, dalla sua concezione

dei quattro trascendentali. Corne, infatti, i rispettivi fini délia ragione
e délia volontà, vale a dire la verità e il bene, sono distinti solo con una



802 Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus

distinzione di ragione, cosi anche le due potenze che tendono a questi fini
differiscono solo dal punto di vista logico, ma non in sé (99).

In seguito vengono affrontati i problemi délia semplicità e dell'unità
dell'anima (114-123). Sono presenti numerosi rinvii, anche critici, al primo
volume di Psychologie et morale, dove Odon Lottin aveva in precedenza
discusso questi temi. Un'attenzione speciale mérita, poi, l'esposizione della
dottrina d'identità dell'anima razionale con le sue potenze (137-144). Il
capitolo, da un lato, présenta la genesi e lo sviluppo della discussione intor-
no a questo tema, tenendo conto soprattutto degli scritti di Pietro Lombar-
do e di Guglielmo di Auxerre; dall'altro lato analizza la posizione di Filip-
po in base non solo alla Summa de bono, ma anche alla questione disputata
De ymagine et similitudine nostra, pubblicata per la prima volta nell'appen-
dice alio studio che stiamo esaminando (171-178).

Infine, un'ampia sezione del libro è dedicata alla teoria di conoscenza
umana (145-160), nonostante che il tema non riceva una trattazione siste-

matica nella Summa. In base principalmente al capitolo De immortalitate
anime rationalis, viene esposta la teoria del triplice intelletto (agente, possi-
bile e formale), ispirata soprattutto al pensiero di Avicenna. La dottrina di
Filippo viene confrontata, inoltre, con il pensiero esposto in alcune opere
coeve, in particolare neU'anonimo trattato De potentiis anime et obiectis e

nella Summa Duacensis.

Nella prefazione della monografia (VII), Nicolaus Wicki indica un duplice
proposito del proprio lavoro: da un lato, offrire un'esposizione preva-
lentemente descrittiva delle dottrine filosofiche di Filippo il Cancelliere;
dall'altro lato, presentare la struttura della Summa de bono. E' chiaro che

entrambi gli obiettivi sono stati pienamente raggiunti. Ii libro dà una
limpida visione unitaria della Summa, in quanto indica il concetto
trascendentale del bene come principio ordinatore e quindi una vera e

propria chiave interpretativa dell'opera. In questo modo il Wicki ha offerto
non solo uno strumento efficace per chiunque voglia affrontare la lettura
della Summa, ma anche una buona base per ulteriori approfondimenti del

pensiero di Filippo.
Bisognerà, infatti, affrontare la questione delle ambiguità e delle incoe-

renze che si trovano all'interno del pensiero del teologo. Rimane aperta, in
particolare, la controversia concernente lo statuto ontologico della potenza
vegetativa e sensitiva all'interno dell'anima. La posizione di Filippo a questo

proposito viene espressa nel modo ambiguo. La maggior parte della sua

questione intitolata Utrum potentia sensibilis et rationalis in eadem substantia

fundentur difende, infatti, la pluralità delle sostanze nell'anima. Si tratta
di un'argomentazione dettagliata e coerente, che sarà ripresa in seguito da



Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus 803

molti pensatori. In uno degli ultimi paragrafi del capitolo si trova, tuttavia,
un passo in cui il principio sensitivo e vegetativo sono definiti come delle

semplici potenze dell'anima. La questione, infatti, ha ricevuto diverse inter-
pretazioni da parte degli Studiosi. Odon Lottin afferma, ad esempio, che

Filippo si schiera contro la pluralità delle sostanze dell'anima. Nicolaus Wi-
cki abbraccia quest'opinione (123). Esistono, tuttavia, dei forti argomenti di
Roberto Zavalloni (Richard de Mediavilla et la controverse sur la pluralité des

formes. Textes inédits et étude critique [= Philosophes médiévaux 2], Lou-
vain: L'Institut Supérieur de Philosophie 1951, 397-398; 407-409) a favore
délia tesi contraria, che avrebbero meritato di essere presi meglio in consi-
derazione. In primo luogo, Filippo sostiene, in modo personale, l'anterio-
rità temporale délia parte sensitiva dell'uomo rispetto a quella razionale. In
secondo luogo, la tesi dell'unicità délia sostanza è contraddetta soprattutto
dalle affermazioni di Filippo a proposito delle sostanze intermedie tra l'anima

razionale ed il corpo. Sembra, inoltre, che la teoria d'identità delle

potenze dell'anima razionale (memoria, intelligentia, voluntas) con quest'ulti-
ma non influisca in nessun modo sulla soluzione del problema dello statuto
délia potenza sensitiva e di quella vegetativa, contrariamente a quanto sug-
gerisce il Wicki (121, n. 139). Infine, nella Summa de bono colpisce, da un
lato, la negazione délia composizione ilemorfica all'interno dell'anima nei

capitoli De simplicitate angelice essentie (Sum. de bono, 65-70) e Quid sit anima

(Sum. de bono, 157-158), dall'altro lato l'affermazione dell'inseparabilità
délia materia dalla forma all'interno dell'anima nel capitolo De unione anime

ad corpus (Sum. de bono, 287, 1. 185-196). A mio awiso, solo un'analisi
approfondita di questi ed altri problemi permetterà di mostrare fino a che

punto a Filippo il Cancelliere si possa attribuire un pensiero sistematico.

Infine, è opportuno segnalare uno studio di Christian Trottmann («Co-

medit, deditque viro suo». La syndérése entre sensualité et intellect dans la

théologie morale au tournant du second quart du XIIT siècle. In: FEDERICI

VESCOVINI, Graziella (cur.): Corpo e anima, sensi interni e intelletto dal XIV
secolo ai post-cartesiani e spinoziani [= Textes et études du Moyen Age 30].
Turnhout: Brepols 2005, 160-187, in particolare 174-177), un lavoro non

preso in considerazione dal Wicki, che offre alcune precisazioni riguardo
alla teoria délia sinderesi esposta nella Summa de bono.

Il volume del Wicki costituisce la prima monografia interamente dedica-

ta alla filosofia di Filippo Cancelliere. E' indubbio che questo eccellente

lavoro rimarrà un punto di riferimento per i futuri studi dedicati al pensiero
del maestro secolare.

Magdalena Bieniak



804 Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus

MayorüOMO, Moisés: Argumentiert Paulus logisch? Eine Analyse vor dem

Hintergrund antiker Logik WUNT 188). Tübingen: Mohr Siebeck 2005,
302 S., ISBN 3-16-148793-1.

Das sehr reichhaltige und hinsichtlich grundsätzlicher Fragestellungen zur
Verwendung der Logik in der Exegese innovative und anregende Buch, das

aus Mayordomos Habilitationsschrift in evangelischer Theologie hervorgegangen

ist, zerfällt in zwei Teile. Im ersten (Kap. II, 27-90) wird die antike

Logik zur Zeit von Paulus dargestellt, im zweiten werden paulinische Texte
darauf überprüft, ob sie dieser Logik genügen (Kap. III, 91-228). Voraus
geht eine „Hinführung" zur Problematik (Kap. I): eine Art Motivation, die
einerseits „Paulus zwischen obscuritas und claritas" problematisiert, und
anderseits die Frage nach dem Nutzen der Logik für die Theologie stellt.
Die Schlussbetrachtung (Kap. IV) resümiert die Ergebnisse und bietet
weiterführende Ausblicke. Die vier Kapitel werden eingerahmt von dem für
logische Arbeiten unerlässlichen Verzeichnis von Abkürzungen und formalen

Zeichen, dem Literaturverzeichnis von stattlichen 30 Seiten und einem
vierfachen Index: für Quellen (biblische Schriften, Aristoteles, weitere pa-
gane und christliche Autoren), für Autoren und Autorinnen, für 33 zentrale

griechische Begriffe, sowie für Sachen und Namen.

Bereits der Untertitel der Arbeit wirft die entscheidende Frage auf: Warum
wird die Argumentation des Paulus auf dem Hintergrund ausgerechnet
antiker Logik untersucht? Geht es um die Frage, ob Paulus kohärent oder

widersprüchlich argumentiert hat, liegt nahe, seine Argumentationen nach
den gegenwärtig als absolut anerkannten Kriterien der Logik zu überprüfen.

Man könnte dann, bei systematischer Abweichung, die Frage stellen,
ob der antike Autor denn deshalb „unlogisch" zu sein scheint, weil er
vielleicht Regeln folgt, die nun zwar nicht mehr anerkannt werden, aber
damals gültig schienen - oder weil er Regeln nicht folgt, die erst nach Frege
etabliert wurden, die aber damals nicht bekannt waren. Auf diese Weise

würde eine absolute Prüfung der Argumentationsleistung durch eine
historische Kontextualisierung ergänzt, die entweder entschuldigt oder unsere
moderne Logik hinterfragt. Das ist nun nicht der Fall. Mayordomo verfolgt
keinesfalls dasselbe Ziel wie etwa Bochenski, als er die Argumentationen
von Thomas formalisierte.

Doch welches Ziel verfolgt der Autor? Hintergrund der Arbeit sind die

„gescheiterten Verstehensversuche im Umgang mit den Schriften des Apostels"

(1), bei denen die obscuritas durchaus überwiege, oder - weniger
euphemistisch ausgedrückt - die „Inhaltsleere, Unverständlichkeit und
Widersprüchlichkeit bis zur argumentativen Selbstzerstörung" führe (1). Ander-



Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus 805

seits wird Paulus auch gerühmt, „Grösse mit Deutlichkeit" zu verbinden
(nach Photios, 6) und viele Fragen der Paulusforschung werden erst
plausibel, wenn man annimmt, dass Paulus tatsächlich argumentiert. Dies zu
klären, ist das vorliegende Buch geschrieben. Um dies zu tun, muss eine

bestimmte Logik in Anwendung gebracht werden. Warum die antike und
nicht die moderne?

Der Grund dafür scheint wiederum kein logischer, sondern ein
historischer zu sein: Die protestantische Theologie hat ein weniger
selbstverständliches Verhältnis zur Logik als die katholische. Mayordomo
beschreibt die Scheidung der Ehe von Logik und Theologie, die mindestens

von Augustinus bis Luther gehalten habe. Letzterer griff in seiner Polemik

gegen die Scholastik die Logik mit an - und schüttete, so Mayordomo, das

Kind mit dem Bade aus (9). Parallel habe die humanistische Bewegung die

Logik abgewertet. Der Graben, vertieft durch die dialektische Theologie,
beginnt erst durch die Begegnung mit der analytischen Philosophie
überbrückt zu werden. Mayordomo sieht hier „ein dringendes Desiderat" (11).

Wenn er dennoch dem Desiderat nicht nachkommt und die Schlüssigkeit

von Paulus' Argumenten nicht mit den Mitteln der modernen Logik
untersucht, sondern mit Hilfe „einer modernen Deutung der antiken
Logik", so steht zu vermuten, dass dies gegenwärtigen kontingenten Umständen

im akademischen Bereich der protestantischen Theologie verschuldet
ist. Der Grund, den Mayordomo explizit für seine Entscheidung nennt, ist
letztlich eher hermeneutischer als logischer Natur: Es ging ihm darum,
„Autor, Text und Rezipienten und Rezipientinnen in einen gemeinsamen
Verstehenskontext" zu stellen (22).

Wie dem auch sei, diese Grundsatzfrage zur logischen Analyse antiker
Texte betrifft die konkrete Analyse der untersuchten Stellen nicht wesentlich,

sofern sich Mayordomos Untersuchung auf elementare Logik, d.h. auf

Aussagen- und Prädikatenlogik beschränkt. Denn fast alle aussagen- oder

prädikatenlogischen Schlüsse, die in antiker Logik gültig sind, sind dies

auch nach modernen Kriterien. Von daher ist das Ergebnis der Untersuchung

tatsächlich die logische Gültigkeit schlechthin von Paulus' Argumentation

- allerdings unter Beschränkung auf die einfachste Ebene elementarlogischer

Schlüsse.

Die Darstellung der antiken Logik „im Uberblick" ist Mayordomo sehr

schön gelungen - wie überall in einem sehr klaren, gut zu lesenden und
manchmal auch humorvollen Stil -, wenn man Leser voraussetzt, die sich

für diese logische Herangehensweise an theologische Fragen interessieren
und sich dazu in die antike Logik einführen lassen wollen. In aller
gebotenen Knappheit werden die aristotelische Syllogistik, aber auch die Dia-



806 Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus

lektik und Rhetorik und die stoische Logik in ihrem historischen Kontext
und ihrer Verwendung dargestellt. Ein Schwachpunkt ist zu nennen, der
bei der Analyse der Paulustexte vermeidbare Schwierigkeiten hervorruft
(117): Aristoteles' Analytiken werden auf die Syllogistik reduziert, die
jedoch von Aristoteles selbst aufgrund von logischen Regeln konstruiert
wird. Diese Regeln, wie auch die Prinzipien von Nichtwiderspruch oder

Ausgeschlossenem Dritten, sind ebenso Bestandteile der aristotelischen Logik

wie die in der Rezeption dominante Syllogistik mit zwei generischen
Prämissen und einer generischen Konklusion. Und natürlich gilt auch bei
Aristoteles das Instantiationsprinzip und damit: Wenn alle Menschen sterblich

sind und Sokrates ein Mensch ist, folgt, dass Sokrates sterblich ist.

Die Prüfung der paulinischen Argumentation erfolgt an drei Textstellen,
die jeweils im griechischen Original ausführlich vorgestellt werden, und
zwar aus dem ersten Korintherbrief, dem Römerbrief und dem Galather-
brief. In IKor 15,12-19, das bereits von anderen Autoren auf seine
argumentative Struktur hin analysiert worden ist, geht es um die Widerlegung
der Auferstehungsleugnung, in Gal 3, 6-14 um die Unvereinbarkeit von
Abrahamssegen und Gesetzesfluch und in Rom 1,18-3,20 um die Folgen
der Schuld. Wie lautet das Resultat? Argumentiert Paulus logisch?

Anstatt diese Frage klar mit ja oder nein zu beantworten, versucht Ma-

yordomo, sie zu präzisieren. Ein - den Analytiker nicht wirklich
überraschendes - Resultat ist, dass die Versuche der Formalisierung zur Entdeckung

neuer Deutungsmöglichkeiten oder immerhin zu einer gewissen

Klärung führen. Ein Beispiel hierfür aus den „Folgen der Schuld": Der pau-
linische Satz lautet „Wenn Menschen die Wahrheit erkennen (w) und sie

unrecht handeln (u), dann kommt Gottes Zorn als Strafe über sie (z)." Der
Vordersatz suggeriert eine kausale oder temporale Relation: „Wenn sie die
Wahrheit erkennen und dann/und daraufhin/und trotzdem unrecht handeln

...". Dies wiederum könnte (fälschlicherweise) eine Formalisierung als

logisches Konditional motivieren: „Wenn sie die Wahrheit erkennen, dann
handeln sie unrecht", was zur Formalisierung des ganzen Satzes als

„((w—>u) —»z)Ä führen würde. Die logische Analyse macht nun aber - in
Ergänzung durch weitere exegetische Prämissen! - sofort klar, dass dies nicht
richtig sein kann. Denn der Satz „(w—>u)" ist jederzeit wahr, wenn w falsch

ist, d.h. wenn die Menschen die Wahrheit nicht erkannt haben. Somit wäre
die Konsequenz von Gottes Zorn auch dann gegeben, wenn die Menschen

zwar unrecht handeln, aber dies nicht wissen. Dies ist jedoch mit dem

sonstigen paulinischen Text nicht vereinbar, Mayordomo zufolge aufgrund
seiner „Befindlichkeitsanalyse". Damit ist also klar, dass Gottes Zorn nur
folgt, wenn alle beiden Bedingungen gegeben sind: Wissen und Unrecht



Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus 807

tun. Eine kausale Relation zwischen den beiden ist nicht relevant: ,,((w a u)

—» z)". Damit wird aber auch klar, dass es sich bei dieser Analyse-Methode
nicht allein darum handelt, mit Hilfe der Logik Entscheidungen „über"
Argumentationen herbeizuführen. Die für eine Entscheidung zur Schlüssigkeit

einer Argumentation vorausgesetzte formale Darstellung des Texts ist

häufig nicht eindeutig und es bedarf nicht-logischer Kriterien, um die

richtige Formalisierung zu wählen. Insofern führt die Schlüssigkeitsprüfung
über den Versuch der Formalisierung dazu, den Sinn des Texts gründlich
zu erschliessen.

Die logische Analyse ist ein hermeneutisches Werkzeug - dies gilt ganz
unabhängig von den analysierten Autoren. Und dies ist die eigentliche
Erkenntnis dieses Buchs, obwohl sie die Titelfrage nicht beantwortet. Diese,
ob Paulus logisch argumentiert, muss Mayordomo zufolge neu gestellt werden,

und er formuliert sie wie folgt: „Lassen sich paulinische Argumentationen

in ihren Grundstrukturen so rekonstruieren, dass sie zu logisch
überprüfbaren Schlüssen formalisiert werden können?" Auch hierzu erhalten

wir kein eindeutiges Ja oder Nein. Denn die drei untersuchten Beispiele
liefern ganz verschiedene Resultate: Die Stelle aus dem Korintherbrief (die

Widerlegung der Auferstehungsleugnung) lässt sich als schlüssig nach den

Kriterien stoischer Logik erweisen, die zu jener Zeit populär gewesen ist.
Die Stelle zur Unvereinbarkeit von Abrahamssegen und Gesetzesfluch aus
dem Galatherbrief bereitet hingegen Probleme, die darin bestehen, dass

Zusatzprämissen konstruiert werden müssen, bei denen nicht klar ist, ob sie

von den realen Rezipientlnnen als selbstverständlich geteilt worden wären.
Der Römerbrief scheint am ehesten Richtung Nein zu deuten, er erweist
sich als nur streckenweise schlüssig und ein Widerspruch (zwischen 2,13b
und 3,20) lässt sich „je nach Auslegung nicht auflösen", wie Mayordomo
vorsichtig formuliert.

Interessant ist Mayordomos Beobachtung, dass sich Fragen der
Modalität von Aussagen kaum als bedeutsam erweisen. Ist dies tatsächlich der

Fall, dann Hesse sich schliessen, dass zumindest die untersuchten Argumentationen

keine „bedeutsamen" Probleme darstellen, denn alle „bedeutsamen"

philosophischen Fragen und Probleme lassen sich nur unter
Verwendung von Modaloperatoren oder normalsprachlich unter Verwendung
von Ausdrücken der Notwendigkeit, Möglichkeit, Zeitlichkeit, Kontrafak-
tizität etc. ausdrücken, und es ist davon auszugehen, dass dies ebenso für
theologische Fragen gilt. Sieht man sich beispielsweise den für die

Auferstehungspassage zentralen Satz an, der da lautet „anastasis nekrön ouk estin":

„Eine Auferstehung von den Toten gibt es nicht", so muss man doch die

Frage stellen, ob dies nicht genau - also logisch - genommen modal



808 Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus

gemeint sein muss, in dem Sinne von „Eine Auferstehung von den Toten
kann es nicht geben". Es soll ja nicht nur gesagt sein, dass zufällig noch
niemand von den Toten auferstanden ist, es aber jederzeit einmal geschehen
könnte - in dem Fall wäre auch die Auferstehung Christi kein Problem -,
sondern dass die Auferstehung von den Toten unmöglich ist. Doch diese

modalen Fragen liegen ausserhalb der Reichweite der zur Untersuchung
herangezogenen Logik, so dass die paulinischen Aussagen nicht daraufhin

überprüft werden können.

Mayordomo folgert aus der Tatsache, dass sich manche Argumentationen
als schlüssig nachweisen lassen, dass Paulus immerhin in der Lage war,

logisch zu argumentieren (232). Paulus tut es an manchen Orten, doch
nicht immer. Warum er es nicht immer tut - das ist nicht Gegenstand des

Buches.

Michael Groneberg

MATTER, Peter: Gott, die verborgene Zukunft der Welt. Wien: Passagen Verlag
2004, 304 S., ISBN 3-85165-666-0.

Das Griechische, so bemerkte Jacques Derrida in einem seiner ersten

grossen Aufsätze, einer bedeutenden Abhandlung zu Emmanuel Lévinas,
dient als Ort der Begegnung zwischen dem Jüdischen und dem Christlichen

und er stellte die Frage nach der Sag- und Denkbarkeit eines Friedens

zwischen dem Jüdischen und dem Griechischen. Der Denkbarkeit
eines solchen Friedens versucht sich Peter Matter unter dem Titel eines

„radikalen Denkens" anzunähern. Gesucht wird hier etwa eine „Bezogen-
heit auf das unergründbare Eine", die den Frieden zwischen den Vertretern

unterschiedlicher Uberlieferungen zu fördern vermag (152). Die
Perspektive wird hier selbst um buddhistische und taoistische Referenzen
erweitert. „Radikales Denken" versucht in einer möglichst umfassenden
Weise eine Vielzahl „letzter Gegebenheiten" zu ergründen, über welche es

nicht hinauszugelangen vermag (13). Diese „letzten Gegebenheiten"
versprachlichen sich in verschiedenen Kulturen in negativistischem Denken
respektive in einer negativen Theologie (vgl. z.B. 27).

Diesem so genannten „radikalen Denken" geht der Autor im ersten
Teil in einem ausführlichen Durchgang durch die Ursprungsgeschichte
der negativen Theologie auf den Grund. Erste Ansätze dazu entdeckt der

Autor bei Parmenides, der das Eine losgelöst von jeder Vielheit mittels
„Verneinung irgendwelcher Grundzüge wie <Ganzes> - <Teil>, <Anfang> -
<Mitte> - <Ende>, <Bewegung> - <Stillstand> oder <Selbigkeit> - <Andersheit>

zur Sprache bringen" (79) will. In Piatons Parmenides sieht Matter diese



Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus 809

Strategie noch radikalisiert, indem Piaton dem Einen selbst noch das Sein

abspreche (146). Dieser Gedanke wird im Neuplatonismus noch weiter
zugespitzt. Das unsagbare Eine tritt hier erstmals als oberste Gottheit auf

(157). Von gänzlicher Absolutheit wäre nach Matter allerdings nur ein

Gott, der absolut frei und ohne Bindung an nur irgendetwas, fähig ist,
alles aus dem Nichts zu schaffen (126). Den Höhepunkt der negativen
Theologie sieht Matter daher in der Zimzum-Lehre, die auf der Vorstellung

beruht, Gott habe sich vor der Erschaffung der Welt auf sich selbst

zurückgezogen und habe so erst einen eigenständigen Welt-Raum
freigegeben. Damit lässt sich aber Gott nirgendwo in der Welt mehr entdecken.
„Seine Wohnstätte befindet sich vielmehr jenseits dieser Welt." (57 u. ö.).

Im zweiten Teil stellt Matter Dionysius Areopagita bei aller
Kontinuität als einen Bruch zum Neuplatonismus dar. Während für die Neu-

platoniker der Ausgangspunkt das Dasein in dieser Welt ist, hebt Dionysius

in der Heiligen Schrift an (60), in Gottes Anrede an den Menschen.
Zentral für Matter ist dabei, „dass Gott nicht als Urgrund von allem
entrückt in sich selber verharrt, sondern die Menschen in eben dieser

Welt, wo sie leben und sterben, aufsucht und sein Wort an sie richtet."
(169) In dieser Anrede ebenso wie in ihren Ansichten über die Sprache
sieht Matter Gemeinsamkeiten zwischen Dionysius und Jacques Derrida.
Beiden ginge es um eine „Transzendierung der Sprache" und um deren

Begründet-Sein in einem Ursprung, der sie selbst übersteigt (176). Bei

Derrida allerdings erhielten Zeit und Geschichte eine grössere Bedeutung
als beim Areopagiten (206). Als Friedensperspektive, die sich aus solchem
Denken ergibt, formuliert Matter eine „hyperbolische Ethik", deren

Inbegriff die Vergebung wäre, die in der aktuellen Politik beinahe
planetarische Dimensionen angenommen hat. Nach Matter kann diese Ethik
allerdings erst in Gottes Verheissung eines neuen Himmels und einer

neuen Erde zu Ende geführt werden (247).
Die anzuzeigende Arbeit vermag vor allem durch ihren weit gefassten

Uberblick über die Ursprünge und die Entwicklungen des negativen Denkens

zu bestechen. Durch unzählige Bezüge und Querverweise wird dem

Thema eine grosse Weite und Komplexität vermittelt. Die griechischen
Quellen werden ausführlich gegeneinander abgewogen. Allerdings ist die

Gedankenführung oft allzu assoziativ, um die Zusammenhänge wirklich
glaubhaft zu machen. Die Disziplingrenze zwischen Philosophie und

Theologie wird gelegentlich allzu schnell übersprungen.
Sonderbar erscheint, dass Matter in seinem Anliegen, die Negativität

des griechischen Denkens für heute zu gewinnen, auf eine grosse, gerade
auch für den Zusammenhang zu Derrida zentrale Denkbewegung mit kei-



810 Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus

nem Wort eingeht, auf Emmanuel Lévinas' Autrement qu'être ou au-delà
de l'essence (Jenseits des Seins oder anders als Sein geschieht). Es ist ja
verschiedentlich verbrieft, wie wichtig die Anfragen Derridas an Lévinas im
Hintergrund dieses Werkes waren. Das Buch kann damit als Dokument
einer gemeinsamen Bemühung betrachtet werden, von und zu einem
anderen zu sprechen im vollen Bewusstsein, dass man dabei stets einen
Missbrauch der Sprache riskiert. Eine „hyperbolische Ethik" bei Derrida
lässt sich ohne Bezug zu Lévinas nicht denken.

Nicht unproblematisch scheint es, bei Derrida auf ein Jenseits der

Sprache zu pochen. Die différance ebenso wie die Verräumlichung (espacement)

und die Zeitigung (temporalisation) und selbst die Bezugnahmen auf
Gott finden immer in einem gewissen Sinne in der Sprache im weitesten
Sinne dieses Wortes statt, d.h. in Prozessen des Bezeichnens respektive in
spezifischen Sprechakten (wie z.B. das Versprechen). Sie losgelöst davon

zu betrachten, wäre vollkommen unverständlich. Erklärlich scheint diese

Denkfigur eigentlich nur aus Matters bruchlosem Anschluss an eine

äusserst umstrittene (und nicht zuletzt von Derrida selbst zurückgewiesene)
Theologisierung Derridas.

Zuletzt mag es erlaubt sein, zu fragen, ob sich die Freigabe der Welt
durch Gott nicht selbst noch einmal als Bild und sprachliches Konstrukt
befragen liesse und damit durch eine weitere Negativität geläutert zu werden

vermöchte. Um die heutigen Herausforderungen an ein Denken der
Transzendenz zu umreissen, wurde vom Autor gelegentlich Nietzsche

herangezogen (13, 171). Liesse sich nicht gerade beim nur beiläufig erwähnten

Nietzsche ein ungleich radikaleres „radikales Denken" finden? So hat

etwa Franz Rosenzweig bei Nietzsche einen in der Philosophiegeschichte
unvergleichlichen Atheismus gesehen. Nietzsche belasse es nicht dabei,
bloss Gottes Existenz zu verneinen, sondern er fluche Gott im
theologischen Sinne dieses Wortes. „Denn einen Fluch [...] bedeutet jener
berühmte Satz: <wenn Gott wäre, wie hielte ich es aus, nicht Gott zu sein>.

Noch nie hatte ein Philosoph so Auge in Auge mit dem lebendigen Gott
gestanden, um so zu sprechen. [...] [J]ener Satz ist die erste philosophische
Gottesleugnung, in der Gott nicht mit der Welt unlöslich verbunden ist.
Zur Welt hätte Nietzsche nicht sagen können: wenn sie wäre, wie hielte
ich es aus, nicht sie zu sein. Dem lebendigen Menschen erscheint der

lebendige Gott." 1 In Nietzsche steht nach Rosenzweig der freie Mensch
dem freien Gott gegenüber. Zur von Matter betonten Freiheit Gottes er-

1 ROSENZWEIG, Franz: Der Stern der Erlösung (1921). Frankfurt a.M.: Suhrkamp
1988, 20f.



Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus 811

hebt sich die Freiheit des Menschen auf eine provokative Augenhöhe. Mit
einem Male tritt eine herausfordernde Unentscheidbarkeit zwischen
Mensch und Gott ins Spiel, die zu einem „radikalen Denken" gehört, wie
es Derrida in Angriff genommen hat.2 Doch dies sprengt den Horizont
des Neuplatonismus ebenso wie denjenigen des anzuzeigenden Buches
und der vorliegenden Rezension.

Sascha Bischof

2 Vgl. etwa DERRIDA, Jacques: Donner la mort (1990). Paris: Galilée 1999. - Dt.
„Den Tod geben", in: HaVERKAMP, Anselm: Gewalt und Gerechtigkeit. Benjamin-
Derrida. Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1994, 331-445.


	Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus

