Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 53 (2006)

Heft: 3

Artikel: L'autonomie de la volonté : une idée périmée?
Autor: Schroeter, Francois

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-760638

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-760638
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

FRANCOIS SCHROETER

L’autonomie de la volonté:
'd/ / / >
une idée périmee:

L’autonomie de la volonté occupe une place centrale dans la psycholo-
gie morale kantienne. Selon Kant, c’est parce qu’elle a la capacité de se
donner a elle-méme sa loi que la volonté humaine peut étre libre et peut
agir de fagon morale. Aujourd’hui encore, de nombreux auteurs impor-
tants de I’éthique analytique - je pense en particulier a Christine Kors-
gaard et David Velleman - pensent que la conception kantienne de
’autonomie mérite de conserver sa place au ceeur d’une approche philo-
sophique de I’action humaine. D’une maniére plus générale, et méme si
bon nombre d’auteurs rejettent la conception particuliere de I’autono-
mie proposée par Kant, 'importance que la tradition kantienne attache
a ’autonomie n’est pas mise en doute: il est généralement admis que
’autonomie de la volonté est ce qui fonde notre responsabilité morale
et nous distingue des créatures incapables d’agir moralement.

Dans un important ouvrage récent,! Nomy Arpaly s’attaque a cette
vénérable tradition kantienne. Selon Arpaly, 'idée d’un agent auto-
nome contrdlant ses actions est un mythe. A ses yeux, une analyse mi-
nutieuse des conditions de la responsabilité morale et du role des émo-
tions dans ’agir rationnel suggére que nous avons bien moins de con-
trole sur notre agir que ne le supposent les défenseurs de ’autonomie de
la volonté. Les probléemes abordés par Arpaly sont a mon avis impor-
tants. Pourtant, je crois qu’il convient, en réponse a Arpaly, de repenser
’autonomie, non de rompre le lien que la tradition kantienne a établi
entre ’autonomie et la responsabilité morale.

1 ARPALY, Nomy: Unprincipled Virtue. An Inquiry into Moral Agency. New
York: Oxford University Press 2003. Toutes les références indiquées dans le texte
sont a ce livre.



742 Francois Schroeter

1. RATIONALITE ET INTELLECTUALISME

Selon la tradition kantienne, ce sont nos capacités réflectives et discursi-
ves qui sont la marque distinctive des étres humains et qui doivent jouer
le role central dans une approche philosophique de la liberté et de la res-
ponsabilité. Ces capacités intellectuelles nous permettent de former des
jugements évaluatifs sur le bien et le mal et de représenter la loi morale
si chere a Kant. Pour Kant et ses admirateurs contemporains, c’est parce
que nous pouvons soumettre notre agir aux verdicts évaluatifs de nos
capacités intellectuelles que nous sommes libres et responsables. La
liberté humaine est affaire de raison et non de désirs et inclinations.

Arpaly pense que la tradition kantienne défend une conception
beaucoup trop intellectualiste de la psychologie humaine. L’idée que
’agir humain est controlé par un intellect portant des jugements évalua-
tifs sur chacune de ses actions est a son avis simpliste. Une approche
plus réaliste de ’agir humain doit en particulier accorder une place de
choix a nos émotions. Arpaly invoque toute une série d’exemples pour
appuyer sa critique.

Huckleberry Finn, le héros de Mark Twain, est I'un des protagonis-
tes principaux du livre d’Arpaly. Huck se lie d’amitié a un esclave, Jim,
qu’il aide a échapper a son maitre. Pourtant, sa conscience morale lui
dit qu’il agit ainsi de maniére immorale: comme tous les membres de sa
communauté, il croit qu’aider un esclave a s’échapper c’est le voler a
son maitre. Huck agit donc de maniere acratique, contre le jugement ré-
fléchi qu’il forme au sujet de ce qu’il doit faire. L’ensemble de la tradi-
tion philosophique considére de telles actions comme sérieusement dé-
ficientes - Huck agit par «pure inclination» d’aprés Kant, par «vertu na-
turelle» d’aprés Aristote. Arpaly pense que ces critiques sont injusti-
fiées. En agissant contre sa conscience, Huck agit de fagon moralement
bonne. De plus, son action est une réponse aux raisons morales qui preé-
valent dans sa situation (75-9). Lorsque Huck se trouve incapable de
rendre I’esclave a son maitre, il n’est pas la victime d’une simple impul-
sion irrationnelle. C’est parce qu’il s’est lié d’amitié avec Jim, parce
qu’il a éprouvé de ’empathie a son égard et a reconnu que Jim était un
étre humain méritant le respect que Huck ne peut suivre les injonctions
racistes de sa conscience morale. Les capacités émotionnelles de Huck
lui permettent de détecter les raisons morales relevantes dans sa situa-
tion (’humanité de Jim et le respect qu’il mérite), alors que son juge-



L’autonomie de la volonté 743

ment moral explicite reflete simplement les convictions morales erro-
nées de sa communaute.

Selon Arpaly, les cas ou ce sont nos émotions et non nos jugements
réfléchis qui détectent les raisons relevantes ne sont pas rares. La tradi-
tion philosophique a trop souvent représenté les émotions comme de
simples obstacles a la rationalité. Il est maintenant temps de mettre
’accent sur les cas ou ce sont nos jugements réfléchis qui nous empe-
chent de suivre les raisons détectées par nos émotions. D’une maniere
plus générale, une théorie de la rationalité humaine ne peut, selon Ar-
paly se permettre d’exclure les émotions au profit de nos capacités ré-
flectives (chap. 2). Bien souvent nos émotions nous mettent en contact
avec des raisons que nous sommes incapables d’exprimer dans des juge-
ments réfléchis. C’est parce qu’ils ont été victimes de préjugés intellec-
tualistes, surestimant ainsi 'importance de nos capacités réflectives, que
les philosophes ont trop souvent mécompris le role fondamental que
jouent nos émotions dans I’agir rationnel humain.

2. VALEUR MORALE ET AUTONOMIE

La critique qu’Arpaly adresse a la tradition intellectualiste constitue la
premiere prémisse de sa discussion de la question de I’autonomie et de
la responsabilité morale. La seconde prémisse de sa discussion réside
dans la théorie originale de la valeur morale (moral worth) qu’elle pro-
pose. Quand nous évaluons nos actions, nous ne nous contentons pas de
déterminer si ces derniéres sont morales ou immorales. Nous voulons
également savoir si elles méritent blame ou éloge (praise). Arpaly insiste,
avec raison, sur le fait que les jugements que nous portons sur la valeur
morale de nos actions (méritent-elles blame ou éloge?) ont un lien tres
etroit avec la question de la responsabilité morale. Si nous estimons que
la responsabilité d’un agent est diminuée, nous nous refusons a le bla-
mer (ou, en tous les cas, nous modérons notre blame) pour ses actions
immorales. Il est donc capital d’avoir une conception adéquate des ju-
gements que nous portons sur la valeur morale de nos actions si nous
voulons aborder la problématique de la responsabilité morale et déter-
miner le r6le qu’y joue ’autonomie de la volonté.

C’est dans le troisieme chapitre de son livre qu’Arpaly nous présente
sa théorie de la valeur morale. Dans son approche de la valeur morale
de la bonne volonté, Kant insiste sur I’importance de la pureté des mo-



744 Francois Schroeter

tifs: pour avoir valeur morale, une action doit étre accomplie par de-
voir, et non seulement en conformité avec le devoir. Arpaly concede a
Kant qu’il n’est pas suffisant de conformer ses actions a la loi morale
pour leur conférer valeur morale, mais elle refuse d’accepter que I’agir
par devoir est une condition nécessaire a la valeur morale. A ses yeux,
ce qui est requis pour la valeur morale c’est que I’action soit accomplie
pour de bonnes raisons (72). Ainsi, par exemple, si les actions du mar-
chand de Kant n’ont pas de valeur morale, c’est parce que le marchand
se conforme au devoir de ne pas voler ses clients pour de mauvaises rai-
sons - pour des raisons d’intérét personnel, et non pour des raisons mo-
rales. Aux yeux d’Arpaly il est absolument crucial d’éviter ici de tom-
ber dans le préjugé intellectualiste qui a corrompu 2 ses yeux toute la
tradition kantienne. Selon Arpaly, le coeur comme I'intellect peuvent
assurer qu’une action est accomplie pour de bonnes raisons et qu’elle
possede ainsi valeur morale. L’action de Huck, par exemple, est accom-
plie pour de bonnes raisons morales: ce qui motive Huck c’est sa recon-
naissance de ’humanité de Jim et du respect que cette humanité mérite
(73-9). Pourtant son action est accomplie contre son jugement moral
explicite. Souvent, ce sont nos capacités émotionnelles, non nos capaci-
tés intellectuelles qui nous rendent sensibles aux raisons morales. I1 faut
donc rejeter la dichotomie kantienne traditionnelle qui oppose ’agir
par devoir a I’agir par inclination. L’intellect et ses représentations du
devoir moral ne sont donc pas nécessaires a la valeur morale. Nos capa-
cités émotionnelles peuvent, aux yeux d’Arpaly, conférer elles aussi va-
leur morale a nos actions.

Pour compléter sa discussion de la valeur morale, Arpaly propose
également une analyse des conditions qui justifient le blime. D’apres
Arpaly, une action mérite le blame si elle est immorale et a été accom-
plie pour de mauvaises raisons - plus précisément, si ’agent n’a pas été
suffisamment sensible a de bonnes raisons morales ou s’il a été sensible a
des raisons moralement abjectes (89-83). Ici également, il convient,
d’aprés Arpaly, de ne pas tomber dans le piége intellectualiste. Une ac-
tion peut étre accomplie pour de mauvaises raisons si elle est dictée par
des émotions négatives telles que la haine ou la jalousie. Il n’est pas né-
cessaire, pour qu’une action meérite le blame, que les raisons pour les-
quelles elle est accomplie soient représentées dans les jugements évalua-
tifs que forme l’intellect.



L’autonomie de la volonté 745

Armée de son analyse originale de la question de la valeur morale,
Arpaly peut se pencher sur la problématique de la responsabilité et de
’autonomie. Arpaly ne propose pas une théorie complete de la respon-
sabilité morale. Pourtant, dans les deux derniers chapitres de son livre
(chap. 4 et 5), elle adresse une critique radicale a toute la tradition kan-
tienne qui a fait de ’autonomie de la volonté la piece centrale de la res-
ponsabilité morale. En prélude a sa critique de ’autonomie, Arpaly dé-
nonce ’ambiguité qui accompagne de nos jours le terme ‘autonomie’.
Le terme est utilisé dans la littérature contemporaine pour signifier dif-
férentes choses, par exemple ’autocontrdle, ’authenticité, 1’indépen-
dance mateérielle ou I'indépendance d’esprit. Une telle ambiguité, qui
n’est de plus pas toujours reconnue comme telle, peut bien slr créer de
nombreuses confusions et Arpaly a raison de nous inciter a la prudence
quand nous utilisons un terme associé a autant d’idées différentes.

La critique principale d’Arpaly s’adresse a la composante fondamen-
tale de I’autonomie, ce qu’elle appelle I’autonomie agentielle (agent-au-
tonomy) et qu’elle définit de la fagon suivante:

«L’autonomie agentielle est la relation entre un agent et ses motivations,
relation qui peut €tre caractérisée de fagon approximative comme la capa-
cité de ’agent de décider laquelle de ses motivations il va suivre: il s’agit
d’un type d’autocontrdle ou d’auto-gouvernement que possedent les per-
sonnes humaines et non les animaux non-humains.» (118)

L’autonomie agentielle, telle que la définit Arpaly, est bien au coeur de
la discussion philosophique contemporaine: c’est ce type d’autonomie
que Harry Frankfurt, Christine Korsgaard, David Velleman, Michael
Bratman, et bon nombre d’autres auteurs importants de la philosophie
de I’action contemporaine considérent comme une caractéristique essen-
tielle de ’agir humain. Et c’est parce que ’agent humain a la capacité de
choisir lequel de ses désirs il va suivre que, de ’avis des défenseurs de
’autonomie agentielle, nous pouvons lui attribuer la responsabilité mo-
rale de ses actions. Comme les animaux non-humains n’ont pas la capa-
cité de choisir lesquels de leurs désirs ils vont satisfaire, nous ne pou-
vons les tenir pour responsables de leurs comportements.

Selon Arpaly, 'importance attribuée a ’autonomie agentielle dans la
philosophie de I’action contemporaine n’est qu’un autre symptome des
préjugés intellectualistes qui dominent notre tradition philosophique. Il
n’est pas nécessaire de postuler un Moi autonome et controleur pour
expliquer ce qui fait de nous des agents responsables (132-9). Pour éta-



746 Frangois Schroeter

blir cette conclusion, Arpaly se fonde sur son analyse de la valeur mo-
rale (chap. 3). Il est communément reconnu que la responsabilité est une
condition centrale de la valeur morale: nous ne considérons pas comme
responsables les animaux ou les étres humains sérieusement retardés et
de ce fait nous n’attribuons pas blime ou valeur morale i leurs compor-
tements. Au vu de I'approche de la valeur morale qu’elle développe
dans son livre, il n’est pas difficile de voir pourquoi Arpaly pense que
’autonomie n’est pas nécessaire a ’explication de la responsabilité. Ce
qui est crucial pour la valeur morale, c’est la capacité de suivre les rai-
sons (reason-responsiveness), la capacité d’agir pour les bonnes raisons.
C’est parce que Huck suit les raisons morales (I’humanité de Jim et le
respect qu’elle mérite) que nous sommes préts a attribuer valeur morale
a son action et A le considérer comme responsable. Par contre, la pré-
sence d’un Moi contrdleur n’est, selon Arpaly, absolument pas requise
pour la valeur morale et la responsabilité. L’action de Huck n’est cer-
tainement pas produite par un acte d’autocontréle de la part d’un Moi
autonome. Huck est simplement envahi par le sentiment de sympathie
qu’il éprouve pour Jim et son jugement moral réfléchi ne réussit pas a
guider son agir. Dans une discussion détaillée d’autres exemples similai-
res, Arpaly tente de démontrer que la présence d’un «capitaine kan-
tien», contrdlant les actions de 1’agent, n’est pas du tout requise pour
expliquer la valeur morale et la responsabilite.

3. REPENSER L’AUTONOMIE

Je crois que I’attaque portée par Arpaly contre la tradition intellectua-
liste kantienne qui domine une partie importante de la philosophie de
’action contemporaine mérite d’étre prise au sérieux. Le role positif
que nos émotions jouent dans la rationalité humaine a été trop souvent
mécompris. Arpaly n’est bien sir pas la seule a entreprendre une reva-
lorisation du role de nos capacités émotionnelles non-discursives dans
’agir humain. De récentes découvertes neurologiques? ont par exemple
démontré qu’un déficit émotionnel grave peut entrainer de trés sérieu-
ses pathologies dans la rationalité et I’agir humains. En fait, durant ces
quinze dernieres années, le role des émotions dans la rationalité hu-
maine a été ’objet d’une attention considérable dans la littérature phi-

2 Je pense en particulier aux travaux d’Antonio DAMASIO (Descartes’ Error. Lon-
don : Macmillan 1994).



L’autonomie de la volonté 747

losophique. Le livre d’Arpaly mérite une place particuliére dans cette
littérature bourgeonnante du fait de sa sophistication et de son ambition
philosophique. Pourtant, et c’est le point sur lequel je souhaiterais me
pencher maintenant, je crois que les attaques qu’Arpaly dirige contre
I’idée d’autonomie ne peuvent convaincre. On peut admettre que les
émotions jouent un role important dans 1’agir humain sans pour autant
devoir abandonner ’idée de ’autonomie de la volonté humaine.

Quoiqu’en dise Arpaly, I'idée d’un Moi capable de résister a ses in-
clinations et de contrdler son agir occupe une place centrale dans notre
conception de I’agir humain. Arpaly est consciente que I’attaque qu’elle
dirige contre I’autonomie ne manquera pas de générer un véritable bar-
rage d’objections. Pour consolider sa position, elle se lance dans une dis-
cussion détaillée de toute une série d’exemples destinés & démontrer que
’idée d’autonomie ne joue pas dans I’agir humain le rdéle fondamental
qu’on lui attribue communément. En fait, certains des exemples qu’elle
examine me semblent bien plutdt suggérer que I'idée d’autonomie est
indispensable a une approche de ’agir et de la responsabilité humaines.

Considérons par exemple une série de pathologies - telles que
I’hyperactivite, le déficit attentionnel, ou le syndrome de Tourette - sur
lesquelles Arpaly porte son attention. Arpaly examine le cas de John,
un patient qui souffre d’hyperactivité et de déficit attentionnel. Ses ac-
tions sont dictées par ses impulsions du moment. Aprés avoir remarqué
qu’'une maison est a vendre, il ’achete en quelques minutes, alors qu’il
n’a nullement besoin d’un nouveau logement (151-3). Arpaly reconnait
que les défenseurs de ’autonomie de la volonté insisteront ici sur le fait
que de tels exemples confirment 'importance de ’autonomie pour les
questions de responsabilité. Ce qui fait défaut a John, c’est la capacité de
résister a ses impulsions et de controler son agir de maniére raisonnable
- ce qui manque a John, c’est donc ’autonomie agentielle telle que la
définit Arpaly. Du fait que la volonté de John n’est pas autonome, nous
estimons que sa responsabilité est sérieusement limitée. Faut-il en
conclure que I'autonomie est apres tout un élément central de I’agir et
de la responsabilité humaines?

La réponse d’Arpaly est malheureusement décevante a ce point. Elle
admet que ’autonomie (la capacité de résister a ses impulsions et de
contrOler son agir) a un role a jouer dans une théorie de la responsabi-
lité. Pourtant, elle pense que ’exemple de John ne démontre pas que
’autonomie joue un role privilégié (has something special to do with



748 Francois Schroeter

[153]) dans les questions de responsabilité. A ses yeux, ce qui est central
dans les questions de responsabilité c’est la qualité de la volonté de
’agent: si I’action indique que la volonté de I’agent est moralement
mauvaise, elle mérite le blime; si elle indique au contraire que la vo-
lonté de I’agent est moralement bonne, elle mérite alors d’étre louée.
Parce que John souffre d’un déficit d’autonomie, ses actions impulsives
ne nous permettent pas, selon Arpaly, de conclure que sa volonté est
moralement mauvaise. De méme, si John souffrait d’un déficit de la per-
ception, le rendant par exemple incapable de reconnaitre son épouse, il
serait faux de conclure que sa volonté est moralement mauvaise quand,
faute d’avoir reconnu son épouse, il ne lui procure pas ’aide dont elle a
besoin. Arpaly conclut que, de méme que le bon fonctionnement de nos
organes de perception, ’autonomie de la volonté a peut-étre un role
indirect a jouer dans les questions de responsabilité: les déficits percep-
tifs, comme les déficits dans [’autonomie de la volonté peuvent falsifier
le lien que nous établissons d’ordinaire entre le comportement d’un
agent et la qualité morale de sa volonté. Pourtant, et c’est le point
essentiel a ses yeux, il convient de ne pas perdre de vue le fait que c’est
la question de la qualité morale de la volonté qui est décisive pour les
questions de responsabilité.

Une telle réponse a peu de chances de convaincre les défenseurs de
’autonomie de la volonté. La tradition philosophique distingue deux
grandes classes de conditions disculpantes dans les questions touchant a
la responsabilité: conditions cognitives, d’une part, et conditions voli-
tives d’autre part. Ces conditions ont une trés grande plausibilité intui-
tive et elles exercent une influence déterminante sur nos attributions de
responsabilité. En ce qui concerne les conditions cognitives, nous refu-
sons en général de blimer un agent pour les conséquences de ses actions
s’il ignore certains facteurs décisifs pour leur évaluation. De facon simi-
laire, dans le domaine volitif, si une déficience importante affecte les ca-
pacités de décision de I’agent, nous concluons d’ordinaire que sa respon-
sabilité est limitée. La tradition philosophique assume que I'idée d’un
Moi capable de résister a ses impulsions et de contrdler ses actions de
fagon raisonnable - I’idée d’autonomie - joue un rdle central quand il
s’agit de déterminer si les capacités de décision de ’agent fonctionnent
de fagon adéquate ou non. Et les exemples de John et d’autres patholo-
gies similaires semblent confirmer le bien-fondé de cette assomption.
Phobies, compulsions, déficits attentionnels, toutes ces conditions em-



L’autonomie de la volonté 749

péchent le Moi d’exercer un contrdle normal sur ses désirs et ses ac-
tions. En conséquence, nous estimons que la responsabilité des agents
souffrant de telles conditions est limitée.

Il est bien clair que I’idée d’un Moi contrdlant ses actions n’est pas
sans problémes. Personne aujourd’hui ne souhaite faire appel a un Mot
kantien nouménal, séparé du Moi empirique, quand il s’agit d’expliquer
I’autonomie de la volonté. Mais il n’est pas aisé de voir comment un
Moi autonome peut émerger des structures neurologiques qui consti-
tuent ’esprit humain. Peut-on expliquer le contréle que nous semblons
posséder sur nos actions sans poser la présence d’un «<homunculus» aux
commandes de notre agir? La grande majorité des philosophes contem-
porains sont convaincus qu’une telle explication doit étre possible, mais
nous sommes encore bien loin, malgré les progres spectaculaires des
neurosciences, d’avoir éclairé de fagon satisfaisante les mécanismes qui
rendent possibles 'autonomie humaine. Méme si I'idée d’un Mot
contrblant son agir reste entourée de mystere, il convient cependant
d’insister sur le fait qu’Arpaly ne nous fournit aucune raison de douter
de I’existence d’un tel Moi et de son importance pour la question de la
responsabilité. Arpaly a raison de penser que, lorsqu’il s’agit de déter-
miner la valeur morale d’une action, la question de la qualité de la vo-
lonté de I’agent a un réle important 4 jouer. Nous pensons en effet
qu’un agent ne mérite d’étre blimé pour une action que si sa volonte a
été insuffisamment sensible aux raisons morales. Mais c’est 12 une these
que les défenseurs de ’autonomie peuvent trés bien accepter. La capa-
cité du Moi a résister 2 ses impulsions et 4 controler son agir n’en de-
meure pas moins une condition essentielle de la responsabilité.

Faut-il simplement conclure que les condamnations séveres qu’Ar-
paly adresse a I’idée d’autonomie sont injustifiées? Je crois qu’il con-
vient de tirer de sa contribution une legon plus positive. Les théories de
’autonomie ont été dominées par le courant intellectualiste kantien et
Arpaly a raison de s’inscrire en faux contre cette domination. Arpaly
semble avoir mal choisi sa cible: ce n’est pas I’idée d’autonomie comme
telle qu’il faut rejeter, mais les interprétations intellectualistes de cette
derniére.

En effet, les défenseurs principaux de I’autonomie auxquels Arpaly
s’oppose — Harry Frankfurt, Christine Korsgaard, David Velleman, Mi-
chael Bratman - acceptent tous le méme modele de base pour expliquer
’autonomie humaine. D’aprés ce modele, kantien dans son inspiration,



750 Frangois Schroeter

une action est autonome si elle est guidée par les jugements évaluatifs
réfléchis que le Moi porte sur ses désirs et ses actions. Si I’action est dé-
terminée simplement par les désirs immédiats de ’agent, elle n’est pas
autonome. Par exemple, je n’agis pas de fagon autonome quand je cede a
mon désir immeédiat de vengeance et agresse mon adversaire. Pour que
mon action soit autonome, il faut qu’elle soit guidée par un jugement
(ou un deésir) émanant de mes facultés intellectuelles réflexives, facultés
qui me permettent de prendre une distance critique face a4 mes désirs
immédiats. Méme si Frankfurt, Korsgaard, Velleman et Bratman diffe-
rent dans les détails de leurs conceptions de I’autonomie, ils acceptent
tous ce méme modele de base intellectualiste.3

C’est quand il s’agit d’illustrer les faiblesses de ce modele intellectua-
liste que la critique d’Arpaly est particulierement utile. En effet, le mo-
dele intellectualiste semble proposer une approche beaucoup trop res-
trictive de ’autonomie humaine: il n’est pas nécessaire d’agir par de-
voir, ou d’une maniére plus générale de suivre les jugements évaluatifs
de son intellect, pour étre responsable et pour agir de fagon autonome.

Considérons un exemple. Bien souvent, comme Huck, nous suivons
nos inclinations et agissons a ’encontre de nos jugements évaluatifs re-
fléchis. Je sais que je dois impérativement finir mon article et pourtant
je passe ma soirée cloué devant ma télévision. Nous estimons que, dans
un tel cas, je suis responsable de mon action et mérite d’étre blameé. Cet
exemple est donc radicalement différent du cas de John qui, du fait de la
profonde pathologie qui I’afflige, ne peut offrir aucune résistance aux

3 Les travaux de Frankfurt ont exercé une influence considérable sur la discus-
sion contemporaine de l’autonomie (cf. FRANKFURT, Harry: The Importance of
What We Care About. New York: Cambridge University Press 1988). Frankfurt
établit un contraste entre les créatures dont le comportement est dicté par de simp-
les désirs et les personnes humaines. Ces derniéres ont la capacité de réfléchir sur
leurs désirs (et de former ainsi des désirs de second ordre au sujet de ces simples
désirs). C’est parce que nos capacités réflexives peuvent déterminer nos actions que
notre agir est libre et autonome. Pour les modifications plus récentes de la théorie
Frankfurtienne de l’agir, cf. Necessity, Volition, and Love. New York: Cambridge
University Press 1999. Korsgaard, Velleman et Bratman reconnaissent tous leur det-
te envers le modéle de Frankfurt dans leur approche de I'autonomie (cf. KORS-
GAARD, Christine: The Sources of Normativity. New York: Cambridge University
Press 1996; VELLEMAN, J. David: The Possibility of Practical Reason. New York:
Oxford University Press 2000; et BRATMAN, Michael: «Reflection, Planning, and
Temporally Extended Agency». In: The Philosophical Review 109 [2000] 35-61).



L’autonomie de la volonté 751

impulsions qui s’emparent de lui et ne peut en conséquence étre tenu
pour responsable de ses actions. Ce qui fait défaut a John, c’est la capa-
cité du Moi de résister aux impulsions qui I’assaillent et de contréler
ainsi ses actions — capacité qu’Arpaly nomme autonomie agentielle. Par
contre, cette capacité est présente en moi quand je regarde la télévision
et c’est pour cette raison que, contrairement a John, je suis responsable
de mes actions.

D’aprés le modele intellectualiste de ’autonomie proposé par Kant,
Frankfurt et leurs admirateurs, je n’agis pas de fagon autonome quand je
reste cloué a ma télévision — mon action n’est en effet pas guidée par
mon jugement évaluatif réflechi. Nous pouvons concéder a Arpaly que
’autonomie, si elle est congue de maniére intellectualiste, ne joue pas
un role fondamental dans les questions de responsabilité. Mais cela ne
signifie nullement que I’idée méme d’un lien essentiel entre I’autonomie
et la responsabilité doit également étre rejetée. Comme nous 1’avons vu,
I’idée d’un Moi capable de résister a ses impulsions et de controler ses
actions joue un role fondamental dans nos attributions de responsabi-
lité. Le modele intellectualiste, qui a dominé les discussions contempo-
raines de ’autonomie, ne procure pas une approche plausible du type de
controle que les agents responsables ont sur leurs actions. Ce que la cri-
tique d’Arpaly démontre, me semble-t-il, c’est que nous avons besoin
d’un nouveau modele de ’autonomie.*

Abstract

Nomy Arpaly bas recently suggested that our concept of autonomy is seriously
confused and that it should not play a central role in a theory of human agency.
This paper argues that Arpaly’s critique of autonomy is unjustified.

4 Pour une esquisse d’un tel modele, cf. mon article «<Endorsement and Autono-
mous Agency». In: Philosophy and Phenomenological Research 69 (2004) 633-59.



	L'autonomie de la volonté : une idée périmée?

