
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 53 (2006)

Heft: 3

Artikel: L'autonomie de la volonté : une idée périmée?

Autor: Schroeter, François

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760638

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760638
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


François Schroeter

L'autonomie de la volonté:

une idée périmée?

L'autonomie de la volonté occupe une place centrale dans la psychologie

morale kantienne. Selon Kant, c'est parce qu'elle a la capacité de se

donner à elle-même sa loi que la volonté humaine peut être libre et peut
agir de façon morale. Aujourd'hui encore, de nombreux auteurs importants

de l'éthique analytique - je pense en particulier à Christine Kors-
gaard et David Velleman - pensent que la conception kantienne de

l'autonomie mérite de conserver sa place au cœur d'une approche
philosophique de l'action humaine. D'une manière plus générale, et même si

bon nombre d'auteurs rejettent la conception particulière de l'autonomie

proposée par Kant, l'importance que la tradition kantienne attache
à l'autonomie n'est pas mise en doute: il est généralement admis que
l'autonomie de la volonté est ce qui fonde notre responsabilité morale

et nous distingue des créatures incapables d'agir moralement.
Dans un important ouvrage récent,1 Nomy Arpaly s'attaque à cette

vénérable tradition kantienne. Selon Arpaly, l'idée d'un agent
autonome contrôlant ses actions est un mythe. A ses yeux, une analyse
minutieuse des conditions de la responsabilité morale et du rôle des

émotions dans l'agir rationnel suggère que nous avons bien moins de

contrôle sur notre agir que ne le supposent les défenseurs de l'autonomie de

la volonté. Les problèmes abordés par Arpaly sont à mon avis importants.

Pourtant, je crois qu'il convient, en réponse à Arpaly, de repenser
l'autonomie, non de rompre le lien que la tradition kantienne a établi

entre l'autonomie et la responsabilité morale.

1 ARPALY, Nomy: Unprincipled. Virtue. An Inquiry into Moral Agency. New
York: Oxford University Press 2003. Toutes les références indiquées dans le texte
sont à ce livre.



742 François Schroeter

1. Rationalité et intellectualisme

Selon la tradition kantienne, ce sont nos capacités réflectives et discursives

qui sont la marque distinctive des êtres humains et qui doivent jouer
le rôle central dans une approche philosophique de la liberté et de la

responsabilité. Ces capacités intellectuelles nous permettent de former des

jugements évaluatifs sur le bien et le mal et de représenter la loi morale
si chère à Kant. Pour Kant et ses admirateurs contemporains, c'est parce

que nous pouvons soumettre notre agir aux verdicts évaluatifs de nos
capacités intellectuelles que nous sommes libres et responsables. La
liberté humaine est affaire de raison et non de désirs et inclinations.

Arpaly pense que la tradition kantienne défend une conception
beaucoup trop intellectualiste de la psychologie humaine. L'idée que
l'agir humain est contrôlé par un intellect portant des jugements évaluatifs

sur chacune de ses actions est à son avis simpliste. Une approche
plus réaliste de l'agir humain doit en particulier accorder une place de

choix à nos émotions. Arpaly invoque toute une série d'exemples pour
appuyer sa critique.

Huckleberry Finn, le héros de Mark Twain, est l'un des protagonistes

principaux du livre d'Arpaly. Huck se lie d'amitié à un esclave, Jim,
qu'il aide à échapper à son maître. Pourtant, sa conscience morale lui
dit qu'il agit ainsi de manière immorale: comme tous les membres de sa

communauté, il croit qu'aider un esclave à s'échapper c'est le voler à

son maître. Huck agit donc de manière acratique, contre le jugement
réfléchi qu'il forme au sujet de ce qu'il doit faire. L'ensemble de la tradition

philosophique considère de telles actions comme sérieusement
déficientes - Huck agit par «pure inclination» d'après Kant, par «vertu
naturelle» d'après Aristote. Arpaly pense que ces critiques sont injustifiées.

En agissant contre sa conscience, Huck agit de façon moralement
bonne. De plus, son action est une réponse aux raisons morales qui
prévalent dans sa situation (75-9). Lorsque Huck se trouve incapable de

rendre l'esclave à son maître, il n'est pas la victime d'une simple impulsion

irrationnelle. C'est parce qu'il s'est lié d'amitié avec Jim, parce
qu'il a éprouvé de l'empathie à son égard et a reconnu que Jim était un
être humain méritant le respect que Huck ne peut suivre les injonctions
racistes de sa conscience morale. Les capacités émotionnelles de Huck
lui permettent de détecter les raisons morales relevantes dans sa situation

(l'humanité de Jim et le respect qu'il mérite), alors que son juge-



L'autonomie de la volonté 743

ment moral explicite reflète simplement les convictions morales erronées

de sa communauté.
Selon Arpaly, les cas où ce sont nos émotions et non nos jugements

réfléchis qui détectent les raisons relevantes ne sont pas rares. La tradition

philosophique a trop souvent représenté les émotions comme de

simples obstacles à la rationalité. Il est maintenant temps de mettre
l'accent sur les cas où ce sont nos jugements réfléchis qui nous empêchent

de suivre les raisons détectées par nos émotions. D'une manière

plus générale, une théorie de la rationalité humaine ne peut, selon

Arpaly se permettre d'exclure les émotions au profit de nos capacités ré-

flectives (chap. 2). Bien souvent nos émotions nous mettent en contact
avec des raisons que nous sommes incapables d'exprimer dans des

jugements réfléchis. C'est parce qu'ils ont été victimes de préjugés
intellectualistes, surestimant ainsi l'importance de nos capacités réflectives, que
les philosophes ont trop souvent mécompris le rôle fondamental que
jouent nos émotions dans l'agir rationnel humain.

2. Valeur morale et autonomie

La critique qu'Arpaly adresse à la tradition intellectualiste constitue la

première prémisse de sa discussion de la question de l'autonomie et de

la responsabilité morale. La seconde prémisse de sa discussion réside

dans la théorie originale de la valeur morale {moral worth) qu'elle
propose. Quand nous évaluons nos actions, nous ne nous contentons pas de

déterminer si ces dernières sont morales ou immorales. Nous voulons
également savoir si elles méritent blâme ou éloge (praise). Arpaly insiste,

avec raison, sur le fait que les jugements que nous portons sur la valeur
morale de nos actions (méritent-elles blâme ou éloge?) ont un lien très

étroit avec la question de la responsabilité morale. Si nous estimons que
la responsabilité d'un agent est diminuée, nous nous refusons à le

blâmer (ou, en tous les cas, nous modérons notre blâme) pour ses actions
immorales. Il est donc capital d'avoir une conception adéquate des

jugements que nous portons sur la valeur morale de nos actions si nous
voulons aborder la problématique de la responsabilité morale et
déterminer le rôle qu'y joue l'autonomie de la volonté.

C'est dans le troisième chapitre de son livre qu'Arpaly nous présente
sa théorie de la valeur morale. Dans son approche de la valeur morale
de la bonne volonté, Kant insiste sur l'importance de la pureté des mo-



744 François Schroeter

tifs: pour avoir valeur morale, une action doit être accomplie par
devoir, et non seulement en conformité avec le devoir. Arpaly concède à

Kant qu'il n'est pas suffisant de conformer ses actions à la loi morale

pour leur conférer valeur morale, mais elle refuse d'accepter que l'agir
par devoir est une condition nécessaire à la valeur morale. A ses yeux,
ce qui est requis pour la valeur morale c'est que l'action soit accomplie

pour de bonnes raisons (72). Ainsi, par exemple, si les actions du
marchand de Kant n'ont pas de valeur morale, c'est parce que le marchand
se conforme au devoir de ne pas voler ses clients pour de mauvaises

raisons - pour des raisons d'intérêt personnel, et non pour des raisons
morales. Aux yeux d'Arpaly il est absolument crucial d'éviter ici de tomber

dans le préjugé intellectualiste qui a corrompu à ses yeux toute la

tradition kantienne. Selon Arpaly, le cœur comme l'intellect peuvent
assurer qu'une action est accomplie pour de bonnes raisons et qu'elle
possède ainsi valeur morale. L'action de Huck, par exemple, est accomplie

pour de bonnes raisons morales: ce qui motive Huck c'est sa
reconnaissance de l'humanité de Jim et du respect que cette humanité mérite

(73-9). Pourtant son action est accomplie contre son jugement moral
explicite. Souvent, ce sont nos capacités émotionnelles, non nos capacités

intellectuelles qui nous rendent sensibles aux raisons morales. Il faut
donc rejeter la dichotomie kantienne traditionnelle qui oppose l'agir
par devoir à l'agir par inclination. L'intellect et ses représentations du

devoir moral ne sont donc pas nécessaires à la valeur morale. Nos capacités

émotionnelles peuvent, aux yeux d'Arpaly, conférer elles aussi
valeur morale à nos actions.

Pour compléter sa discussion de la valeur morale, Arpaly propose
également une analyse des conditions qui justifient le blâme. D'après
Arpaly, une action mérite le blâme si elle est immorale et a été accomplie

pour de mauvaises raisons - plus précisément, si l'agent n'a pas été

suffisamment sensible à de bonnes raisons morales ou s'il a été sensible à

des raisons moralement abjectes (89-83). Ici également, il convient,
d'après Arpaly, de ne pas tomber dans le piège intellectualiste. Une
action peut être accomplie pour de mauvaises raisons si elle est dictée par
des émotions négatives telles que la haine ou la jalousie. Il n'est pas
nécessaire, pour qu'une action mérite le blâme, que les raisons pour
lesquelles elle est accomplie soient représentées dans les jugements évalua-

tifs que forme l'intellect.



L'autonomie de la volonté 745

Armée de son analyse originale de la question de la valeur morale,

Arpaly peut se pencher sur la problématique de la responsabilité et de

l'autonomie. Arpaly ne propose pas une théorie complète de la responsabilité

morale. Pourtant, dans les deux derniers chapitres de son livre
(chap. 4 et 5), elle adresse une critique radicale à toute la tradition
kantienne qui a fait de l'autonomie de la volonté la pièce centrale de la

responsabilité morale. En prélude à sa critique de l'autonomie, Arpaly
dénonce l'ambiguïté qui accompagne de nos jours le terme 'autonomie'.
Le terme est utilisé dans la littérature contemporaine pour signifier
différentes choses, par exemple l'autocontrôlé, l'authenticité, l'indépendance

matérielle ou l'indépendance d'esprit. Une telle ambiguïté, qui
n'est de plus pas toujours reconnue comme telle, peut bien sûr créer de

nombreuses confusions et Arpaly a raison de nous inciter à la prudence
quand nous utilisons un terme associé à autant d'idées différentes.

La critique principale d'Arpaly s'adresse à la composante fondamentale

de l'autonomie, ce qu'elle appelle l'autonomie agentielle (agent-au-

tonomy) et qu'elle définit de la façon suivante:

«L'autonomie agentielle est la relation entre un agent et ses motivations,
relation qui peut être caractérisée de façon approximative comme la capacité

de l'agent de décider laquelle de ses motivations il va suivre: il s'agit
d'un type d'autocontrôlé ou d'auto-gouvernement que possèdent les

personnes humaines et non les animaux non-humains.» (118)

L'autonomie agentielle, telle que la définit Arpaly, est bien au cœur de

la discussion philosophique contemporaine: c'est ce type d'autonomie

que Harry Frankfurt, Christine Korsgaard, David Velleman, Michael
Bratman, et bon nombre d'autres auteurs importants de la philosophie
de l'action contemporaine considèrent comme une caractéristique essentielle

de l'agir humain. Et c'est parce que l'agent humain a la capacité de

choisir lequel de ses désirs il va suivre que, de l'avis des défenseurs de

l'autonomie agentielle, nous pouvons lui attribuer la responsabilité morale

de ses actions. Comme les animaux non-humains n'ont pas la capacité

de choisir lesquels de leurs désirs ils vont satisfaire, nous ne
pouvons les tenir pour responsables de leurs comportements.

Selon Arpaly, l'importance attribuée à l'autonomie agentielle dans la

philosophie de l'action contemporaine n'est qu'un autre symptôme des

préjugés intellectualistes qui dominent notre tradition philosophique. Il
n'est pas nécessaire de postuler un Moi autonome et contrôleur pour
expliquer ce qui fait de nous des agents responsables (132-9). Pour éta-



746 François Schroeter

blir cette conclusion, Arpaly se fonde sur son analyse de la valeur morale

(chap. 3). Il est communément reconnu que la responsabilité est une
condition centrale de la valeur morale: nous ne considérons pas comme
responsables les animaux ou les êtres humains sérieusement retardés et
de ce fait nous n'attribuons pas blâme ou valeur morale à leurs
comportements. Au vu de l'approche de la valeur morale qu'elle développe
dans son livre, il n'est pas difficile de voir pourquoi Arpaly pense que
l'autonomie n'est pas nécessaire à l'explication de la responsabilité. Ce

qui est crucial pour la valeur morale, c'est la capacité de suivre les

raisons {reason-responsiveness), la capacité d'agir pour les bonnes raisons.

C'est parce que Huck suit les raisons morales (l'humanité de Jim et le

respect qu'elle mérite) que nous sommes prêts à attribuer valeur morale
à son action et à le considérer comme responsable. Par contre, la

présence d'un Moi contrôleur n'est, selon Arpaly, absolument pas requise

pour la valeur morale et la responsabilité. L'action de Huck n'est
certainement pas produite par un acte d'autocontrôlé de la part d'un Moi
autonome. Huck est simplement envahi par le sentiment de sympathie
qu'il éprouve pour Jim et son jugement moral réfléchi ne réussit pas à

guider son agir. Dans une discussion détaillée d'autres exemples similaires,

Arpaly tente de démontrer que la présence d'un «capitaine
kantien», contrôlant les actions de l'agent, n'est pas du tout requise pour
expliquer la valeur morale et la responsabilité.

3. Repenser l'autonomie

Je crois que l'attaque portée par Arpaly contre la tradition intellectualiste

kantienne qui domine une partie importante de la philosophie de

l'action contemporaine mérite d'être prise au sérieux. Le rôle positif
que nos émotions jouent dans la rationalité humaine a été trop souvent
mécompris. Arpaly n'est bien sûr pas la seule à entreprendre une
revalorisation du rôle de nos capacités émotionnelles non-discursives dans

l'agir humain. De récentes découvertes neurologiques2 ont par exemple
démontré qu'un déficit émotionnel grave peut entraîner de très sérieuses

pathologies dans la rationalité et l'agir humains. En fait, durant ces

quinze dernières années, le rôle des émotions dans la rationalité
humaine a été l'objet d'une attention considérable dans la littérature phi-

2 Je pense en particulier aux travaux d'Antonio DAMASIO {Descartes' Error. London

: Macmillan 1994).



L'autonomie de la volonté 747

losophique. Le livre d'Arpaly mérite une place particulière dans cette
littérature bourgeonnante du fait de sa sophistication et de son ambition
philosophique. Pourtant, et c'est le point sur lequel je souhaiterais me
pencher maintenant, je crois que les attaques qu'Arpaly dirige contre
l'idée d'autonomie ne peuvent convaincre. On peut admettre que les

émotions jouent un rôle important dans l'agir humain sans pour autant
devoir abandonner l'idée de l'autonomie de la volonté humaine.

Quoiqu'en dise Arpaly, l'idée d'un Moi capable de résister à ses

inclinations et de contrôler son agir occupe une place centrale dans notre
conception de l'agir humain. Arpaly est consciente que l'attaque qu'elle
dirige contre l'autonomie ne manquera pas de générer un véritable
barrage d'objections. Pour consolider sa position, elle se lance dans une
discussion détaillée de toute une série d'exemples destinés à démontrer que
l'idée d'autonomie ne joue pas dans l'agir humain le rôle fondamental

qu'on lui attribue communément. En fait, certains des exemples qu'elle
examine me semblent bien plutôt suggérer que l'idée d'autonomie est

indispensable à une approche de l'agir et de la responsabilité humaines.
Considérons par exemple une série de pathologies - telles que

l'hyperactivité, le déficit attentionnel, ou le syndrome de Tourette - sur
lesquelles Arpaly porte son attention. Arpaly examine le cas de John,
un patient qui souffre d'hyperactivité et de déficit attentionnel. Ses

actions sont dictées par ses impulsions du moment. Après avoir remarqué
qu'une maison est à vendre, il l'achète en quelques minutes, alors qu'il
n'a nullement besoin d'un nouveau logement (151-3). Arpaly reconnaît

que les défenseurs de l'autonomie de la volonté insisteront ici sur le fait

que de tels exemples confirment l'importance de l'autonomie pour les

questions de responsabilité. Ce qui fait défaut à John, c'est la capacité de

résister à ses impulsions et de contrôler son agir de manière raisonnable

- ce qui manque à John, c'est donc l'autonomie agentielle telle que la

définit Arpaly. Du fait que la volonté de John n'est pas autonome, nous
estimons que sa responsabilité est sérieusement limitée. Faut-il en
conclure que l'autonomie est après tout un élément central de l'agir et
de la responsabilité humaines?

La réponse d'Arpaly est malheureusement décevante à ce point. Elle
admet que l'autonomie (la capacité de résister à ses impulsions et de

contrôler son agir) a un rôle à jouer dans une théorie de la responsabilité.

Pourtant, elle pense que l'exemple de John ne démontre pas que
l'autonomie joue un rôle privilégié (has something special to do with



748 François Schroeter

[153]) dans les questions de responsabilité. A ses yeux, ce qui est central
dans les questions de responsabilité c'est la qualité de la volonté de

l'agent: si l'action indique que la volonté de l'agent est moralement
mauvaise, elle mérite le blâme; si elle indique au contraire que la
volonté de l'agent est moralement bonne, elle mérite alors d'être louée.

Parce que John souffre d'un déficit d'autonomie, ses actions impulsives
ne nous permettent pas, selon Arpaly, de conclure que sa volonté est
moralement mauvaise. De même, si John souffrait d'un déficit de la

perception, le rendant par exemple incapable de reconnaître son épouse, il
serait faux de conclure que sa volonté est moralement mauvaise quand,
faute d'avoir reconnu son épouse, il ne lui procure pas l'aide dont elle a

besoin. Arpaly conclut que, de même que le bon fonctionnement de nos

organes de perception, l'autonomie de la volonté a peut-être un rôle
indirect à jouer dans les questions de responsabilité: les déficits perceptifs,

comme les déficits dans l'autonomie de la volonté peuvent falsifier
le lien que nous établissons d'ordinaire entre le comportement d'un

agent et la qualité morale de sa volonté. Pourtant, et c'est le point
essentiel à ses yeux, il convient de ne pas perdre de vue le fait que c'est
la question de la qualité morale de la volonté qui est décisive pour les

questions de responsabilité.
Une telle réponse a peu de chances de convaincre les défenseurs de

l'autonomie de la volonté. La tradition philosophique distingue deux

grandes classes de conditions disculpantes dans les questions touchant à

la responsabilité: conditions cognitives, d'une part, et conditions voli-
tives d'autre part. Ces conditions ont une très grande plausibilité intuitive

et elles exercent une influence déterminante sur nos attributions de

responsabilité. En ce qui concerne les conditions cognitives, nous refusons

en général de blâmer un agent pour les conséquences de ses actions
s'il ignore certains facteurs décisifs pour leur évaluation. De façon
similaire, dans le domaine volitif, si une déficience importante affecte les

capacités de décision de l'agent, nous concluons d'ordinaire que sa responsabilité

est limitée. La tradition philosophique assume que l'idée d'un
Moi capable de résister à ses impulsions et de contrôler ses actions de

façon raisonnable - l'idée d'autonomie - joue un rôle central quand il
s'agit de déterminer si les capacités de décision de l'agent fonctionnent
de façon adéquate ou non. Et les exemples de John et d'autres pathologies

similaires semblent confirmer le bien-fondé de cette assomption.
Phobies, compulsions, déficits attentionnels, toutes ces conditions em-



L'autonomie de la volonté 749

pèchent le Moi d'exercer un contrôle normal sur ses désirs et ses

actions. En conséquence, nous estimons que la responsabilité des agents
souffrant de telles conditions est limitée.

Il est bien clair que l'idée d'un Moi contrôlant ses actions n'est pas

sans problèmes. Personne aujourd'hui ne souhaite faire appel à un Moi
kantien nouménal, séparé du Moi empirique, quand il s'agit d'expliquer
l'autonomie de la volonté. Mais il n'est pas aisé de voir comment un
Moi autonome peut émerger des structures neurologiques qui constituent

l'esprit humain. Peut-on expliquer le contrôle que nous semblons

posséder sur nos actions sans poser la présence d'un «homunculus» aux
commandes de notre agir? La grande majorité des philosophes contemporains

sont convaincus qu'une telle explication doit être possible, mais

nous sommes encore bien loin, malgré les progrès spectaculaires des

neurosciences, d'avoir éclairé de façon satisfaisante les mécanismes qui
rendent possibles l'autonomie humaine. Même si l'idée d'un Moi
contrôlant son agir reste entourée de mystère, il convient cependant
d'insister sur le fait qu'Arpaly ne nous fournit aucune raison de douter
de l'existence d'un tel Moi et de son importance pour la question de la

responsabilité. Arpaly a raison de penser que, lorsqu'il s'agit de

déterminer la valeur morale d'une action, la question de la qualité de la

volonté de l'agent a un rôle important à jouer. Nous pensons en effet

qu'un agent ne mérite d'être blâmé pour une action que si sa volonté a

été insuffisamment sensible aux raisons morales. Mais c'est là une thèse

que les défenseurs de l'autonomie peuvent très bien accepter. La capacité

du Moi à résister à ses impulsions et à contrôler son agir n'en
demeure pas moins une condition essentielle de la responsabilité.

Faut-il simplement conclure que les condamnations sévères qu'Arpaly

adresse à l'idée d'autonomie sont injustifiées? Je crois qu'il
convient de tirer de sa contribution une leçon plus positive. Les théories de

l'autonomie ont été dominées par le courant intellectualiste kantien et

Arpaly a raison de s'inscrire en faux contre cette domination. Arpaly
semble avoir mal choisi sa cible: ce n'est pas l'idée d'autonomie comme
telle qu'il faut rejeter, mais les interprétations intellectualistes de cette
dernière.

En effet, les défenseurs principaux de l'autonomie auxquels Arpaly
s'oppose - Harry Frankfurt, Christine Korsgaard, David Velleman,
Michael Bratman - acceptent tous le même modèle de base pour expliquer
l'autonomie humaine. D'après ce modèle, kantien dans son inspiration,



750 François Schroeter

une action est autonome si elle est guidée par les jugements évaluatifs
réfléchis que le Moi porte sur ses désirs et ses actions. Si l'action est
déterminée simplement par les désirs immédiats de l'agent, elle n'est pas

autonome. Par exemple, je n'agis pas de façon autonome quand je cède à

mon désir immédiat de vengeance et agresse mon adversaire. Pour que
mon action soit autonome, il faut qu'elle soit guidée par un jugement
(ou un désir) émanant de mes facultés intellectuelles reflexives, facultés

qui me permettent de prendre une distance critique face à mes désirs

immédiats. Même si Frankfurt, Korsgaard, Velleman et Bratman diffèrent

dans les détails de leurs conceptions de l'autonomie, ils acceptent
tous ce même modèle de base intellectualiste.3

C'est quand il s'agit d'illustrer les faiblesses de ce modèle intellectualiste

que la critique d'Arpaly est particulièrement utile. En effet, le

modèle intellectualiste semble proposer une approche beaucoup trop
restrictive de l'autonomie humaine: il n'est pas nécessaire d'agir par
devoir, ou d'une manière plus générale de suivre les jugements évaluatifs
de son intellect, pour être responsable et pour agir de façon autonome.

Considérons un exemple. Bien souvent, comme Fiuck, nous suivons

nos inclinations et agissons à l'encontre de nos jugements évaluatifs
réfléchis. Je sais que je dois impérativement finir mon article et pourtant
je passe ma soirée cloué devant ma télévision. Nous estimons que, dans

un tel cas, je suis responsable de mon action et mérite d'être blâmé. Cet

exemple est donc radicalement différent du cas de John qui, du fait de la

profonde pathologie qui l'afflige, ne peut offrir aucune résistance aux

3 Les travaux de Frankfurt ont exercé une influence considérable sur la discussion

contemporaine de l'autonomie (cf. FRANKFURT, Harry: The Importance of
What We Care About. New York: Cambridge University Press 1988). Frankfurt
établit un contraste entre les créatures dont le comportement est dicté par de simples

désirs et les personnes humaines. Ces dernières ont la capacité de réfléchir sur
leurs désirs (et de former ainsi des désirs de second ordre au sujet de ces simples
désirs). C'est parce que nos capacités réflexives peuvent déterminer nos actions que
notre agir est libre et autonome. Pour les modifications plus récentes de la théorie
Frankfurtienne de l'agir, cf. Necessity, Volition, and Love. New York: Cambridge
University Press 1999. Korsgaard, Velleman et Bratman reconnaissent tous leur dette

envers le modèle de Frankfurt dans leur approche de l'autonomie (cf.
KORSGAARD, Christine: The Sources of Normativity. New York: Cambridge University
Press 1996; VELLEMAN, J. David: The Possibility of Practical Reason. New York:
Oxford University Press 2000; et BRATMAN, Michael: «Reflection, Planning, and

Temporally Extended Agency». In: The Philosophical Review 109 [2000] 35-61).



L'autonomie de la volonté 751

impulsions qui s'emparent de lui et ne peut en conséquence être tenu

pour responsable de ses actions. Ce qui fait défaut à John, c'est la capacité

du Moi de résister aux impulsions qui l'assaillent et de contrôler
ainsi ses actions - capacité qu'Arpaly nomme autonomie agentielle. Par

contre, cette capacité est présente en moi quand je regarde la télévision
et c'est pour cette raison que, contrairement à John, je suis responsable
de mes actions.

D'après le modèle intellectualiste de l'autonomie proposé par Kant,
Frankfurt et leurs admirateurs, je n'agis pas de façon autonome quand je

reste cloué à ma télévision - mon action n'est en effet pas guidée par
mon jugement évaluatif réfléchi. Nous pouvons concéder à Arpaly que
l'autonomie, si elle est conçue de manière intellectualiste, ne joue pas

un rôle fondamental dans les questions de responsabilité. Mais cela ne

signifie nullement que l'idée même d'un lien essentiel entre l'autonomie
et la responsabilité doit également être rejetée. Comme nous l'avons vu,
l'idée d'un Moi capable de résister à ses impulsions et de contrôler ses

actions joue un rôle fondamental dans nos attributions de responsabilité.

Le modèle intellectualiste, qui a dominé les discussions contemporaines

de l'autonomie, ne procure pas une approche plausible du type de

contrôle que les agents responsables ont sur leurs actions. Ce que la

critique d'Arpaly démontre, me semble-t-il, c'est que nous avons besoin
d'un nouveau modèle de l'autonomie.4

Abstract

Nomy Arpaly has recently suggested that our concept of autonomy is seriously
confused and that it should not play a central role in a theory ofhuman agency.
This paper argues that Arpaly's critique ofautonomy is unjustified.

4 Pour une esquisse d'un tel modèle, cf. mon article «Endorsement and Autonomous

Agency». In: Philosophy and Phenomenological Research 69 (2004) 633-59.


	L'autonomie de la volonté : une idée périmée?

