Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 53 (2006)

Heft: 3

Artikel: Ethik als Erste Philosophie : eine Annaherung an das Werk von
Emmanuel Levinas

Autor: Henrix, Hans Hermann

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-760637

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-760637
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

HANS HERMANN HENRIX

Ethik als Erste Philosophie

Eine Annidherung an das Werk von
Emmanuel Levinas®

Frank Miething (5. Mirz 1954 - 15. Mirz 2006),
dem friih verstorbenen Ubersetzer von Schriften
Emmanuel Levinas’, zum Gedenken.

EINLEITUNG

In einer jingeren Wortmeldung zur Philosophie von Emmanuel Levinas
wird das Subjektverstindnis des Philosophen heftig kritisiert. Diese
Kritik iibersieht nicht nur wichtige Arbeiten tiber die Subjektivitit als
Verantwortung bei Levinas,! sondern missversteht einen wesentlichen
Grundzug im Levinas’schen Denken. Sie bedient sich lebensweltlicher
Argumente, fragt nach ,psychologischen Hintergriinden fiir die Morali-
sierung in Levinas® Abriss einer menschlichen Selbstdeutung® und kon-
statiert ein ,einseitiges Leben“ in seiner Ethik.2 Solche Kritik verkennt
die Metapher als Metapher und ihre Bedeutung im Denken von Levinas.
In den Schriften von Emmanuel Levinas tritt nimlich ein Denken
entgegen, das streng philosophisch ist, ohne auf die Metapher als zen-
trale Ausdrucksform zu verzichten; das der Bibel und der Rede von Gott
ein Mitspracherecht in der Philosophie einriumt, ohne um den Cha-
rakter des Philosophischen besorgt zu sein; dem die Ethik die ,erste

* Referat bei einer Tagung der Bischoflichen Akademie des Bistums Aachen und
der Katholischen Akademie Schwerte zum 100. Geburtstag von Emmanuel Levinas
unter dem Titel ,Als Einziger erwahlt. Das Biblische im Denken von Emmanuel
Levinas (1906-1995)“ vom 13. bis 15. Januar 2006 in Aachen.

1 Vgl. DICKMANN, Ulrich: Subjektivitit als Verantwortung. Die Ambivalenz des
Humanum bei Emmanuel Levinas und ibre Bedeutung fiir die theologische Anthropo-
logie. Tiibingen: Francke 1999.

2 KOCH, Anne: Spirituelles Subjekt und unendliche Schuldigkeit. Religionsphilo-
sophische Kritik an Levinas’ Anthropologie. In: Ph] 110 (2003) 74-91, hier 74.



718 Hans Hermann Henrix

Philosophie ist, ohne die Seinsfrage zu vergessen; das die Philosophie
weniger vom Wortsinn ,Liebe zur Weisheit” und mehr vom Sachsinn als
»Weisheit der Liebe“ her versteht, ohne dem Drang nach dem Totalen
zu verfallen oder die letzten Fragen von einem {iiberblickten Ganzen
oder von einem Allgemeingiiltigen her zu beantworten;? dem eine Be-
wegung auf das Messianische innewohnt, ohne das Niherkommen eines
Eschatologischen in Aussicht zu stellen. Emmanuel Levinas philoso-
phiert in einer Sprache voller Metaphorik. Diese ist in seinem Werk zu
gegenwirtig, um etwa in der Form einer eigenen Metaphertheorie eigens
und ausdriicklich von ihm bedacht zu werden. Vielleicht liegt es am
Metaphorischen seiner Sprache, dass man die Schwierigkeit der Levi-
nas’schen Sprache feststellt, ohne dies sogleich als Hermetik zu werten.+

Das Metaphorische in seinem Werk mag wie eine Einladung wirken,
sich dem Bildhaften anzuvertrauen, weil man sich in diesem wie zu
Hause wihnt. Das Metaphorische seiner Sprache spricht bei Leserinnen
und Lesern in einen Hof von Assoziationen hinein und kann dort wie
ein bereits Vertrautes oder Heimisches wirken. Aber wer sich bei
Emmanuel Levinas wie zu Hause fiihlt oder wer sich auf Erbauliches
einrichten mochte, hitte seine Philosophie griindlich missverstanden.5
Es ist seine Philosophie alles andere als harmlose Metaphorik. Sie ist -
um eine Charakterisierung Levinas’ des Judentums als ,Religion fiir

3 Vgl. STEGMAIER, Werner: Levinas (= Herder Spektrum 4952). Freiburg i.Br.:
Herder 2002, 95 oder CASPER, Bernhard: Denken im Angesicht des Anderen - Zur
Einfiihrung in das Denken von Emmanuel Levinas. In: HENRIX, Hans Hermann
(Hg.): Verantwortung fiir den Anderen — und die Frage nach Gott. Zum Werk von Em-
manuel Levinas. Aachen: Einhard 1984, 17-36, hier 17.

4 Stephan Strasser hat immerhin seine Einfithrung in Levinas’ Philosophie fiir
ein deutsches Publikum nicht zuletzt mit der schweren Zuginglichkeit der Sprache
begriindet: STRASSER, Stephan: Jenseits von Sein und Zeit. Eine Einfithrung in Em-
manuel Levinas’ Philosophie. Den Haag: Martinus Nijhoff 1978, XIf. Siehe aber auch
KREWANI, Wolfgang N.: Emmanuel Lévinas. Denker des Anderen. Freiburg i.Br./
Miinchen: Karl Alber 1992, 26f. und und WOLZOGEN, Christoph von: Emmanuel
Levinas — Denken bis zum AufSersten. Freiburg 1.Br./Miinchen: Karl Alber 2005, 10f.
und 107-145.

5 Ganz Ahnliches gilt fiir eine theologische Rezeption, die bei Begriffen wie
»Gehorsam® oder ,,Sithne“ oder ,Stellvertretung® im Werk von Levinas ansetzt, um
ein hdchst ambivalentes Verstindnis dieser Themen in ein vermeintlich aktuelles
Recht zu setzen. So mit WOHLMUTH, Josef: Im Gebeimnis einander nabe. Theologi-
sche Aufsatze zum Verbaltnis von Judentum und Christentum. Paderborn: Schoningh
1996, 40.



Ethik als Erste Philosophie 719

Erwachsene“¢ aufzugreifen und abzuwandeln - eine Philosophie fiir Er-
wachsene, die das Vertraute aufstért, um ein ,Jenseits“ davon, ein
»2Darliberhinaus® auszusagen. Darin hat das Metaphorische in seinem
Denken seine Funktion. Es zeigt seinen Sinn, indem es einen der At-
mung vergleichbaren Vorgang vornimmt: Levinas’ Philosophie bedient
sich eines tiblichen oder vertrauten Worts, nimmt seinen urspriingli-
chen Sinn wie mit einem Atemzug in sich auf, bedenkt diesen und lasst
ihn in der Atempause zu Ende kommen, um dann wie mit einem Aus-
atmen einen neuen, anderen Sinn hervorkommen zu lassen und die
andere Bedeutung zu meinen.” Die Metapher hat im Denken von Em-
manuel Levinas ihre eigene Tragweite und ist geeignet, um das Ethische
als eigenen Grundzug dieser Philosophie zu charakterisieren.

1. METAPHER: IHR ALLGEMEINER BEGRIFF — UND ITHRE BEDEUTUNG
BEI LEVINAS

Die Metapher wird umgangssprachlich als eine bildhafte Ersetzung ver-
standen. Sie umspiele das bildlich, was ein Begriff als die Sache selbst
meint und trifft. Das Missverstindnis der Metapher als lediglich bild-
hafte und darin uneigentliche Rede fingt kaum noch etwas vom Wort-
sinn des griechischen metapherein (,ibertragen®) ein. Die berithmte
Definition von Aristoteles sagt: ,Metapher ist die Ubertragung eines
fremden Nomens, entweder von der Gattung auf die Art oder von der
Art auf die Gattung oder von einer Art auf eine andere oder gemif} der
Analogie“ (Poetik, 1457b 6-9).8

Die Metapher hat nach dieser klassischen Definition ihre innere
Achse im Nomen, im Hauptwort als Substantiv. Vom Nomen sagt
Aristoteles: ,Jedes Nomen ist entweder eine gebriauchliche Bezeichnung
(kyrion) oder [...] ein Erfundenes, Erweitertes, Verkiirztes, Verdndertes®

6 LEVINAS, Emmanuel: Eine Religion fiir Erwachsene. In: DERS.: Schwierige Frei-
beit. Versuch iiber das Judentum. Aus dem Franzdsischen v. Eva Moldenhauer. 2.
Aufl. Frankfurt a.M.: Judischer Verlag 1996 (im Folgenden zitiert als: SF), 21-37.

7 Das Bild der Atmung ist eine von Emmanuel Levinas ofter in Anspruch ge-
nommene Metapher, siehe nur in seinem Spitwerk: LEVINAS, Emmanuel: Jenseits
des Seins oder anders als Sein geschieht. Aus dem Franzsischen iibersetzt v. Thomas
Wiemer. Freiburg 1.Br./Miinchen: Karl Alber 1992, 49, 118, 201, 238, 241, 254, 384~
388 u. 0. (im Folgenden zitiert als: JdS).

8 Zitiert nach: RICOEUR, Paul: Die lebendige Metapher. Miinchen: Wilhelm Fink
1986, 20 (das nachfolgende Aristoteles-Zitat: 21).



720 Hans Hermann Henrix

(Poetik 1457b 1-3). Die gebriuchliche Bezeichnung ist eine gew&hn-
liche, weil alle sie gebrauchen. Wird das Nomen, das Hauptwort oder
Substantiv in einer Weise gebraucht, die von jenem von allen gebrauch-
ten Sinn abweicht, so nimmt es den Charakter einer Metapher an. Me-
tapher definiert sich also als eine Abweichung, als ein fremdes (a/lo-
trion), wie Aristoteles sagt. Das Fremde entsteht durch die Ubertra-
gung: Das Nomen gehort urspriinglich einem eigenem Thema an und
wird dann auf ein anderes {ibertragen. Aus der Spannung von ,ge-
briuchlich® (kyrion) und ,fremd“ (allotrion) lebt die Metapher. Sie ist
also das Ergebnis der Sinnverlagerung eines Wortes: seinem ,urspriing-
lichen® Sinn folgt ein ,fremder®. Es kommt zu einer Worterweiterung
als Sinnverlagerung: aus einem ersten, ,eigentlichen® wird ein zweiter,
»ubertragener” Sinn.

Bei der metaphorischen Sinnerweiterung geschieht dem Nomen,
dem Hauptwort etwas. Sein Sinn verschiebt sich: Aus einem durch all-
gemeinen Gebrauch gesetzten Sinn wird ein anderer, fremder Sinn. Das
geschieht nicht durch das einzelne Wort als alleiniges: Die Abweichung,
die Ubertragung, die Verschiebung vollzieht sich in einem weiteren
Zusammenhang von Worten, in einem Satz oder in einem Text. Erst
dieser Zusammenhang - sei er ein Attribut, sei er ein Satz oder eine
umfinglichere Sinneinheit - vermag es, den ,fremden“ Sinn gegeniiber
dem ,gebriuchlichen” Sinn des Wortes anzuzeigen bzw. zu stiften. Der
Satz oder Text schafft den Zusammenhang, der fiir die Abweichung
notwendig ist. Ein Alleiniges ist identisch, gleichbedeutend und der Ab-
weichung unfihig. Erst wenn dem alleinigen Nomen bzw. Substantiv
ein Weiteres, ein Satz oder ein Text hinzugefiigt wird, ist ein Ubergang
von einem urspriinglichen Sinn auf einen anderen Sinn méglich. So
meint z.B. das Wort ,Tumor® urspriinglich und iiblicherweise in der
medizinischen Fachsprache eine Geschwulst als unkontrolliert wachsen-
de Zellwucherung, die gutartig oder bésartig sein kann. Dieser medi-
zinische Begriff erfihrt eine Abweichung und Ubertragung, wenn Le-
vinas im Blick auf die Wirkung der Schoa auf die Uberlebenden von
einem Tumor ,im Gedichtnis“? spricht. Das Wort , Tumor® ist aus dem
medizinischen Kontext in einen erweiterten, anderen Kontext iiber-

? LEVINAS, Emmanuel: Namenlos. In: DERS.: Eigennamen. Meditationen iiber
Sprache und Literatur. Textauswahl und Nachwort von Felix Philipp Ingold. Aus
dem Franzdsischen v. Frank Miething. Miinchen/Wien: Carl Hanser 1988 (im Fol-
genden zitiert als: Eigennamen), 101-104, hier 102.



Ethik als Erste Philosophie 721

gegangen — durch die Zufiigung ,im Gedichtnis®. Der iibliche medizini-
sche Begriff ist zur Metapher geworden. Die Metapherbildung als Ge-
schehen an einem Nomen bendtigt also Zusammenhang, Kontext und
bedeutet den Ubergang von einem Kontext in einen anderen Kontext.
Der Kontext ermdglicht die Abweichung vom {iiblichen zum fremden
Sinn. Die Metapher ist gegliickt, wenn ihr Wort bzw. Nomen in einem
anderen Zusammenhang ,angekommen® ist. Erst im Ankommen im
anderen Kontext beruhigt sich das Fremde, das zunichst storte, zu
einem neuen Sinn, in dem es nun Frieden und eine neue Richtigkeit
hat. Verfehlt es dieses Ankommen, dann ist kein fremder als neuer Sinn
entstanden, sondern Nichtsinn oder gar Unsinn. Die Metapher lebt
vom Zusammenhang, Kontext, und klebt an ihm.

Die Metapher lebt bei Levinas nun nicht so vom Kontext und klebt
nicht so an thm, dass thr Nomen in einem neuen, fremden, anderen als
dem angestammten Kontext Frieden und Richtigkeit findet. Sie ist nicht
eine befriedete Beunruhigung oder eine zur Ruhe gekommene Stérung
des Kontextes; vielmehr markiert sie ihren Sinn durch eine bleibende
»Unrichtigkeit“ im Sinne einer Ungeradheit oder durch eine bleibende
Stérung des Kontextes. Das Element der Unrichtigkeit oder Stérung
zeigt sich, wenn z.B. im Gesprich Mediziner auf die Levinas’sche For-
mulierung vom ,Tumor im Gedichtnis® irritiert reagieren. Grundsitz-
licher hat Thomas Wiemer dieses Element der Stérung der Metapher
bei Emmanuel Levinas so gekennzeichnet:

»,Wenn auch fiir ihn die Metapher als Bewegung des Hintlibertragens oder
Hinausgehens tiber das thematisierte Gesagte bedeutet, so doch nicht als
Ubergang von einem Kontext zu einem anderen [...], sondern als ein Hin-
ausgehen (trans-cendance, ex-cession) aus der Ordnung des Gesagten und
Kontextuellen iiberhaupt. Metapher nennt Levinas die alles entscheidende
und alles tragende Bewegung der Sprache, die - immer wieder - die Ord-
nung des Thematisierten, Prisenten ibersteigt [...], die ihrerseits alle In-
halte betrifft: stort, beunruhigt [...]. Der in der Metapher gesetzte und
durch die Metapher in die Sprache gesetzte Verweis auf eine Differenz
oder Absenz verweist zuerst und zuduflerst auf eine zeitliche Entzogen-
heit und Uneinholbarkeit - auf eine Vergangenheit, die niemals Gegen-



Fir s Hans Hermann Henrix

wart war, auf eine Zukunft, die sich in keiner Weise von der Gegenwart
her bestimmt, auf die Zeit des Anderen.“10

Bei Levinas ist die Metapher also in besonderer Weise mehr als eine be-
stimmte rhetorische Figur. Sie ist Ausdruck einer Bewegung, die sein
Denken insgesamt bestimmt und in Unruhe hilt. Man konnte geneigt
sein, das Werk von Levinas als ganzes eine Metapher zu nennen. Das
Werk erscheint ja wie ein stets neuer Anlauf, bei den Phinomenen der
Wirklichkeit einzusetzen, sie zu beschreiben und zu analysieren, um
iiber die Ordnung des ,Gesagten“ hinauszudringen in die nicht mehr
thematisierte ,Ordnung® des ,Sagens“. Diese Tendenz des ganzen
Werks, das unbeschadet seiner Ganzheit Phasen, Entwicklungen und
Verschiebungen kennt, duflert sich in einem ,metaphorischen® Duktus:
Im Wechseln der Zusammenhinge wird auf gedankliche Prizision ge-
drungen; dabei geben die leitenden Begriffe einander Echo - hier meta-
phor, dort begrifflich-diskursiv, anderswo buchstiblich. Sie erhalten
damit eine Fliissigkeit und Mehrdeutigkeit, die ein Nachlassen der Auf-
merksamkeit im Mitdenken nicht erlaubt, und bringen eine Sprache
hervor, die sich ihre eigene Souverinitit gegeniiber dem gingigen
Sprechen und dem gebrauchlichen Stil vorbehilt.

Es wird von der Bewegung seines Denkens als ganzem nicht ab-
zusehen sein. Sie ist es, die sich im einzelnen Ubergang vom begrifflich-
literarischen zum metaphorischen Sinn auflert. Es ist zunichst ein
Ubergang von einem Zusammenhang zum anderen Zusammenhang auf
der sprachlichen Ebene. Die Sprache Levinas’ hat immer neu die Auf-
merksamkeit und Diskussion ausgelost. Werner Stegmaier weist 1n
seiner Einfithrung zu Levinas in einem eigenen Exkurs zu dessen Spra-
che darauf hin, dass Levinas ungewohnt pathetisch spricht, was fiir viele
unertriglich sei:

LEr lisst seine Gedanken mehr ausbrechen, als er sie ausfiihrt, und lisst
iiberall Briiche stehen, statt sie systematisch darzustellen. Er stellt Fragen,
ohne sie abschlieflend zu beantworten, redet oft in unvollendeten, abbre-
chenden, sich auflésenden Sitzen [...]. Er vermeidet Paradoxe nicht, er
erzeugt sie. Er spricht selbst ,an-archisch“.11

10 WIEMER, Thomas: Die Passion des Sagens. Zur Deutung der Sprache bei Emma-
nuel Levinas und ibrer Realisierung im philosophischen Diskurs. Freiburg 1.Br./Miin-
chen: Karl Alber 1988, 186.

11 STEGMAIER: Levinas, 126.



Ethik als Erste Philosophie 723

Dieser Charakter der Sprache erschwert es manchmal, die Metapher als
Ubergang von einem zum anderen Zusammenhang auf der sprachlichen
Ebene zu erkennen. Dieser Ubergang ist aber dariiber hinaus das Hi-
nausdringen aus dem ,Gesagten (dit); als das ,Gesagte® gilt bei Levinas
die Sprache im Sinne eines Systems der Verstindigung tiber Dinge. Im
Hinausdringen iiber solches ,Gesagtes dringt die Denkbewegung auf
das ,Sagen® (dire) zu, das dem sprachlichen Verstindigungssystem
voraus- und zugrunde liegt. Das ,Sagen“ meint eine Zuwendung des Ich
zum Anderen, meine Anniherung an ihn; der Andere ist mir nicht
gleichgiiltig. Und noch wichtiger fiir das Verstindnis des Levinas’schen
Begriffs des ,Sagens® ist, dass im Geschehen des Sagens ich mich dem
Anderen aussetze. Es ,wohnt dem Sagen, Sprechen, Sich-ausdriicken ein
bestimmtes Ethos inne“.12 Gleichsam an der Schwelle vom Gesagten
zum Sagen ist Metapher dann bei Levinas nicht mehr ein blofler Wech-
sel im Verstindigungssystem der Sprache und dort von einem (aus)-
gesagten Kontext zu einem anderen (aus)gesagten Kontext. Vielmehr
bedeutet die Metapher ein Ubertreffen, ein Uberfliigeln, ein Dariiber-
hinaus des sprachlichen Verstindigungssystems. Das wird durch Uber-
treibung oder Nachdruck, durch Emphase zum Ausdruck gebracht. In
Levinas’ eigenen Worten: Es gibt

»in meinem Vorgehen eine andere Weise der Rechtfertigung eines Gedan-
kens durch einen anderen: die des Ubergehens von einem Gedanken zu
seinem Superlativ bis hin zu seiner Emphase. Mit einem Mal ergibt sich
oder geht aus dem Sich-Uberbieten ein neuer Gedanke hervor - der in
keiner Weise im ersten impliziert war. Der neue Gedanke findet seine
Rechtfertigung nicht auf der Grundlage des ersten, sondern durch dessen
Erhebung [...]. Die Emphase, das bedeutet zugleich eine rhetorische Figur,
ein Ubertreiben im Ausdruck, eine Weise des Sich-Ubersteigerns und eine
Weise des Sich-Zeigens“.13

Die Ubersteigerung und das Ubertreiben lisst das Sprechen und das
Denken nicht in der Ordnung des Gesagten als der Verstindigungsebene
zur Ruhe kommen oder zum Frieden finden. Die Ubertreibung - weit

12 STRASSER, Stephan: Emmanuel Levinas: Ethik als Erste Philosophie. In: WAL-
DENFELS, Bernhard: Phinomenologie in Frankreich. Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1983,
218-265, hier 242.

13 LEVINAS, Emmanuel: Wenn Gott ins Denken einfillt. Diskurse iiber die Betrof-
fenheit von Transzendenz. Ubersetzt v. Thomas Wiemer. Freiburg i.Br./Miinchen:
Karl Alber 1985, 112f.



724 Hans Hermann Henrix

davon entfernt, blof} fiebrige Nervositit zu sein - duflert sich schliefllich
metaphor und wird eine Metapher. Sie fungiert als Stérung, als immer
neu aufblitzender Vorbehalt oder Vermerk, dass der Text der Ordnung
des Gesagten angehort. Sie zerreiflit den Text;4 sie irritiert, ja zerstort
die Sinnstruktur des urspriinglichen Kontextes und wird so ,selbst zum
Prozess der Sinnverschiebung“.l> Die Metapher ist eine ,Riickkehrt-
bewegung [...] zum Verstehen des Sinnes, der hinter der ,Literatur® der
Buchstaben und den Anachronismen hervorkommt“.16 Nach den Wor-
ten von Levinas selbst bezeugt die Metapher ,eine poetische Gewalt, den
Klang einer zweiten Stimme, welche die erste zerreifit und tbertont®.
Zum Horen dieser Stimme bedarf es jedoch des Ohrs, ,das sich um die es
erreichende Stimme miiht [...] das in den Worten [...] Metaphern hért,
die sich emporschwingen und die sie bergenden Worthiilsen zerreis-
sen“.17 Sie ist ,Erhohung des Sinns“.18 Mit dem Hinweis auf die Not-
wendigkeit des Ohrs, das zu horen vermag, macht Levinas deutlich, dass
die Metapher noch nicht gegeben ist, wenn sie im blofl geschriebenen
oder gesprochenen Kontext von Satz oder Text verbleibt. Das hérende
Ohr ist an der ,Erhohung des Sinns“ beteiligt. Der Klang allein ergibt
noch nicht die Metapher; sie muss auf ein verstehendes Ohr treffen. Der
Satz oder Text der Metapher ist auf einen Horer oder Leser, eine
Hoérerin oder Leserin bezogen, die oder der das Ethische erkennt. Der
Satz oder Text ist in eine dialogische Situation hineingestellt, seine
Metapher bringt einen Sinn mit, der - paradox genug - aber offenbar
erst erklingt, wenn ein Ohr ihn hort und versteht.19

14 So mit WEBER, Elisabeth: Verfolgung und Trauma. Zu Emmanuel Lévinas’
‘Autrement qu’étre ou an-dela de I’essence’. Wien: Passagen 1990, 135-141, welche die
Metapher als Riss bei Levinas besonders an ,Begriffen der psychiatrischen Sympto-
matologie® (so ihre Kennzeichnung, 141) wie Obsession, Trauma, Psychose verdeut-
licht.

15 ESTERBAUER, Reinhold: Transzendenz-,Relation”. Zum Transzendenzbezug in
der Philosophie Emmanuel Levinas’. Wien: Passagen 1992, 147.

16 LEVINAS, Emmanuel: Exegese und Transzendenz. Zu einem Text aus dem Trak-
tat Makkoth 23b. In: CASPER, Bernhard (Hg.): Gott nennen. Phinomenologische Zu-
gdnge. Freiburg 1.Br./Miinchen: Karl Alber 1981, 35-44, hier 44.

17 LEVINAS: Exegese und Transzendenz, 39.

18 LEVINAS: Wenn Gott ins Denken einfillt, 141.

19 Auf die Bedeutung des Gesprichscharakters des gesamten Levinas’schen Dis-
kurses ist WIEMER: Passion des Sagens, 135-139 ausfiihrlich und tief schiirfend einge-
gangen.



Ethik als Erste Philosophie 725

In der Metapher hat die Sprache bei Levinas den ,Augenblick ihrer
ethischen Wahrheit - d.h. ihres vollen Bedeutens“.20 Die Rede vom
,Sinn hinter der ,Literatur’ der Buchstaben“ meint nicht eine Hinter-
welt, die Levinas in jeder Beziehung strikt ablehnt, sondern die ethische
Bedeutungsdimension der ,Literatur® der Buchstaben. Thomas Wiemer
hat von der Inszenierung eines ,Umschwungs vom ontologischen zum
ethischen Bedeuten“?! durch die Metapher gesprochen. Mit anderen
Worten: Die Metapher fungiert bei Levinas als Anzeige, dass die Ethik
die ,Erste Philosophie® ist und zwar nicht als philosophische Disziplin
oder im Sinne einer ,Tafel der Werte“,22 sondern als Rettung des Ethi-
schen, als Prioritit des Anderen.

Die Ethik ist in diesem Denken ,Erste Philosophie“ im mehrfachen
Sinn. Zum einen ist die Ethik das Erste in dieser Philosophie, insofern
diese die Grundfragen wie ,Was ist Denken?“ oder ,Worum geht es
denn im Leben, in der Wirklichkeit, im Denken?“ nicht zu denken und
zu beantworten vermag, ohne das Ethische zu bedenken.?3 Handelt es
sich hier doch um ,eine unhintergehbare Beziehung mit dem Anderen®,
die immer ethisch ausgerichtet ist, und deshalb als ,,,prima philosophia‘
[...] jeder philosophischen Frage ihre Grundrichtung vorgibt“.2¢ Zum
anderen ist — wie Levinas selbst sagt — die Ethik ,nicht Zweig der Philo-
sophie, sondern die erste Philosophie®.25 Er will damit ein Verstindnis

20 LEVINAS: Exegese und Transzendenz, 43.

21 WIEMER: Passion des Sagens, 187.

22 Vgl. fiir Levinas’ zahlreiche Aussagen dazu nur: LEVINAS, Emmanuel u.a.:
Das Prophetische ist das Ethische. Ein Podiumsgespréich. In: HENRIX (Hg.): Verantwor-
tung, 88-97, hier 93.

23 Vgl. PEPERZAK, Adriaan: Die Bedeutung des Werkes von Emmanuel Levinas
fiir das christliche Denken — Gedanken zu einer Religion des Erwachsenen. In: HENRIX
(Hg.): Verantwortung, 71-87, hier 74.

24 LETZKUS, Alwin: Dekonstruktion und ethische Passion. Denken des Anderen
nach Jacques Derrida und Emmanuel Levinas (= Phinomenologische Untersuchun-
gen 15). Miinchen: Fink 2002, 19.

25 LEVINAS, Emmanuel: Totalitit und Unendlichkeit. Versuch iiber die Exteriori-
tat. Ubersetzt von Wolfgang Nikolaus Krewani. 3. Aufl. Freiburg i.Br./Miinchen:
Karl Alber 1993 (im Folgenden zitiert als: TU), 442. Bemerkenswerterweise distan-
ziert sich ein so intimer Kenner des Werks von Levinas wie Krewani von der Kenn-
zeichnung der Ethik bei Levinas als ,erster Philosophie“: KREWANI, Wolfgang Ni-
kolaus: Es ist nicht alles unerbittlich. Grundziige der Philosophie E. Lévinas’. Freiburg
1.Br./Miinchen: Karl Alber 2006, 335, obwohl er an anderen Stellen seiner dortigen



726 Hans Hermann Henrix

fernhalten, das beim Wort von der Ethik als erster Philosophie an einen
Kanon von Einzeldisziplinen in einem philosophischen Kosmos denkt
und dabei etwa neben méglichen Traktakten der Erkenntnistheorie, der
Ontologie, der Metaphysik oder der Anthropologie eben der Ethik die
erste Stelle einrdumen moéchte. Nein, es geht bei Levinas nicht um eine
sektorale Zuordnung der Ethik in einem philosophischen Denkgebiu-
de, sondern um die Grundierung von Philosophie tiberhaupt, um eine
»Draufgabe“ zu ihren Einzelzweigen im Sinne eines Erwachsens oder
Erwachens des ethischen Bewusstseins.26 Hier liegt natiirlich die Pointe
einer sehr radikalen Kritik an der Philosophie und ihrer Geschichte
vor, welche die Moglichkeit des Denkens ganz vom denkenden Subjekt
und Ich her entworfen hat und dabei nicht wirklich des Anderen an-
sichtig werden konnte. Levinas bietet fiir diese Pointe seiner Philo-
sophiekritik zahlreiche Kurzformeln, so u.a. wenn er von der Philoso-
phie nicht wie tiblich als von der ,Liebe der oder zur Weisheit“ spricht,
sondern den Sinn des Wortes ,Philosophie“ gleichsam umstellt und lie-
ber von ihr als der ,Weisheit der Liebe“ spricht. Bei dieser Umstellung
wird aus dem iiblichen Genitivus obiectivus ein Genitivus subiectivus;
aus der Liebe, welche die Weisheit zum Gegenstand hat, wird eine Lie-
be, die weise ist, oder: aus der Weisheit, der die Liebe gebiihrt, wird
eine Weisheit, die selber liebt. Levinas bekraftigt dies, indem er hinzu-
figt: ,Weisheit der Liebe im Dienst der Liebe“.2” Solche und dhnliche
Zuschirfungen haben Levinas in der Philosophenzunft u.a. die wegwer-
fende Geste im Sinne der Auskunft eingebracht, dies sei keine Philo-
sophie, sondern Ideologie oder philosophisch ein Witz.28 Aber solche
Stimmen sind - nicht zuletzt in Israel - mittlerweile einer philoso-
phischen Ernstnahme gewichen.

Die Sinnpointe der Ethik als Erster Philosophie wird nicht zuletzt
deutlich, wenn Levinas die Prioritit des Anderen als ,Heiligkeit“ be-

Ausfithrungen unbefangen vom Vorrang der Ethik vor der Ontologie sprechen
kann: vgl. nur 16 und 42.

26 LEVINAS, Emmanuel: Anspruchsvolles Judentum. Talmudische Diskurse. Aus
dem Franzosischen v. Frank Miething. Frankfurt a.M.: Neue Kritik 2005, 38 (Anm.
14). Vgl. STRASSER: Emmanuel Levinas: Ethik als Erste Philosophie, 254 und 261.

27 J4s, 351, 353.

28 Vgl. MALKA, Salomon: Emmanuel Lévinas. Eine Biographie. Aus dem Franzo-
sischen v. Frank Miething. Miinchen: C.H. Beck 2003, 273f.



Ethik als Erste Philosophie 727

stimmt — ein Wort, das Levinas in seiner letzten Zeit dem Wort ,,Ethik®
zunehmend vorzog. In einem spiten Gesprich erlduterte er dies eigens:

LFir das, was man mit dem nicht leicht annehmbaren Wort ,Ethik‘ be-
zeichnet, was so ein bisschen bourgeois klingt, ziehe ich jetzt viel lieber
das Wort ,Heiligkeit* vor. ,Ethik® ist ein griechisches Wort, ,Heiligkeit®
ist ein biblisches Wort. Mein Versuch [...] will gerade in diesem Sinne
nicht nur irgendeinen Teil des Menschlichen sehen, sondern im Verkehr
mit dem Anderen, in der socialité die Nicht-Indifferenz“,29

d.h. die Nicht-Gleichgiiltigkeit gegeniiber dem Anderen im Sinn einer
yungewollten Notigung durch den Anderen®.30 Von der Heiligkeit, von
der Prioritit des Anderen, von dieser ,Asymmetrie der interpersonalen
Beziehung“ hat Levinas einmal gemeint, dass ,keine Zeile von dem, was
ich schreibe, [...] mehr Bestand (hat), wenn es das nicht gibt“.31 Wenn
Levinas’ Philosophie in der Metapher den Augenblick ihrer ethischen
Wahrheit hat, in welchem die Prioritit des Anderen angezeigt wird,
dann ist die Metapher der Begriff des Heiligen oder die Anzeige, dass
das Ethische das Erste des Denkens oder die Erste Philosophie ist.32

2. DAS ETHISCHE IN DER PHILOSOPHIE DES HEILIGEN BEI LEVINAS

Wie lasst sich in das Denken von Emmanuel Levinas einfinden, wenn
vom Bedenken des Ethischen als Erstem seiner Philosophie zugleich der
Dienst einer allgemeinen Einfithrung erwartet wird? Anhaltspunkte fiir
ein solches Einfithren, das auf Entwicklungen innerhalb dieses Werkes
nur wie im Seitenblick eingeht, kénnen die biographischen Daten von
Emmanuel Levinas sein.3? Levinas wurde am 12. Januar 1906 in einer

29 LEVINAS, Emmanuel / WIEMER, Thomas: Diskussion. In: KLEHR, Franz Josef
(Hg.): Den Anderen denken. Philosophisches Fachgesprich mit Emmanuel Levinas.
Stuttgart: Akademie der Di6zese Rottenburg-Stuttgart 1991, 111-113, hier 111.

30 Hierzu vgl. nur STEGMAIER: Levinas, 147-152.

31 LEVINAS: Wenn Gott ins Denken einfallt, 116.

32 Vgl. STEGMAIER: Levinas, 133.

33 Vgl. CASPER, Bernhard: Denken im Angesicht des Anderen — Zur Einfiibrung in
das Denken von Emmanuel Levinas. In: HENRIX (Hg.): Verantwortung, 17-36, hier
18f. Die Orientierung einer ersten Anniherung iiber biographische Daten darf je-
doch nicht der Gefahr erliegen, dieses Denken als vor allem biographisch begriindet
misszuverstehen. So ist der Verzicht auf biographische Hinweise in der Einfithrung
von KREWANI eine Warnung vor dieser Gefahr, obwohl derselbe Autor sehr wohl



728 Hans Hermann Henrix

observant lebenden jiidischen Familie im litauischen Kowno (Kaunas)
geboren. Er erlebte als Schiiler im ukrainischen Charkow die russische
Revolution und ging als junger Mann von 17 Jahren nach Frankreich.
Er wandte sich - mit seiner ostjiidischen Tradition in Kopf und Herz -
der Philosophie Westeuropas zu, studierte in Straflburg Philosophie.
1928 wechselte er an die Freiburger Universitit, um den bereits emeri-
tierten Edmund Husserl zu horen. Kurze Zeit, im Winter 1928/29 stu-
dierte er bei Heidegger, der zum stindigen Bezugspunkt seiner eigenen
Philosophie wurde - in Wiirdigung und noch mehr in der Kritik. Uber
Husserls Phinomenologie promovierte Levinas 1930 an der Sorbonne
bei Jean Wahl.34 1931 wird er Biirger Frankreichs. So gerdt Levinas im
Zweiten Weltkrieg bald nach der deutschen Invasion 1940 als franzo-
sischer Soldat in Kriegsgefangenschaft. Er wird in ein Speziallager fiir
ynicht-arische®, also jiidische Kriegsgefangene in der Lineburger Heide
gebracht.3> Nach seiner Befreiung dort erfahrt Emmanuel Levinas 1945,
dass seine Eltern und Briider und die Familie seiner Frau in Litauen von
den Nazis umgebracht worden waren. Seine Frau Raissa und seine
Tochter Simone hatten in einem franzdsischen Kloster versteckt iiber-
lebt - eine Erfahrung, fiir die er bis zu seinem Tod am 25. Dezember
1995 Dankbarkeit zeigte.36

Diese Biographie und ihr Denkweg sind ,von der Vorahnung des
Nazigrauens und der Erinnerung daran“3 beherrscht. Fiir den 1945 aus

darum weif}, dass die Philosophie von Levinas ,auch aus der Situation des Philo-
sophen verstanden werden“ muss: KREWANI: Es ist nicht alles unerbittlich, 44.

34 Vgl. LEVINAS, Emmanuel: La théorie de I’intuition dans la phénomenologie de
Husserl. Paris: Alcan 1930. Ein Jahr zuvor hatte er bereits die Studie: ,,Uber die ,Ide-
en‘ von E. Husserl“ verdffentlicht, die nun in deutscher Ubersetzung vorliegt in:
LEVINAS, Emmanuel: Die Unvorbersehbarkeiten der Geschichte. Aus dem Franzo-
sischen v. Alwin Letzkus. Freiburg i.Br./Miinchen: Karl Alber 2006, 37-78.

35 Niheres dazu siehe: MALKA: Emmanuel Levinas, 77-93.

36 Die biographischen Daten finden sich bei: POIRIE, Frangois: Emmanuel Levi-
nas. Qui étes-vous?. Lyon: La Manufacture 1987 oder MALKA, aber auch: LEVINAS:
Eigennamen, 107-116 (Unterschrift) oder: DERS.: Die Zeit und der Andere. Ubers. u.
m. e. Nachw. vers. v. Ludwig Wenzler. Hamburg: Meiner 1984, 93-96 sowie die
doppelte Widmung seines zweiten philosophischen Hauptwerkes: JdS, 7.

37 Eigennamen, 108. Erwin Dirscherl arbeitet in seiner Analyse der frithen
Levinas-Schriften der 30er Jahre bleibende Motive des Werkes heraus und belegt so
das, was Levinas selbst eine ,Vorahnung des Nazigrauens“ nennt: DIRSCHERL, Er-
win: Die Bedeutung der Nihe Gottes. Ein Gesprich mit Karl Rabner und Emmanuel
Levinas (= Bonner Dogmatische Studien 22). Wiirzburg: Echter 1996, 346-361.



Ethik als Erste Philosophie 729

der Konfrontation mit den zutiefst bedrohlichen Méglichkeiten des
Menschen Heimgekehrten hat die philosophische Tradition des Abend-
landes in diesen Erfahrungen ihre Krise erfahren, ja ihr Ende gefunden.
Dort wurde - so sagt Levinas einmal - ,unser Leben, und zweifellos mit
thm die Weltgeschichte, unterbrochen. Es gab kein Mafl mehr, das
Dinge ohne Mafl enthalten hitte. Hat man im Gedichtnis diesen Tu-
mor, so kdonnen ihm zwanzig Jahre nichts anhaben®.38 In der Erfahrung
des Krieges und besonders der Schoa hat sich Levinas ein Charakter von
Wirklichkeit gezeigt, der auch in der Tradition der Philosophie und ih-
rer Ontologie herrscht: Das Erkennen wird so gedacht, dass der Gegen-
stand der Erkenntnis dem Erkenntnissubjekt angeglichen, anverwandelt
wird. Erkenntnis wird als méglich gedacht, wenn das Erkannte und der
Erkennende im theoretischen Abbild deckungsgleich geworden sind.
Solche Anverwandlung hat aber den Charakter von Gewalttitigkeit des
erkennenden Subjekts. Das Erkannte verliert seinen Eigenstand, es wird
zum Gegenstand der Macht, Gewalt des Erkennenden. In Levinas’scher
Begrifflichkeit: Das Verstehen geht ,auf eine solche Weise das Seiende®
an, ,dass seine Andersheit im Verhiltnis zu dem erkennenden Seienden
erlischt“.39 Das Erkannte gehorcht dem Mobilisierungsbefehl der Ver-
nunft; es verdankt seinen Sinn der Totalitit des Seins, in die es durch
die sich behauptende Vernunft eingeriickt wird. Dieser ,Theorie als
Verstehen der Seienden kommt der allgemeine Titel der Ontologie
zu“40 - einer Ontologie oder Seinslehre, welche die Andersheit, die Ex-
terioritit des Anderen nicht zu denken vermag,.

Levinas ist demgegeniiber auf eine vé6llig andere Losung der Grund-
frage aus, wie Erkenntnis moglich ist und das Sinnhafte sich zeigt. Er
sucht die konkrete Situation, wo so etwas wie das Gute zum Vorschein
kommt und sinnhaft wird. Und er fand diese Situation im Verhiltnis
zum Anderen und erginzte im miindlichen Gesprich gerne: ,Was kann

38 FEigennamen, 102; der ethische Sinn der Metapher ,Tumor® besteht in dem
Hinweis, dass in der Schoa das Leben bzw. die Geschichte ohne ethisches Maf} war.
Die Bedeutung der Schoa als Zisur wird weiterhin in zahlreichen anderen Texten
von Levinas deutlich, u.a.: LEVINAS, Emmanuel / HEMMERLE, Klaus u.a.: Judentum
und Christentum nach Franz Rosenzweig. Ein Gesprdch. In: FUCHS, Gotthard / HEN-
RIX, Hans Hermann (Hgg.): Zeitgewinn. Messianisches Denken nach Franz Rosen-
zweig. Frankfurt: Knecht 1987, 163-183.

39 TU, 49.

40 TU, 50. Vgl. die philosophiegeschichtliche Ortung des Denkens von Emma-
nuel Levinas bei STRASSER: Jenseits von Sein und Zeit, 1-12.



730 Hans Hermann Henrix

ich dafiir?“. Der Andere stellt meinen heiteren Weltbesitz, meinen un-
bekiimmerten Genuss der Dinge und den besorgt-egozentrischen Auf-
bau meiner Welt in Frage. Besonders der Fremdling, der Notleidende,
der Schutzlose ist der Andere. Gerade dadurch, dass er fremd ist, fiihle
ich mich von seinem Erscheinen gestort. Levinas, der nicht lebens-
weltlich sich duflert oder psychologisch analysiert - dies muss man sich
stets vor Augen halten, um ihn nicht misszuverstehen -, sondern philo-
sophisch-phinomenologisch beschreibt, spricht von einer ,Epiphanie
des Antlitzes“,¥1 von einem Erscheinen des Angesichts. Die Situation
des ,Von-Angesicht-zu-Angesicht“ stort aus der Selbstgeniigsamkeit auf,
ist Ort unerbetener Aufweckung. Sie ist prekir. Sie schafft in der all-
taglichen Begegnung eine Spannung, wie Werner Stegmaier erldutert:

»Blicke ich in das Gesicht des anderen, wird mein theoretischer Zugriff
auf ihn irritiert, gestdrt, und in diesem Augen-Blick kann mein Zugriff als
Anmaflung bewusst werden [...]. Das spannungsvolle Dem-andern-in-die-
Augen-Sehen lisst, so deutet es Levinas, fiir einen kurzen Moment im un-
willkiirlichen theoretischen Zugriff auf den anderen zégern und kann so
veranlassen, in thm innezuhalten und von ithm zuriickzutreten. Es kann
nur, es muss nicht, es gewihrleistet das Ethische nicht, es er6ffnet es nur
und immer nur fiir einen Moment. Aber es lisst den Zugriff doch zogern,
wahrend ihn theoretische Sicherheiten bestirken. Das Von-Angesicht-zu-
Angesicht ist so die Chance, vielleicht die letzte Chance des Ethischen im
Bezug zu anderen, gerade dann, wenn die Sicherheiten in einverstindigen
Moralgemeinschaften tiberhand nehmen. In der ,westlichen® Philosophie
kam das Von-Angesicht-zu-Angesicht kaum zur Sprache®,

und Stegmaier fiigt die Beobachtung an: ,das renommierte Historische
Worterbuch der Philosophie fithrt bis heute keinen Artikel ,Angesicht’,
JAntlitz’, ,Gesicht*“.42 Vielleicht hat Stegmaier in dieser Charakteri-
sierung des von-Angesicht-zu-Angesicht einen Akzent von Wechselsei-
tigkeit und gleicher Augenhdhe hineingebracht, der dem Denken des
Ursprungsortes des Ethischen bei Levinas nicht ganz gerecht wird.
Nicht Reziprozitit, sondern Asymmetrie, nicht gleiche Augenhdhe,
sondern Hohe des Anderen passiert bei der ,Epiphanie“ des Antlitzes
als der Szene des ethischen Ursprungs. Levinas pointiert seinen Grund-

41 Vgl. nur TU, 64 und ofter, sowie: LEVINAS, Emmanuel: Die Spur des Anderen.
Untersuchungen zur Phinomenologie und Sozialphilosophie. 2. Aufl. Freiburg i.Br./
Miinchen: Karl Alber 1987, 221 u.6. (im Folgenden zitiert als: SpA).

42 STEGMAIER: Levinas, 21.



Ethik als Erste Philosophie 731

gedanken, wenn er sagt: Epiphanie des Antlitzes geschieht im Schrei des
Anderen. Im Schrei des Anderen tritt mir ein doppelter Befehl ent-
gegen: , 1 6te mich nicht!“ und ,Lass mich nicht allein!“.43 Hier bin ich
vor einen Gerichtshof von unendlicher Bedeutung gerufen. Ich bin
gleichsam Angeklagter. Ich bin Geisel fiir den Anderen. Geisel-Sein-fiir-
den-Anderen ist - wie Levinas auch sagen kann - ,ein rauer, ein harter
Name fiir Liebe“.44 Ich biirge mit dem Leben fiir den Anderen, bin
seine Geisel. Und als Geisel bin ich - wie Adriaan Peperzak erldutert -
~gewissermaflen schon gestorben, weil ein radikales ,Fiir-den-Anderen-
sein‘ impliziert, dass mein Leben mir nicht mehr gehort und in diesem
Sinne nicht mehr mein eigenes ist“.45

~Aufgrund des Geiselstandes kann es auf der Welt Mitleid geben und
Teilnahme, Verzeithen und Nihe“.46

»Die Verantwortung als Besessenheit (fiir den Anderen) ist Nahe: wie eine
Verwandtschaft ist sie eine Beziehung, die jeder gewihlten Beziehung vo-
rausgeht. Die Sprache ist Briiderlichkeit und insofern Verantwortung fiir
den Anderen und daher Verantwortung fiir das, was ich nicht begangen
habe, - fiir den Schmerz und den Fehler der Anderen®.47

In seinem Spiatwerk kann Levinas die Verantwortung fiir den Anderen,
welche Simone de Beauvoir frith als eine Herrschaft des Virilen kri-
tisiert hatte,#8 als Miitterlichkeit bzw. Mutterschaft beschreiben: Die
Besessenheit (obsession) fiir den Anderen ist ,Mutterschaft, Schwanger-
schaft des Anderen im Selben®; in der Mutterschaft geht die Verantwor-
tung fiir den Anderen ,bis zur Stellvertretung fiir die Anderen®.4

43 Vgl. LEVINAS, Emmanuel: Philosophie, Gerechtigkeit und Liebe. Ein Gesprich.
In: Concordia 4 (1983) 48-62, hier 491.

44 Zitiert nach CASPER: Denken im Angesicht des Anderen, hier 30.

45 PEPERZAK: Die Bedeutung des Werkes von Emmanuel Levinas, hier 76.

4 SpA, 290.

47 SpA, 288,

48 Darauf weist Susanne Sandherr in ihren Beitrigen hin: SANDHERR, Susanne:
Die Verweiblichung des Subjekts. Eine Lévinas’sche Provokation. In: GUNTER, Andrea
(Hg.): Feministische Theologie und postmodernes Denken. Zur theologischen Relevan:z
der Geschlechterdifferenz. Stuttgart: Kohlhammer 1996, 123-130 oder: SANDHERR,
Susanne: Die heimliche Geburt des Subjekts. Das Subjekt und sein Werden im Denken
von Emmanuel Levinas. Stuttgart: Kohlhammer 1998.

49 14S, 171-174.



732 Hans Hermann Henrix

Levinas stellt in der Situation der Verantwortung eine Asymmetrie,
ein Ungleichgewicht zwischen dem Anderen und mir fest. Der Andere
hat Vorrang. Meine Verantwortung fiir den Anderen ist vor jedem
Eigennutz, iiber alles Kalkiil hinaus und lduft nicht egoisch wieder auf
mich selbst zuriick: ,Verantwortung ohne Sorge um Gegenseitigkeit:
ich habe fiir den Anderen verantwortlich zu sein, ohne mich um die
Verantwortung des Anderen fiir mich zu kiimmern. Beziehung ohne
Wechselbeziehung“.50 Damit ist das ethische Verhiltnis zum Anderen
grundsitzlich verschieden von der objektivierenden Vorstellung des
Verhiltnisses von auflen oder von der Seite her. Levinas spricht von der
sradikalen Unmoglichkeit, sich von Aufien zu sehen und von sich und
den Anderen in derselben Weise zu reden“ und weist den Gedanken
zuriick, das ethische Verhiltnis mit der ,Kategorie der Korrelation“51
zu denken. Verantwortung fiir den Anderen ist vorwillentliche ,,Unter-
ordnung unter den ,Anderen‘“.52

Gegen eine solche ,Unterordnung® protestiert die Biirgerlichkeit des
Biirgers. Sie rechnet es sich zu Recht als Verdienst an, die Unterord-
nung in der feudalen Gesellschaft iiberwunden zu haben und durch die
Forderung der Gleichberechtigung ersetzt zu haben. Sie ist an der
gleichgewichtigen Beziehung, an den symmetrischen Verhiltnissen inte-
ressiert. Solche Beziehungen kennzeichnen - weniger faktisch, aber in
einer Phinomenologie geschichtlicher Gesellschaftsentwicklung - die
moderne Gesellschaft. Und in solchen Verhiltnissen findet ein wirt-
schaftlicher, politischer und zwischenmenschlicher Tauschverkehr des
wechselseitigen Gebens und Nehmens statt.53 Vom Denken Levinas’
her stellt sich die Frage, ob in den von der modernen Gesellschaft als
ethisch verstandenen gleichgewichtigen Verhiltnissen die Qualitit des
Ethischen tiberhaupt schon ansichtig geworden ist. Das Ethische er-
scheint nach diesem Denken erst ,jenseits® der Symmetrie der Be-
ziehungen oder ,jenseits des Biirgerlichen®. Es ist ethisch - nicht gegen

50 LEVINAS: Wenn Gott ins Denken einfillt, 20.

SLTU, 67.

52 LEVINAS: Wenn Gott ins Denken einfallt, 101.

53 ,Denn wo Gegenseitigkeit erwartet oder gar gefordert wird, hat man schon
mit einer Beziehung zu beiderseitigem Nutzen zu tun, einer ,Beziehung, von der
beide etwas haben®, also mit einer im weitesten Sinn 6konomischen Beziehung. Auf
solche Beziehungen kdnnen dann wieder soziale Ordnungen, Normen und Werte
begriindet werden®: STEGMAIER: Levinas, 113.



Ethik als Erste Philosophie 733

das Biirgerliche oder seiner zum Trotz, sondern ,jenseits“ des Biirger-
lichen im Sinne eines Ubertreffens oder Uberfliigelns.5*

Levinas liest die Grundstruktur von Verantwortung an der Phino-
menologie der zwischenmenschlichen Nahbegegnung zwischen mir und
dem Anderen oder ,dem ersten Besten“ ab. Er weif} sehr wohl, dass er
damit noch nicht alles gesagt hat. Neben dem Anderen und mir gibt es
ja noch den Dritten und die vielen Dritten, d.h. die vielen Anderen.
Und mit dem Dritten entsteht ein gesellschaftliches Verhiltnis: Aus der
Unmittelbarkeit der von-Angesicht-zu-Angesicht-Situation wird eine
Mittelbarkeit. Es wandelt sich das Ursprungsverhiltnis von-Angesicht-
zu-Angesicht zum gesellschaftlichen Verhiltnis, es entsteht Gesellschaft
mit ihren Institutionen und Strukturen.’5 Es gibt nun ,Koexistenz,
Gleichzeitigkeit, Sammeln, Ordnen und Vergleichen®“.56 Der Lowener
Levinas-Experte Roger Burggraeve hat das Verhiltnis zu den vielen
Anderen bei Levinas eine ,Verantwortlichkeit in der dritten Person®
genannt. Die Ursprungssituation der Verantwortung im ,Schrei des
Anderen® unterschied Burggraeve davon als eine ,Verantwortlichkeit in
der zweiten Person®: ,Das Urspriingliche dieser Verantwortung ist, dass
sie vom Anderen® als einem dem Ich gegeniiber Zweiten ,ausgeht, nicht
aufgrund seiner Initiative, sondern aufgrund seiner Erscheinung an
sich“.5” Wo von einer Verantwortung in der dritten und einer solchen
in der zweiten Person gesprochen wird, erwartet man die Unterrich-
tung oder Aufhellung auch iiber eine Verantwortung in der ersten Per-

5% Vgl. STRASSER, Stephan: Jenseits des Biirgerlichen. Ethisch-politische Meditatio-
nen fiir diese Zeit. Freiburg i.Br./Miinchen: Karl Alber 1982, und seine Interpre-
tation des ,jenseits“ im Sinne eines Ubertreffens und Uberﬂiigelns: 224f.

55 Zum Thema des Dritten bei Levinas vgl.: OLIVETTI, Marco M.: Philosophische
Fragen an das Werk von Emmanuel Levinas. In: HENRIX (Hg.): Verantwortung, 42-
70, hier 68f.; HABBEL, Torsten: Der Dritte stort. Emmanuel Levinas — Herausforde-
rung fiir Politische Theologie und Befreiungstheologie. Mainz: Griinewald 1994; BER-
NASCONI, Robert: Wer ist der Dritte? Uberkrenzungen von Ethik und Politik bei Levi-
nas. In: WALDENFELS, Bernhard/DARMANN, Iris (Hgg.): Der Anspruch des Anderen.
Perspektiven phinomenologischer Ethik. Miinchen: Wilhelm Fink 1998, 87-110; DEL-
HOM, Pascal: Der Dritte. Levinas® Philosophie zwischen Verantwortung und Gerechtig-
keit. Miinchen: Wilhelm Fink 2000; GELHARD, Andreas: Levinas. Leipzig: Reclam
2005, 107-112; WOLZOGEN: Emmanuel Levinas, 214f.

56 STRASSER: Emmanuel Levinas: Ethik als Erste Philosophie, 253.

57 BURGGRAEVE, Roger: Die Ethik der Verantwortlichkeit im Plural. Die Auffas-
sung von Emmanuel Levinas (= Benediktbeurer Hochschulschriften 9). Miinchen:
Don Bosco Medien 1997, 15.



734 Hans Hermann Henrix

son. In der Tat iiberschreibt Burggraeve mit diesem Begriff einen wich-
tigen Ausgangspunkt der Levinas’schen Analyse, der so noch nicht zur
Sprache gekommen ist.

Bevor das Ich durch den Schrei des Anderen aufgestdrt wird, ist das
Ich in einem Selbstbesitz. Die Philosophietradition hat diesen Selbst-
besitz des Subjekts als ein Beharren im Sein, als seinen conatus essends,
seinen , Trieb zu sein® verstanden. Dieses Verstindnis nimmt Levinas
auf, wenn er mit Spinoza das Ich als ,Anstrengung zu sein“ beschreibt,
als ,die Tendenz, im Sein zu beharren und sich durchzusetzen (,conatus
essendi®). Es ist hartnickig auf sein Sein bedacht und will seinen Be-
stand geradezu starrkopfig behaupten und findet Gefallen daran, sich
um sein Gliick und sein Heil zu sorgen. So kann Levinas auch vom Ich
als Egoismus und Narzissmus sprechen. Burggraeve macht nun darauf
aufmerksam, dass dieses

»jedoch nicht negativ als eine niedertrichtige und gemeine Siinde oder
Perversitit auf(zu)fassen (sei), sondern positiv als die ,natiirliche und vél-
lig gesunde Ausgerichtetheit des Ich auf sich selbst [...]. Als vergingliches,
d.h. sterbliches und begrenztes Wesen kann das ,gesunde‘ Ich nicht anders
als um sich selbst und das eigene ,Sein‘ besorgt zu sein und aus diesem
Eigennutz heraus danach zu streben, sich selbst zu behaupten und zu
entwickeln. Das Ich ist im buchstiblichen Sinn des Wortes ,pour soi® (,fiir
sich®): Es lebt fiir sich selbst, in seiner Angst vor dem Tod kimpft es
verbissen und mit allen Mitteln fir seine Existenz. Und wer sollte das
dem Ich iibel nehmen?“58

Die Werdung des Ich beschreibt Levinas in seinem Hauptwerk ,To-
talitit und Unendlichkeit® ausfithrlich.5® Und in seinem Werk ,Die Zeit
und der Andere“ nennt er sie ,Hypostase“.60 Dieser schwierige philo-
sophische Begriff, auf den jetzt nicht niher einzugehen ist, steht fiir die
Verantwortung der ersten Person in der Interpretation von Burggraeve.

Von der Verantwortung in der ersten Person fragt Levinas, ob das
Bei- oder Fiir-sich-sein des eigenniitzigen Ichs mit seinem Genuss, dem

58 BURGGRAEVE: Die Ethik der Verantwortlichkeit, 9., mit Angaben der Fund-
orte im Werk von Levinas.

59 Vgl. TU, 150-266.

60 LEVINAS: Die Zeit und der Andere, 32 und 6fter. Vgl. die Diskussion dieses
Begriffs u.a. bei STRASSER: Emmanuel Levinas: Ethik als Erste Philosophie, 244 oder
LETZKUS: Dekonstruktion und ethische Passion, 225f. oder KREWANI: Es ist nicht alles
unerbittlich, 132-151.



Ethik als Erste Philosophie 735

Leib, dem Wohnen, dem Haus und der Okonomie endgiiltig sei. Und er
schreitet fort zur Verantwortung in der zweiten Person in der unmit-
telbaren Beziehung ,von-Angesicht-zu-Angesicht“, die nun ihrerseits
noch nicht voll das sagt, was zu sagen ist. Zum Nahverhiltnis zwischen
mir und dem Anderen in Asymmetrie kommen - wie bereits gesagt
wurde - ja der Dritte und die vielen Dritten hinzu. Durch dieses Hin-
zukommen des Dritten und der vielen Dritten erfdhrt die Situation der
unmittelbaren Verantwortung den Kontext der politischen Situation. In
der politischen Situation kommen die Beziehungen unter Gleichen und
damit auch die biirgerlichen Tugenden als Tauglichkeiten wieder zur
Geltung. In Worten von Levinas selbst: Von dem Augenblick an, wo
der Dritte erscheint,

»wird die Nihe (zwischen dem Anderen und mir) problematisch: man
muss vergleichen, abwigen, {iberlegen, man muss die Gerechtigkeit prak-
tizieren. [...] Das ganze Wiedereinbringen der Institutionen [...] erfolgt
[...] aufgrund des Dritten: Das Wort ,Gerechtigkeit® ist [...] dort eher am
Platze, wo nicht meine ,Unterordnung’ unter den Anderen notig ist,
sondern die ,Billigkeit’. Wo die Billigkeit ndtig ist, da braucht man den
Vergleich und die Gleichheit“.6!

Die Gleichheitsgerechtigkeit der biirgerlichen, modernen Gesellschaft
erhilt also bei Levinas ihren Ort. Freilich hat sie einen abgeleiteten
Ort. Nicht der Gleichheit aller mit ihrer Gefahr, zur formalen Fassade
der modernen Gesellschaft zu verkommen, hinter der die Rivalitit eines
jeden gegeniiber jedem anderen oder der Krieg aller gegen alle herrscht,
gehort der Rang ethischer Ursprungssituation, sondern der Verantwor-
tung ,jenseits des Biirgerlichen®:62 Thr Prigemal ist das Geisel-sein-fiir-
den-Anderen in einer unendlichen Verantwortung. Sie bedeutet

61 LEVINAS: Wenn Gott ins Denken einfillt, 101 und dhnlich: JdS, 205 (Anm. 33),
342-353.

62 Bei seiner Kritik an Levinas, dem das Politische zu begriinden nicht gelinge,
unterstreicht Torsten Habbel: Levinas’ Reklamation der ,Epiphanie des Antlitzes*
in der Gemeinschaftlichkeit als ihr Riss habe das bleibende Verdienst, die Gerech-
tigkeit nicht mehr ohne die Singularitit des einzelnen Menschen zu denken: HAB-
BEL: Der Dritte stort, 133-143. Gegentiber der Kritik eines Begriindungsdefizits fiir
das Politische bei Levinas betont Marcel Poorthuis gerade, dass die politische
Wirklichkeit einzig durch die Verteidigung der Rechte des Anderen begriindet
werden kann (und also nicht durch die Verteidigung meiner Rechte); ansonsten blie-
be von Politik nur ein Stalinismus, ein Schutz der Eigeninteressen: POORTHUIS,
Marcel: Buber and Levinas: From Dialogue to Substitution. In: Annales de Philo-



736 Hans Hermann Henrix

»ein Anwachsen der Verpflichtung im Mafle meines Gehorsams, die Stei-
gerung der Schuld mit der Steigerung der Heiligkeit, Wachsen der Distanz
im Mafle des Niherkommens [...]. Uber-alles-Maf-Hinausgehen der Passi-
vitit in der Verantwortlichkeit des Anderen®.63

Die einfithrende Skizze einiger Grundgedanken von Levinas hat das
Metaphore seiner Sprache hervortreten lassen: Tumor, Epiphanie, Ant-
litz, Schrei, Geisel, Biirge, Besessenheit, Miitterlichkeit: Diese Begriffe
entstammen der medizinischen oder psychiatrischen Welt, der religidsen
Rede, der Umgangssprache oder der Rechtssprache. Sie sind bei ihm aus
der Sprachregion der Medizin, Religion, Lebenswelt oder des Rechts in
die Sprachregion des philosophischen Denkens hiniibergewechselt. Sie
erhalten in der Philosophie Levinas’ einen ihrem {iblichen Gebrauch
gegeniiber fremden, neuen Sinn. Sie sind emphatisch gebraucht. Aus
Begriffen sind Metaphern geworden. Sie haben eine Sinnerweiterung
erfahren. So unterschiedlich sie als Begriffe waren, so einheitlich ist die
Dimension ihrer Sinnerweiterung zur Metapher: Sie meint und bedeutet
das Ethische. Die Metaphern sind zum Signum der {iber alles Maf} hi-
nausgehenden Verantwortung fiir den Anderen geworden, zum Signum
einer Philosophie der Heiligkeit. Sie stehen an der Schwelle des Uber-
gangs von der Ordnung oder Textur des ,Gesagten® zum ,Sagen“. Als
Schwellenworte scheinen sie in die Unmittelbarkeit der Verantwortung
hineinzudringen. Levinas gibt nicht durchgingig methodisch abrufbare
Hilfen zur Identifizierung seiner Metaphern. Und manchmal scheint es
s0, als ob er strikt metaphor spricht, um dann doch seine Leserschaft mit
dem Beharren auf dem wortlichen, buchstiblichen Sinn zu iiber-
raschen.® Das Beharren auf der Wortlichkeit des Gesagten in einem
metaphoren Kontext wirkt dann wie die Anzeige der Unrichtigkeit oder
Ungeradheit seiner Metapher - ein Hinweis nicht nur auf die Stérung

sophie 15 (1994) 51-64, hier 55f. Und Burggraeve reklamiert die Buchstiblichkeit
auch und gerade der ,Verantwortlichkeit in der dritten Person®, durch die ,der
Dritte zum Ausbau sozialer, juristischer und politischer Einrichtungen und Struk-
turen“ verpflichte, wenn auch ,die kleine Giite“ das letzte Wort habe: BURGGRAE-
VE: Die Ethik der Verantwortlichkeit, 33, 391.; vgl. auch WOLZOGEN: Emmanuel
Levinas, 205-222.

63 LEVINAS, Emmanuel: Gort und die Philosophie. In: CASPER (Hg.): Gott nen-
nen, 81-123 (im Folgenden zitiert als: GudPh), hier 114.

64 Vgl. nur als ein Beispiel unter vielen anderen: ,Im Sagen kommt das Subjekt
dem Nichsten nahe, indem es sich aus-driickt im buchstiblichen Sinne des Wortes,
hinausgetrieben wird aus jeglichem Ort [...]%, in: JdS, 118.



Ethik als Erste Philosophie 737

des Kontextes, die bleibt, sondern auch auf das Ethische als Primum
seiner Philosophie.

3. ETHIK - PHILOSOPHIE - RELIGION

Als Theologe konnte man versucht sein, im Ethischen ein unvermittelt
Theologisches zu sehen. Manche der Aussagen von Levinas wirken wie
eine entsprechende Einladung - etwa, wenn er die Formulierung ge-
braucht, ,dass ,mir Gott einfillt’, wenn ich Verantwortung fiir den
Anderen iibernehme“é5 oder in seinem frithen Vortrag ,Eine Religion
fiir Erwachsene“ sagen kann: ,Die Kenntnis Gottes, die wir haben kon-
nen [...] erhdlt im Licht der Moral einen positiven Sinn: ,Gott ist
barmherzig® bedeutet: ,Seid barmherzig wie er“.66 Und wenn man eini-
ge Zeilen spiter liest: ,Der Gott des Himmels ist zuginglich“.67 Uber
die Affirmation dieser Aussagen darf die kritische Dimension nicht
iibersehen werden, die als eine Warnung zur Kenntnis zu nehmen ist.
Levinas versteht das Ethische seiner Philosophie streng unterschieden
vom Theologischen oder Religidsen. Er will ,der Versuchung und der
Téduschung” widerstehen, ,auf dem Weg der Philosophie die empiri-
schen Gegebenheiten der positiven Religion wiederzufinden®.68 Diese
Auflerung hat ihre grundlegende Bedeutung fiir die Lektiire seines phi-
losophischen Werkes durch den Theologen. Seine Metaphern zerreiflen
auch den Zusammenhang des Theologischen, wenn er einen Begriff
gebraucht, der primir in der theologischen oder religiosen oder gar
kirchlichen Sprache beheimatet ist, um mit ithm in einer Sinnerwei-
terung das Ethische auszusagen. Nur so ist fiir Levinas der Schwiche
der Sprache aufzuhelfen, Gott zu denken. Dem Philosophen erscheint
lediglich erlaubt, ,,Gottes Idee“ und nicht seine Existenz zu denken.6?
Die Idee Gottes hat in der Philosophie von Levinas tatsichlich ihren
Platz und kann auf ithre Weise nochmals deutlich machen, wie sehr
Levinas’ Erste Philosophie Ethik ist. Denn die Idee Gottes verweist auf
den Anderen. In seinem grundlegenden Beitrag ,Gott und die Philo-

65> Zitiert nach: CASPER: Denken im Angesicht des Anderen, 34. Vgl. auch den
Titel: Wenn Gott ins Denken einfallt.

66 SF, 29,

67 SF, 30.

68 SpA, 214.

69 JdS, 218, Anm. 36.



738 Hans Hermann Henrix

sophie“ hat Levinas diesen Verweis der Idee Gottes auf den Anderen
eine gottliche Intrige genannt.’0 Gott kann die Sehnsucht nach dem Gu-
ten, nach der Giite schlechthin hervorlocken und diese in die Verant-
wortung fiir den Anderen umbiegen. Das sagt: Gott lisst sich nicht
anders finden als in der ,Spur®, in der ich auf den Anderen zugehe.”! Im
Blick auf das christliche Sakramentsverstindnis als ein dezidiertes Ver-
stindnis der Ndhe Gottes meinte Levinas im berithmten Gesprich mit
Klaus Hemmerle, Bernhard Casper u.a.:

»,Die echte Eucharistie ist in diesem Moment, wo der Andere mir be-
gegnet; dort ist wirklich - mehr als in Brot und Wein - die Personlichkeit
des Gottlichen selbst. So stiefl ich auf das Kapitel 25 von Matthius, wo
die Leute ganz verwundert sind, als man ihnen sagt, sie hitten den lieben
Gott verlassen und verfolgt. Aber dies habe ich auch im Alten Testament
gelesen: im Kapitel 58 von Jesaja. Das hat denselben Sinn. Die Leute sind
geistig raffiniert. Sie suchen danach, Gottes Antlitz zu sehen, Gottes Ni-
he zu fithlen. Und doch kommt Gott nur dann, wenn sie dem Armen
helfen, den Hungrigen satt machen.*72

Sachlich geht es darum, die ,Heiligkeit“ Gottes zu wahren. In der Spra-
che von Levinas: Damit gottliche Nihe

»in der Sehnsucht des Unendlichen méglich ist, damit die [...] Transzen-
denz nicht ein Aufgehen in der Immanenz ist [...], muss das Ersehnens-
werte oder Gott in der Sehnsucht getrennt bleiben, als ersehnenswert -
nahe, aber unterschieden - heilig (Saint). Das ist nur moglich, wenn das
Ersehnenswerte [Gott] mich auf das ausrichtet, was das Nicht-Ersehnens-
werte ist, auf [...] den Anderen. Die Verweisung auf den Anderen ist ein
Wecken, Wecken zur Nihe, welche Verantwortlichkeit fiir den Nichsten
bedeutet, die bis zur Stellvertretung fiir ihn geht“.73

70 Vgl. GudPh, 102, 108, 119.

71 Zur Widerstindigkeit der Metapher ,Spur® fiir die Theologie siehe nur: HEN-
RIX, Hans Hermann: Gottes Ja zu Israel. Okumenische Studien christlicher Theologie.
Berlin/Aachen: Institut Kirche und Judentum/ Einhard 2005, 238-258 (= Augen-
blick ethischer Wahrbeit. Zur Widerstandigkeit der Metapher im Denken Emmanunel
Levinas).

72 LEVINAS / HEMMERLE u.a.: Judentum und Christentum nach Franz Rosen-
zweig, 164.

73 GudPh, 105.



Ethik als Erste Philosophie 739

Es wire - wie Levinas auch sagen kann - eine ,gottliche Komdédie®,7# in
der er seine Nihe in der Zuwendung zum Anderen zusagt und mir so
den Anderen als den Nichsten anbefiehlt. Auf den Anderen zugehen,
heifdt fiir Levinas auch, nach dem Bilde Gottes sein — freilich nach dem
Bild des Gottes, der gemifd seiner Offenbarung an Mose von Ex 33 der
stets Voriibergegangene ist; der so Voriibergegangene zeigt sich nur in
seiner Spur, in der sich der Andere hilt.7s

Levinas weckt mit seinen Metaphern eine Theologie auf, welche
meint, seine philosophischen Beziige auf die Rede von Gott oder auf
Worte der religiésen oder theologischen Sprache unvermittelt theolo-
gisch lesen zu konnen oder von Gottes Gegenwart in einer unge-
brochenen oder direkten Weise sprechen zu koénnen. Dass Gott der
Transzendente, welcher der in keine Gegenwart einzufangende bleibrt,
ist, darauf zielt die Unterscheidung der Philosophie von der Theologie
bei Levinas. Seine Rede von Gottes ,,Spur® im Antlitz des Anderen ist
fiir christliche Theologie eine Mahnung, von Gottes Gegenwart nicht
so zu reden, dass man mit Berufung auf sie den von Gott anbefohlenen
Anderen umgehen kann. Levinas konkretisiert den Anderen immer
wieder mit der Bibel als den Fremden, die Waise und Witwe oder
spricht vom ,ersten Besten“. Die Nihe zum Anderen ist unsere gefiillte
Zeit; sie ist unsere Gotteszeit, insofern in ihr die Transzendenz
yvoriiber” geht. Die Metaphern von Levinas schirfen christlicher Theo-
logie ein, die Nihe Gottes nicht von der Nihe des Nichsten zu tren-
nen. Sie ist Einrede gegen eine symbolische Vermittlung der Nihe
Gottes, wie sie in der christlichen Theologie gedacht wird.7¢ Sie mahnt,
den theologischen Begriff der Nihe Gottes nicht ohne seine ethische
Dimension zu denken. Darin zeigt sich ein Grundzug der metaphoren
Sprache von Levinas: In einer Geisteslage, in der es eine Metapher-
freudigkeit gibt, die oft genug eine Mythenfreudigkeit bedeutet und auf

74 GudPh, 108.

75 SpA, 235.

76 Erwin Dirscherl hat diese Einrede besonders fiir sein Gesprich mit der Theo-
logie Karl Rahners fruchtbar gemacht (DIRSCHERL: Die Bedeutung der Nihe Gottes,
434-437) und dabei zu bedenken gegeben, die Metapher der Spur auch chris-
tologisch anzuwenden. Vgl. dazu den Sammelband: WOHLMUTH, Josef (Hg.): Em-
manuel Levinas — eine Herausforderung fiir die christliche Theologie. Paderborn: Scho-
ningh 1998, passim und FREYER, Thomas: Emmanuel Levinas’ Vorstellung vom
Gott-Menschen — eine Herausforderung fiir die Christologie? In: ThQ 179 (1999) 52-72.



740 Hans Hermann Henrix

ein egoisches, selbstgeniigsames, dsthetisches Genieflen aus ist, erschei-
nen Levinas’ Metaphern wie ein Herausrufen aus harmloser Selbstbe-
ziiglichkeit. Gerade in seinen Metaphern meldet sich eine Stimme, die
um die abgriindigen Méglichkeiten des Menschen prizis und konkret
weifl, ohne in eine lihmende Resignation zu fallen. Sie iiberbietet in
denkerischer Niichternheit jeden resignativen Zug und empfiehlt in
einem unbeirrten Zutrauen die Verantwortung fiir den Anderen an. Die
Welt und die Menschheit haben ihre Zukunft nicht durch die Schwer-
kraft ihres bloflen Daseins oder ihrer Selbstgeniigsamkeit gewihrleistet.
Das vermag nur die Verantwortung, die Gerechtigkeit, fiir die uns Em-
manuel Levinas mit seinen Metaphern so viele bedenkenswerte Namen
zugerufen hat. Es ist der Zuruf eines Philosophen, dem das Ethische
erste Philosophie ist.

Abstract
Levinas understood philosophy less in the sense of the “love of wisdom” and
movre as the “wisdom of love”. In bis thinking, the metaphor has the function of
indicating that ethics are the “first philosophy”, and this as the priority of the
Other. Levinas also called the ethical “holiness” - a word that be increasingly
preferred to the word “ethics™.

With sobriety of thought and in ever new attempts, Levinas reflected on
ethical watchfulness and clarified it. Again and again, he awakened us to such
watchfulness by means of metaphor as the “moment of ethical truth” or of ethics

as the First philosophy.



	Ethik als Erste Philosophie : eine Annäherung an das Werk von Emmanuel Levinas

