
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 53 (2006)

Heft: 3

Artikel: Ethik als Erste Philosophie : eine Annäherung an das Werk von
Emmanuel Levinas

Autor: Henrix, Hans Hermann

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760637

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760637
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Hans Hermann Henrix

Ethik als Erste Philosophie

Eine Annäherung an das Werk von
Emmanuel Levinas*

Frank Miething (5. März 1954 - 15. März 2006),
dem früh verstorbenen Übersetzer von Schriften

Emmanuel Levinas', zum Gedenken.

Einleitung

In einer jüngeren Wortmeldung zur Philosophie von Emmanuel Levinas

wird das Subjektverständnis des Philosophen heftig kritisiert. Diese

Kritik übersieht nicht nur wichtige Arbeiten über die Subjektivität als

Verantwortung bei Levinas,1 sondern missversteht einen wesentlichen

Grundzug im Levinas'schen Denken. Sie bedient sich lebensweltlicher

Argumente, fragt nach „psychologischen Hintergründen für die Moralisierung

in Levinas' Abriss einer menschlichen Selbstdeutung" und
konstatiert ein „einseitiges Leben" in seiner Ethik.2 Solche Kritik verkennt
die Metapher als Metapher und ihre Bedeutung im Denken von Levinas.

In den Schriften von Emmanuel Levinas tritt nämlich ein Denken

entgegen, das streng philosophisch ist, ohne auf die Metapher als

zentrale Ausdrucksform zu verzichten; das der Bibel und der Rede von Gott
ein Mitspracherecht in der Philosophie einräumt, ohne um den
Charakter des Philosophischen besorgt zu sein; dem die Ethik die „erste

* Referat bei einer Tagung der Bischöflichen Akademie des Bistums Aachen und
der Katholischen Akademie Schwerte zum 100. Geburtstag von Emmanuel Levinas

unter dem Titel „Als Einziger erwählt. Das Biblische im Denken von Emmanuel
Levinas (1906-1995)" vom 13. bis 15. Januar 2006 in Aachen.

1 Vgl. DICKMANN, Ulrich: Subjektivität als Verantwortung. Die Ambivalenz des

Humanum bei Emmanuel Levinas und ihre Bedeutung für die theologische Anthropologie.

Tübingen: Francke 1999.
2 KOCH, Anne: Spirituelles Subjekt und unendliche Schuldigkeit. Religionsphilosophische

Kritik an Levinas' Anthropologie. In: PhJ 110 (2003) 74-91, hier 74.



718 Hans Hermann Henrix

Philosophie" ist, ohne die Seinsfrage zu vergessen; das die Philosophie
weniger vom Wortsinn „Liebe zur Weisheit" und mehr vom Sachsinn als

„Weisheit der Liebe" her versteht, ohne dem Drang nach dem Totalen

zu verfallen oder die letzten Fragen von einem überblickten Ganzen
oder von einem Allgemeingültigen her zu beantworten;3 dem eine

Bewegung auf das Messianische innewohnt, ohne das Näherkommen eines

Eschatologischen in Aussicht zu stellen. Emmanuel Levinas philosophiert

in einer Sprache voller Metaphorik. Diese ist in seinem Werk zu
gegenwärtig, um etwa in der Form einer eigenen Metaphertheorie eigens
und ausdrücklich von ihm bedacht zu werden. Vielleicht liegt es am

Metaphorischen seiner Sprache, dass man die Schwierigkeit der Levi-
nas'schen Sprache feststellt, ohne dies sogleich als Hermetik zu werten.4

Das Metaphorische in seinem Werk mag wie eine Einladung wirken,
sich dem Bildhaften anzuvertrauen, weil man sich in diesem wie zu
Hause wähnt. Das Metaphorische seiner Sprache spricht bei Leserinnen
und Lesern in einen Hof von Assoziationen hinein und kann dort wie
ein bereits Vertrautes oder Heimisches wirken. Aber wer sich bei
Emmanuel Levinas wie zu Hause fühlt oder wer sich auf Erbauliches
einrichten möchte, hätte seine Philosophie gründlich missverstanden.5

Es ist seine Philosophie alles andere als harmlose Metaphorik. Sie ist -
um eine Charakterisierung Levinas' des Judentums als „Religion für

3 Vgl. STEGMAIER, Werner: Levinas Herder Spektrum 4952). Freiburg i.Br.:
Herder 2002, 95 oder CASPER, Bernhard: Denken im Angesicht des Anderen - Zur
Einführung in das Denken von Emmanuel Levinas. In: HENRIX, Hans Hermann
(Hg.): Verantwortung für den Anderen - und die Frage nach Gott. Zum Werk von
Emmanuel Levinas. Aachen: Einhard 1984, 17-36, hier 17.

4 Stephan Strasser hat immerhin seine Einführung in Levinas' Philosophie für
ein deutsches Publikum nicht zuletzt mit der schweren Zugänglichkeit der Sprache

begründet: STRASSER, Stephan: Jenseits von Sein und Zeit. Eine Einführung in
Emmanuel Levinas' Philosophie. Den Haag: Martinus Nijhoff 1978, Xlf. Siehe aber auch

KREWANI, Wolfgang N.: Emmanuel Lévinas. Denker des Anderen. Freiburg i.Br./
München: Karl Alber 1992, 26f. und und WOLZOGEN, Christoph von: Emmanuel
Levinas - Denken bis zum Äußersten. Freiburg i.Br./München: Karl Alber 2005, lOf.

und 107-145.
5 Ganz Ahnliches gilt für eine theologische Rezeption, die bei Begriffen wie

„Gehorsam" oder „Sühne" oder „Stellvertretung" im Werk von Levinas ansetzt, um
ein höchst ambivalentes Verständnis dieser Themen in ein vermeintlich aktuelles
Recht zu setzen. So mit WOHLMUTH, Josef: Im Geheimnis einander nahe. Theologische

Aufsätze zum Verhältnis von Judentum und Christentum. Paderborn: Schöningh
1996, 40.



Ethik als Erste Philosophie 719

Erwachsene"6 aufzugreifen und abzuwandeln - eine Philosophie für
Erwachsene, die das Vertraute aufstört, um ein „Jenseits" davon, ein

„Darüberhinaus" auszusagen. Darin hat das Metaphorische in seinem
Denken seine Funktion. Es zeigt seinen Sinn, indem es einen der

Atmung vergleichbaren Vorgang vornimmt: Levinas' Philosophie bedient
sich eines üblichen oder vertrauten Worts, nimmt seinen ursprünglichen

Sinn wie mit einem Atemzug in sich auf, bedenkt diesen und lässt

ihn in der Atempause zu Ende kommen, um dann wie mit einem
Ausatmen einen neuen, anderen Sinn hervorkommen zu lassen und die
andere Bedeutung zu meinen.7 Die Metapher hat im Denken von
Emmanuel Levinas ihre eigene Tragweite und ist geeignet, um das Ethische
als eigenen Grundzug dieser Philosophie zu charakterisieren.

1. Metapher: ihr allgemeiner Begriff - und ihre Bedeutung
bei Levinas

Die Metapher wird umgangssprachlich als eine bildhafte Ersetzung
verstanden. Sie umspiele das bildlich, was ein Begriff als die Sache selbst

meint und trifft. Das Missverständnis der Metapher als lediglich
bildhafte und darin uneigentliche Rede fängt kaum noch etwas vom Wortsinn

des griechischen metapherein („übertragen") ein. Die berühmte
Definition von Aristoteles sagt: „Metapher ist die Übertragung eines

fremden Nomens, entweder von der Gattung auf die Art oder von der

Art auf die Gattung oder von einer Art auf eine andere oder gemäß der

Analogie" (Poetik, 1457b 6-9).8
Die Metapher hat nach dieser klassischen Definition ihre innere

Achse im Nomen, im Hauptwort als Substantiv. Vom Nomen sagt
Aristoteles: „Jedes Nomen ist entweder eine gebräuchliche Bezeichnung
(kyrion) oder [...] ein Erfundenes, Erweitertes, Verkürztes, Verändertes"

6 LEVINAS, Emmanuel: Eine Religion für Erwachsene. In: DERS.: Schwierige Freiheit.

Versuch über das Judentum. Aus dem Französischen v. Eva Moldenhauer. 2.

Aufl. Frankfurt a.M.: Jüdischer Verlag 1996 (im Folgenden zitiert als: SF), 21-37.
7 Das Bild der Atmung ist eine von Emmanuel Levinas öfter in Anspruch

genommene Metapher, siehe nur in seinem Spätwerk: LEVINAS, Emmanuel: Jenseits
des Seins oder anders als Sein geschieht. Aus dem Französischen übersetzt v. Thomas
Wiemer. Freiburg i.Br./München: Karl Alber 1992, 49, 118, 201, 238, 241, 254, 384-
388 u. ö. (im Folgenden zitiert als: JdS).

8 Zitiert nach: RlCOEUR, Paul: Die lebendige Metapher. München: Wilhelm Fink
1986, 20 (das nachfolgende Aristoteles-Zitat: 21).



720 Hans Hermann Henrix

{Poetik 1457b 1-3). Die gebräuchliche Bezeichnung ist eine gewöhnliche,

weil alle sie gebrauchen. Wird das Nomen, das Hauptwort oder
Substantiv in einer Weise gebraucht, die von jenem von allen gebrauchten

Sinn abweicht, so nimmt es den Charakter einer Metapher an.
Metapher definiert sich also als eine Abweichung, als ein fremdes (alio-
trion), wie Aristoteles sagt. Das Fremde entsteht durch die Übertragung:

Das Nomen gehört ursprünglich einem eigenem Thema an und
wird dann auf ein anderes übertragen. Aus der Spannung von
„gebräuchlich" (kyrion) und „fremd" (allotrion) lebt die Metapher. Sie ist
also das Ergebnis der Sinnverlagerung eines Wortes: seinem „ursprünglichen"

Sinn folgt ein „fremder". Es kommt zu einer Worterweiterung
als Sinnverlagerung: aus einem ersten, „eigentlichen" wird ein zweiter,
„übertragener" Sinn.

Bei der metaphorischen Sinnerweiterung geschieht dem Nomen,
dem Hauptwort etwas. Sein Sinn verschiebt sich: Aus einem durch
allgemeinen Gebrauch gesetzten Sinn wird ein anderer, fremder Sinn. Das

geschieht nicht durch das einzelne Wort als alleiniges: Die Abweichung,
die Übertragung, die Verschiebung vollzieht sich in einem weiteren
Zusammenhang von Worten, in einem Satz oder in einem Text. Erst
dieser Zusammenhang - sei er ein Attribut, sei er ein Satz oder eine

umfänglichere Sinneinheit - vermag es, den „fremden" Sinn gegenüber
dem „gebräuchlichen" Sinn des Wortes anzuzeigen bzw. zu stiften. Der
Satz oder Text schafft den Zusammenhang, der für die Abweichung
notwendig ist. Ein Alleiniges ist identisch, gleichbedeutend und der
Abweichung unfähig. Erst wenn dem alleinigen Nomen bzw. Substantiv
ein Weiteres, ein Satz oder ein Text hinzugefügt wird, ist ein Übergang

von einem ursprünglichen Sinn auf einen anderen Sinn möglich. So

meint z.B. das Wort „Tumor" ursprünglich und üblicherweise in der
medizinischen Fachsprache eine Geschwulst als unkontrolliert wachsende

Zellwucherung, die gutartig oder bösartig sein kann. Dieser
medizinische Begriff erfährt eine Abweichung und Übertragung, wenn Le-
vinas im Blick auf die Wirkung der Schoa auf die Überlebenden von
einem Tumor „im Gedächtnis"9 spricht. Das Wort „Tumor" ist aus dem
medizinischen Kontext in einen erweiterten, anderen Kontext über-

9 LEVINAS, Emmanuel: Namenlos. In: DERS.: Eigennamen. Meditationen über

Sprache und Literatur. Textauswahl und Nachwort von Felix Philipp Ingold. Aus
dem Französischen v. Frank Miething. München/Wien: Carl Hanser 1988 (im
Folgenden zitiert als: Eigennamen), 101-104, hier 102.



Ethik als Erste Philosophie 721

gegangen - durch die Zufügung „im Gedächtnis". Der übliche medizinische

Begriff ist zur Metapher geworden. Die Metapherbildung als

Geschehen an einem Nomen benötigt also Zusammenhang, Kontext und
bedeutet den Ubergang von einem Kontext in einen anderen Kontext.
Der Kontext ermöglicht die Abweichung vom üblichen zum fremden
Sinn. Die Metapher ist geglückt, wenn ihr Wort bzw. Nomen in einem
anderen Zusammenhang „angekommen" ist. Erst im Ankommen im
anderen Kontext beruhigt sich das Fremde, das zunächst störte, zu
einem neuen Sinn, in dem es nun Frieden und eine neue Richtigkeit
hat. Verfehlt es dieses Ankommen, dann ist kein fremder als neuer Sinn

entstanden, sondern Nichtsinn oder gar Unsinn. Die Metapher lebt

vom Zusammenhang, Kontext, und klebt an ihm.
Die Metapher lebt bei Levinas nun nicht so vom Kontext und klebt

nicht so an ihm, dass ihr Nomen in einem neuen, fremden, anderen als

dem angestammten Kontext Frieden und Richtigkeit findet. Sie ist nicht
eine befriedete Beunruhigung oder eine zur Ruhe gekommene Störung
des Kontextes; vielmehr markiert sie ihren Sinn durch eine bleibende

„Unrichtigkeit" im Sinne einer Ungeradheit oder durch eine bleibende

Störung des Kontextes. Das Element der Unrichtigkeit oder Störung
zeigt sich, wenn z.B. im Gespräch Mediziner auf die Levinas'sche

Formulierung vom „Tumor im Gedächtnis" irritiert reagieren. Grundsätzlicher

hat Thomas Wiemer dieses Element der Störung der Metapher
bei Emmanuel Levinas so gekennzeichnet:

„Wenn auch für ihn die Metapher als Bewegung des Hinübertragens oder

Hinausgehens über das thematisierte Gesagte bedeutet, so doch nicht als

Ubergang von einem Kontext zu einem anderen [...], sondern als ein
Hinausgehen (trans-cendance, ex-cession) aus der Ordnung des Gesagten und
Kontextuellen überhaupt. Metapher nennt Levinas die alles entscheidende
und alles tragende Bewegung der Sprache, die - immer wieder - die

Ordnung des Thematisierten, Präsenten übersteigt [...], die ihrerseits alle
Inhalte betrifft: stört, beunruhigt [...]. Der in der Metapher gesetzte und
durch die Metapher in die Sprache gesetzte Verweis auf eine Differenz
oder Absenz verweist zuerst und zuäußerst auf eine zeitliche Entzogen-
heit und Uneinholbarkeit - auf eine Vergangenheit, die niemals Gegen-



722 Hans Hermann Henrix

wart war, auf eine Zukunft, die sich in keiner Weise von der Gegenwart
her bestimmt, auf die Zeit des Anderen."10

Bei Levinas ist die Metapher also in besonderer Weise mehr als eine
bestimmte rhetorische Figur. Sie ist Ausdruck einer Bewegung, die sein

Denken insgesamt bestimmt und in Unruhe hält. Man könnte geneigt
sein, das Werk von Levinas als ganzes eine Metapher zu nennen. Das

Werk erscheint ja wie ein stets neuer Anlauf, bei den Phänomenen der

Wirklichkeit einzusetzen, sie zu beschreiben und zu analysieren, um
über die Ordnung des „Gesagten" hinauszudrängen in die nicht mehr
thematisierte „Ordnung" des „Sagens". Diese Tendenz des ganzen
Werks, das unbeschadet seiner Ganzheit Phasen, Entwicklungen und

Verschiebungen kennt, äußert sich in einem „metaphorischen" Duktus:
Im Wechseln der Zusammenhänge wird auf gedankliche Präzision
gedrungen; dabei geben die leitenden Begriffe einander Echo - hier metaphor,

dort begrifflich-diskursiv, anderswo buchstäblich. Sie erhalten
damit eine Flüssigkeit und Mehrdeutigkeit, die ein Nachlassen der
Aufmerksamkeit im Mitdenken nicht erlaubt, und bringen eine Sprache

hervor, die sich ihre eigene Souveränität gegenüber dem gängigen

Sprechen und dem gebräuchlichen Stil vorbehält.
Es wird von der Bewegung seines Denkens als ganzem nicht

abzusehen sein. Sie ist es, die sich im einzelnen Ubergang vom
begrifflichliterarischen zum metaphorischen Sinn äußert. Es ist zunächst ein

Ubergang von einem Zusammenhang zum anderen Zusammenhang auf
der sprachlichen Ebene. Die Sprache Levinas' hat immer neu die
Aufmerksamkeit und Diskussion ausgelöst. Werner Stegmaier weist in
seiner Einführung zu Levinas in einem eigenen Exkurs zu dessen Sprache

darauf hin, dass Levinas ungewohnt pathetisch spricht, was für viele

unerträglich sei:

„Er lässt seine Gedanken mehr ausbrechen, als er sie ausführt, und lässt

überall Brüche stehen, statt sie systematisch darzustellen. Er stellt Fragen,
ohne sie abschließend zu beantworten, redet oft in unvollendeten,
abbrechenden, sich auflösenden Sätzen [...]. Er vermeidet Paradoxe nicht, er

erzeugt sie. Er spricht selbst ^n-archisch'".11

10 WlEMER, Thomas: Die Passion des Sagens. Zur Deutung der Sprache bei Emmanuel

Levinas und ihrer Realisierung im philosophischen Diskurs. Freiburg i.Br./Mün-
chen: Karl Alber 1988, 186.

11 STEGMAIER: Levinas, 126.



Ethik als Erste Philosophie 723

Dieser Charakter der Sprache erschwert es manchmal, die Metapher als

Ubergang von einem zum anderen Zusammenhang auf der sprachlichen
Ebene zu erkennen. Dieser Übergang ist aber darüber hinaus das

Hinausdrängen aus dem „Gesagten" (dit); als das „Gesagte" gilt bei Levinas
die Sprache im Sinne eines Systems der Verständigung über Dinge. Im
Hinausdrängen über solches „Gesagtes" drängt die Denkbewegung auf
das „Sagen" (dire) zu, das dem sprachlichen Verständigungssystem
voraus- und zugrunde liegt. Das „Sagen" meint eine Zuwendung des Ich

zum Anderen, meine Annäherung an ihn; der Andere ist mir nicht
gleichgültig. Und noch wichtiger für das Verständnis des Levinas'schen

Begriffs des „Sagens" ist, dass im Geschehen des Sagens ich mich dem
Anderen aussetze. Es „wohnt dem Sagen, Sprechen, Sich-ausdrücken ein
bestimmtes Ethos inne".12 Gleichsam an der Schwelle vom Gesagten

zum Sagen ist Metapher dann bei Levinas nicht mehr ein bloßer Wechsel

im Verständigungssystem der Sprache und dort von einem (aus)-

gesagten Kontext zu einem anderen (aus)gesagten Kontext. Vielmehr
bedeutet die Metapher ein Übertreffen, ein Überflügeln, ein Darüberhinaus

des sprachlichen Verständigungssystems. Das wird durch
Übertreibung oder Nachdruck, durch Emphase zum Ausdruck gebracht. In
Levinas' eigenen Worten: Es gibt

„in meinem Vorgehen eine andere Weise der Rechtfertigung eines Gedankens

durch einen anderen: die des Ubergehens von einem Gedanken zu
seinem Superlativ bis hin zu seiner Emphase. Mit einem Mal ergibt sich
oder geht aus dem Sich-Überbieten ein neuer Gedanke hervor - der in
keiner Weise im ersten impliziert war. Der neue Gedanke findet seine

Rechtfertigung nicht auf der Grundlage des ersten, sondern durch dessen

Erhebung [...]. Die Emphase, das bedeutet zugleich eine rhetorische Figur,
ein Übertreiben im Ausdruck, eine Weise des Sich-Übersteigerns und eine
Weise des Sich-Zeigens".13

Die Übersteigerung und das Übertreiben lässt das Sprechen und das

Denken nicht in der Ordnung des Gesagten als der Verständigungsebene
zur Ruhe kommen oder zum Frieden finden. Die Übertreibung - weit

12 STRASSER, Stephan: Emmanuel Levinas: Ethik als Erste Philosophie. In: WAL-
DENFELS, Bernhard: Phänomenologie in Frankreich. Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1983,

218-265, hier 242.
33 LEVINAS, Emmanuel: Wenn Gott ins Denken einfällt. Diskurse über die

Betroffenheit von Transzendenz. Übersetzt v. Thomas Wiemer. Freiburg i.Br./München:
Karl Alber 1985, 112f.



724 Hans Hermann Henrix

davon entfernt, bloß fiebrige Nervosität zu sein - äußert sich schließlich

metaphor und wird eine Metapher. Sie fungiert als Störung, als immer
neu aufblitzender Vorbehalt oder Vermerk, dass der Text der Ordnung
des Gesagten angehört. Sie zerreißt den Text;14 sie irritiert, ja zerstört
die Sinnstruktur des ursprünglichen Kontextes und wird so „selbst zum
Prozess der Sinnverschiebung".15 Die Metapher ist eine „Rückkehrbewegung

[...] zum Verstehen des Sinnes, der hinter der .Literatur' der
Buchstaben und den Anachronismen hervorkommt".16 Nach den Worten

von Levinas selbst bezeugt die Metapher „eine poetische Gewalt, den

Klang einer zweiten Stimme, welche die erste zerreißt und übertönt".
Zum Hören dieser Stimme bedarf es jedoch des Ohrs, „das sich um die es

erreichende Stimme müht [...] das in den Worten [...] Metaphern hört,
die sich emporschwingen und die sie bergenden Worthülsen zerreis-

sen".17 Sie ist „Erhöhung des Sinns".18 Mit dem Hinweis auf die

Notwendigkeit des Ohrs, das zu hören vermag, macht Levinas deutlich, dass

die Metapher noch nicht gegeben ist, wenn sie im bloß geschriebenen
oder gesprochenen Kontext von Satz oder Text verbleibt. Das hörende

Ohr ist an der „Erhöhung des Sinns" beteiligt. Der Klang allein ergibt
noch nicht die Metapher; sie muss auf ein verstehendes Ohr treffen. Der
Satz oder Text der Metapher ist auf einen Hörer oder Leser, eine

Hörerin oder Leserin bezogen, die oder der das Ethische erkennt. Der
Satz oder Text ist in eine dialogische Situation hineingestellt, seine

Metapher bringt einen Sinn mit, der - paradox genug - aber offenbar

erst erklingt, wenn ein Ohr ihn hört und versteht.19

14 So mit WEBER, Elisabeth: Verfolgung und Trauma. Zu Emmanuel Lévinas'
'Autrement qu'être ou au-delà de l'essence'. Wien: Passagen 1990, 135-141, welche die

Metapher als Riss bei Levinas besonders an „Begriffen der psychiatrischen
Symptomatologie" (so ihre Kennzeichnung, 141) wie Obsession, Trauma, Psychose verdeutlicht.

15 ESTERBAUER, Reinhold: Transzendenz-„Relation Zum Transzendenzbezug in
der Philosophie Emmanuel Levinas'. Wien: Passagen 1992, 147.

16 LEVINAS, Emmanuel: Exegese und Transzendenz. Zu einem Text aus dem Traktat

Makkoth 23b. In: CASPER, Bernhard (Hg.): Gott nennen. Phänomenologische

Zugänge. Freiburg i.Br./München: Karl Alber 1981, 35-44, hier 44.
17 LEVINAS: Exegese und Transzendenz, 39.
18 LEVINAS: Wenn Gott ins Denken einfällt, 141.
19 Auf die Bedeutung des Gesprächscharakters des gesamten Levinas'schen

Diskurses ist WlEMER: Passion des Sagens, 135-139 ausführlich und tief schürfend

eingegangen.



Ethik als Erste Philosophie 725

In der Metapher hat die Sprache bei Levinas den „Augenblick ihrer
ethischen Wahrheit - d.h. ihres vollen Bedeutens".20 Die Rede vom
„Sinn hinter der .Literatur' der Buchstaben" meint nicht eine Hinterwelt,

die Levinas in jeder Beziehung strikt ablehnt, sondern die ethische

Bedeutungsdimension der „Literatur" der Buchstaben. Thomas Wiemer
hat von der Inszenierung eines „Umschwungs vom ontologischen zum
ethischen Bedeuten"21 durch die Metapher gesprochen. Mit anderen

Worten: Die Metapher fungiert bei Levinas als Anzeige, dass die Ethik
die „Erste Philosophie" ist und zwar nicht als philosophische Disziplin
oder im Sinne einer „Tafel der Werte",22 sondern als Rettung des

Ethischen, als Priorität des Anderen.
Die Ethik ist in diesem Denken „Erste Philosophie" im mehrfachen

Sinn. Zum einen ist die Ethik das Erste in dieser Philosophie, insofern
diese die Grundfragen wie „Was ist Denken?" oder „Worum geht es

denn im Leben, in der Wirklichkeit, im Denken?" nicht zu denken und
zu beantworten vermag, ohne das Ethische zu bedenken.23 Handelt es

sich hier doch um „eine unhintergehbare Beziehung mit dem Anderen",
die immer ethisch ausgerichtet ist, und deshalb als „.prima philosophia'
[...] jeder philosophischen Frage ihre Grundrichtung vorgibt".24 Zum
anderen ist - wie Levinas selbst sagt - die Ethik „nicht Zweig der

Philosophie, sondern die erste Philosophie".25 Er will damit ein Verständnis

20 LEVINAS: Exegese und Transzendenz, 43.
21 WIEMER: Passion des Sagens, 187.
22 Vgl. für Levinas' zahlreiche Aussagen dazu nur: LEVINAS, Emmanuel u.a.:

Das Prophetische ist das Ethische. Ein Podiumsgespräch. In: HENRIX (Hg.): Verantwortung,

88-97, hier 93.
23 Vgl. PEPERZAK, Adriaan: Die Bedeutung des Werkes von Emmanuel Levinas

für das christliche Denken - Gedanken zu einer Religion des Erwachsenen. In: HENRIX

(Hg.): Verantwortung, 71-87, hier 74.
24 LetzkuS, Alwin: Dekonstruktion und ethische Passion. Denken des Anderen

nach Jacques Derrida und Emmanuel Levinas Phänomenologische Untersuchungen

15). München: Fink 2002, 19.

25 LEVINAS, Emmanuel: Totalität und Unendlichkeit. Versuch über die Exteriori-
tät. Ubersetzt von Wolfgang Nikolaus Krewani. 3. Aufl. Freiburg i.Br./München:
Karl Alber 1993 (im Folgenden zitiert als: TU), 442. Bemerkenswerterweise distanziert

sich ein so intimer Kenner des Werks von Levinas wie Krewani von der
Kennzeichnung der Ethik bei Levinas als „erster Philosophie": KREWANI, Wolfgang
Nikolaus: Es ist nicht alles unerbittlich. Grundzüge der Philosophie E. Levinas'. Freiburg
i.Br./München: Karl Alber 2006, 335, obwohl er an anderen Stellen seiner dortigen



Hans Hermann Henrix

fernhalten, das beim Wort von der Ethik als erster Philosophie an einen
Kanon von Einzeldisziplinen in einem philosophischen Kosmos denkt
und dabei etwa neben möglichen Traktakten der Erkenntnistheorie, der

Ontologie, der Metaphysik oder der Anthropologie eben der Ethik die

erste Stelle einräumen möchte. Nein, es geht bei Levinas nicht um eine

sektorale Zuordnung der Ethik in einem philosophischen Denkgebäude,

sondern um die Grundierung von Philosophie überhaupt, um eine

„Draufgabe" zu ihren Einzelzweigen im Sinne eines Erwachsens oder
Erwachens des ethischen Bewusstseins.26 Hier liegt natürlich die Pointe
einer sehr radikalen Kritik an der Philosophie und ihrer Geschichte

vor, welche die Möglichkeit des Denkens ganz vom denkenden Subjekt
und Ich her entworfen hat und dabei nicht wirklich des Anderen
ansichtig werden konnte. Levinas bietet für diese Pointe seiner

Philosophiekritik zahlreiche Kurzformeln, so u.a. wenn er von der Philosophie

nicht wie üblich als von der „Liebe der oder zur Weisheit" spricht,
sondern den Sinn des Wortes „Philosophie" gleichsam umstellt und
lieber von ihr als der „Weisheit der Liebe" spricht. Bei dieser Umstellung
wird aus dem üblichen Genitivus obiectivus ein Genitivus subiectivus;
aus der Liebe, welche die Weisheit zum Gegenstand hat, wird eine Liebe,

die weise ist, oder: aus der Weisheit, der die Liebe gebührt, wird
eine Weisheit, die selber liebt. Levinas bekräftigt dies, indem er hinzufügt:

„Weisheit der Liebe im Dienst der Liebe".27 Solche und ähnliche

Zuschärfungen haben Levinas in der Philosophenzunft u.a. die wegwerfende

Geste im Sinne der Auskunft eingebracht, dies sei keine
Philosophie, sondern Ideologie oder philosophisch ein Witz.28 Aber solche

Stimmen sind - nicht zuletzt in Israel - mittlerweile einer
philosophischen Ernstnahme gewichen.

Die Sinnpointe der Ethik als Erster Philosophie wird nicht zuletzt
deutlich, wenn Levinas die Priorität des Anderen als „Heiligkeit" be¬

Ausführungen unbefangen vom Vorrang der Ethik vor der Ontologie sprechen
kann: vgl. nur 16 und 42.

26 LEVINAS, Emmanuel: Anspruchsvolles Judentum. Talmudische Diskurse. Aus
dem Französischen v. Frank Miething. Frankfurt a.M.: Neue Kritik 2005, 38 (Anm.
14). Vgl. STRASSER: Emmanuel Levinas: Ethik als Erste Philosophie, 254 und 261.

27 JdS, 351, 353.
28 Vgl. MALKA, Salomon: Emmanuel Lévinas. Eine Biographie. Aus dem Französischen

v. Frank Miething. München: C.H. Beck 2003, 273f.



Ethik als Erste Philosophie 727

stimmt - ein Wort, das Levinas in seiner letzten Zeit dem Wort „Ethik"
zunehmend vorzog. In einem späten Gespräch erläuterte er dies eigens:

„Für das, was man mit dem nicht leicht annehmbaren Wort ,Ethik'
bezeichnet, was so ein bisschen bourgeois klingt, ziehe ich jetzt viel lieber
das Wort .Heiligkeit' vor. .Ethik' ist ein griechisches Wort, .Heiligkeit'
ist ein biblisches Wort. Mein Versuch [...] will gerade in diesem Sinne
nicht nur irgendeinen Teil des Menschlichen sehen, sondern im Verkehr
mit dem Anderen, in der socialite die Nicht-Indifferenz",29

d.h. die Nicht-Gleichgültigkeit gegenüber dem Anderen im Sinn einer

„ungewollten Nötigung durch den Anderen".30 Von der Heiligkeit, von
der Priorität des Anderen, von dieser „Asymmetrie der interpersonalen
Beziehung" hat Levinas einmal gemeint, dass „keine Zeile von dem, was
ich schreibe, [...] mehr Bestand (hat), wenn es das nicht gibt".31 Wenn
Levinas' Philosophie in der Metapher den Augenblick ihrer ethischen
Wahrheit hat, in welchem die Priorität des Anderen angezeigt wird,
dann ist die Metapher der Begriff des Heiligen oder die Anzeige, dass

das Ethische das Erste des Denkens oder die Erste Philosophie ist.32

2. Das Ethische in der Philosophie des Heiligen bei Levinas

Wie lässt sich in das Denken von Emmanuel Levinas einfinden, wenn
vom Bedenken des Ethischen als Erstem seiner Philosophie zugleich der
Dienst einer allgemeinen Einführung erwartet wird? Anhaltspunkte für
ein solches Einführen, das auf Entwicklungen innerhalb dieses Werkes

nur wie im Seitenblick eingeht, können die biographischen Daten von
Emmanuel Levinas sein.33 Levinas wurde am 12. Januar 1906 in einer

29 LEVINAS, Emmanuel / WlEMER, Thomas: Diskussion. In: KLEHR, Franz Josef
(Hg.): Den Anderen denken. Philosophisches Fachgespräch mit Emmanuel Levinas.

Stuttgart: Akademie der Diözese Rottenburg-Stuttgart 1991, 111-113, hier 111.
30 Hierzu vgl. nur STEGMAIER: Levinas, 147-152.
31 LEVINAS: Wenn Gott ins Denken einfällt, 116.
32 Vgl. STEGMAIER: Levinas, 133.
33 Vgl. CASPER, Bernhard: Denken im Angesicht des Anderen - Zur Einführung in

das Denken von Emmanuel Levinas. In: HENRIX (Hg.): Verantwortung, 17-36, hier
18f. Die Orientierung einer ersten Annäherung über biographische Daten darf
jedoch nicht der Gefahr erliegen, dieses Denken als vor allem biographisch begründet
misszuverstehen. So ist der Verzicht auf biographische Hinweise in der Einführung
von KrEWANI eine Warnung vor dieser Gefahr, obwohl derselbe Autor sehr wohl



728 Hans Hermann Henrix

observant lebenden jüdischen Familie im litauischen Kowno (Kaunas)

geboren. Er erlebte als Schüler im ukrainischen Charkow die russische

Revolution und ging als junger Mann von 17 Jahren nach Frankreich.
Er wandte sich - mit seiner ostjüdischen Tradition in Kopf und Herz -
der Philosophie Westeuropas zu, studierte in Straßburg Philosophie.
1928 wechselte er an die Freiburger Universität, um den bereits
emeritierten Edmund Husserl zu hören. Kurze Zeit, im Winter 1928/29
studierte er bei Heidegger, der zum ständigen Bezugspunkt seiner eigenen

Philosophie wurde - in Würdigung und noch mehr in der Kritik. Über
Husserls Phänomenologie promovierte Levinas 1930 an der Sorbonne
bei Jean Wahl.34 1 931 wird er Bürger Frankreichs. So gerät Levinas im
Zweiten Weltkrieg bald nach der deutschen Invasion 1940 als französischer

Soldat in Kriegsgefangenschaft. Er wird in ein Speziallager für
„nicht-arische", also jüdische Kriegsgefangene in der Lüneburger Heide

gebracht.35 Nach seiner Befreiung dort erfährt Emmanuel Levinas 1945,
dass seine Eltern und Brüder und die Familie seiner Frau in Litauen von
den Nazis umgebracht worden waren. Seine Frau Raissa und seine

Tochter Simone hatten in einem französischen Kloster versteckt überlebt

- eine Erfahrung, für die er bis zu seinem Tod am 25. Dezember
1995 Dankbarkeit zeigte.36

Diese Biographie und ihr Denkweg sind „von der Vorahnung des

Nazigrauens und der Erinnerung daran"37 beherrscht. Für den 1945 aus

darum weiß, dass die Philosophie von Levinas „auch aus der Situation des

Philosophen verstanden werden" muss: KREWANI: Es ist nicht alles unerbittlich, 44.
34 Vgl. LEVINAS, Emmanuel: La théorie de l'intuition dans la phénoménologie de

Husserl. Paris: Alcan 1930. Ein Jahr zuvor hatte er bereits die Studie: „Über die ,Ideen'

von E. Husserl" veröffentlicht, die nun in deutscher Ubersetzung vorliegt in:
LÉVINAS, Emmanuel: Die Unvorhersehbarkeiten der Geschichte. Aus dem Französischen

v. Alwin Letzkus. Freiburg i.Br./München: Karl Alber 2006, 37-78.
35 Näheres dazu siehe: MALKA: Emmanuel Levinas, 77-93.
36 Die biographischen Daten finden sich bei: POIRIÉ, François: Emmanuel Levinas.

Qui êtes-vousf. Lyon: La Manufacture 1987 oder MALKA, aber auch: LEVINAS:

Eigennamen, 107-116 (Unterschrift) oder: DERS.: Die 2eit und der Andere. Übers, u.

m. e. Nachw. vers. v. Ludwig Wenzler. Hamburg: Meiner 1984, 93-96 sowie die

doppelte Widmung seines zweiten philosophischen Hauptwerkes: ]dS, 7.
37 Eigennamen, 108. Erwin Dirscherl arbeitet in seiner Analyse der frühen

Levinas-Schriften der 30er Jahre bleibende Motive des Werkes heraus und belegt so

das, was Levinas selbst eine „Vorahnung des Nazigrauens" nennt: DIRSCHERL,
Erwin: Die Bedeutung der Nähe Gottes. Ein Gespräch mit Karl Rahner und Emmanuel
Levinas Bonner Dogmatische Studien 22). Würzburg: Echter 1996, 346-361.



Ethik als Erste Philosophie 729

der Konfrontation mit den zutiefst bedrohlichen Möglichkeiten des

Menschen Heimgekehrten hat die philosophische Tradition des Abendlandes

in diesen Erfahrungen ihre Krise erfahren, ja ihr Ende gefunden.
Dort wurde - so sagt Levinas einmal - „unser Leben, und zweifellos mit
ihm die Weltgeschichte, unterbrochen. Es gab kein Maß mehr, das

Dinge ohne Maß enthalten hätte. Hat man im Gedächtnis diesen

Tumor, so können ihm zwanzig Jahre nichts anhaben".38 In der Erfahrung
des Krieges und besonders der Schoa hat sich Levinas ein Charakter von
Wirklichkeit gezeigt, der auch in der Tradition der Philosophie und
ihrer Ontologie herrscht: Das Erkennen wird so gedacht, dass der Gegenstand

der Erkenntnis dem Erkenntnissubjekt angeglichen, anverwandelt
wird. Erkenntnis wird als möglich gedacht, wenn das Erkannte und der
Erkennende im theoretischen Abbild deckungsgleich geworden sind.
Solche Anverwandlung hat aber den Charakter von Gewalttätigkeit des

erkennenden Subjekts. Das Erkannte verliert seinen Eigenstand, es wird
zum Gegenstand der Macht, Gewalt des Erkennenden. In Levinas'scher

Begrifflichkeit: Das Verstehen geht „auf eine solche Weise das Seiende"

an, „dass seine Andersheit im Verhältnis zu dem erkennenden Seienden

erlischt".39 Das Erkannte gehorcht dem Mobilisierungsbefehl der
Vernunft; es verdankt seinen Sinn der Totalität des Seins, in die es durch
die sich behauptende Vernunft eingerückt wird. Dieser „Theorie als

Verstehen der Seienden kommt der allgemeine Titel der Ontologie
zu"40 - einer Ontologie oder Seinslehre, welche die Andersheit, die Ex-
teriorität des Anderen nicht zu denken vermag.

Levinas ist demgegenüber auf eine völlig andere Lösung der Grundfrage

aus, wie Erkenntnis möglich ist und das Sinnhafte sich zeigt. Er
sucht die konkrete Situation, wo so etwas wie das Gute zum Vorschein
kommt und sinnhaft wird. Und er fand diese Situation im Verhältnis

zum Anderen und ergänzte im mündlichen Gespräch gerne: „Was kann

38 Eigennamen, 102; der ethische Sinn der Metapher „Tumor" besteht in dem

Hinweis, dass in der Schoa das Leben bzw. die Geschichte ohne ethisches Maß war.
Die Bedeutung der Schoa als Zäsur wird weiterhin in zahlreichen anderen Texten

von Levinas deutlich, u.a.: LEVINAS, Emmanuel / HEMMERLE, Klaus u.a.: Judentum
und Christentum nach Franz Rosenzweig. Ein Gespräch. In: FUCHS, Gotthard / HEN-

RIX, Hans Hermann (Hgg.): Zeitgewinn. Messianisches Denken nach Franz Rosenzweig.

Frankfurt: Knecht 1987, 163-183.
39 TU, 49.
40 TU, 50. Vgl. die philosophiegeschichtliche Ortung des Denkens von Emmanuel

Levinas bei STRASSER: Jenseits von Sein und Zeit, 1-12.



730 Hans Hermann Henrix

ich dafür?". Der Andere stellt meinen heiteren Weltbesitz, meinen
unbekümmerten Genuss der Dinge und den besorgt-egozentrischen Aufbau

meiner Welt in Frage. Besonders der Fremdling, der Notleidende,
der Schutzlose ist der Andere. Gerade dadurch, dass er fremd ist, fühle
ich mich von seinem Erscheinen gestört. Levinas, der nicht
lebensweltlich sich äußert oder psychologisch analysiert - dies muss man sich

stets vor Augen halten, um ihn nicht misszuverstehen -, sondern philo-
sophisch-phänomenologisch beschreibt, spricht von einer „Epiphanie
des Antlitzes",41 von einem Erscheinen des Angesichts. Die Situation
des „Von-Angesicht-zu-Angesicht" stört aus der Selbstgenügsamkeit auf,
ist Ort unerbetener Aufweckung. Sie ist prekär. Sie schafft in der

alltäglichen Begegnung eine Spannung, wie Werner Stegmaier erläutert:

„Blicke ich in das Gesicht des anderen, wird mein theoretischer Zugriff
auf ihn irritiert, gestört, und in diesem Augen-Blick kann mein Zugriff als

Anmaßung bewusst werden [...]. Das spannungsvolle Dem-andern-in-die-

Augen-Sehen lässt, so deutet es Levinas, für einen kurzen Moment im
unwillkürlichen theoretischen Zugriff auf den anderen zögern und kann so

veranlassen, in ihm innezuhalten und von ihm zurückzutreten. Es kann

nur, es muss nicht, es gewährleistet das Ethische nicht, es eröffnet es nur
und immer nur für einen Moment. Aber es lässt den Zugriff doch zögern,
während ihn theoretische Sicherheiten bestärken. Das Von-Angesicht-zu-
Angesicht ist so die Chance, vielleicht die letzte Chance des Ethischen im
Bezug zu anderen, gerade dann, wenn die Sicherheiten in einverständigen
Moralgemeinschaften überhand nehmen. In der .westlichen' Philosophie
kam das Von-Angesicht-zu-Angesicht kaum zur Sprache",

und Stegmaier fügt die Beobachtung an: „das renommierte Historische
Wörterbuch der Philosophie führt bis heute keinen Artikel .Angesicht',
.Antlitz', .Gesicht'".42 Vielleicht hat Stegmaier in dieser Charakterisierung

des von-Angesicht-zu-Angesicht einen Akzent von Wechselseitigkeit

und gleicher Augenhöhe hineingebracht, der dem Denken des

Ursprungsortes des Ethischen bei Levinas nicht ganz gerecht wird.
Nicht Reziprozität, sondern Asymmetrie, nicht gleiche Augenhöhe,
sondern Höhe des Anderen passiert bei der „Epiphanie" des Antlitzes
als der Szene des ethischen Ursprungs. Levinas pointiert seinen Grund-

41 Vgl. nur TU, 64 und öfter, sowie: LEVINAS, Emmanuel: Die Spur des Anderen.

Untersuchungen zur Phänomenologie und Sozialphilosophie. 2. Aufl. Freiburg i.Br./
München: Karl Alber 1987, 221 u.ö. (im Folgenden zitiert als: SpA).

42 STEGMAIER: Levinas, 21.



Ethik als Erste Philosophie 731

gedanken, wenn er sagt: Epiphanie des Antlitzes geschieht im Schrei des

Anderen. Im Schrei des Anderen tritt mir ein doppelter Befehl

entgegen: „Töte mich nicht!" und „Lass mich nicht allein!".43 Hier bin ich

vor einen Gerichtshof von unendlicher Bedeutung gerufen. Ich bin
gleichsam Angeklagter. Ich bin Geisel für den Anderen. Geisel-Sein-für-
den-Anderen ist - wie Levinas auch sagen kann - „ein rauer, ein harter
Name für Liebe".44 Ich bürge mit dem Leben für den Anderen, bin
seine Geisel. Und als Geisel bin ich - wie Adriaan Peperzak erläutert -
„gewissermaßen schon gestorben, weil ein radikales ,Für-den-Anderen-
sein' impliziert, dass mein Leben mir nicht mehr gehört und in diesem

Sinne nicht mehr mein eigenes ist".45

„Aufgrund des Geiselstandes kann es auf der Welt Mitleid geben und
Teilnahme, Verzeihen und Nähe".46

„Die Verantwortung als Besessenheit (für den Anderen) ist Nähe: wie eine
Verwandtschaft ist sie eine Beziehung, die jeder gewählten Beziehung
vorausgeht. Die Sprache ist Brüderlichkeit und insofern Verantwortung für
den Anderen und daher Verantwortung für das, was ich nicht begangen
habe, - für den Schmerz und den Fehler der Anderen".47

In seinem Spätwerk kann Levinas die Verantwortung für den Anderen,
welche Simone de Beauvoir früh als eine Herrschaft des Virilen
kritisiert hatte,48 als Mütterlichkeit bzw. Mutterschaft beschreiben: Die
Besessenheit (obsession) für den Anderen ist „Mutterschaft, Schwangerschaft

des Anderen im Selben"; in der Mutterschaft geht die Verantwortung

für den Anderen „bis zur Stellvertretung für die Anderen".49

43 Vgl. LEVINAS, Emmanuel: Philosophie, Gerechtigkeit und Liebe. Ein Gespräch.

In: Concordia 4 (1983) 48-62, hier 49f.
44 Zitiert nach CASPER: Denken im Angesicht des Anderen, hier 30.
45 PEPERZAK: Die Bedeutung des Werkes von Emmanuel Levinas, hier 76.
46 SpA, 290.
47 SpA, 288f.
48 Darauf weist Susanne Sandherr in ihren Beiträgen hin: SANDHERR, Susanne:

Die Verweiblichung des Subjekts. Eine Lévinas'sche Provokation. In: GÜNTER, Andrea
(Hg.): Feministische Theologie und postmodernes Denken. Zur theologischen Relevanz
der Geschlechterdifferenz. Stuttgart: Kohlhammer 1996, 123-130 oder: SANDHERR,
Susanne: Die heimliche Geburt des Subjekts. Das Subjekt und sein Werden im Denken

von Emmanuel Levinas. Stuttgart: Kohlhammer 1998.
49 JdS, 171-174.



732 Hans Hermann Henrix

Levinas stellt in der Situation der Verantwortung eine Asymmetrie,
ein Ungleichgewicht zwischen dem Anderen und mir fest. Der Andere
hat Vorrang. Meine Verantwortung für den Anderen ist vor jedem
Eigennutz, über alles Kalkül hinaus und läuft nicht egoisch wieder auf
mich selbst zurück: „Verantwortung ohne Sorge um Gegenseitigkeit:
ich habe für den Anderen verantwortlich zu sein, ohne mich um die

Verantwortung des Anderen für mich zu kümmern. Beziehung ohne

Wechselbeziehung".50 Damit ist das ethische Verhältnis zum Anderen
grundsätzlich verschieden von der objektivierenden Vorstellung des

Verhältnisses von außen oder von der Seite her. Levinas spricht von der

„radikalen Unmöglichkeit, sich von Außen zu sehen und von sich und
den Anderen in derselben Weise zu reden" und weist den Gedanken

zurück, das ethische Verhältnis mit der „Kategorie der Korrelation"51

zu denken. Verantwortung für den Anderen ist vorwillentliche
„Unterordnung unter den .Anderen'".52

Gegen eine solche „Unterordnung" protestiert die Bürgerlichkeit des

Bürgers. Sie rechnet es sich zu Recht als Verdienst an, die Unterordnung

in der feudalen Gesellschaft überwunden zu haben und durch die

Forderung der Gleichberechtigung ersetzt zu haben. Sie ist an der

gleichgewichtigen Beziehung, an den symmetrischen Verhältnissen
interessiert. Solche Beziehungen kennzeichnen - weniger faktisch, aber in
einer Phänomenologie geschichtlicher Gesellschaftsentwicklung - die

moderne Gesellschaft. Und in solchen Verhältnissen findet ein

wirtschaftlicher, politischer und zwischenmenschlicher Tauschverkehr des

wechselseitigen Gebens und Nehmens statt.53 Vom Denken Levinas'
her stellt sich die Frage, ob in den von der modernen Gesellschaft als

ethisch verstandenen gleichgewichtigen Verhältnissen die Qualität des

Ethischen überhaupt schon ansichtig geworden ist. Das Ethische
erscheint nach diesem Denken erst „jenseits" der Symmetrie der
Beziehungen oder „jenseits des Bürgerlichen". Es ist ethisch - nicht gegen

50 LEVINAS: Wenn Gott ins Denken einfällt, 20.
51 TU, 67.
52 LEVINAS: Wenn Gott ins Denken einfällt, 101.
53 „Denn wo Gegenseitigkeit erwartet oder gar gefordert wird, hat man schon

mit einer Beziehung zu beiderseitigem Nutzen zu tun, einer .Beziehung, von der
beide etwas haben', also mit einer im weitesten Sinn ökonomischen Beziehung. Auf
solche Beziehungen können dann wieder soziale Ordnungen, Normen und Werte

begründet werden": STEGMAIER: Levinas, 113.



Ethik als Erste Philosophie 733

das Bürgerliche oder seiner zum Trotz, sondern „jenseits" des Bürgerlichen

im Sinne eines Ubertreffens oder Überflügeins.54
Levinas liest die Grundstruktur von Verantwortung an der

Phänomenologie der zwischenmenschlichen Nahbegegnung zwischen mir und
dem Anderen oder „dem ersten Besten" ab. Er weiß sehr wohl, dass er
damit noch nicht alles gesagt hat. Neben dem Anderen und mir gibt es

ja noch den Dritten und die vielen Dritten, d.h. die vielen Anderen.
Und mit dem Dritten entsteht ein gesellschaftliches Verhältnis: Aus der
Unmittelbarkeit der von-Angesicht-zu-Angesicht-Situation wird eine

Mittelbarkeit. Es wandelt sich das Ursprungsverhältnis von-Angesicht-
zu-Angesicht zum gesellschaftlichen Verhältnis, es entsteht Gesellschaft

mit ihren Institutionen und Strukturen.55 Es gibt nun „Koexistenz,
Gleichzeitigkeit, Sammeln, Ordnen und Vergleichen".56 Der Löwener
Levinas-Experte Roger Burggraeve hat das Verhältnis zu den vielen
Anderen bei Levinas eine „Verantwortlichkeit in der dritten Person"

genannt. Die Ursprungssituation der Verantwortung im „Schrei des

Anderen" unterschied Burggraeve davon als eine „Verantwortlichkeit in
der zweiten Person": „Das Ursprüngliche dieser Verantwortung ist, dass

sie vom Anderen" als einem dem Ich gegenüber Zweiten „ausgeht, nicht
aufgrund seiner Initiative, sondern aufgrund seiner Erscheinung an
sich".57 Wo von einer Verantwortung in der dritten und einer solchen
in der zweiten Person gesprochen wird, erwartet man die Unterrichtung

oder Aufhellung auch über eine Verantwortung in der ersten Per-

54 Vgl. STRASSER, Stephan: Jenseits des Bürgerlichen. Ethisch-politische Meditationen

für diese Zeit. Freiburg i.Br./München: Karl Alber 1982, und seine Interpretation

des „jenseits" im Sinne eines Ubertreffens und Überflügeins: 224f.
55 Zum Thema des Dritten bei Levinas vgl.: OLIVETTI, Marco M.: Philosophische

Fragen an das Werk von Emmanuel Levinas. In: HENRIX (Hg.): Verantwortung, 42-
70, hier 68f.; HABBEL, Torsten: Der Dritte stört. Emmanuel Levinas - Herausforderung

für Politische Theologie und Befreiungstheologie. Mainz: Grünewald 1994; BER-

NASCONI, Robert: Wer ist der Dritte? Uberkreuzungen von Ethik und Politik bei Levinas.

In: WALDENFELS, Bernhard/DÄRMANN, Iris (Hgg.): Der Anspruch des Anderen.

Perspektiven phänomenologischer Ethik. München: Wilhelm Fink 1998, 87-110; DEL-

HOM, Pascal: Der Dritte. Levinas' Philosophie zwischen Verantwortung und Gerechtigkeit.

München: Wilhelm Fink 2000; GELHARD, Andreas: Levinas. Leipzig: Reclam

2005, 107-112; WOLZOGEN: Emmanuel Levinas, 214f.
56 STRASSER: Emmanuel Levinas: Ethik als Erste Philosophie, 253.
57 BURGGRAEVE, Roger: Die Ethik der Verantwortlichkeit im Plural. Die Auffassung

von Emmanuel Levinas Benediktbeurer Hochschulschriften 9). München:
Don Bosco Medien 1997, 15.



734 Hans Hermann Henrix

son. In der Tat überschreibt Burggraeve mit diesem Begriff einen wichtigen

Ausgangspunkt der Levinas'schen Analyse, der so noch nicht zur
Sprache gekommen ist.

Bevor das Ich durch den Schrei des Anderen aufgestört wird, ist das

Ich in einem Selbstbesitz. Die Philosophietradition hat diesen Selbstbesitz

des Subjekts als ein Beharren im Sein, als seinen conatus essendi,

seinen „Trieb zu sein" verstanden. Dieses Verständnis nimmt Levinas
auf, wenn er mit Spinoza das Ich als „Anstrengung zu sein" beschreibt,
als „die Tendenz, im Sein zu beharren und sich durchzusetzen („conatus
essendi"). Es ist hartnäckig auf sein Sein bedacht und will seinen
Bestand geradezu starrköpfig behaupten und findet Gefallen daran, sich

um sein Glück und sein Heil zu sorgen. So kann Levinas auch vom Ich
als Egoismus und Narzissmus sprechen. Burggraeve macht nun darauf

aufmerksam, dass dieses

„jedoch nicht negativ als eine niederträchtige und gemeine Sünde oder
Perversität auf(zu)fassen (sei), sondern positiv als die ,natürliche' und völlig

gesunde Ausgerichtetheit des Ich auf sich selbst [...]. Als vergängliches,
d.h. sterbliches und begrenztes Wesen kann das ,gesunde' Ich nicht anders
als um sich selbst und das eigene ,Sein' besorgt zu sein und aus diesem

Eigennutz heraus danach zu streben, sich selbst zu behaupten und zu
entwickeln. Das Ich ist im buchstäblichen Sinn des Wortes ,pour soi' (,für
sich'): Es lebt für sich selbst, in seiner Angst vor dem Tod kämpft es

verbissen und mit allen Mitteln für seine Existenz. Und wer sollte das

dem Ich übel nehmen?"58

Die Werdung des Ich beschreibt Levinas in seinem Hauptwerk
„Totalität und Unendlichkeit" ausführlich.59 Und in seinem Werk „Die Zeit
und der Andere" nennt er sie „Hypostase".60 Dieser schwierige
philosophische Begriff, auf den jetzt nicht näher einzugehen ist, steht für die

Verantwortung der ersten Person in der Interpretation von Burggraeve.
Von der Verantwortung in der ersten Person fragt Levinas, ob das

Bei- oder Für-sich-sein des eigennützigen Ichs mit seinem Genuss, dem

58 BURGGRAEVE: Die Ethik der Verantwortlichkeit, 9f., mit Angaben der Fundorte

im Werk von Levinas.
59 Vgl. TU, 150-266.
60 LEVINAS: Die Zeit und der Andere, 32 und öfter. Vgl. die Diskussion dieses

Begriffs u.a. bei STRASSER: Emmanuel Levinas: Ethik als Erste Philosophie, 244 oder
LETZKUS: Dekonstruktion und ethische Passion, 225f. oder KREWANI: Es ist nicht alles

unerbittlich, 132-151.



Ethik als Erste Philosophie 735

Leib, dem Wohnen, dem Haus und der Ökonomie endgültig sei. Und er
schreitet fort zur Verantwortung in der zweiten Person in der
unmittelbaren Beziehung „von-Angesicht-zu-Angesicht", die nun ihrerseits
noch nicht voll das sagt, was zu sagen ist. Zum Nahverhältnis zwischen
mir und dem Anderen in Asymmetrie kommen - wie bereits gesagt
wurde - ja der Dritte und die vielen Dritten hinzu. Durch dieses

Hinzukommen des Dritten und der vielen Dritten erfährt die Situation der

unmittelbaren Verantwortung den Kontext der politischen Situation. In
der politischen Situation kommen die Beziehungen unter Gleichen und
damit auch die bürgerlichen Tugenden als Tauglichkeiten wieder zur
Geltung. In Worten von Levinas selbst: Von dem Augenblick an, wo
der Dritte erscheint,

„wird die Nähe (zwischen dem Anderen und mir) problematisch: man
muss vergleichen, abwägen, überlegen, man muss die Gerechtigkeit
praktizieren. [...] Das ganze Wiedereinbringen der Institutionen [...] erfolgt
[...] aufgrund des Dritten: Das Wort ,Gerechtigkeit' ist [...] dort eher am
Platze, wo nicht meine .Unterordnung' unter den Anderen nötig ist,
sondern die .Billigkeit'. Wo die Billigkeit nötig ist, da braucht man den

Vergleich und die Gleichheit".61

Die Gleichheitsgerechtigkeit der bürgerlichen, modernen Gesellschaft
erhält also bei Levinas ihren Ort. Freilich hat sie einen abgeleiteten
Ort. Nicht der Gleichheit aller mit ihrer Gefahr, zur formalen Fassade

der modernen Gesellschaft zu verkommen, hinter der die Rivalität eines

jeden gegenüber jedem anderen oder der Krieg aller gegen alle herrscht,
gehört der Rang ethischer Ursprungssituation, sondern der Verantwortung

„jenseits des Bürgerlichen":62 Ihr Prägemal ist das Geisel-sein-für-
den-Anderen in einer unendlichen Verantwortung. Sie bedeutet

61 LEVINAS: Wenn Gott ins Denken einfällt, 101 und ähnlich: JdS, 205 (Anm. 33),
342-353.

62 Bei seiner Kritik an Levinas, dem das Politische zu begründen nicht gelinge,
unterstreicht Torsten Habbel: Levinas' Reklamation der „Epiphanie des Antlitzes"
in der Gemeinschaftlichkeit als ihr Riss habe das bleibende Verdienst, die Gerechtigkeit

nicht mehr ohne die Singularität des einzelnen Menschen zu denken: HABBEL:

Der Dritte stört, 133-143. Gegenüber der Kritik eines Begründungsdefizits für
das Politische bei Levinas betont Marcel Poorthuis gerade, dass die politische
Wirklichkeit einzig durch die Verteidigung der Rechte des Anderen begründet
werden kann (und also nicht durch die Verteidigung meiner Rechte); ansonsten bliebe

von Politik nur ein Stalinismus, ein Schutz der Eigeninteressen: POORTHUIS,
Marcel: Buber and Levinas: From. Dialogue to Substitution. In: Annales de Philo-



736 Hans Hermann Henrix

„ein Anwachsen der Verpflichtung im Maße meines Gehorsams, die

Steigerung der Schuld mit der Steigerung der Heiligkeit, Wachsen der Distanz
im Maße des Näherkommens [...]. Uber-alles-Maß-Hinausgehen der Passivität

in der Verantwortlichkeit des Anderen".63

Die einführende Skizze einiger Grundgedanken von Levinas hat das

Metaphore seiner Sprache hervortreten lassen: Tumor, Epiphanie, Antlitz,

Schrei, Geisel, Bürge, Besessenheit, Mütterlichkeit: Diese Begriffe
entstammen der medizinischen oder psychiatrischen Welt, der religiösen
Rede, der Umgangssprache oder der Rechtssprache. Sie sind bei ihm aus

der Sprachregion der Medizin, Religion, Lebenswelt oder des Rechts in
die Sprachregion des philosophischen Denkens hinübergewechselt. Sie

erhalten in der Philosophie Levinas' einen ihrem üblichen Gebrauch

gegenüber fremden, neuen Sinn. Sie sind emphatisch gebraucht. Aus

Begriffen sind Metaphern geworden. Sie haben eine Sinnerweiterung
erfahren. So unterschiedlich sie als Begriffe waren, so einheitlich ist die

Dimension ihrer Sinnerweiterung zur Metapher: Sie meint und bedeutet
das Ethische. Die Metaphern sind zum Signum der über alles Maß
hinausgehenden Verantwortung für den Anderen geworden, zum Signum
einer Philosophie der Heiligkeit. Sie stehen an der Schwelle des Ubergangs

von der Ordnung oder Textur des „Gesagten" zum „Sagen". Als
Schwellenworte scheinen sie in die Unmittelbarkeit der Verantwortung
hineinzudrängen. Levinas gibt nicht durchgängig methodisch abrufbare
Hilfen zur Identifizierung seiner Metaphern. Und manchmal scheint es

so, als ob er strikt metaphor spricht, um dann doch seine Leserschaft mit
dem Beharren auf dem wörtlichen, buchstäblichen Sinn zu
überraschen.64 Das Beharren auf der Wörtlichkeit des Gesagten in einem

metaphoren Kontext wirkt dann wie die Anzeige der Unrichtigkeit oder

Ungeradheit seiner Metapher - ein Hinweis nicht nur auf die Störung

sophie 15 (1994) 51-64, hier 55f. Und Burggraeve reklamiert die Buchstäblichkeit
auch und gerade der „Verantwortlichkeit in der dritten Person", durch die „der
Dritte zum Ausbau sozialer, juristischer und politischer Einrichtungen und
Strukturen" verpflichte, wenn auch „die kleine Güte" das letzte Wort habe: BURGGRAEVE:

Die Ethik der Verantwortlichkeit, 33, 39f.; vgl. auch WOLZOGEN: Emmanuel

Levinas, 205-222.
63 LEVINAS, Emmanuel: Gott und die Philosophie. In: CASPER (Hg.): Gott

nennen, 81-123 (im Folgenden zitiert als: GudPh), hier 114.
64 Vgl. nur als ein Beispiel unter vielen anderen: „Im Sagen kommt das Subjekt

dem Nächsten nahe, indem es sich aus-drückt im buchstäblichen Sinne des Wortes,
hinausgetrieben wird aus jeglichem Ort [...]", in: JdS, 118.



Ethik als Erste Philosophie 737

des Kontextes, die bleibt, sondern auch auf das Ethische als Primum
seiner Philosophie.

3. Ethik - Philosophie - Religion

Als Theologe könnte man versucht sein, im Ethischen ein unvermittelt
Theologisches zu sehen. Manche der Aussagen von Levinas wirken wie
eine entsprechende Einladung - etwa, wenn er die Formulierung
gebraucht, „dass ,mir Gott einfällt', wenn ich Verantwortung für den

Anderen übernehme"65 oder in seinem frühen Vortrag „Eine Religion
für Erwachsene" sagen kann: „Die Kenntnis Gottes, die wir haben können

[...] erhält im Licht der Moral einen positiven Sinn: ,Gott ist
barmherzig' bedeutet: ,Seid barmherzig wie er'".66 Und wenn man einige

Zeilen später liest: „Der Gott des Himmels ist zugänglich".67 Über
die Affirmation dieser Aussagen darf die kritische Dimension nicht
übersehen werden, die als eine Warnung zur Kenntnis zu nehmen ist.
Levinas versteht das Ethische seiner Philosophie streng unterschieden

vom Theologischen oder Religiösen. Er will „der Versuchung und der

Täuschung" widerstehen, „auf dem Weg der Philosophie die empirischen

Gegebenheiten der positiven Religion wiederzufinden".68 Diese

Äußerung hat ihre grundlegende Bedeutung für die Lektüre seines

philosophischen Werkes durch den Theologen. Seine Metaphern zerreißen
auch den Zusammenhang des Theologischen, wenn er einen Begriff
gebraucht, der primär in der theologischen oder religiösen oder gar
kirchlichen Sprache beheimatet ist, um mit ihm in einer Sinnerweiterung

das Ethische auszusagen. Nur so ist für Levinas der Schwäche

der Sprache aufzuhelfen, Gott zu denken. Dem Philosophen erscheint

lediglich erlaubt, „Gottes Idee" und nicht seine Existenz zu denken.69

Die Idee Gottes hat in der Philosophie von Levinas tatsächlich ihren
Platz und kann auf ihre Weise nochmals deutlich machen, wie sehr

Levinas' Erste Philosophie Ethik ist. Denn die Idee Gottes verweist auf
den Anderen. In seinem grundlegenden Beitrag „Gott und die Philo-

65 Zitiert nach: CASPER: Denken im Angesicht des Anderen, 34. Vgl. auch den

Titel: Wenn Gott ins Denken einfällt.
66 SF, 29.
67 SF, 30.
68 SpA, 214.
69 JdS, 218, Anm. 36.



738 Hans Hermann Henrix

sophie" hat Levinas diesen Verweis der Idee Gottes auf den Anderen
eine göttliche Intrige genannt.70 Gott kann die Sehnsucht nach dem

Guten, nach der Güte schlechthin hervorlocken und diese in die

Verantwortung für den Anderen umbiegen. Das sagt: Gott lässt sich nicht
anders finden als in der „Spur", in der ich auf den Anderen zugehe.71 Im
Blick auf das christliche Sakramentsverständnis als ein dezidiertes
Verständnis der Nähe Gottes meinte Levinas im berühmten Gespräch mit
Klaus Hemmerle, Bernhard Casper u.a.:

„Die echte Eucharistie ist in diesem Moment, wo der Andere mir
begegnet; dort ist wirklich - mehr als in Brot und Wein - die Persönlichkeit
des Göttlichen selbst. So stieß ich auf das Kapitel 25 von Matthäus, wo
die Leute ganz verwundert sind, als man ihnen sagt, sie hätten den lieben
Gott verlassen und verfolgt. Aber dies habe ich auch im Alten Testament
gelesen: im Kapitel 58 von Jesaja. Das hat denselben Sinn. Die Leute sind

geistig raffiniert. Sie suchen danach, Gottes Antlitz zu sehen, Gottes Nähe

zu fühlen. Und doch kommt Gott nur dann, wenn sie dem Armen
helfen, den Hungrigen satt machen."72

Sachlich geht es darum, die „Heiligkeit" Gottes zu wahren. In der Sprache

von Levinas: Damit göttliche Nähe

„in der Sehnsucht des Unendlichen möglich ist, damit die [...] Transzendenz

nicht ein Aufgehen in der Immanenz ist [...], muss das Ersehnens-

werte oder Gott in der Sehnsucht getrennt bleiben, als ersehnenswert -
nahe, aber unterschieden - heilig (Saint). Das ist nur möglich, wenn das

Ersehnenswerte [Gott] mich auf das ausrichtet, was das Nicht-Ersehnens-

werte ist, auf [...] den Anderen. Die Verweisung auf den Anderen ist ein

Wecken, Wecken zur Nähe, welche Verantwortlichkeit für den Nächsten
bedeutet, die bis zur Stellvertretung für ihn geht".70

70 Vgl. GudPh, 102, 108, 119.
71 Zur Widerständigkeit der Metapher „Spur" für die Theologie siehe nur: HENRIX,

Hans Hermann: Gottes Ja zu Israel. Ökumenische Studien christlicher Theologie.
Berlin/Aachen: Institut Kirche und Judentum/ Einhard 2005, 238-258 Augenblick

ethischer Wahrheit. Zur Widerständigkeit der Metapher im Denken Emmanuel

Levinas).
72 LEVINAS / HEMMERLE u.a.: Judentum und Christentum nach Franz Rosenzweig,

164.
70 GudPh, 105.



Ethik als Erste Philosophie 739

Es wäre - wie Levinas auch sagen kann - eine „göttliche Komödie",74 in
der er seine Nähe in der Zuwendung zum Anderen zusagt und mir so

den Anderen als den Nächsten anbefiehlt. Auf den Anderen zugehen,
heißt für Levinas auch, nach dem Bilde Gottes sein - freilich nach dem

Bild des Gottes, der gemäß seiner Offenbarung an Mose von Ex 33 der

stets Vorübergegangene ist; der so Vorübergegangene zeigt sich nur in
seiner Spur, in der sich der Andere hält.75

Levinas weckt mit seinen Metaphern eine Theologie auf, welche

meint, seine philosophischen Bezüge auf die Rede von Gott oder auf

Worte der religiösen oder theologischen Sprache unvermittelt theologisch

lesen zu können oder von Gottes Gegenwart in einer
ungebrochenen oder direkten Weise sprechen zu können. Dass Gott der

Transzendente, welcher der in keine Gegenwart einzufangende bleibt,
ist, darauf zielt die Unterscheidung der Philosophie von der Theologie
bei Levinas. Seine Rede von Gottes „Spur" im Antlitz des Anderen ist
für christliche Theologie eine Mahnung, von Gottes Gegenwart nicht
so zu reden, dass man mit Berufung auf sie den von Gott anbefohlenen
Anderen umgehen kann. Levinas konkretisiert den Anderen immer
wieder mit der Bibel als den Lremden, die Waise und Witwe oder

spricht vom „ersten Besten". Die Nähe zum Anderen ist unsere gefüllte
Zeit; sie ist unsere Gotteszeit, insofern in ihr die Transzendenz

„vorüber" geht. Die Metaphern von Levinas schärfen christlicher Theologie

ein, die Nähe Gottes nicht von der Nähe des Nächsten zu trennen.

Sie ist Einrede gegen eine symbolische Vermittlung der Nähe

Gottes, wie sie in der christlichen Theologie gedacht wird.76 Sie mahnt,
den theologischen Begriff der Nähe Gottes nicht ohne seine ethische

Dimension zu denken. Darin zeigt sich ein Grundzug der metaphoren
Sprache von Levinas: In einer Geisteslage, in der es eine

Metapherfreudigkeit gibt, die oft genug eine Mythenfreudigkeit bedeutet und auf

74 GudPh, 108.
75 SpA, 235.
76 Erwin Dirscherl hat diese Einrede besonders für sein Gespräch mit der Theologie

Karl Rahners fruchtbar gemacht (DIRSCHERL: Die Bedeutung der Nähe Gottes,

434-437) und dabei zu bedenken gegeben, die Metapher der Spur auch chris-

tologisch anzuwenden. Vgl. dazu den Sammelband: WOHLMUTH, Josef (Hg.):
Emmanuel Levinas - eine Herausforderung für die christliche Theologie. Paderborn: Schö-

ningh 1998, passim und FREYER, Thomas: Emmanuel Levinas' Vorstellung vom
Gott-Menschen - eine Herausforderung für die Christologie? In: ThQ 179 (1999) 52-72.



740 Hans Hermann Henrix

ein egoisches, selbstgenügsames, ästhetisches Genießen aus ist, erscheinen

Levinas' Metaphern wie ein Herausrufen aus harmloser Selbstbe-

züglichkeit. Gerade in seinen Metaphern meldet sich eine Stimme, die

um die abgründigen Möglichkeiten des Menschen präzis und konkret
weiß, ohne in eine lähmende Resignation zu fallen. Sie überbietet in
denkerischer Nüchternheit jeden resignativen Zug und empfiehlt in
einem unbeirrten Zutrauen die Verantwortung für den Anderen an. Die
Welt und die Menschheit haben ihre Zukunft nicht durch die Schwerkraft

ihres bloßen Daseins oder ihrer Selbstgenügsamkeit gewährleistet.
Das vermag nur die Verantwortung, die Gerechtigkeit, für die uns
Emmanuel Levinas mit seinen Metaphern so viele bedenkenswerte Namen
zugerufen hat. Es ist der Zuruf eines Philosophen, dem das Ethische

erste Philosophie ist.

Abstract
Levinas understood philosophy less in the sense of the "love of wisdom" and

more as the "wisdom of love". In his thinking, the metaphor has the function of
indicating that ethics are the "first philosophy", and this as the priority of the

Other. Levinas also called the ethical "holiness" - a word that he increasingly
preferred to the word "ethics".

With sobriety of thought and in ever new attempts, Levinas reflected on
ethical watchfulness and clarified it. Again and again, he awakened us to such

watchfulness by means ofmetaphor as the "moment ofethical truth" or ofethics

as the First philosophy.


	Ethik als Erste Philosophie : eine Annäherung an das Werk von Emmanuel Levinas

