Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 53 (2006)

Heft: 3

Artikel: Das bezeugte Selbst : Kierkegaard nach Hegel - und danach
Autor: Liebsch, Burkhard

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-760636

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-760636
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

BURKHARD LIEBSCH

Das bezeugte Selbst

Kierkegaard nach Hegel - und danach

»[...] jeder ist das, was ich sage:

Ich, dieser einzelne Ich.“ »,Nur der Einzige ist absolut anders.“
G. W. F. Hegel!l E. Levinas?
1.

»Die grofite Gefahr, die, sich in der Welt zu verlieren, kann in der Welt
so ruhig vor sich gehen, als wire es nichts“, schreibt Kierkegaard in der
Krankbeit zum Tode. Ein Mensch, ,beschaftigt mit dem Zeitlichen®, kon-
ne ein so genanntes normales, geordnetes Leben fithren, ohne dass auffal-
len wiirde, ,daff ihm in tieferem Sinne ein Selbst fehlt“. ,Kein Verlust®
konne ,s0 stille hingehen® wie der des Selbst, zumal dariiber in der Welt
okein grofles Autheben gemacht” wird; ,denn ein Selbst ist das, wonach
in der Welt am allerwenigsten gefragt wird“; vielleicht deshalb, weil es
»das Allergefihrlichste ist, wenn man sich merken 1iflt, dafl man es
hat“.3 Sich an das (verlorene) Selbst zu erinnern, was sich Kierkegaard
zur Lebensaufgabe gemacht hat, unterlduft jede normalisierte Lebensord-
nung, in der man sich einrichtet, und jede Gewissheit, die gerade die Phi-
losophie zu garantieren schien. Nicht zufillig tritt Kierkegaard immer
wieder pseudonym-maskiert auf - ,bis zur Unkenntlichkeit verhiillt*
und ,,bis zur Unfaflbarkeit” schliellich jeder Identifikation entzogen. Ei-
nes seiner Pseudonyme lisst er sagen: ,Das Etwas [...], das ich bin, das ist
gerade ein Nichts.“ Auf einem ,kritischen Nullpunkt® existiere er bzw.

1 HEGEL, Georg Wilhelm Friedrich: Phinomenologie des Geistes. Frankfurt/M.:
Suhrkamp #1980, Teil A I (=PhG).

2 LEVINAS, Emmanuel: De la singularité. In: Archivio di filosofia, Nr. 1-3 (1986).

3 KIERKEGAARD, Seren: Die Krankbeit zum Tode [1849]. Frankfurt/M.: Syndi-
kat / EVA 1984, 31 (=KzT).



682 Burkhard Liebsch

es »als ein blofles Vielleicht“.# Die selbstkritische Frage, als was oder wer
er oder es, dieses ,Etwas®, existiert, wird hier gerade nicht im Riickgriff
auf eine vermeintlich unanfechtbare Gewissheit rasch beantwortet (wie
man sie sich vom cogito versprochen hatte), sondern in der riskanten
Schwebe einer ,ungliicklichen Relativitdt“ gehalten, die iiberhaupt keine
klare Antwort auf diese Frage erkennen ldsst.

Im Zeichen dieser Erfahrung radikaler Entsicherung setzt mit Kier-
kegaard eine Philosophie des Selbst ein, die scheinbar alles, was die
Philosophie iiber diesen Begriff gelehrt hatte, verwirft. Es trifft zweifel-
los nicht zu, dass philosophisch nach dem Selbst ,am allerwenigsten
gefragt” worden wire. Hat die neuzeitliche Philosophie nicht ausgehend
von diesem Begriff den Anspruch erhoben, ihr endgiiltiges Fundament
errichtet zu haben?5 Es wird sich allerdings zeigen, dass Kierkegaard
genau dieses Fundament angreift (wenn nicht gar zerstdrt), so dass es
den Anschein haben kann, als sei vor thm tatsichlich noch niemals ra-
dikal nach dem Selbst gefragt worden. Nicht umsonst spielt dagegen bis
heute in Rekonstruktionen der Geschichte der neuzeitlichen Philoso-
phie die Rede vom Selbst eine herausragende Rolle, vor allem in den Be-
griffen des Selbstbewusstseins, der Selbstbestimmung und der Selbst-
erhaltung. Steht dieser dritte Begriff zunichst, vor allem bei Hobbes,
lediglich fiir das im Leben jedes Lebewesens angelegte Ziel, unter allen
Umstinden am Leben zu bleiben, d.h. die ,nackte Existenz® zu sichern
und zu verteidigen, so riickt in der Aufklirung die Frage in den Vor-
dergrund, als was sich das betreffende Wesen eigentlich am Leben erhilt
oder erhalten soll. Insofern es sich in der Selbsterhaltung zu sich, zur
Welt und zu Anderen werhdilt, wird es als Selbst gedacht, dem es in
seinem Verhalten um sein Leben geht.6

Ist aber das schiere, nackte Leben, so kurz, gewaltsam und hisslich,
wie es nach Hobbes’ Bekunden oft abliuft, iiberhaupt der Erhaltung
wert oder wiirdig? Mit Herder, Kant, Hegel und anderen wird die Frage
danach, was {iberhaupt erhalten werden soll, ganz neu beantwortet: Es

4 Vgl. JASPERS, Karl: Vernunft und Existenz [1935]. Miinchen/Ziirich: Piper
41987, 19.

5 Vgl. die Bilanz v. Verf.: Descartes, Merlean-Ponty und das Selbst. Uberlegungen
zur Nachtraglichkeit neuzeitlicher Philosophie. In: Dialektik 1 (2006) 109-122.

6 Vgl. GADAMER, Hans-Georg: Die verkehrte Welt. In: FULDA, Hans Friedrich /
HENRICH, Dieter (Hgg.): Materialien zu Hegels ,Phinomenologie des Geistes‘. Frank-
furt/M.: Suhrkamp 1973, 106-130, hier 127.



Das bezeugte Selbst 683

handelt sich um die ,verniinftige Natur® desjenigen Wesens, dem es in
der Weise der Selbstbestimmung um diese Natur geht. Darin liegt seine
eigentliche Wiirde. Das eigene Leben ist demnach kein erhaltenswertes
Ziel sog. Selbsterhaltung, wenn es nicht wiirdig gefihrt werden kann.
So ist die Selbsterhaltung gerade kein natiirliches Gesetz mehr, wie es
Hobbes gelehrt hatte, fiir den sie alles, selbst priventiven Mord zum
Schutz des eigenen Lebens, rechtfertigte. Im Gegenteil wird sie nun
unter der Voraussetzung der Selbstachtung gedacht, die gewahrt bleiben
muss und es erfordern kann, sein eigenes Leben aufs Spiel zu setzen.
Hegel wird diesen Gedanken in seinen Frithschriften in einer Philo-
sophie des Selbstbewusstseins verschirfen, das, wie er meinte, nur im
Kampf zu etablieren, zu erhalten und zu steigern ist.”7 Im Selbstbe-
wusstsein geht es demnach nicht darum, {iberhaupt am Leben zu blei-
ben oder sich im ,Wahnsinn des Eigendiinkels“ als einzelnes Selbst zu
verteidigen, sondern darum, sich als anerkanntes Wesen zu behaupten,
das den Tod nicht scheuen darf. Nur auf diese Weise vermag sich der
einzelne von seiner Verhaftung ans ,blofle Leben® zu 16sen.8

Was immer ein Selbst, das sein Leben riskiert, um als anerkanntes
,menschlich® zu existieren, auf diese Weise wirklich gewinnt, Hegel be-
schonigt nicht, dass es trostlos hinnehmen muss, frither oder spiter aus-
zuscheiden aus dem umkimpften Leben.® Allerdings soll es sich vor
dem Tod versshnen mit einem alles iibergreifenden geschichtlichen
Prozess des absoluten Geistes, dem allein in Aussicht gestellt wird, den
Tod zu tiberleben. Wie ein Phonix soll er aus der Asche jedes beliebigen

7 Vgl. SIEP, Ludwig: Der Kampf um Anerkennung. Zu Hegels Auseinandersetzung
mit Hobbes in den Jenaer Schriften. In: Hegel-Studien 14 (1974) 172, 180f.

8 GADAMER, Hans-Georg: Hegels Dialekiik des SelbstbewufStseins. In: Materialien
zu Hegels ,Phinomenologie des Geistes, 217-242, hier 231. Demnach ist das ,Da-
ransetzen® des eigenen Lebens kein Selbstzweck. Es dient nicht blofler Intensivie-
rung eines andernfalls langweiligen, undramatischen Lebens, das der todlichen He-
rausforderung bediirfte. Vgl. KOJEVE, Alexandre: Hegel. Frankfurt/M.: Suhrkamp
1975, 186f., 262.

9 TAYLOR, Charles: Hegel. Frankfurt/M.: Suhrkamp 1978, 425. Zu Hegels Zu-
riickweisung des Trostes, der blofl ,,im Endlichen zuhause® sei, vgl. seine Vorlesun-
gen iiber die Philosophie der Weltgeschichte. Hamburg: Meiner 1994, 78; sowie HE-
GEL: PhG, 333; RICGEUR, Paul: Zeit und Erzihlung III. Miinchen: Fink 1991, 319,
demgegeniiber aber den Zusatz zum § 147 im Ersten Teil der Enzyklopidie der philo-
sophischen Wissenschaften, Werke Bd. 8 (Hgg. v. E. Moldenhauer / K.M. Michel).
Frankfurt/M.: Suhrkamp 1986, 291.



684 Burkhard Liebsch

Untergangs wiederauferstehen konnen. Insofern wir selbst geistige We-
sen sind, sollen wir daran teilhaben diirfen. Hegel glaubt tatsichlich, fiir
dieses - trostlose — Versprechen einstehen zu konnen, die Endlichkeit
der sterblichen Wesen iiberhaupt werde sich iiberwinden lassen. In
dieser Flucht nach vorn, in die versohnte Zukunft einer universalen Ge-
schichte, sollen die Sterblichen eine Art Surrogat fiir die vermeintliche
Geborgenheit in einer kosmischen Ordnung finden, die nunmehr end-
giiltig zerstort erscheint.

Ihre Zerstorung ist, wie Charles Taylor in seiner Hegel-Interpre-
tation zeigt, die Voraussetzung fiir das Auftauchen eines individuellen
Selbst10 auf der geschichtlichen Biihne, das sich in der Weise der Selbst-
bestimmung selbst zu erhalten hat - und als Selbst durch nichts Ande-
res, Fremdes erhalten wird.11 Hegel wehrt aber ein Herausfallen des
Selbst aus jeglicher Ordnung ab, indem er die Welt-Geschichte als Er-
satz anbietet. Dabei unterschligt er den Preis nicht, um den die Ver-
s6hnung mit ihr allein méglich sein soll: den Preis eines trostlosen
Todes, an dem sich die Macht der Gattung erweist.12 So rationalisiert er
die Trauer um verlorene Angehdorige, die sich als geistige Wesen nicht
der schieren Trostlosigkeit tiberlassen, sondern mit dem Allgemeinen
aussohnen sollen, das sich tiber ihr Ende hinweg durchsetzen wird.13
Und so geht die Sittlichkeit der Familie in der Substanz des Staates auf,
der sich ungeachtet des ruindsen, unabinderlich fortdauernden Natur-
zustandes zwischen den Staaten, in dem er seinerseits zum Untergang
verurteilt ist, als sterbliche Hiille bewihren wird, die der absolute Geist
in seinem Uber-Leben abstreifen muss, um zum Ende zu kommen. Es
hat keinen Sinn, sich dem widersetzen zu wollen, etwa als wesenloses,
ins Private zurlickgezogenes Individuum. Als solches wiirde das ,wider-
spenstige Selbst [...] keinen menschlichen Inhalt mehr besitzen®.14

10 TAYLOR: Hegel, 16f. In der Folge betont Taylor aber das Ansinnen Hegels,
wie gesagt eine Art Ersatz fir die zerstérte Ordnung zu offerieren (490), mit der er
die individuelle Freiheit des Selbst glaubt vereinbaren zu kénnen (570).

11 BLUMENBERG, Hans: Sikularisierung und Selbstbebauptung. Frankfurt/M.:
Suhrkamp 1983; Selbsterhaltung und Beharrung. In: EBELING, Hans (Hg.): Subjekti-
vitdt und Selbsterbaltung. Frankfurt/M.: Suhrkamp 1976, 144-207.

12 TAYLOR: Hegel, 435; HEGEL: Enzyklopddie der philosophischen Wissenschaften
I, §§ 221f., Zusatz, 376f.

13 Vgl. v. Verf.: Revisionen der Traumer. Weilerswist: Velbriick 2006; HEGEL:
PhG, 331-337.

14 TAYLOR: Hegel, 547.



Das bezeugte Selbst 685

Statt sich mit der verzweifelten, substanzlosen Isoliertheit eines
,modernen® Selbst einfach zu arrangieren, das keinen Anhalt an einer
objektiven Ordnung mehr finden und aus sich heraus keine neue Ord-
nung erfinden kann, unterstellt Hegel die Verséhnbarkeit der zerrisse-
nen Verhiltnisse, denen es ausgeliefert scheint. Vom vorweggenomme-
nen Gelingen effektiver Versohnung her rekonstruiert er den Weg, der
aus der Zerrissenheit herausfithren soll. So ist eine versdhnte Geschich-
te, der Hegel vorgreift, bereits vorausgesetzt, wenn er jede ,Vertiefung
in die gehaltlose Subjektivitit der eigenen Personlichkeit“ als sinnlos
und vergeblich zuriickweist.1> Im Vorhinein der finalen Verschnung ge-
wiss, kann Hegel sich derart vernichtende Kritik am ,Nichts® der ,Ein-
zelheit“ des Einzelnen leisten und geradezu dessen Tod fordern. Riick-
haltlos identifiziert mit dem welt-geschichtlichen Prozess des Geistes als
einem ,allgemeinen Selbst“, qualifiziert er jedes trotzige Beharren auf
sich spottisch und sarkastisch als Umhertreiben in schierer ,Unwesent-
lichkeit“16 ab. In der ,totalen Fremdheit® einer Welt, in der sich ein
vom Allgemeinen sich abwendendes Selbst verlieren muss, ist in Wahr-
heit nichts zu gewinnen, nur alles, auch das Selbst, zu verlieren. Des-
halb sieht sich Hegel denn auch auflerstande, mit einem der Welt fremd
gewordenen und in ihrer Fremdheit sich verlierenden Selbst zu begin-
nen. Diese Phinomene der Selbst- und Welt-Fremdheit stellen sich ithm
von vornherein nur im Lichte ihrer letzten Uberwindung als solche dar
und werden, dem Titel der ,Phinomenologie des Geistes“ zum Trotz,
nicht in eigenem Recht zur Sprache gebracht.l” Aus ihnen ist fiir sich
genommen phinomenologisch nichts zu entwickeln. Umso bedenken-
loser kann Hegel fiir das gute Ende der Geschichte die Uberwindung
jeglicher Fremdheit in Aussicht stellen.

Das ergibt freilich nur Sinn fiir Individuen, die sich damit abfinden,
dass ihnen ein wahres Selbst allein nach Mafigabe ihrer Teilhabe an
einer ,geistigen®, verniinftigen Welt soll zukommen kénnen. Nur unter
dieser Voraussetzung werden sie ihre Uberantwortung an den Prozess

15 Beharren darauf gilt Hegel nur als Schwiche, als Unfihigkeit, die Welt zu er-
tragen und der Tatsache ins Auge zu sehen, dass das Selbst in Wahrheit dem Allge-
meinen angehort.

16 HACKENESCH, Christa: Selbst und Welt. Zur Metaphysik des Selbst bei Heideg-
ger und Cassivrer. Hamburg: Meiner 2001, 103.

17 Man vergleiche nur, wie Hegel selbst den Schmerz seinem System einverleibt;
Wissenschaft der Logik II. Werke. Bd. 6, 481.



686 Burkhard Liebsch

nicht als ihnen selbst fremd, sondern als ithrem eigenen Wesen gemif}
erkennen. So soll eine ,unvermittelte® Gegeniiberstellung von Einzel-
nem und Allgemeinem unterlaufen, ja als undenkbar erwiesen werden.
Der Einzelne ist buchstiblich nichts diesseits oder jenseits einer Welt,
die sich in ihrer Allgemeinheit aussagen ldsst. Hegel darf man also nicht
vorwerfen, das einzelne, individuelle Selbst ,vergessen“ oder vernachlis-
sigt zu haben. Allenfalls hat er es gewissermaflen zu gut beriicksichtigt,
indem er unterstellte, es lasse sich im Allgemeinen verschnen, als dessen
blofles Moment es infolge dessen erscheinen musste. Eine im Vorhinein
unterstellte Versohnung aber konterkariert die Vers6hnung als prin-
zipiell offenen Prozess, als dessen jeweils unvorhersehbare Resultante
wirkliche Verséhnung allein eintreten kann.18 Uber einen effektiven
Prozess der Versohnung hinweg diirfen wir nicht einmal Versshn-
barkeit von vornherein unterstellen, denn das hiefle, {iber das prima
facie Unversohnliche bereits ein Urteil zu fillen, wo die Verschnung
doch nur aus dem Verhiltnis zwischen Unversohnlichen selbst ent-
springen kann.

Gewiss hat sich Hegel den Prozess der Versohnung nicht als einen
im engeren Sinne dia-logischen Weg der Auseinandersetzung gedacht.
Im Gegenteil erlag er (zumindest zeitweise) der Versuchung, diesen Pro-
zess als einen rein logischen, sozusagen vollig entdramatisierten auf-
zufassen. In der Phinomenologie des Geistes hat es dagegen den An-
schein, als kénne das Uber-Leben einer die Welt durchherrschenden
Vernunft, die den Tod einzelner Menschen gewissermaflen in Kauf
nimmt und Kapital schldgt aus der Hinterlassenschaft dessen, was sie ge-
sagt, getan und gedacht haben, nur aus der Versdhnung derer erwach-
sen, die wirklich sprechen und sich miteinander dialogisch auseinander
setzen konnen. Von der Rede des Einzelnen aber zieht Hegel wiederum
nur das Gesagte ab, an das man sich erinnern und das in die Geschichte
eingehen kann, wohingegen er das Ereignis der Rede selbst der Ver-
gessenheit iiberantwortet. So wird die Differenz zwischen der Rede zu
bzw. mit Anderen und dem philosophischen Diskurs iiber sie, d.h. iiber

18 Kierkegaard spricht mit Blick auf eine Idee der Verséhnung, die von vorn-
herein in einem philosophischen ,System® aufgehoben gedacht wird, von der ,L3-
cherlichkeit® einer ,Abkiirzung pathologischer Lebensmomente®, die allemal erst
zu durchlaufen sind, wenn Vers6hnung méglich werden soll (Stadien auf des Lebens
Weg. Bd. 2. Gottingen: GTB 1959, 476).



Das bezeugte Selbst 687

das, was sie gesagt und getan haben, gleichgiiltig.19 Alle Versuche, in
Hegels Philosophie eine genuine Intersubjektivitit zu entdecken, kén-
nen nicht dariiber hinwegtiuschen, dass in ihr fiir das Ereignis der Rede
eines Selbst kein eigenstindiger Platz vorgesehen ist, dem die ,Arbeit
der Verséhnung“ abzuverlangen wire.20

Schon Feuerbach insistierte deshalb auf der Selbstindigkeit des An-
deren als zweiter Person oder als eines im Dialog angesprochenen Du,
das iiberhaupt nicht darauf angelegt sei, als mein Anderer oder als An-
derer irgendeines Anderen zu gelten.2! So gesehen ist auch der bis heute
gingige Begriff des alter ego fiir den Widerpart, mit dem man im Kampf
um Anerkennung steht, nicht unverfinglich. Wer ist iiberhaupt dieser
Andere? Gewiss doch nicht jeder Andere. Mit wem muss ich um Aner-
kennung kimpfen? Auf welcher Grundlage dekretiert man, dies sei un-
umginglich? Muss es uns, insofern wir als freies Selbst existieren, unver-
meidlich um Anerkennung gehen???2 Kennt die Philosophie der Aner-
kennung iiberhaupt den Anderen als ,zweite Person“? Handelt sie nicht
nur von Dritten, mit denen man sich vergleicht und mit denen man
konkurriert um Prestige, soziale Achtung, Stellung und selbst den Na-
men, den sich Geltungssiichtige ,machen“? Woher nimmt sie, worum es
dem Selbst existenziell in seinem Verhiltnis zum Anderen und zu Drit-
ten geht? Diese bis heute oft einfach im Ruckgriff auf Hegel beant-
worteten Fragen stellen sich neu, wenn man nicht das Selbst und den
Anderen, das andere Selbst und das Selbst als Anderen schlicht iiber-

springt (um sie einer vorweg behaupteten, aber durch nichts erwiesenen

19 HEGEL: PhG, 243.

20 Generell wird der Andere bei Hegel von einer (personalisierten) sittlichen
Substanz absorbiert; vgl. THEUNISSEN, Michael: Die verdrangte Intersubjektivitit in
Hegels Philosophie des Rechts. In: HENRICH, Dieter / HORSTMANN, Rolf-Peter
(Hgg.): Hegels Philosophie des Rechts. Stuttgart: Klett-Cotta 1982, 317-381, hier 333.
Theunissen resiimiert seine Kritik mit den Worten: ,Hegel nimmt den Anderen
nicht als den Adressaten wahr, von dem [erst] der Frithphinomenologe Reinach bei
seinem Versuch ausgeht, in der Nachfolge von Hobbes den Vertrag im Versprechen
zu fundieren® (ebd., 359). Hegel nimmt den Anderen aber auch nicht als denjenigen
wahr, der uns sein Wort gibt. Er kennt gewiss das gegebene Wort so gut wie den Ver-
trag, aber fiir das originire Wort-geben hat er keinen Platz in seiner Philosophie.

21 LOWITH, Karl: Von Hegel zu Nietzsche. Hamburg: Meiner 1986, 89 (=HN);
DERS.: Das Individuum in der Rolle des Mitmenschen. In: Simtliche Schriften. Bd. 1.
Stuttgart: Metzler 1981, 9-197, hier 25f.

22 [N, 306.



688 Burkhard Liebsch

VersGhnbarkeit zu unterstellen), sondern an ihrer Existenz selbst Maf}
nimmt. Diesen, besonders von Karl Lowith rekonstruierten Weg haben
nach Schelling u.a. Feuerbach, Stirner und Kierkegaard eingeschlagen.23
Und im Anschluss an Kierkegaard ist er von der gesamten so genannten
»Existenzphilosophie®, tiberwiegend im Ausgang von Heidegger, be-
schritten worden.2 In der Gegenbewegung zu Hegel ist dieser Weg
nach der Diagnose Lowiths ,schon bei Schelling an jenem Punkt ange-
langt“, wo Heidegger das Problem einer existenzialen Ontologie des
Selbstseins wieder aufnahm. Im Unterschied zu Schelling wird Heideg-
ger aber ,auf Kierkegaards Basis ein ,System des Daseins‘“ errichten, das
die Spannung zwischen Vernunft und Existenz aufldst.25

Kierkegaard hitte die Zuschreibung einer derart zentralen Bedeu-
tung fir die Zukunft sog. Existenzphilosophie gewiss zuriickgewiesen.
Denn nichts lag ihm ferner, als ein womoglich in lehrbuchhafter Form

23 /N, 91, 126, 156, 177, 239, 383.

24 Tronischerweise ist diese Geschichte gepflastert mit Dementis, bis hin zu Ri-
ceeur, der schon vor vier Jahrzehnten betonte, Existenzphilosophie als eine einheit-
liche Richtung habe es nie gegeben. Vgl. RICCEUR, Paul: L’Humanité de I’homme. In:
Studium Generale 15 (1962) 309-323. Heute ist es iiblich, sie allenfalls als Modeer-
scheinung der Nachkriegsjahre gelten zu lassen, von der man nichts mehr zu erwar-
ten hat. Weder setze ich voraus, dass es eine derartige einheitliche Richtung gegeben
hat, noch schliefle ich mich einer blofl polemischen Geringschitzung an. Heidegger
hat bekanntlich den Titel ,Existenzphilosophie“ allein Jaspers zugeschrieben und
sich keineswegs in direkter Nachfolge Kierkegaards situiert, dem er attestierte, die
existenziale Problematik gar nicht gesehen zu haben; vgl. abgesehen von den ein-
schligigen Paragraphen in Sein und Zeit (§ 40, Anm. 1; § 45, Anm. 1): Die Meta-
physik des deutschen Idealismus. Gesamtausgabe. Bd. 49. Frankfurt/M.: Klostermann
1991, 18f.

25 Vgl. zu SCHELLING: Ebd., 82f., sowie LOWITH: HN, 133f., und HUTTER,
Axel: Geschichtliche Vernunft. Die Weiterfiibrung der Kantischen Vernunfikritik in
der Spatphilosophie Schellings. Frankfurt/M.: Suhrkamp 1996 mit Blick auf eine
»positive” Philosophie der Existenz, die bereits einer ,radikalen Geschichtlichkeit®
von den praktischen Erfahrungen des ,einzelnen Menschen® her auf der Spur ist
(16, 33, 120). Noch fiir Schelling entduflert sich die Existenz des Einzelnen in ein
geschichtliches Geschehen, das ,nur als abgelaufenes® begreiflich wird. Dagegen
zieht sie sich bei Heidegger in eine Geschichtlichkeit zuriick, ,die sich in ihrem
Woher und Wohin verhiillt bleibt und schlechthin ,zu sein® hat [...]. Das Hegelsche
,Sein‘, welches fiir Schelling ein blofies ,Seinkénnen® im Sinne der Moglichkeit war
und der Wirklichkeit gegeniiber bleibt, dieses Seinkdnnen wird bei Heidegger zu
einer ontologischen Bestimmung gerade der wirklichen Existenz“ (Léwith).



Das bezeugte Selbst 689

darzulegendes ,System des Daseins zu entwickeln.26 Dennoch kommt
ihm eine zentrale historische Bedeutung zu in der Abwendung von
Hegel und der mit ihr einhergehenden Hinwendung zu einer Philo-
sophie, die die Existenz des einzelnen Selbst nicht mehr zu tbersprin-
gen bereit ist. In gewisser Weise beginnt das einzelne Selbst philoso-
phisch {iberhaupt erst mit Kierkegaard zu existieren - aber unter
Preisgabe jeglicher Gewissheit, auf die man die Rede vom cogito, vom
Selbstbewusstsein und von menschlicher Selbstbestimmung in der Neu-
zeit glaubte griinden zu kénnen. Wenn er in der Schrift Jobannes Clima-
cus feststellt, ,wer der unmittelbaren Gewissheit nicht so nahe ist, daf}
er unmittelbar gewiss ist, der ist ihr schlechthin fern“, so spricht er
auch fiir sich selbst als einen, dem jede Gewissheit fehlt.27

Tatsichlich versuchte er, jeglicher Gewissheit entbehrend, die Exis-
tenz des einzelnen Selbst als solche zu denken, d.h. deren ,Kategorien®
zu entwerfen, wie es Ricceur ausdriickte.28 Aber konnte das fiir ihn
noch die Frage nach dem ,Einzelnen“ und seiner Wirklichkeit im klas-
sischen Sinne sein, so wie fiir Aristoteles ,wirklich existierend [...] nur
,dieses bestimmte Etwas‘, das Einzelne“ sein konnte, das an Ort und
Stelle da 1st?29 Musste er sie nicht, um Hegel - oder vielmehr der Gefahr
der Eingemeindung des Einzelnen ins Allgemeine - zu entkommen,
auch jeder kategorialen Bestimmung entziehen? Wie anders sollte Kier-

26 Vgl. JASPERS: Vernunft und Existenz, 7-34; KIERKEGAARD, Seren: Ab-
schlieffende unwissenschaftliche Nachschrift. Bd. 1. Giitersloh: GTB 21988, 101, 111
(=AuN 1/2).

27 KIERKEGAARD, Seren: Philosophische Brocken. De omnibus dubitandum est.
Diisseldorf/K&ln: Diederichs 1952, 88 (=PB). Bei naherem Hinsehen zeigt sich aller-
dings ein weniger eindeutiges Bild, v.a. wo Kierkegaard Ethik und Gewissheit
zusammen denkt.

28 Vgl. RICGEUR, Paul: Philosophieren nach Kierkegaard. In: THEUNISSEN, Mi-
chael / GREVE, Wilfried (Hgg.): Materialien zur Philosophie Seren Kierkegaards. Frank-
furt/M.: Suhrkamp 1979, 579-596, hier 5871.

29 LOWITH: HN, 165. Zur Frage, wie grofl der in diesem Punkt inzwischen zu-
riickgelegte Abstand wirklich ist, vgl. DERS.: Jener Einzelne: Kierkegaard. In: THEU-
NISSEN / GREVE (Hgg.): Materialien zur Philosophie Soren Kierkegaards, 539-556; W AL-
DENFELS, Bernhard: Singularitit im Plural. In: Deutsch-franzésische Gedankenginge.
Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft 1996, Kap. 18. Léwith sieht den Ein-
zelnen noch ganz und gar eben der Zeit verfallen, in der er als Ausnahme der ,Mas-
se“ sollte entgehen kdnnen. Levinas dagegen entzieht die Singularitit des Anderen
nicht nur dem Genus und dem Gesetz der Zahl, sondern auch dem Gesagten, um sie
vom Sagen des Anderen her als Ereignis zu deuten.



690 Burkhard Liebsch

kegaard sich der Existenz des einzelnen Selbst nihern kénnen, die er ge-
gen jegliche Absorption in der Hegelschen Universalitit in Schutz zu
nehmen gedachte? Dachte er das Selbst nicht deshalb radikal als Ereig-
nis in seiner unvertretbaren Entscheidung - ohne Maf} an einer ge-
schichtlichen Objektivation, und damit keiner objektiven Wahrheit
mehr teilhaftig? Musste dieser Versuch, dem wirklich existierenden
Selbst endlich zur Sprache zu verhelfen, nicht in eine einzigartige,
gewaltsame Verwerfung jeder Begrifflichkeit miinden, die der ,nackten
Subjektivitat® nicht gerecht zu werden versprach?

Seit Kierkegaard ist die Philosophie des Selbst auch dort, wo sie kein
Schisma zwischen Existenz und Vernunft heraufbeschwoéren will, vom
Verdacht eminenter Gewaltsamkeit so leicht nicht freizusprechen.30
Doch wiirde man es sich mit einer unumwundenen Verurteilung Kier-
kegaards und derer, die ihm gefolgt sind, zu leicht machen. Denn er hat
das Selbst nicht einfach der Hegelschen Universalitit entzogen, um es
damit der Unsagbarkeit und Undenkbarkeit auszuliefern, sondern posi-
tive Phinomene des Selbstseins herausgearbeitet, die sich dieser schlech-
ten Alternative ihrerseits entziehen. Dazu zahlt vor allem die im Zeug-
nis als historisch Objektiviertem nicht aufgehende Selbst-Bezeugung, die
besonders in Sein und Zeit und im Spitwerk Ricceurs Spuren hinter-
lassen hat. Tatsichlich riickt bei Kierkegaard erstmals tiberhaupt der
Begriff eines bezeugten Selbst ins Blickfeld der Philosophie, das sein
Maf} nicht an wahrheitsfihigen Aussagen, an historischen Erzihlungen
oder gar an der Geschichte hat, die sich {iber die Képfe der Einzelnen
hinweg durchsetzt. Ein solches, derart ,subjektives® Selbst ist nicht
etwa ,nichtig, da es thm an Wahrheit mangelt; vielmehr steht thm ein
anderes Wahrheitsregister offen, in dem es Glaubwiirdigkeit fiir sich in
Anspruch nimmt.31

30 Das gilt selbst noch fiir Ricceur, der mit Jaspers energisch am Spannungs-
verhiltnis zwischen Vernunft und Existenz festhalten wollte, aber die Singularitdt
des Selbst frithzeitig betont hat. Vgl. RICEUR, Paul: Le renouvellement du probléme
de la philosophie chrétienne par les philosophbies de Iexistence. In: Le probléme de la
philosophie chrétienne. Paris: P.U.F. 1949, 43-67, hier 45; zur Gewaltsamkeit Kier-
kegaards siehe LEVINAS, Emmanuel: Zur Lebendigkeit Kierkegaards. In: AufSer sich.
Miinchen/Wien: Hanser 1991, 74-79.

31 Erst in Sein und Zeit wird die Wahrheitsfrage systematisch aufgeworfen, aber
im Rahmen einer Ontologie, die immer mehr die Frage nach dem ,Sinn von Sein®
in den Vordergrund gestellt hat und kaum mehr als Sozialphilosophie zu rezipieren
war (wenn man den Vorgaben des Autors folgte). Zwar riickt Heidegger das bezeug-



Das bezeugte Selbst 691

Die Tragweite dieses veritablen Newueinsatzes der modernen Philo-
sophie lisst sich schwerlich erkennen, wenn man hier nur einen Abweg
in christliche Erbaulichkeit oder in prifaschistische Gewaltsamkeit er-
kennen will. Kierkegaard selbst beansprucht ja ein systematisches Inte-
resse fir sich, indem er gegen Descartes’ cogito die Vorgingigkeit des
existierenden Selbst und dessen, worum es diesem in seiner Existenz
geht, ins Feld fithrt. Bevor ich zweifeln kann an etwas, existiere ich,
aber nicht in dinglich-kdrperlicher Vorhandenheit (Descartes) oder im
schieren Selbstgefiihl (Rousseau), sondern in einer vielfiltigen Faktizi-
tit, iiber deren Sinn uns keine Philosophie der Selbsterhaltung mensch-
licher Lebewesen oder der bewussten Selbstbestimmung von Vernunft-
subjekten allgemein Auskunft geben kann. Im Folgenden méchte ich in
dieser Perspektive der Frage nachgehen, wie Kierkegaard auf seinem
Denkweg erstmals Konturen des faktischen Selbst herausarbeitet, dessen
»Wahrheit“ nur als bezeugte verstindlich wird.

2.

Die den Philosophischen Brocken (1844) angehingte, unvollendete Schrift
Johannes Climacus oder De omnibus dubitandum est macht durch den
hier erklirten Bruch mit Descartes klar, wie radikal Kierkegaards Philo-
sophie der Existenz neu einsetzen sollte. Das Radikalste, was die Philo-
sophie unter Berufung auf Descartes aufzubieten hatte, der exzessive
Zweifel nimlich, wird gleich zu Beginn mit Spinoza in das Zwielicht
des Verdachts geriickt, um ,echten Zweifel“ 32 habe es sich womoglich
gar nicht gehandelt. Dann wird die Frage erwogen, ob die Philosophie
selber mit dem Zweifel beginne oder ob er ihr vorausgehe. Schliefilich
geht es in satirischem Tonfall weiter zu der Frage, ob die Philosophie
mit einem Meisterzweifler ein fiir alle Mal begonnen habe, dem fortan
alle anderen zu folgen hitten. ,Die Philosophie begdnne dann fiir den

Einzelnen nicht mit dem Zweifel, sondern mit dem Glauben daran, daf}
der Philosoph N.N. fiir ithn gezweifelt habe.“33

te Selbst in den Horizont eines sozialen Mitseins, aber selbst in jiingsten sozial-
philosophischen Anniherungen an sein Werk spielt diese Verbindung so gut wie
keine Rolle; vgl. ESPOSITO, Roberto: Die urspriingliche Gemeinschaft. In: Deutsche
Zeitschrift fiir Philosophie 45, Nr. 4 (1997) 551-558; WEISS, Johannes (Hg.): Die Je-
meinigkeit des Mitseins. Konstanz: UVK-Verl.-Ges. 2001.

32 PB, 109.

33 PB, 144.



692 Burkhard Liebsch

Wer dagegen versuchen wollte, selbst zu zweifeln (und so die Philo-
sophie neu anzufangen) miisste der nicht ,den Meister” in seiner Eigen-
schaft als Begriinder einer endgiiltigen Philosophie gewissermaflen ,er-
morden“, nur mit der Aussicht allerdings, selbst alsbald das gleiche
Schicksal erleiden zu miissen durch die Spiteren, die seinem Beispiel
folgen? ,Alleinherrscher in der Philosophie“ kann so keiner werden.34
Entweder die Philosophie im Zeichen des angeblich radikalen Zweifels
besteht unveridndert fort, weil kein Spiterer den von ,N.N.“ vorge-
zeichneten Weg verlisst (so aber zum bloflen Nachahmer wird und den
Sinn der Philosophie pervertiert), oder aber der Einzelne zweifelt auf
eigenes Risiko selbst und schlieffit sich damit von ihr gerade in der
Weise aus, threm vom ,Meister® verbindlich formulierten Ansinnen
treu bleiben zu wollen.3> Am Ende kommt Johannes, der auf den Spu-
ren des Meisterdenkers ,auszog, an allem zu zweifeln®, der fatale Ver-
dacht, von den ,Zufillen und Abenteuern®, die auf diesem Weg eigent-
lich zu erwarten seien, verrate die Philosophie nicht etwa deshalb
nichts, weil das, was den Betroffenen widerfahren ist, ,so entsetzlich
war, dafl es ithnen graute, davon zu sprechen®, sondern deshalb, weil
vermutlich {iberhaupt niemand von ihnen leidenschaftlich ,an allem®
gezweifelt hatte.3¢ Indem Kierkegaards Held Johannes dagegen den
Zweifel exzessiv durchleidet, schligt der ,Schmerz“ im JAuflersten® des
Bezweifelns in die Verzweifelung um. Wenn iiberhaupt, dann hier, im
Verzweifeltsein, nicht im blof} theoretischen Zweifel, der angeblich ,,an
allem® geiibt wird (womit man nie an ein Ende kime, aber, ,rein theo-
retisch®, sofort fertig werden will¥), oder in einem historischen oder
systematischen Einsatz der Philosophie, findet J. bzw. Kierkegaard ei-
nen wahren Anfang, den er mit der Frage markiert, ,wie die Existenz
beschaffen sein muf}, damit das Zweifeln méglich werde®. Dem Zweifel,
so seine These, geht die Existenz des Selbst voraus, das sich im Verlust
des Glaubens iiberhaupt erst dazu genétigt sieht, radikal zu zweifeln.38

34 PB, 145.

35 PB, 146.

36 PB, 151f.

37 AuN 2, 19, 112.

38 PB, 122, 152f., 161.



Das bezeugte Selbst 693

So miindet der Zweifel in die Verzweifelung, in der er urspriinglich
selbst griindet.3?

Als das Subjekt der Verzweifelung aber tritt das Selbst auf, von dem
Kierkegaard nicht zu sagen weif}, was oder wer es ist.

»Mein Leben ist zum Auflersten gebracht, ich ekle mich am Dasein, es ist
geschmacklos, ohne Salz und Sinn. [...] Man steckt den Finger in die Erde,
um zu riechen, in welchem Land man ist, ich stecke den Finger ins Dasein
- es riecht nach - Nichts. Wo bin ich? Was will das sagen: die Welt? Was
bedeutet dieses Wort? Wer hat mich in dieses Ganze hineingenarrt und
lifit mich nun da stehen? Wer bin ich? Wie kam ich in die Welt hinein,
warum wurde ich nicht befragt, warum nicht bekannt gemacht mit Sitten
und Herkommen, sondern einfach in Reih und Glied gesteckt, als sei ich
von einem Seelenverkiufer verkauft? Wieso wurde ich Teilhaber in der
groflen Unternehmung, die man Wirklichkeit nennt? Warum soll ich
Teilhaber sein? Ist das keine freiwillige Sache?“40

Mit der Antwort, die Kierkegaard gibt, stellt er das Selbst ganz auf sich
allein: Ich existiere als jemand, der ein Verhiltnis zu sich selbst hat. Zu
existieren als individuelles Selbst bedeutet aber, getrennt zu sein, ge-
trennt von der Welt und von allen Anderen. ,Existenz ist Trennung®;
sie bedeutet eine Differenz, die sich in keiner Einheit mehr aufheben
lassen wird, heifit es in der Abschlieffenden unwissenschaftlichen Nach-
schrift. ,Menschheit spielen kann jeder®, aber als getrenntes Selbst fiir
sich zu existieren (wozu zunichst jeder nur die Anlage hat), ist die
hochste Schwierigkeit.4l Von Geburt an dazu bestimmt zu sein, selbst-
haft zu existieren, nimmt niemandem die Aufgabe ab, seinem eigenen
Leben die Form seines Selbst zu geben. Denn das Selbst soll ,unendlich
verschieden® von jeder Auflerlichkeit sein; aber gerade in der Aufier-
lichkeit des Lebens unter Anderen verliert es sich zunichst und zu-

39 Allerdings ist es mit einem einfachen Gegensatz zwischen Zweifel und Ver-
zweifelung nicht getan, gegen den sich schon Hegel gewandt hatte, der freilich vom
bloflen ,Riitteln an dieser oder jenen vermeinten Wahrheit zu einem im Vorhinein
absehbaren ,Weg der Verzweifelung® als dem sich vollbringenden Skeptizismus
iibergehen wollte. Warum Kierkegaard die bisherige Philosophie verwarf, wird nur
verstandlich in seiner Wendung gegen diese bereits in einem absoluten Selbst
finalisierte Verzweifelung; vgl. HEGEL: PhG, 72.

40 KIERKEGAARD, Seren: Die Wiederholung, Die Krise. Werke II. Reinbek: Ro-
wohlt 1961, 62f. (=DW). Zur Wer- bzw. Was-Frage vgl. auch AuN 2, 340; Der Be-
griff Angst. Diisseldorf: Diederichs 1958, 79 (=BA).

41 AuN 1, 117; AuN 2, 51; K=zT, 32.



694 Burkhard Liebsch

meist. Abseits ,komparativen“ Lebens im standigen Vergleich mit An-
deren soll dagegen das Selbst in einer Innerlichkeit zu sich finden, die
sich gegen jeden Zutritt Dritter verwahrt.4

So wird nicht nur jedes ,iuflerliche soziale Leben, sondern auch
jegliche Entduflerung des Selbst in die Geschichte als unmafigeblich zu-
riickgewiesen. Bekanntlich polemisiert Kierkegaard mit duflerster Schir-
fe gegen eine ,Verschwendung der Einzelnen® in der Geschichte, in die
sie, wenn es nach Hegel ginge, als blole Momente progressiver Reali-
sierung einer uber sie sich hinwegsetzenden objektiven Wahrheit ein-
zugehen hitten.#3 Der Geschichte als dem schlechthin Zufilligen wird
die Aufgabe des Selbstseins entgegengesetzt, dessen Wahrheit ganz und
gar in der Innerlichkeit ruhen soll - im Gegensatz zu jeder spekulativen
oder objektiven Wahrheit. Weder in der Geschichte noch angesichts der
Anderen kann sich das Selbst demnach bewahrheiten; die Anderen fal-
len ebenso in die Auflerlichkeit, wo man sich auch des Ethischen nicht
mehr gewiss ist.# Wihrend man in der Auflerlichkeit fiirchten muss, als
Einzelner zu verschwinden und gottverlassen nur noch in der ,Herde“
der Anderen zu leben oder Zuflucht zur Generation suchen zu miissen,
um so ,ein bifichen Existenz® zu retten, soll in einer ,,Wahrheit der
Innerlichkeit“, die kein objektives, duferes Resultat hat, das Selbst zu
sich finden.#5 Insofern es der ,Leidenschaft der Subjektivitit® genau
darum geht, ist sie schon in der Wahrheit, die aber niemals ,objektiv
werden® kann.#6 Deshalb wird aus historischem Wissen nichts tiber das
Selbst zu erfahren sein. Die Innerlichkeit der Existenz ist jedem Aus-
druck inkommensurabel; daher kann sie auch nicht bewiesen werden.4
Doch wird der Leidenschaft der Subjektivitit zugetraut, die ,eigene
Existenz in ein Zeugnis von ihr zu verwandeln“. Das Selbst existiert
von Anfang an in der Wahrheit des Interesses daran. Aber ob es thm im
sunendlichen Interesse an sich® auch gelingt, als bezeugtes zur Geltung
zu kommen, ist eine andere Frage.48

42 AuN 2, 219, 239, 257, 261.

43 AuN 1, 29; zum Missverhiltnis zwischen Ethik und Geschichte vgl. ebd., 122,
130f.

4“4 AuN 1, 131, 123.

45 AuN 2, 60-62; AuN 1, 215, 248.

46 AuN 1, 120.

47 AuN 1,73, 83, 136.

48 AuN 2, 100.



Das bezeugte Selbst 695

So schroff Kierkegaards Kritik der Geschichte, des Zufilligen und
der Auflerlichkeit sozialen Lebens auch ausfillt, so sehr bewegen ihn
doch Zweifel daran, ob auch die Bezeugung der Wahrheit des Selbst die
Grenzen der sog. Innerlichkeit nicht zu iiberschreiten hat. Braucht man
»die Welt als Zeugen“ der Selbst-Bezeugung nicht?4 Muss man die
selbsthafte Form des eigenen Daseins nicht ,existierend ausdriicken®
und ,denkend nachbilden®, um sie selbst zu verstehen?3® Was wire
andererseits von einem ,Selbstbesitz in Isolation, ohne alle Gemein-
schaft“ zu halten? Ist so etwas iiberhaupt durchzuhalten?

»Je linger das Leben seinen Gang geht und der Existierende durch sein
Tun in das Dasein verwoben wird, desto schwieriger ist es, das Ethische
vom Aufleren zu trennen; und desto leichter kann es scheinen, daf} die
metaphysische Auffassung bestirkt werde, dafl das Auflere das Innere sei
und das Innere das Auflere [...].¢

Aber genau dagegen verwahrt sich Kierkegaard mit aller Konsequenz:
Sein Existenz-Denken liefe am Ende auf eine Art Hegelscher Dialektik
hinaus, wenn sich so eine ,Mediation“ des Selbst entwerfen liefle. Aber
ist nicht eine ,Innerlichkeit ohne Auflerlichkeit® am leichtesten dem
Selbstbetrug ausgeliefert? Werden Wahrheit und Unwahrheit des Selbst-
seins gerade in der reinen Innerlichkeit ununterscheidbar? Muss man
nicht eine EntdiufSerung der Selbst-Bezeugung zulassen, um die Unter-
scheidung zwischen Wahrheit und Unwahrheit zu retten?5!

Scheinbar nicht, wenn es nur um eine ,unendliche Sorge“ geht, deren
Leidenschaft ausschliefllich im ,ethischen Privattheater sich abspielt,
wo Gott allein Zuschauer ist.52 Angetrieben wird diese Sorge von der
Angst als der ,Wirklichkeit der Freiheit®, die Kierkegaard als ,Mglich-
keit fiir die Moglichkeit“ bestimmt. Die Angst ,bildet“ das Selbst durch
diese Moglichkeit, die unbeschrinkt scheint: Thr steht ,das Entsetzliche
genau so gut“ offen ,wie das Freundliche“.53 ,Die Méglichkeit ist das
Ko6nnen“;5 die Angst davor realisiert, dass selbst das kategorisch Ver-
botene in der Macht des Selbst liegt und dass jedes Gebot die Versu-

49 AuN 1, 68.

50 AuN 1, 76, 78.

51 AuN 1, 127; AuN 2, 112, 251.
52 AuN 1, 27-29, 147.

53 BA, 40, 161f.

54 BA, 48.



696 Burkhard Liebsch

chung seiner Ubertretung heraufbeschwort. Kierkegaards Schrift Der
Begriff Angst beschreibt ausfiihrlich, wie das ,eigentliche Selbst“ nur
durch einen Sprung aus der heillosen Freiheit zu erobern ist, die sich
unumginglich diesen Anfechtungen ausgesetzt sieht. Im ,Augenblick®,
wo sich dieser Sprung ereignen soll, geht es nicht um das Mogliche, ,das
fiir die Freiheit das Zukiinftige ist,55 sondern um die Uberwindung der
Zeit selbst, in der diese fehlbare Freiheit nicht von sich loskommt und
an Angst und Fehlbarkeit gefesselt bleibt. Es geht um die Eroberung des
Moglichen jenseits der Moglichkeiten der Freiheit in der Negativitit der
Zeit, in der dem Selbst das Andere der Zeit fehlt.56 Die existenzielle
Ethik, die Kierkegaard entwirft, dreht sich so gesehen zunichst nur um
die eigene Seele, unabhingig davon, ob man etwas ausrichtet in der
dulleren Welt. Fur die Ethik im Zeichen der Sorge um sich zihlt nur die
Reinheit der eigenen Absichten, zu deren geschichtlichen Wirkungen auf
Andere sie sich erklirtermaflen gleichgiiltig verhalten soll.5

Vom Selbst ist dagegen alles gefordert umwillen der Uberwindung
der Angst und umwillen seiner Rettung aus der Zeit, an der es zunichst
aber {iberhaupt erst einmal verzweifeln muss. Es muss sich die ,Krank-
heit zum Tode“ zuziehen (deren ,Méglichkeit es zunichst nur in sich
hat8), und es muss diese Krankheit bejahen, um die Unumginglichkeit
der Verzweifelung anzuerkennen. Wer nicht einmal verzweifelt ist,
wird niemals etwas iiber seine mogliche Rettung erfahren. Gerade das
ist das Schlimmste. Besser also, man verzweifelt, um im Durchgang
durch die Verzweifelung auch das Selbst zu gewinnen, das sich sonst in
der Welt verlieren miisste. In diesem Sinne spricht Kierkegaard von der
Notwendigkeit, die Verzweifelung zu ,wihlen®.

Zunichst ist das Selbst nur der Méglichkeit nach da als ,das grofite,
das unendliche Zugestindnis, das einem Menschen gemacht wurde®;
zugleich bedeutet es aber auch ,die Forderung der Ewigkeit an ihn“.
Sich als Selbst zu wissen, bedeutet, sich rettungslos der heillos verzeit-

55 BA, 93.

56 Zu diesem Motiv des Verlusts vgl. THEUNISSEN, Michael: Der Begriff der Ver-
zweifelung. Korrekturen an Kierkegaard. Frankfurt/M.: Suhrkamp 1993, 101-104.

57 AuN 1, 125, 145.

58 Allerdings unvermeidlich, so dass jeder, auch derjenige, der dem Augenblick
und dem Genieflen hingegeben bzw. ,asthetisch® lebt, verzweifelt ist, auch wenn er
es nicht weifl. Vgl. GREVE, Wilfried: Kierkegaards maieutische Ethik. Frankfurt/M.:
Suhrkamp 1990, 63, 82f.



Das bezeugte Selbst 697

lichten Welt iiberantwortet zu erfahren und daran zu leiden, dass einem
das Andere der Zeit fehlt. Das Schlimmste ist, um dieses Fehlen nicht
zu wissen. Paradoxerweise ist das vom Anderen der Zeit abgewandte,
von ihm nicht einmal im Modus des Leidens wissende, insofern frag-
wiirdig ,gesunde“ Selbst gerade die Krankheit des Selbstverlusts, von
der das Gegen-Leiden der Verzweifelung zu heilen verspricht. Als das
grofite Ungliick bezeichnet Kierkegaard, die Krankheit der Verzweife-
lung niemals gehabt zu haben. Dagegen soll aus der Verzweifelung der
grofite Gewinn, der Gewinn der Unendlichkeit ndmlich folgen kénnen.
So ist dem in der Zeit an sich und der Welt verzweifelnden Selbst
gleichsam als Entschidigung alles versprochen im Rahmen einer ethi-
schen Okonomie, die zu garantieren scheint, dass sich der Einsatz des
Selbst amortisieren wird.>

Der Kern des Selbst, das seiner Wahrheit auf die Spur kommt, ist
deshalb die Leidenschaft zur Verzweifelung als die Leidenschaft der
Unendlichkeit.¢0 In dieser Leidenschaft existiert das Selbst aber als un-
umginglich endliches - zwischen einem bedrohlichen Uberschuss an
Moéglichkeiten, die am Ende ,nichts wirklich® werden lassen, einerseits
und zwingender Notwendigkeit andererseits, die befreienden Méglich-
keiten keinen Raum mehr gibt.61 Kierkegaard geht es aber keineswegs
um irgendwelche Moglichkeiten kiinftigen Lebens, die er mit einiger
Verichtlichkeit als ,biirgerliche® Reduktion des Mdoglichen zum blof}
Wahrscheinlichen denunziert, in dem man sich ein besseres Leben aus-
rechnet. Zwar beschreibt er das Leben des Selbst im Modus der M&g-
lichkeit wie die Luft zum Atmen. Aber wenn davon die Rede ist,
geradezu ,wahnsinnig fiir die Méglichkeit* kimpfen zu wollen, so ist
nur diejenige Moglichkeit gemeint, welche von der wahren Verzweife-
lung heilen wiirde. Diese ,Mdglichkeit ist das einzig Erlosende®. Zuwei-
len konne man zwar in der menschlichen Phantasie befreiende Méglich-
keiten erfinden; ,aber zum Schluff, d.h. wenn es gilt zu glauben, hilft
nur dies, dafl bei Gott alles méglich ist®.62

59 KzT, 25f.; AuN 1, 139.

60 AuN 1, 194, 191.

61 K7 T, 34f.

62 KzT, 37, 39f.; KIERKEGAARD, Saren: Der Augenblick. K6ln/Diisseldorf: Die-
derichs 1959, 266; vgl. zur Kritik dieser Rede DALFERTH, Ingolf, U.: Die Wirklich-
keit des Méglichen. Tubingen 2003, 153, 536.



698 Burkhard Liebsch

Die Leidenschaft der Verzweifelung entpuppt sich so, auf dem Weg
ihrer Uberwindung im Glauben, als Leidenschaft des Méglichen, die nicht
etwa auf dessen Kapitalisierung in der endlichen Zeit abzielt, sondern
gerade auf die Uberwindung der Zeit hoffen lsst. Die Leidenschaft des
Moglichen macht mit dem Spekulieren mit irgendwelchen Mdglichkei-
ten, die sich einem in der Zeit (auf Kosten einer gewissen Wirklichkeit)
eroffnen und wieder verschlieflen, Schluss. Sie zeigt sich gerade fiir das
Mégliche jenseits aller dieser Moglichkeiten aufgeschlossen. Aber wenn
dieses Mogliche bedeutet, dass ,alles moglich® ist, schliefit es dann nicht
auch die Méglichkeit des Schlimmsten ein? Miindet die Leidenschaft des
Moglichen in der Existenz des verzweifelten Selbst dann nicht in einen
abgriindig ambivalenten horror religiosus, statt eine unzweideutige Hei-
lung von der Krankheit zu versprechen, die Kierkegaard als Ausweg aus
der fatalen Gesundheit derer angepriesen hatte, die sich mit den be-
schrinkten Méglichkeiten ihres biirgerlichen Lebens abfinden?

Dabei sieht sich auch Kierkegaard wie gesagt in die Auferlichkeit
dieser Moglichkeiten verwiesen, da sich ein reines, der Innerlichkeit
vorbehaltenes und in diesem Sinne abgetrenntes ethisches Leben auf
Dauer nicht aufrecht erhalten lasst. Dann aber wird es doch als bezeug-
tes fiir Andere (sei es in der Rolle der zweiten Person, als Du, set es als
Dritter) sichtbar und nimmt geschichtlich Gestalt an. Jede Méglichkeit,
die ihm offen steht, ,ist zugleich ,gestaltend*“ und ,will [...] sichtbar
werden“ - auch auf die Gefahr hin, dass sich jede Moglichkeit als
»tonerner Schatten erweist und ,die Moglichkeit des Individuums“ an
oihrer eigenen Moglichkeit® irre werden kann.63 Am Ende verliert es
sich in einer Mannigfaltigkeit von Schatten, die alle ihm zu gleichen
und augenblicksweise gleichberechtigt scheinen. In der Kakophonie
seiner widerstreitenden Moglichkeiten ist das wirkliche Selbst noch
nicht entdeckt; seine Energie kiindigt sich vorerst nur an ,in der
Leidenschaft der Moglichkeit“.64

Hier bezeichnet dieser Begriff offenbar ein Leiden am Moglichen,
das im Widerstreit der Moglichkeiten gerade das aus dem Blick zu ver-
lieren droht, worum es dem Selbst in seiner Verzweifelung gehen muss:
um das Mogliche jenseits aller Moglichkeiten, die sich im ,Lirm der
Weltlichkeit* bieten. Aus dieser Krise des Leidens am Mdoglichen fithrt

63 DW, 29.
64 Vgl. DW, 28.



Das bezeugte Selbst 699

nur durch die Rickbesinnung auf die ethische Aufgabe des Selbst ein
Weg. Denn in ihr liegt die ,Lebenskraft des Moglichkeitsverhiltnisses,
das jede existierende Individualitit zu Gott“ haben soll.65 Nun liegt
gerade in diesem Moglichkeitsverhiltnis die eigentliche Wirklichkeit
des Selbst, die in thm von Geburt an ihrerseits lediglich als eine ,Mog-
lichkeit“ angelegt ist. Den Ubergang von dieser Moglichkeit zur Wirk-
lichkeit deutet Kierkegaard ziemlich konventionell als kinesis,66 wobei
es freilich nicht um beliebig auszudenkende logische Méglichkeiten und
Wirklichkeiten, sondern um die allein im Modus der individuellen Lei-
denschaft, d.h. pathologisch zu realisierende Verwirklichung des Selbst-
seins geht. Keineswegs wird sie wie bei Rousseau etwa ateleologisch (als
kontingente Verdnderbarkeit im Lebenszusammenhang) gedacht. Viel-
mehr spricht Kierkegaard vom existenziellen Pathos im Lichte eines ab-
soluten Telos, das sich nur im Glauben erdffnet.6” Das Ansinnen, sich
zu einem solchen Telos ,relativ® verhalten zu wollen, schliefit Kier-
kegaard ebenso als Verriicktheit aus wie jeden Versuch, sich absolut
relativen Zielen zu widmen.

Ebenso wenig wie das Ethische kann sich aber die Leidenschaft des
Moglichen von allen Méglichkeiten zwischenzeitlichen Lebens fern hal-
ten. Unweigerlich nimmt das Selbst im Leben Gestalt an - sei es auch
nur in der Form der Abwendung von allen biirgerlichen Moglichkeiten
oder im Verzicht darauf, seine ethische Ausrichtung zu bezeugen. Ver-
zicht und Abwendung sowie die Wahrung einer Differenz des Selbst,
die aus keinem Vergleich mit Anderen entspringen soll, sind immer
noch geschichtliche Ausformungen des Selbst im zwischenzeitlichen Le-
ben, in dem sie allein zu realisieren sind, wenn auch die geschichtliche
Sichtbarkeit bzw. ein objektivierbares Resultat dieses Lebens keineswegs
zu dessen Ma/Sstab gemacht werden muss. Kierkegaard spricht in diesem
Zusammenhang von einem ,Zwischenwesen®, einem inter-esse zwischen
Endlichkeit und Unendlichkeit, das sich in temporaler Hinsicht stets
verfehlt. Es denkt ,im voraus® oder ,hintennach®. Es ,lebt vorwirts“
und ,versteht riickwirts“, ohne je bruchlos mit sich iibereinstimmen zu
konnen.68

65 AuN 1, 146.
66 AuN 2, 46.

67 AuN 2, 93, 99.
68 AuN 2, 311.



700 Burkhard Liebsch

Nicht nur erscheint es als aussichtslos, das sich lebensgeschichtlich
gestaltende Selbst in eine temporale Form der Ubereinstimmung mit
sich bringen zu wollen; es ist dariiber hinaus nicht méglich, die ,eigene
ethische Wirklichkeit“ als die ,einzige Wirklichkeit“, auf die es Kier-
kegaard zufolge im Leben des Selbst ankommt, mit seiner geschicht-
lichen Realitit zur Deckung zu bringen. Zwar soll ,das Ethische in
jedem Augenblick mit seiner unendlichen Forderung zur Stelle“ sein;
saber das Individuum ist nicht imstande, sie zu realisieren®. ,Diese
Ohnmacht des Individuums darf nicht im Sinne der Unvollkommenheit
des fortgesetzten Strebens, ein Ideal zu erreichen, genommen werden.“
Denn dann wird man der ,Suspension® des Individuums nicht gerecht,
die gerade darin liegt, dass es sich

»in dem entgegengesetzten Zustand befindet, als was das Ethische fordert
[...]: es verhilt sich nicht wie die Mdglichkeit zur Wirklichkeit, sondern
wie die Unméglichkeit. So ist das Individuum auf schrecklichste Weise
vom Ethischen suspendiert, es ist in der Suspension ungleichartig mit dem
Ethischen, das doch die Forderung der Unendlichkeit an das Individuum
hat und sich jeden Augenblick von dem Individuum fordert und dadurch
in jedem Augenblick nur immer bestimmter die Ungleichartigkeit als Un-
gleichartigkeit bezeichnet.“69

Das Individuum muss um seine ,Ungleichartigkeit® wissen, die auch
eine bedingungslose Unterwerfung unter absolute ethische Forderungen
nicht beseitigen kann.

Als einzelnes Selbst leidet es an einer unaufhebbaren Unangemes-
senheit ans Ethische, dem es nie in seiner Reinheit und Allgemeinheit
gerecht werden kann. Gemessen an der Allgemeinheit des Ethischen
hitte das einzelne Selbst sich ohne Wenn und Aber ,aufzugeben® und
fiir sich genommen keinerlei positive ethische Bedeutung.

,Jedesmal fiihlt der Einzelne, nachdem er in das Allgemeine eingetreten
ist, die Veranlassung dazu, sich als der Einzelne geltend zu machen, dann
ist er in der Anfechtung, aus der er sich nur herausarbeiten kann, indem
er reumiitig als der Einzelne sich selbst in dem Allgemeinen aufgibt.“70

Von einer (,teleologischen®) Suspension des Ethischen kann hier keine
Rede sein. Gerade einer solchen Suspension redet aber Kierkegaard das

69 AuN 1, 261; vgl. BA, 14.
70 KIERKEGAARD, Soren: Furcht und Zittern. Werke III. Reinbek: Rowohlt 1961,
491. (=FZ).



Das bezeugte Selbst 701

Wort, insofern ,der Einzelne hoher steht als das Allgemeine®. Wenn da-
gegen

»das Ethische, d.h. das Sittliche, das Héchste ist, d.h. das einzelne, wel-
ches doch in dem Allgemeinen ausgedriickt werden soll, dann bedarf man
keiner anderen Kategorien als der, welche die griechische Philosophie be-
safl oder welche sich durch ein konsequentes Denken aus diesen ableiten
lassen. Dies hitte Hegel nicht verhehlen diirfen, denn er hat doch grie-
chische Studien betrieben.“7!

In Furcht und Zittern, wo Kierkegaard die Geschichte Abrahams und
Isaaks kommentiert, kommt eine ganz andere Erfahrung der Unmdg-
lichkeit in den Blick, die auf die Verfeblung der Reinbeit des Ethischen
unter den endlichen Bedingungen des Selbstseins nicht zu reduzieren ist,
sondern das Ethische im Ganzen mit einem ganz und gar heterogenen
Anspruch konfrontiert - und auf diese Weise den Ubergang vom ethi-
schen zum religiésen Stadium einleitet.”2 Wihrend Kierkegaard in der
Abschlieffenden unwissenschaftlichen Nachschrift erklirt hatte, dass der
Einzelne in Wahrheit nur ,kraft des Ethischen® existiere, das er ,wih-
le“, um im gleichen Zug das Selbst zu gewinnen,”? gerit das Selbst in der
Geschichte Abrahams und Isaaks in einen Widerstreit zwischen ethischen
und dufSersten religiosen Anspriichen, denen es sich ausgesetzt sieht und
die es zugleich glaubt erfiillen zu sollen. So ist es fiir Abraham unmog-
lich, seinen Sohn zu opfern, wie es Gott von ithm fordert, und dabei
keinen Mord zu begehen, wie es die Ethik verlangt.74 Im Widerstreit
zwischen absoluter religidser Forderung und ethischem Gebot droht
gerade dieses Selbst wieder verloren zu gehen, wenn es sich zum Ver-
stof} gegen das Ethische hinreiflen ldsst, das als absolute Pflicht begrif-
fen wird. Seinen Sohn nimlich zu opfern, ist kein Versagen im Ethi-
schen, sondern lauft darauf hinaus, die Ethik selber zu verwerfen. An
ihr festzuhalten, um keinen Mord zu begehen, miisste aber zur Folge
haben, das Opfer des Anderen zu verweigern, d.h. sich Gottes Verlan-
gen zu widersetzen.”5

71 FZ, 50.

2 FZ, 16, 39, 42.

73 AuN 1, 248, 252.

74 FZ, 26.

75 Kierkegaard ist freilich nicht eindeutig in seiner Bestimmung des Verhiltnis-
ses von ethischer und religiéser Forderung; vgl. AuN 1, 262.



702 Burkhard Liebsch

Statt nach dem Phinomen einer ethischen, aber im Allgemeinen
nicht aufgehenden Verpflichtung dem Anderen gegeniiber zu fragen,
wie es ansatzweise in der Tragddie der Antigone beschrieben wird, die
fiir einen tragischen Widerstreit zwischen dem Einzelnen und dem All-
gemeinen im griechischen Denken steht, iiberspringt Kierkegaard die
Ordnung des Ethischen im Ganzen und glaubt nur einer weit ilteren,
religidsen Tradition eine Berechtigung zur Suspension des Ethischen ent-
nehmen zu diirfen. Der dieser Tradition entstammende Glaube sei

~eben dieses Paradox, daf} der Einzelne als der Einzelne grofler ist als das
Allgemeine, dafl er diesem berechtigt gegeniibersteht, nicht subordiniert,
sondern iibergeordnet, doch wohlgemerkt so, daff der Einzelne, nachdem
er als der Einzelne dem Allgemeinen untergeordnet wurde, nun durch das
Allgemeine der Einzelne wird, der als der Einzelne in seinem absoluten
Verhiltnis zum Absoluten steht.“76

Fiir Kierkegaard geht es hier nicht um ein tragisches Missverhiltnis im
Ethischen bzw. zwischen einander widerstreitenden ethischen Forde-
rungen, sondern um ein Missverhiltnis zwischen der Ordnung des Ethi-
schen selbst und dem religiosen Glauben. Dieses Missverhiltnis lasse
sich ,nicht mediieren“, denn sobald man dies versuche, geschehe die
Vermittlung unvermeidlich ,kraft des Allgemeinen®, dessen ,Kraft®
aber gerade religis suspendiert vorgestellt werden miisse. Dass sich das
nicht denken ldsst, kann Kierkegaard unumwunden zugeben, da es ihm
in Furcht und Zittern zunichst allein um das Widerfabrnis eines un-
ausweichlichen Konflikts zwischen religidsem und ethischem Anspruch
geht, dem er paradigmatisch Abraham ausgesetzt sieht.”7

Kierkegaard geniigt es vorliufig, festzuhalten, dass man gewisser-
maflen pathologisch in die Situation geraten kann, mit absolut unver-
einbaren und nicht vermittelbaren Anspriichen konfrontiert zu werden,
die sich zugleich als ebenso unabdingbar wie auch unerfiillbar erweisen
- jedenfalls solange man an einem Widerstreit zwischen ethischem und
religiosem Anspruch festhilt (statt einen dem jeweils anderen vor- oder
tiberzuordnen8). Nur ,kraft des Absurden® sei es mdglich, einer sol-

7% FZ. 51,

77 Es geht mir im Folgenden um die Struktur dieses Konflikts selber und nicht um
die Frage, ob Kierkegaard im Glauben eine befriedigende Antwort auf ihn gefunden
hat. Seine ,Lésung® steht hier nicht zur Diskussion.

78 Genau das scheint aber Kierkegaard selbst an der bereits zitierten Stelle zu tun.



Das bezeugte Selbst 703

chen Situation irgendwie gerecht zu werden - ohne dass dafiir aber ein
Mafi, eine Regel oder eine Norm anzugeben sei. Im Widerstreit zwi-
schen religidsem und ethischem Anspruch wird die Ordnung des Reli-
giosen wie auch die des Ethischen gewissermaflen aufler Kraft gesetzt
oder suspendiert. Beide Ordnungen geben im Verhiltnis zueinander
einen radikal aufSer-ordentlichen Spielraum des Verbaltens frei, in dem die
positive Unméglichkeit, dem religidsen und dem ethischen Anspruch
gerecht zu werden, nicht etwa von dieser Aporie des Gerechtwerdens
entbindet, sondern nur um so dringlicher nach einer Antwort verlangt.

Ein ,Glaubensritter, der im Widerstreit zwischen religiser und
ethischer Ordnung nach einer Antwort im Glauben sucht, weifl das.
Als solcher ist er zweifellos kein tragischer Held - denn ein solcher
»bleibt noch im Ethischen“, wohingegen der Einzelne, der sich einem
absoluten religidsen Anspruch unterworfen sieht, mit der Ethik im
Ganzen in Konflikt gerdt.”? In der Moderne macht sich nun zwar ein
Ritter, gleich welcher Couleur, der Don-Quichotterie verdichtig. Man
kann aber nicht behaupten, in die scheinbar absurde Lage eines unlos-
baren Konflikts zwischen absoluten Anspriichen konnten nur wahre
Christen geraten, die mit solchen Anspriichen wie mit philosophischen
Gespenstern kimpften.

So ist der singulire Anspruch des Sohnes80 - wie jedes Anderen -,
nicht geopfert zu werden, iiberhaupt nicht an eine Religion oder an
eine bestimmte Form der Religiositit gebunden (selbst wenn es zutref-
fen sollte, dass eine thm zur Sprache verhilft). Als solcher kann er jede
dem Allgemeinen verpflichtete Ethik unterlaufen und einen Widerstreit
unvereinbarer Anspriiche provozieren. D.h. nicht, dass er einfach als
aufler-ethisch abzutun wire, wie auch Levinas gegen Kierkegaard ein-

79 FZ, 541., 72.

80 Weiterfithrende Uberlegungen zu diesem Anspruch des Sohnes, der in der
Fabel von Abraham und Isaak ja keinen ausdriicklichen Anspruch erhebt, habe ich
an anderer Stelle in kritischer Wendung gegen Kierkegaards Begriff der Leidenschaft
entwickelt: Leidenschaft des Un-Moglichen? Anti-politische Bemerkungen mit Blick auf
Kierkegaard und Derrida. Erscheint in: DALFERTH, Ingolf U. / STOELLGER, Philipp
(Hgg.): Unmoglichkeiten. Zur Hermeneutik des AufSerordentlichen. Tibingen: Mohr
Siebeck (i.V.); wobei ich unterstelle, dass wir heute das eigentlich SkandalGse des
verlangten Opfers gar nicht mehr anders verstehen kdnnen als im Widerspruch zum
Anspruch jedes singuliren Anderen (fiir den hier nur beispielhaft der Sohn steht),
nicht geopfert zu werden. Ich gehe im Folgenden von diesem Befund aus, ohne ihn
eigens zu begriinden.



704 Burkhard Liebsch

wandte, indem er feststellte, es sei ,keineswegs so sicher, dafl der Ort
der Ethik dort ist, wo er ihn sieht®. Ethik als Verantwortung fiir den
singuliren Anderen (der geopfert werden soll), ,weit entfernt, uns in
der Allgemeinheit aufgehen zu lassen, vereinzelt uns“. Sie ruft einen
jederzeit méglichen Konflikt einer Ethik im Zeichen der Singularitit
mit einer dem Allgemeinen verpflichteten Ethik hervor.8!

So unterminiert Levinas die Identifikation von Ethik und Sittlich-
keit, die Kierkegaard in gewisser Weise selber unterliuft. Sieht man
genauer hin, so erweist sich das Ethische auch bei ihm nimlich keines-
wegs als in sich derart einheitlich, wie es die Identifikation von Sitt-
lichkeit und Allgemeinheit nahe legt. U.a. beschrinkt er ,,das Ethische®:
Es ,hatte fiir Abraham keinen héheren Ausdruck als das Familien-
leben®.82 So wiirde der Sohn ethisch nur als Familienmitglied in Be-
tracht kommen, nicht als er selbst. Aber legt es Kierkegaard nicht selbst
nahe, das Opfer des Sohnes als Verstofy gegen dessen eigenen Anspruch
zu werten, nicht geopfert zu werden? Macht es fir seine Leser denn
iberhaupt einen Unterschied, ob Isaak der Sohn Abrahams ist? In der
Sicht Kierkegaards dominiert dagegen Abrahams Verpflichtung auf eine
Ethik, die ihm abverlangt, den Sohn zu lieben, was fiir Kierkegaard
offenbar Voraussetzung dafiir ist, dass der Sohn iiberhaupt geopfert
werden kann. (Nur das Geliebte zu opfern, bedeutet wirklich, ein
Opfer zu bringen.)

Was soll man sich aber unter einer ,Liebe aus Pflicht“ bzw. unter
einer blof} ,pflichtgemiflen® Liebe vorstellen? ijersteigt die Liebe nicht
jede Pflicht? Begriindet die Liebe zum singuliren Anderen den Wider-
stand gegen das Opfer? Wenn sie dem Sohn selbst gilt, entzieht sie sich
dann nicht auch dem ethischen Horizont des Familialen, in dem jeder
nur als Mitglied zihlt? Kann nicht auch in einer unbedingten Liebe zum
Sohn die ,Versuchung” keimen, sich der monstrésen Forderung Gottes
zu widersetzen - ebenso wie einer Ethik im Zeichen des Allgemeinen,
die, wie Kierkegaard immer wieder erklirt, jeden Einzelnen zum
Schweigen bringen muss? Isaaks passive Opferrolle deutet selbst Kier-
kegaard so, dass sich in ihr implizit die unbedingte Forderung geltend
macht: ,tue das nicht, du zerstorst alles“.83 Geht aber nicht auch vom

81 Vegl. LEVINAS: Zur Lebendigkeit Kierkegaards, 75.
82 FZ, 105, 68.
83 FZ, 55.



Das bezeugte Selbst 705

Sohn in seiner schieren ,Einzelheit, ohne Rekurs auf eine Pflicht und
selbst wenn er sich nicht geliebt weifl oder an der Liebe des Vaters
verzweifelt, das Verlangen aus, nicht geopfert zu werden? Ist eine ethi-
sche Pflicht oder die (wenig tiberzeugend) zur Pflicht gemachte Liebe
zur Voraussetzung der Widersetzlichkeit gegen das Opfer zu machen?
Oder resultiert letztere bereits aus dem seinerseits unbedingten An-
spruch des Sohnes, nicht geopfert zu werden, selbst wenn der Vater ihn
nicht liebt oder wenn er nur einer familialen Pflicht gehorcht? Diese
Fragen stellen sich gar nicht erst, wenn man die familiale Pflicht und die
mit ihr identifizierte Liebe zum Sohn (als Voraussetzung des Opfers)
ganz und gar einer vom Allgemeinen beherrschten Ethik unterstellt.

Uberzeugt das hingegen nicht, so verbietet es sich, das Sittliche
gleichsam als einen einheitlichen, restlos dem Allgemeinen untergeord-
neten Block zu begreifen. Vielmehr wire von einer Pluralitit ethischer
Anspriiche auszugehen; unter ihnen solche, die von der Singularitdt des
Anderen herrithren. Dann aber wire auch anzunehmen, dass wir bereits
innerhalb der Ethik in einen unauflslichen Widerstreit zwischen An-
spriichen des Einzelnen einerseits und der sittlichen Ordnung anderer-
seits geraten konnen. Als absolut bzw. irrelativ erweisen sich derartige
Anspriiche nicht, weil sie einer heiligen oder sonst wie unanfechtbaren
Tradition zu entnehmen sind, sondern weil sie stets bereits im Spiel
sind, wenn wir uns nachtriglich auf sie beziehen. Insofern kommen wir
unvermeidlich zu spit gegeniiber diesen Anspriichen, die sich als uns
immer schon zuvorgekommene gegeniiber unserem Riickbezug auf sie
behaupten. Diese Anspriiche miissen dariiber hinaus nicht einer bereits
bestehenden, iiberlieferten Ordnung entstammen (der Sittlichkeit oder
der christlichen Religion - ob ,gespielt”, wie sie Kierkegaard der Li-
cherlichkeit preisgibt, oder nicht); sie kénnen vielmehr auch dann be-
deutsam werden, wenn der Andere, von dem her sie zur Geltung kom-
men, keiner solchen Ordnung angehdrt, oder wenn sich diejenigen, an
die sie ergehen, keiner solchen Ordnung zurechnen.

Solche Perspektiven erdffnen sich Kierkegaard freilich nicht. Allzu
sehr vertraut er einem ,ausgesonderten Selbst, das sich erst einem im
Endlichen verzweifelnden isthetischen Leben, das in keinem Augen-
blick endgiiltige Erfiillung findet, entzieht, sodann aber auch in einer
ethischen Lebensform nicht zur Ruhe kommt, die genau die Befriedi-
gung im Augenblick hitte realisieren sollen, wo sich das Selbst einem
absoluten ethischen Anspruch unterwirft. Das ethische Leben erweist



706 Burkhard Liebsch

sich als 1n sich fehlbar, so dass es die Reue auf den Plan ruft, fiir die es
keine ethische Losung gibt, wenn Schuld auch dort bestehen bleibt, wo
verziehen wurde. Das Phinomen der Reue, das sich an der ethischen
Verfehlung entziindet, ist fiir Kierkegaard nicht ethisch auflésbar,
sondern fithrt auf die Spur der Erfahrung der Stinde (und damit der Er-
l16sungsbediirftigkeit bzw. der Hoffnung auf Versshnung). Ob Kierke-
gaard auf diese Weise den Anspruch einldsen kann, gleichsam eine
religiose Lebensform des Selbst aus dem ethischen Leben heraus zu ent-
wickeln, ohne bereits eine Religiositit (im Sinne eines ethisch nicht
abzugeltenden Reueempfindens) in ersteres hineinzustecken, bleibe da-
hingestellt.84 Wie dem auch sei - Kierkegaard begniigt sich am Ende
damit, ein reines Selbstverhiltnis zu denken, das die Abgeschiedenheit
des Selbst von allem besiegelt, was im Endlichen festhalten kénnte.

Das Selbst soll sich im eigenen Interesse auf die Bahn des Unendli-
chen begeben. Dazu muss es die Wunde der Negativitit seiner Verhaf-
tung im Endlichen offen halten8> - selbst wenn es dabei sich, als end-
liches Wesen, fremd wird; fremd wie der, dessen Reich nicht von dieser
Welt ist.86 Im Zuge einer Konversion, die das Fremdsein in der Welt
besiegelt, wird es die Kontinuitdt mit sich selbst verlieren und ,ein an-
derer“8” werden, aber gleichsam inkognito, denn ein derart welt-fremdes
Leben wird in der endlichen Welt nicht duflerlich als von ihr derart
verschieden erkennbar sein. In diesem Sinne ist auch die Existenz des
Selbst in der religiésen Lebensform nicht beweisbar.88 Sie hat allein
Gott zum Zeugen, niemals ,die Welt“$9, die fiir das inspirierte Selbst
nur mehr ein ,unmenschlich gewordenes® ,Publikum® darstellt, das
nichts als ,Meinungen® ohne Wahrheit hat.%

Gleichwohl soll das Selbst in der Welt Zeugnis ablegen. Nur so, als
bezeugtes, das seine Selbst-Bezeugung gleichsam an Andere adressiert,

84 Fiir Kierkegaard selbst ist nicht einmal klar, ob man ,aus eigener Kraft“ Reue
zu fithlen vermag. Vgl. GREVE: Kierkegaards maieutische Ethik. 2171.; AuN 2, 304{.
zu Kindheit und Siinde.

8 AuN 1, 77.

86 Vgl. DA, 27, 254.

87 AuN 2, 288.

88 AuN 2, 35. Zur Wer-Frage in Anbetracht der Konversion, vgl. PB, 18.

89 Vgl. die Bemerkung zu einer Unabhingigkeit, die die Welt als Zeuge brauche
AuN 1, 68.

9 Vgl. Gott kann fiir Kierkegaard ,niemals Dritter® werden, wo er Zeuge des
Religissen ist; vgl. AuN 1, 58; DA, 270.



Das bezeugte Selbst 707

existiert es wirklich. Dabei muss es sich aber unumginglich ,polemisch®
zu denen verhalten, die in der Welt der Meinungen iiberhaupt keine
Wahrheit mehr anzuerkennen scheinen. Paradoxerweise erweist sich die
Selbst-Bezeugung als gerade darauf angewiesen. Nicht etwa gibt es zu-
erst das Zeugnis, das im polemischen Verhiltnis zu den Anderen eine
religiose Wahrheit manifestiert, die diese nicht hinnehmen kénnen.
Vielmehr macht erst die Verfolgung dieser Wahrheit das Zeugnis zum
Zeugnis. Der Wahrheitszeuge,! dem Kierkegaard ,eine sehr herrsch-
begierige, eine hochst ungesellige Bestimmung® attestiert, kennt keinen
Genuss, er zieht die Armut und Verzicht auf alles jeder Kontamination
mit endlichen Interessen vor. In seiner Abkehr von allen diesen Inte-
ressen zeigt er sich bereit, ,geopfert zu werden®.92

Aber man weif} nicht so recht, wofiir eigentlich. Zwar soll ,Christ
ein polemischer Begriff sein; nur in der Weise des polemischen Gegen-
satzes gegen Nicht-Christen und gegen die so genannte Weltlichkeit
iberhaupt, die dem radikalen Christen als eine Krankheit erscheint, soll
es moglich sein, die religiose Lebensform zu praktizieren.93 Aber das
Ansinnen, sich durch die Opfer-Bereitschaft zum Zeugen einer ab-
soluten Wahrheit zu machen - ,lass Verfolgung kommen: im selben
Augenblick ist das Christentum wieder da“%4 - nimmt tragikomische
Ziige an in einer wahrheitsindifferenten Welt blofler ,Meinungen®, die
gar keinen Grund mehr hitte, Zeugen zu verfolgen wie zur Zeit der
Mirtyrer, sondern die in der Endlichkeit nicht zu befriedigende Sorge
des Zeugen um eigenes Heil ganz und gar gleichgiiltig ldsst. Genau
dieses Vorbild des Mirtyrers, der fiir die Wahrheit leidet, schwebt
Kierkegaard aber vor. Nur so glaubt er das ,Erbe der Gabe® antreten zu
diirfen, die in der religiosen Wahrheit liegt.95 Dabei geniigt ihm kein
reines Selbstverhiltnis eines Welt-Fremden. So sehr er zunichst be-
stritten hatte, dass die Anderen in der ithn umgebenden Welt als Zeugen
seines Selbstseins in Betracht kommen konnten, so sehr ist er doch
erpicht darauf, dass er als Zeuge ,stindig an Ungleichartigkeit mit
dieser Welt kenntlich sein® muss - am unmissverstindlichsten aber
darin, Opfer zu sein in einer Welt, die das Opfer in einer nichts mehr

91 DA, 283.

92 DA, 16, 31, 45, 210; PB, 67, 99, 101.
93 DA, 145, 158.

9% DA, 197.

95 DA, 290, 308, 325.



708 Burkhard Liebsch

auslassenden Okonomisierung aller menschlichen Verhiltnisse gerade
abgeschafft zu haben schien.%

Dazu gentigt es nicht, stindig seine Distanz zu einem ,zur Bequem-
lichkeit“ gewordenen ,Zuhausesein in der Welt“ zu signalisieren. Durch
ein buchstiblich unbequemes Unzuhause wird man nicht schon zum
Opfer. Dazu bedarf es in der Tat der Verfolgung. Ohne Verfolgung kein
Zeugnis; ohne Opfer-Zeugnis keine religiose Wahrheit, fiir die man ster-
ben diirfte.?” Diese Einsicht, sich als welt-abgewandter Fremder keines-
wegs selbst gentigen zu kdnnen, sondern auf gerade die Welt existenziell
angewiesen zu sein, der Kierkegaard jeden Ernst der Bezeugung seines
Selbst abgesprochen hatte, mag erkliren, warum er sich mit seiner De-
nunziation des herrschenden Christentums glaubte als Opfer {6rmlich
offerieren zu miissen.” Er musste mit anderen Worten die Verfolgung,
der er als Zeuge bedurfte, zu provozieren versuchen, scheiterte aber an
einer Welt, die thm diesen Gefallen nicht mehr tun mochte.

3.

Geht man Kierkegaards Philosophie des Selbst bis zu dieser aporeti-
schen Zuspitzung nach, so dringt sich tatsichlich der Eindruck auf, es
handle sich - wie auch von ihm beabsichtigt - gar nicht um eine Theo-
rie, sondern um eine existenzielle Polemik, die ohne den christlichen
Rahmen, in dem sie im Sinne der Beschreibung eines nur von jedem
Einzelnen nachzuvollziehenden Wegs der Selbstfindung begriindet
wird, {iberhaupt nicht zu verstehen ist. Nichts konnte aus Kierkegaards
Sicht abwegiger sein, als seine Schriften als theoretische Beitrige zu
einer zeitgemiflen Philosophie des Selbst zu verstehen. Doch genau die-
ser Weg ist in der Rezeption seiner Schriften vielfach beschritten wor-
den. Ernst Bloch spricht drastisch davon, Kierkegaards Begriff des

Selbst sei ,das Christentum wegamputiert worden.? So generell (wie

9 Vgl. SCHENK, Richard (Hg.): Zur Theorie des Opfers. Stuttgart/Bad Canstatt:
Frommann-Holzboog 1995. Von der Diskussion um die Thesen R. Girards, die die-
sem Standpunkt diametral zuwiderlaufen, sehe ich hier ab; vgl. BURKERT, Walter:
Anthropologie des religisen Opfers. Die Sakralisierung der Gewalt. Miinchen: C. F.
von Siemens Stiftung *1987.

97 DA, 54.

98 DA, 78, 333.

99 BLOCH, Ernst: Uber den gegenwirtigen Stand der Philosophie (1950). In: Ge-
samtausgabe. Bd. 10. Frankfurt/M.: Suhrkamp 1977, 292-316, hier 305.



Das bezeugte Selbst ' 709

Bloch das im Hinblick auf die Kierkegaard-Rezeption Heideggersi®
behauptet) trifft dies freilich keineswegs zu. Zu erinnern ist vor allem
an die Traditionslinie christlicher Existenzphilosophie, die in Frank-
reich u.a. mit Jean Wahls Etudes kierkegardiennes in den 3Qer Jahren
einsetzt und, vermittelt iiber eine ausfiithrliche Rezeption der Schriften
von Karl Jaspers unmittelbar nach dem Zweiten Weltkrieg, besonders
bei Ricceur eine lang anhaltende Nachwirkung erkennen lisst.101

Zwar kann man gewiss nicht behaupten, auf dieser Traditionslinie
sei man einfach dem Weg Heideggers in die Beschreibung eines ,heid-
nischen Existierens“ gefolgt (wie Levinas es genannt hat1?), doch setzt
sich zumal bei Ricceur der Anspruch durch, tatsichlich Konturen einer
allgemeinen Theorie des Selbst auszuarbeiten, die nicht von vornherein
einer religidsen Teleologie unterstellt wird.103 Lassen sich ,Kategorien®
der Existenz denken, die auf jedes Wesen Anwendung finden konnten,
das selbsthaft ,existiert“? Diese Frage hat sich Ricceur auf seinen Denk-

100 Vgl. THOMA, Dieter: Die Zeit des Selbst und die Zeit danach. Frankfurt/M.:
Suhrkamp 1990, 150f.; DERS. (Hg.): Heidegger-Handbuch. Stuttgart: Metzler 2003,
die Beitrige unter I. zum Werk; HACKENESCH: Selbst und Welt, 911.

101 WAHL, Jean: Etudes Kierkegaardiennes [1937]. Paris: P.U.F. *1974; RICEUR,
Paul: Entre Gabriel Marcel et Jean Wahl. In: HERSCH, Jeanne (Hg.): Jean Wahl et
Gabriel Marcel. Paris: Beauchesne 1976, 57-88, hier 79f. Zu erinnern ist auflerdem
an zwei frithe Arbeiten: RICEUR, Paul / DUFRENNE, Mikel: Kar! Jaspers et la philo-
sophie de Pexistence. Paris: Seuil 1947; RICEUR, Paul: Gabriel Marcel et Karl Jaspers.
Paris: Temps Présent 1948; daneben an den folg. Uberblick: Le renonvellement du
probléme de la philosophie chrétienne par les philosophies de I’existence. In: Le probléme
de la philosophie chrétienne. Paris: P.U.F. 1949, 43-67. Von einer ausfithrlicheren
Wiirdigung der Spuren, die Kierkegaard im Werk Ricceurs hinterlassen hat, muss
ich absehen. Zum ganzen Kontext vgl. WALDENFELS, Bernhard: Phinomenologie in
Frankreich. Frankfurt/M.: Suhrkamp 1983, 24{.

102 Tch will mich an dieser Stelle nicht auf eine Auseinandersetzung um die
Frage einlassen, ob die ,Erinnerung® an einen aufler-ordentlichen Anspruch des An-
deren Kierkegaards Begriff des Ethischen so sprengt, dass wir uns an einer anderen
Tradition zu orientieren haben, wie es Levinas nahe legt, der in diesem Zusammen-
hang von einer Auskehr aus dem griechischen Jogos spricht, dem er auch Hegel ver-
haftet sieht. Wenn Levinas behauptet, ,vor Europa“ sei bereits alles zu einer ande-
ren Ethik gesagt worden, die sich nicht dem Allgemeinen unterwerfe, so gemeindet
er jenen Anspruch umstandslos nur in eine andere religidse Tradition ein. Vgl.
LEVINAS, Emmanuel: Schwierige Freibeit. Frankfurt/M.: Judischer Verlag 1992, 9;
118, sowie v. Verl.: Gastlichkeit und Freibeit. Polemische Konturen europdischer
Kultur. Weilerswist: Velbriick 2005.

103 Ob Ricceur dem wirklich gerecht worden ist, ist eine andere Frage.



710 Burkhard Liebsch

wegen immer wieder gestellt, von seinem frithen transzendentalen
Grundriss menschlicher ,Fehlbarkeit“ iiber seine Freud-Studie Mitte
der 60er Jahre bis hin zu Soi-méme comme un autre.19 Zwischenzeitlich,
besonders in der Trilogie Temps et récit (1983-1985), herrscht allerdings
eindeutig ein Begriff narrativer Identitit vor, und ein kaum verhohlener
Hegelianismus tritt zu Tage, der Ricceur eindeutig an einer geschicht-
lichen, vorzugsweise narrativen Objektivierbarkeit des Selbst festhalten
ldsst.195 Wie auch immer das Selbst im Geschehen der Existenz sich
zeigt, es muss sich demnach aussagen lassen im Erzihlbaren. Sofern es
zwischen Geburt und Tod einen ,Lebenszusammenhang” zu kontinuie-
ren vermag, muss dieser sich nachtriglich in der Form einer Geschichte
begreifen lassen. In dieser, auf Diltheys Hermeneutik zuriickweisenden
Theorie narrativer Identitit kommt das Problem einer im narrativ
Sagbaren nicht aufgehenden Selbst-Bezeugung kaum mehr zur Sprache.
Ricceur liefert das Selbst sogar einer Hermeneutik des Toten aus, gegen
die sich Kierkegaard immer wieder, manchmal mit sarkastischem Un-
terton gewandt hatte.19% Erst im Spiatwerk Das Selbst als ein Anderer
nimmt der Begriff der Selbst-Bezeugung eine zentrale Stellung ein, in
dem sich andererseits die Spur Kierkegaards weitgehend verloren hat.
Nur an einer Stelle erfahren wir etwas davon, dass bei Kierkegaard die
Verzweifelung an die Stelle des Zweifels getreten sei.107

Dabei hat Ricceur seine eigene Hermeneutik des Selbst durchgreifend
sentdramatisiert”. Jedenfalls hat es den Anschein, als sei nunmehr durch-
aus offen, worum es dem Selbst in seinem Sein eigentlich geht. Dass es
sich - sei es im Lichte des eigenen Todes, sei es im Lichte der Verzwei-
felung am Endlichen tiberhaupt - vor allem um sich drehen muss, er-
scheint nicht linger sicher. Was Heidegger eher nebenbei zugegeben hat-
te, wird nun vollends zu einem Kernproblem dieser Hermeneutik: dass
unklar ist, wo eigentlich die Grenze zwischen ,existenziellen® Vorstel-
lungen und Idealen menschlichen Lebens einerseits und Kategorien bzw.

104 RICGEUR, Paul: Die Feblbarkeit des Menschen. Phinomenologie der Schuld I[1960].
Freiburg i.Br./Miinchen: Alber 21989; Die Interpretation [1965]. Frankfurt/M.: Suhr-
kamp 1974; Das Selbst als ein Anderer. Miinchen: Fink 1996.

105 RICGEUR, Paul: Objektivierung und Entfremdung in der geschichtlichen Er-
fabrung. In: Philosophisches Jahrbuch 84 (1977) 1-12; Hegel aujourd’hui. In: Etudes
théologiques et réligieuses 49 (1974) no. 3, 335-355.

106 AuN 1, 136.

107 RIC@EUR: Das Selbst als ein Anderer, 15.



Das bezeugte Selbst 711

Existenzialien andererseits verlauft, mit denen man allgemein beschrei-
ben konnte, ,was es heiflt zu existieren®, um Kierkegaards Formulierung
noch einmal aufzugreifen. Zwar verliert sich im Spiatwerk Ricceurs weit-
gehend auch die Spur der Verzweifelung,108 ohne die fiir Kierkegaard der
Ubergang vom isthetischen zum ethischen und religiésen Leben nicht
zu denken war. Doch fungiert der Begriff der Selbst-Bezeugung erklar-
termaflen als eine Art ,Passwort“ seiner Philosophie des Selbst.

Weder vom Begriff der Bezeugung aus noch von dem des Selbst her
ist aber einfach auf Kierkegaard zuriickzugreifen. Nicht nur sieht Ri-
cceur das Selbst weit stirker der Entiduflerung ausgeliefert, als es bei
Kierkegaard oder auch bei Heidegger vorgesehen war, bei dem der
Begriff der Bezeugung in den Rang eines Existenzials erhoben worden
ist.109 Nicht nur erkennt er an, dass der Begriff des Selbst gar nicht vor
einer gewissen existenziellen Imprignierung zu bewahren ist.110 Welche
Bedeutung der Angst, der Verzweifelung, dem eigenen Tod oder dem
Tod des Anderen, aber auch der Sorglosigkeit etwa in einer Philosophie
des Selbst zukommt, ist von nicht-philosophischen Vorgaben abhingig,
die keine noch so strenge Philosophie je ganz hinter sich ldsst. Dariiber
hinaus aber ist die Selbstheit als solche angefochten worden. Der mit
Kierkegaard in den Vordergrund des philosophischen Interesses geriick-
te Begriff des Selbst,!11 so wie er in Sein und Zeit zum Tragen kommt,
wird spiter zu einem zentralen Angriffspunkt von Levinas, der zeit-
weise sogar diesen Begriff ganz und gar zu verwerfen neigte mit dem

108 Wie auch die des Begehrens, das noch in der Freud-Studie eine zentrale Rolle
gespielt hatte. Spiter wird zwar eine Phinomenologie des leibhaftigen Selbst ver-
misst, wie die Bemerkungen zu Merleau-Pontys Begriff des Fleisches in Das Selbst
als ein Anderer zeigen. Bei diesem Verweis bleibt es aber auch. In dem groflen Werk
(Geschichte, Gedichtnis, Vergessen. Miinchen: Fink 2004) schliefflich dominiert die
Aussicht auf ein gliickliches Sichwiederfinden und Vergessen all der schrecklichen
»Negativitit®, die das Selbst in der Zwischenzeit seines Lebens heimgesucht haben
mag.

109 Vgl. v. Verl.: Selbstheit und Bezeugung. Soi-méme comme un autre als Ant-
wort auf Sein und Zeit. In: BREITLING, Andris / ORTH, Stefan / SCHAAFF,
Birgit (Hgg.): Das herausgeforderte Selbst. Perspektiven auf Paul Ricceurs Ethik,
Wiirzburg: Konigshausen & Neumann 1999, 157-177.

110 RICEUR: Zeit und Erzihlung ITI, 104f.

111 Vgl. die Auseinandersetzung Heideggers mit Jaspers’ Philosophie der Weltan-
schauungen (1919), wo es heifit, in der Philosophie handle es sich ,letztlich [...]
irgendwie um das Selbst“; HEIDEGGER, Martin: Gesamtausgabe. Bd. 9. Tibingen:
Klostermann 1975ff., 1-44, hier 21, 34{.



712 Burkhard Liebsch

zweifelhaften Argument, in einer Ontologie des Selbst, das sich letztlich
alles Andere und Fremde gleichsam einverleibe im Zuge einer nichts
auslassenden Verselbigung, kdnne die eigentliche Anderheit des Ande-
ren gar nicht mehr gedacht werden.

Mit dieser, sich weitgehend auf den frithen Heidegger beziehenden
Art und Weise, die ontologische Hermeneutik des Selbst im Ganzen zu
verwerfen, hat sich Derrida in einer eindringlichen, bis heute mafigeb-
lichen Studie auseinander gesetzt.112 In L’écriture et la différance finden
wir Levinas® rigorose Zuriickweisung dieses Begriffs ebenso kritisiert!13
wie dessen Vermengung mit dem Begriff der Selbigkeit, die sich noch in
Levinas’ zweitem Hauptwerk Aw-déla de [’étre findet.14 Mit Levinas
verbindet Derrida aber die Kritik an einer ,Ipsokratie“115 des Selbst,
welche die Anderheit des Anderen und die dem Selbst eigene Anders-
heit nur unterdriicken kénne. Diese Kritik hat sich allerdings (zumin-
dest bei Levinas) weniger an Kierkegaards Schriftenli6 als an Sein und
Zeit entziindet, wo selbst der Tod noch zu den ,Mdglichkeiten“ des
Selbst gezdhlt wird.17 Heidegger geht so weit, von einer ,Mdglichkeit
der Unméglichkeit“ (die im Tod sich ankiindigt118) zu sprechen, was fiir
Levinas nur das schlagendste Beispiel dafiir ist, wie die Existenz des
Selbst auch dort noch als ,Konnen“119 und Herrschaft beschrieben

112 DERRIDA, Jacques: Die Schrift und die Differenz. Frankfurt/M.: Suhrkamp
1976, 168f. zu Levinas und Kierkegaard.

113 DERRIDA: Die Schrift und die Differenz, 192.

114 Vgl. LEVINAS, Emmanuel: Die Spur des Anderen. Freiburg 1.Br./Miinchen:
Alber 21987, 186f.; Jenseits des Seins oder anders als Sein geschiebt. Freiburg 1.Br./
Miinchen: Alber 1992, 66f., 73.

115 DERRIDA, Jacques: Schurken. Zwei Essays iiber die Vernunft. Frankfurt/M.:
Suhrkamp 2003, 271f., 36.

116 Vgl. LEVINAS: AufSer sich, 107, wo Kierkegaard mit Rosenzweig der Spur
menschlicher Singularitit folgend beschrieben wird, sowie Gott, der Tod und die
Zeit. Wien: Passagen 1996, 154.

117 Vgl. LEVINAS, Emmanuel: Die Zeit und der Andere. Hamburg: Meiner 1984,
43f., 47, wo der Tod als Moment beschrieben wird, in dem wir ,nicht mebr kénnen
kénnen”.

118 HEIDEGGER, Martin: Sein und Zeit. Tiibingen: Niemeyer 1984, 262f.; DER-
RIDA, Jacques: Aporien. Miinchen: Fink 1998, 115f.

119 LEVINAS: Die Zeit und der Andere. 15. In Totalitit und Unendlichkeit. Frei-
burg i.Br./Miinchen: Alber 1987, 55, denunziert Levinas die Ontologie generell als
eine Philosophie der Macht, die nur am ,Kénnen“ interessiert sei.



Das bezeugte Selbst 713

wird, wo es seinen Untergang zu gewirtigen hat.120 (Inwiefern auch
Kierkegaard mit Recht der Vorwurf trifft, ein derart ,herrschendes”
Selbst zu denken, bleibe dahingestellt.)12! Es fragt sich allerdings, ob wir
auch heute noch vor der schroffen Alternative stehen, das Selbst entwe-
der ganz und gar zu verwerfen, oder gleichsam zu philosophischen Par-
teigingern dieses Begriffs bzw. derer zu werden, die ihn fiir sich in An-
spruch genommen haben. Diesen Anschein hatte es in der deutschspra-
chigen Rezeption,122 in der auch Kierkegaards Schriften lange Zeit von
der Wirkung Heideggers tiberschattet waren. Das gilt bis hin zu Theu-
nissens Versuch einer philosophischen Rehabilitierung Kierkegaards,
die uns vor eine eindeutige Alternative zu stellen scheint, wonach ent-
weder Kierkegaards Rede vom Selbst als einem christlich verzweifelten
zu akzeptieren oder nur Heideggers Abweg einzuschlagen ist.

Wenn es stimmt, wie Theunissen sagt, dass ,der Punkt, an dem Hei-
degger von Kierkegaard abspringt®, mit dem ,zusammen[fillt], an dem
er sich auf eine pri-faschistische Ideologie zubewegt* (und wenn wir
keine Faschisten sein wollen, die sich gerne bei einer Philosophie ,hero-
ischen, zu allem und nichts ,entschlossenen® Selbstseins bedienen123),
dann bliebe uns heute nichts, als uns Kierkegaard wieder anzuschlieflen
- sofern wir nicht jede Philosophie des Selbst mit Adorno fiir schierer

120 V¢l. BLANCHOT, Maurice: Von Kafka zu Kafka. Frankfurt/M.: Fischer 1993,
44; Die Schrift des Desasters. Miinchen: Fink 2005, 90; LEVINAS: Die Spur des Ande-
ren, 731.; sowie die fiir den ganzen Zusammenhang einschligigen Vorlesungen Gott,
der Tod und die Zeit, 57, wo Levinas im Bezug auf den ,eigensten“ Tod sogar jeden
Bezug zum Anderen ausgeschlossen sieht. Vgl. auch Totalitit und Unendlichkeit,
392, wo vom Kindschaftsverhiltnis her ein ,Jenseits des Méglichen® zur Sprache
kommt, das sich dem Konnen entzieht, sowie WAHL, Jean: Vom Nichts, vom Sein
und von unserer Existenz. Augsburg/Basel: Die Brigg 1954, 74f., bes. die kritischen
Bemerkungen J. Wahls zu Levinas, 76f.

121 Das Selbst ist sein eigener Herr, absolut, wie es heiflt, sein eigener Herr,
und gerade dies ist die Verzweifelung, aber auch das, was es als seine Lust, seinen
Genuf} ansieht. Und doch vergewissert man sich durch niheres Hinschauen leicht
dessen, dafl dieser absolute Herrscher ein Kénig ohne Land ist, er regiert eigentlich
iiber nichts.“ KzT, 67.

122 Vgl. Die Rezeption Seren Kierkegaards in der deutschen und déinischen Philo-
sophie und Theologie. Miinchen: Fink 1983.

123 Vgl. die noch immer treffende Kritik Karl LOWITHS in: Schriften. Bd. 8.
Stuttgart 1984.



714 Burkhard Liebsch

Inhaltslosigkeit verdichtig halten.i24 Ein dritter Weg wiirde sich
ausgehend von Kierkegaard dagegen erdffnen, wenn wir am Begriff des
Selbst im Sinne einer Antwort auf die Frage, ,was es heiflt zu
existieren, festhalten,125 dabei aber als Probleme der Forschung offen
lassen, von wober sich diese Frage iiberbaupt stellt und wie die Antwort in
der Weise des Selbstseins gegeben wird. Antworten auf die zweite Frage
sind in zwei verschiedenen Richtungen gesucht worden: in einer Her-
meneutik der Narrativitit, die die Erzidhlung als einen narrativen Lebens-
zusammenhang auffasst, in dem zu artikulieren ist, wer man (gewesen)
ist, einerseits und in einer Hermeneutik der Selbst-Bezeugung anderer-
seits, von der bislang v6llig unklar ist, ob und wie sie auch Wahrbeir fiir
sich in Anspruch nehmen kann. Wihrend die Erzihlung Anspriichen
der Objektivitdt, der narrativen Triftigkeit und Richtigkeit geniigen
muss, um tberzeugend zu wirken, ist ganz und gar fragwiirdig, wie
zumal ein von der Welt sich abwendendes Selbst ,wahr sein kann.
Selbst Kierkegaard, der an das Selbst als vor Gott bezeugtes glaubrt,
muss eingestehen, dass es sich als Zeuge Anderen ausliefern muss. Bei
ithm erscheint indessen als blofle Misslichkeit eines auf den ,ganz
Anderen“ setzenden Selbst, dass es des Verfolgtseins durch Andere
geradezu bedarf, um im (,dufleren®) Leben auch Zeuge dessen sein zu
konnen, worum es ithm im Innersten geht. Im Sinne eines dritten Wegs
zwischen Christen und Heiden bzw. ,Christentum Spielenden® und
Nicht-Christen, zwischen innerem und duflerem Leben dringt sich
demgegeniiber die Frage auf, ob eine an Andere gewissermaflen

124 THEUNISSEN, Michael: Der Begriff Verzweifelung. Korrekturen an Kierke-
gaard. Frankfurt/M.: Suhrkamp 1993, 51.

125 Das tut auch Theunissen, der Kierkegaards Ansatz auf dem Wege einer nega-
tivistischen Methode zu retten versucht, die giiltig bleiben soll, auch wenn die Pré-
missen einer Orientierung am Anderen der Zeit wegfallen, die Kierkegaards Rekon-
struktion der ,Lebensstadien® und insbesondere seine Konstruktion der Uberginge
von einem zum anderen von vornherein anleiten. Allerdings muss man bezweifeln,
ob Theunissen im Ansatz einer Negativen Theologie der Zeit wirklich anders ver-
fihrt. Gewiss geben doch psychiatrische Befunde, aus denen sich angeblich ein Lei-
den an der Zeit herauslesen lisst (und nicht etwa eine bestimmte familiire Atiologie
etwa) nicht ex negativo zu erkennen, wie auch das ,primorbide® Leiden ,Normaler®
an der Zeit zu iiberwinden wire. Von einer filligen Revision der Sorge um sich ein-
mal ganz abgesehen, die bei Kierkegaard, bei Heidegger #nd Theunissen vorherr-
schend bleibt. Vgl. THEUNISSEN, Michael: Negative Theologie der Zeit. Frank-
furt/M.: Suhrkamp 1991.



Das bezeugte Selbst il

adressierte Selbst-Bezeugung, die sich weder in einer privaten Existenz-
weise noch in narrativ Sagbarem erschopft, auch dann notwendig zum
Selbstsein gehort, wenn es nicht derart hoch zielt in der unumschrinkt
vorherrschenden Sorge um sich. Anders gewendet: Bedarf auch ein
Selbst, dem es nicht urspriinglich, vorrangig oder letztlich (nur) um
seine eigene Rettung jenseits des Endlichen geht, der Bezeugung an der
Grenze zwischen innerem und Fuflerem Leben? Trifft zu, dass die
Selbstbezeugung sich nicht in einer reinen Innerlichkeit halten kann,
sondern einer gewissen Entiuflerung sich ausliefern muss, geraten wir
dann wieder in Hegels Fahrwasser, aus dem Kierkegaard doch aus-
scheren wollte, um nicht mehr die Geschichte und alles, was man in ihr
objektiviert vorfinden kann, zum Mafistab des Selbstseins zu machen?
Gerit am Ende das bezeugte Selbst wieder in die Finge des objektiven
Geistes, des Staates und der biirgerlichen Gesellschaft, in der es sich
erneut den Gesetzen komparativer Existenz zu unterwerfen hitte?
Kierkegaard selbst hatte die Auflosung der biirgerlichen Gesellschaft
im bloflen Publikum diagnostiziert, in dem das Meinen unumschrinkt
herrscht, aber darauf gesetzt, dass noch das subjektive Interesse an
einem Selbstsein derer zu aktivieren sei, die ,nicht blofl komparativ®
bzw. unter den allgegenwirtigen Augen Dritter leben wollen.126 Indes-
sen hat sich zwischen dem Staat Hegels und dem gegen ihn gerichteten
Riickzug auf das isolierte Selbst Kierkegaards eine breite Schneise so-
zialen Lebens aufgetan, in dem sich - vom Leben im Bann der Meinung
der Anderen, wie es u.a. Rousseau beschrieben hat, iiber die ,Unter-
schiedsempfindlichkeit* (Simmel), die Sorge um ,Abstindigkeit® bei
Heidegger bis hin zur ,sozialen Distinktion®, deren ,feine Unterschie-
de“ Soziologen wie Bourdieu herausarbeiten - scheinbar genau die
Herrschaft des blofSen Unterschieds im Verbiltnis zu Anderen allgemein
durchgesetzt hat, der gegeniiber die ,Unverwechselbarkeit“ und ,,Un-
vergleichlichkeit“ eines Selbst bestenfalls noch als Grenzfille des Ver-
gleichens in Betracht kommen.1?” Die schon bei Simmel festzustellende

126 AuN 2, 239, 261.

127 Vgl. LOHMANN, Georg: Fragmentierung, Oberflichlichkeit und Ganzheit in-
dividueller Existenz. Negativismus bei Simmel. In: ANGEHRN, Emil / FINK-EITEL,
Hinrich / IBER, Christian / LOHMANN, Georg (Hgg.): Dialektischer Negativismus.
Frankfurt/M.: Suhrkamp 1992, 342-367. Man fragt sich, ob das Gleiche nicht fiir
die frithe Sozialpsychologie des Selbst (W. James, J. M. Baldwin, G. H. Mead) und
sogar fiir die heute so beliebte ,Politik der Differenz“ gilt, was hier nicht ausfiihr-



716 Burkhard Liebsch

Karriere dieser Begriffe bestitigt indirekt nur die Herrschaft der
komparativen Differenz, der sich Kierkegaard so energisch widersetzt
hatte. Mit seiner Verachtung des Publikums nimmt er, wie schon Jean
Wahl bemerkte, Heideggers Denunziation eines ,uneigentlichen® Le-
bens im Bann anonymer Offentlichkeit vorweg.128 Die nicht unbe-
rechtigte Kritik, die sich daran seit langem entziindet, hat aber mit den
politischen Fragwiirdigkeiten einer schroffen Opposition ,eigentlichen®
Selbstseins gegen die verachtete Offentlichkeit zugleich auch das Inte-
resse an einem nicht verobjektivierbaren und nicht erzihlbaren Selbst-
sein weitgehend preisgegeben.

Zwischen unfruchtbaren Gegeniiberstellungen von Einzelnem und
Allgemeinem, reiner Innerlichkeit und duflerer, erzihlbarer Geschichte,
»heidnischem Existieren und Christentum, eigentlichem Selbstsein und
indifferenter Offentlichkeit ist dieses Interesse férmlich zerrieben
worden. Dagegen gilt es zu zeigen, dass sich Selbstsein ohne eine an
Andere gewandte Selbst-Bezeugung, die in Geschichten und Geschichte
nicht aufgeht, nicht denken lisst.129 Daran indert auch eine Tabuisie-
rung nichts, die in jeder Philosophie des Selbst nur Leere einer ,Exis-
tenz“ meint erkennen zu konnen, die sich fiir Politisierungen jeglicher
Couleur eignet.

Abstract

The paper critically examines Kierkegaard’s notion of the self in bis relation to
Hegel. Furthermore it presents important aspects of the reception of Kier-
kegaard’s notion of the self in 20%-century French philosophy, i.e., especially in
Levinas’ and Riceeur’s work. Special attention is devoted to the necessity of self-
attestation, giving testimony of the self, as opposed to the modern quest for
certainty.

lich erértert werden kann. Vgl. v. Verf.: Die Frage nach dem Anderen zwischen Ethik
und Politik der Differenz: eine vorlinfige Bilanz. Kant, Ricoeur und Levinas im Hori-
zont sozialontologischen Denkens. In: Phinomenologische Forschungen (2005) 193-
220.

128 WAHL: Etudes Kierkegaardiennes, 232.

123 Ich muss es hier mit der Benennung dieses Desiderats bewenden lassen, dem
in einem das Schicksal des Selbst in der Moderne auslotenden Projekt Rechnung
getragen wird. Vgl. v. Verf.: Das Selbst im Missverbiltnis zwischen Erzihlung und Be-
zeugung. Versprechen — Vertrauen — Verrat. In: ORTH, Stefan / REIFENBERG, PETER
(Hgg.): Facettenreiche Anthropologie. Riccenrs Reflexionen anf den Menschen. Freiburg
1.Br./Miinchen: Alber 2004, 49-78.



	Das bezeugte Selbst : Kierkegaard nach Hegel - und danach

