
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 53 (2006)

Heft: 3

Artikel: Das bezeugte Selbst : Kierkegaard nach Hegel - und danach

Autor: Liebsch, Burkhard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760636

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760636
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Burkhard Liebsch

Das bezeugte Selbst

Kierkegaard nach Hegel - und danach

„[...] jeder ist das, was ich sage:
Ich, dieser einzelne Ich."
G. W. F. Hegel1

,Nur der Einzige ist absolut anders."

E. Levinas2

1.

„Die größte Gefahr, die, sich in der Welt zu verlieren, kann in der Welt
so ruhig vor sich gehen, als wäre es nichts", schreibt Kierkegaard in der

Krankheit zum Tode. Ein Mensch, „beschäftigt mit dem Zeitlichen", könne

ein so genanntes normales, geordnetes Leben führen, ohne dass auffallen

würde, „daß ihm in tieferem Sinne ein Selbst fehlt". „Kein Verlust"
könne „so stille hingehen" wie der des Selbst, zumal darüber in der Welt
„kein großes Aufheben gemacht" wird; „denn ein Selbst ist das, wonach
in der Welt am allerwenigsten gefragt wird"; vielleicht deshalb, weil es

„das Allergefährlichste ist, wenn man sich merken läßt, daß man es

hat".3 Sich an das (verlorene) Selbst zu erinnern, was sich Kierkegaard
zur Lebensaufgabe gemacht hat, unterläuft jede normalisierte Lebensordnung,

in der man sich einrichtet, und jede Gewissheit, die gerade die

Philosophie zu garantieren schien. Nicht zufällig tritt Kierkegaard immer
wieder pseudonym-maskiert auf - „bis zur Unkenntlichkeit verhüllt"
und „bis zur Unfaßbarkeit" schließlich jeder Identifikation entzogen.
Eines seiner Pseudonyme lässt er sagen: „Das Etwas [...], das ich bin, das ist
gerade ein Nichts." Auf einem „kritischen Nullpunkt" existiere er bzw.

1 HEGEL, Georg Wilhelm Friedrich: Phänomenologie des Geistes. Frankfurt/M.:
Suhrkamp 41980, Teil A I (=PhG).

2 LEVINAS, Emmanuel: De la singularité. In: Archivio di filosofia, Nr. 1-3 (1986).
3 KIERKEGAARD, Soren: Die Krankheit zum Tode [1849]. Frankfurt/M.: Syndikat

/ EVA 1984, 31 (=KzT).



682 Burkhard Liebsch

es „als ein bloßes Vielleicht".4 Die selbstkritische Frage, als was oder wer
er oder es, dieses „Etwas", existiert, wird hier gerade nicht im Rückgriff
auf eine vermeintlich unanfechtbare Gewissheit rasch beantwortet (wie

man sie sich vom cogito versprochen hatte), sondern in der riskanten
Schwebe einer „unglücklichen Relativität" gehalten, die überhaupt keine
klare Antwort auf diese Frage erkennen lässt.

Im Zeichen dieser Erfahrung radikaler Entsicherung setzt mit
Kierkegaard eine Philosophie des Selbst ein, die scheinbar alles, was die

Philosophie über diesen Begriff gelehrt hatte, verwirft. Es trifft zweifellos

nicht zu, dass philosophisch nach dem Selbst „am allerwenigsten
gefragt" worden wäre. Hat die neuzeitliche Philosophie nicht ausgehend

von diesem Begriff den Anspruch erhoben, ihr endgültiges Fundament
errichtet zu haben?5 Es wird sich allerdings zeigen, dass Kierkegaard

genau dieses Fundament angreift (wenn nicht gar zerstört), so dass es

den Anschein haben kann, als sei vor ihm tatsächlich noch niemals
radikal nach dem Selbst gefragt worden. Nicht umsonst spielt dagegen bis

heute in Rekonstruktionen der Geschichte der neuzeitlichen Philosophie

die Rede vom Selbst eine herausragende Rolle, vor allem in den

Begriffen des Selbstbewusstseins, der Selbstbestimmung und der

Selbsterhaltung. Steht dieser dritte Begriff zunächst, vor allem bei Hobbes,
lediglich für das im Leben jedes Lebewesens angelegte Ziel, unter allen
Umständen am Leben zu bleiben, d.h. die „nackte Existenz" zu sichern
und zu verteidigen, so rückt in der Aufklärung die Frage in den

Vordergrund, als was sich das betreffende Wesen eigentlich am Leben erhält
oder erhalten soll. Insofern es sich in der Selbsterhaltung zu sich, zur
Welt und zu Anderen verhält, wird es als Selbst gedacht, dem es in
seinem Verhalten um sein Leben geht.6

Ist aber das schiere, nackte Leben, so kurz, gewaltsam und hässlich,
wie es nach Hobbes' Bekunden oft abläuft, überhaupt der Erhaltung
wert oder würdig? Mit Herder, Kant, Hegel und anderen wird die Frage
danach, was überhaupt erhalten werden soll, ganz neu beantwortet: Es

4 Vgl. JASPERS, Karl: Vernunft und Existenz [1935]. München/Zürich: Piper
41987, 19.

5 Vgl. die Bilanz v. Verf.: Descartes, Merleau-Ponty und das Selbst. Überlegungen

zur Nachträglichkeit neuzeitlicher Philosophie. In: Dialektik 1 (2006) 109-122.
6 Vgl. GADAMER, Hans-Georg: Die verkehrte Welt. In: FULDA, Hans Friedrich /

HENRICH, Dieter (Hgg.): Materialien zu Hegels Phänomenologie des Geistes'.

Frankfurt/M.: Suhrkamp 1973, 106-130, hier 127.



Das bezeugte Selbst 683

handelt sich um die „vernünftige Natur" desjenigen Wesens, dem es in
der Weise der Selbstbestimmung um diese Natur geht. Darin liegt seine

eigentliche Würde. Das eigene Leben ist demnach kein erhaltenswertes
Ziel sog. Selbsterhaltung, wenn es nicht würdig geführt werden kann.
So ist die Selbsterhaltung gerade kein natürliches Gesetz mehr, wie es

Hobbes gelehrt hatte, für den sie alles, selbst präventiven Mord zum
Schutz des eigenen Lebens, rechtfertigte. Im Gegenteil wird sie nun
unter der Voraussetzung der Selbstachtung gedacht, die gewahrt bleiben

muss und es erfordern kann, sein eigenes Leben aufs Spiel zu setzen.

Hegel wird diesen Gedanken in seinen Frühschriften in einer
Philosophie des Selbstbewusstseins verschärfen, das, wie er meinte, nur im
Kampf zu etablieren, zu erhalten und zu steigern ist.7 Im Selbstbe-

wusstsein geht es demnach nicht darum, überhaupt am Leben zu bleiben

oder sich im „Wahnsinn des Eigendünkels" als einzelnes Selbst zu
verteidigen, sondern darum, sich als anerkanntes Wesen zu behaupten,
das den Tod nicht scheuen darf. Nur auf diese Weise vermag sich der
einzelne von seiner Verhaftung ans „bloße Leben" zu lösen.8

Was immer ein Selbst, das sein Leben riskiert, um als anerkanntes

„menschlich" zu existieren, auf diese Weise wirklich gewinnt, Hegel
beschönigt nicht, dass es trostlos hinnehmen muss, früher oder später
auszuscheiden aus dem umkämpften Leben.9 Allerdings soll es sich vor
dem Tod versöhnen mit einem alles übergreifenden geschichtlichen
Prozess des absoluten Geistes, dem allein in Aussicht gestellt wird, den

Tod zu überleben. Wie ein Phönix soll er aus der Asche jedes beliebigen

7 Vgl. SlEP, Ludwig: Der Kampf um Anerkennung. Zu Hegels Auseinandersetzung
mit Hobbes in den Jenaer Schriften. In: Hegel-Studien 14 (1974) 172, 180f.

8 GADAMER, Hans-Georg: Hegels Dialektik des Selbstbewußtseins. In: Materialien

zu Hegels .Phänomenologie des Geistes', 217-242, hier 231. Demnach ist das

„Daransetzen" des eigenen Lebens kein Selbstzweck. Es dient nicht bloßer Intensivierung

eines andernfalls langweiligen, undramatischen Lebens, das der tödlichen
Herausforderung bedürfte. Vgl. KOJÈVE, Alexandre: Hegel. Frankfurt/M.: Suhrkamp
1975, 186f„ 262.

9 TAYLOR, Charles: Hegel. Frankfurt/M.: Suhrkamp 1978, 425. Zu Hegels
Zurückweisung des Trostes, der bloß „im Endlichen zuhause" sei, vgl. seine Vorlesungen

über die Philosophie der Weltgeschichte. Hamburg: Meiner 1994, 78; sowie
HEGEL: PhG, 333; RICŒUR, Paul: Zeit und Erzählung III. München: Fink 1991, 319,

demgegenüber aber den Zusatz zum § 147 im Ersten Teil der Enzyklopädie der

philosophischen Wissenschaften, Werke Bd. 8 (Hgg. v. E. Moldenhauer / K.M. Michel).
Frankfurt/M.: Suhrkamp 1986, 291.



684 Burkhard Liebsch

Untergangs wiederauferstehen können. Insofern wir selbst geistige Wesen

sind, sollen wir daran teilhaben dürfen. Hegel glaubt tatsächlich, für
dieses - trostlose - Versprechen einstehen zu können, die Endlichkeit
der sterblichen Wesen überhaupt werde sich überwinden lassen. In
dieser Flucht nach vorn, in die versöhnte Zukunft einer universalen
Geschichte, sollen die Sterblichen eine Art Surrogat für die vermeintliche
Geborgenheit in einer kosmischen Ordnung finden, die nunmehr
endgültig zerstört erscheint.

Ihre Zerstörung ist, wie Charles Taylor in seiner Hegel-Interpretation

zeigt, die Voraussetzung für das Auftauchen eines individuellen
Selbst10 auf der geschichtlichen Bühne, das sich in der Weise der
Selbstbestimmung selbst zu erhalten hat - und als Selbst durch nichts Anderes,

Fremdes erhalten wird.n Hegel wehrt aber ein Herausfallen des

Selbst aus jeglicher Ordnung ab, indem er die Welt-Geschichte als

Ersatz anbietet. Dabei unterschlägt er den Preis nicht, um den die

Versöhnung mit ihr allein möglich sein soll: den Preis eines trostlosen
Todes, an dem sich die Macht der Gattung erweist.12 So rationalisiert er
die Trauer um verlorene Angehörige, die sich als geistige Wesen nicht
der schieren Trostlosigkeit überlassen, sondern mit dem Allgemeinen
aussöhnen sollen, das sich über ihr Ende hinweg durchsetzen wird.13

Und so geht die Sittlichkeit der Familie in der Substanz des Staates auf,
der sich ungeachtet des ruinösen, unabänderlich fortdauernden
Naturzustandes zwischen den Staaten, in dem er seinerseits zum Untergang
verurteilt ist, als sterbliche Hülle bewähren wird, die der absolute Geist
in seinem Uber-Leben abstreifen muss, um zum Ende zu kommen. Es

hat keinen Sinn, sich dem widersetzen zu wollen, etwa als wesenloses,
ins Private zurückgezogenes Individuum. Als solches würde das

„widerspenstige Selbst [...] keinen menschlichen Inhalt mehr besitzen".14

10 TAYLOR: Hegel, 16f. In der Folge betont Taylor aber das Ansinnen Hegels,
wie gesagt eine Art Ersatz für die zerstörte Ordnung zu offerieren (490), mit der er
die individuelle Freiheit des Selbst glaubt vereinbaren zu können (570).

11 BLUMENBERG, Hans: Säkularisierung und Selbstbehauptung. Frankfurt/M.:
Suhrkamp 1983; Selbsterhaltung und Beharrung. In: EßELING, Hans (Hg.): Subjektivität

und Selbsterhaltung. Frankfurt/M.: Suhrkamp 1976, 144-207.
12 TAYLOR: Hegel, 435; HEGEL: Enzyklopädie der philosophischen Wissenschaften

I, §§ 221f., Zusatz, 376f.
13 Vgl. v. Verf.: Revisionen der Trauer. Weilerswist: Velbrück 2006; HEGEL:

PhG, 331-337.
14 TAYLOR: Hegel, 547.



Das bezeugte Selbst 685

Statt sich mit der verzweifelten, substanzlosen Isoliertheit eines

„modernen" Selbst einfach zu arrangieren, das keinen Anhalt an einer

objektiven Ordnung mehr finden und aus sich heraus keine neue

Ordnung erfinden kann, unterstellt Hegel die Versöhnbarkeit der zerrissenen

Verhältnisse, denen es ausgeliefert scheint. Vom vorweggenommenen

Gelingen effektiver Versöhnung her rekonstruiert er den Weg, der

aus der Zerrissenheit herausführen soll. So ist eine versöhnte Geschichte,

der Hegel vorgreift, bereits vorausgesetzt, wenn er jede „Vertiefung
in die gehaltlose Subjektivität der eigenen Persönlichkeit" als sinnlos
und vergeblich zurückweist.15 Im Vorhinein der finalen Versöhnung
gewiss, kann Hegel sich derart vernichtende Kritik am „Nichts" der
„Einzelheit" des Einzelnen leisten und geradezu dessen Tod fordern.
Rückhaltlos identifiziert mit dem weit-geschichtlichen Prozess des Geistes als

einem „allgemeinen Selbst", qualifiziert er jedes trotzige Beharren auf
sich spöttisch und sarkastisch als Umhertreiben in schierer „Unwesentlichkeit"16

ab. In der „totalen Fremdheit" einer Welt, in der sich ein

vom Allgemeinen sich abwendendes Selbst verlieren muss, ist in Wahrheit

nichts zu gewinnen, nur alles, auch das Selbst, zu verlieren. Deshalb

sieht sich Hegel denn auch außerstande, mit einem der Welt fremd

gewordenen und in ihrer Fremdheit sich verlierenden Selbst zu beginnen.

Diese Phänomene der Selbst- und Welt-Fremdheit stellen sich ihm

von vornherein nur im Lichte ihrer letzten Uberwindung als solche dar

und werden, dem Titel der „Phänomenologie des Geistes" zum Trotz,
nicht in eigenem Recht zur Sprache gebracht.17 Aus ihnen ist für sich

genommen phänomenologisch nichts zu entwickeln. Umso bedenkenloser

kann Hegel für das gute Ende der Geschichte die Uberwindung
jeglicher Fremdheit in Aussicht stellen.

Das ergibt freilich nur Sinn für Individuen, die sich damit abfinden,
dass ihnen ein wahres Selbst allein nach Maßgabe ihrer Teilhabe an

einer „geistigen", vernünftigen Welt soll zukommen können. Nur unter
dieser Voraussetzung werden sie ihre Überantwortung an den Prozess

15 Beharren darauf gilt Hegel nur als Schwäche, als Unfähigkeit, die Welt zu
ertragen und der Tatsache ins Auge zu sehen, dass das Selbst in Wahrheit dem
Allgemeinen angehört.

16 HACKENESCH, Christa: Selbst und Welt. Zur Metaphysik des Selbst bei Heidegger

und Cassirer. Hamburg: Meiner 2001, 103.
17 Man vergleiche nur, wie Hegel selbst den Schmerz seinem System einverleibt;

Wissenschaft der Logik II. Werke. Bd. 6, 481.



686 Burkhard Liebsch

nicht als ihnen selbst fremd, sondern als ihrem eigenen Wesen gemäß
erkennen. So soll eine „unvermittelte" Gegenüberstellung von Einzelnem

und Allgemeinem unterlaufen, ja als undenkbar erwiesen werden.
Der Einzelne ist buchstäblich nichts diesseits oder jenseits einer Welt,
die sich in ihrer Allgemeinheit aussagen lässt. Hegel darf man also nicht
vorwerfen, das einzelne, individuelle Selbst „vergessen" oder vernachlässigt

zu haben. Allenfalls hat er es gewissermaßen zu gut berücksichtigt,
indem er unterstellte, es lasse sich im Allgemeinen versöhnen, als dessen

bloßes Moment es infolge dessen erscheinen musste. Eine im Vorhinein
unterstellte Versöhnung aber konterkariert die Versöhnung als

prinzipiell offenen Prozess, als dessen jeweils unvorhersehbare Resultante
wirkliche Versöhnung allein eintreten kann.18 Uber einen effektiven
Prozess der Versöhnung hinweg dürfen wir nicht einmal Versöhn-
barkeit von vornherein unterstellen, denn das hieße, über das prima
facie Unversöhnliche bereits ein Urteil zu fällen, wo die Versöhnung
doch nur aus dem Verhältnis zwischen Unversöhnlichen selbst

entspringen kann.
Gewiss hat sich Hegel den Prozess der Versöhnung nicht als einen

im engeren Sinne dia-logischen Weg der Auseinandersetzung gedacht.
Im Gegenteil erlag er (zumindest zeitweise) der Versuchung, diesen Prozess

als einen rein logischen, sozusagen völlig entdramatisierten
aufzufassen. In der Phänomenologie des Geistes hat es dagegen den
Anschein, als könne das Uber-Leben einer die Welt durchherrschenden

Vernunft, die den Tod einzelner Menschen gewissermaßen in Kauf
nimmt und Kapital schlägt aus der Hinterlassenschaft dessen, was sie

gesagt, getan und gedacht haben, nur aus der Versöhnung derer erwachsen,

die wirklich sprechen und sich miteinander dialogisch auseinander

setzen können. Von der Rede des Einzelnen aber zieht Hegel wiederum

nur das Gesagte ab, an das man sich erinnern und das in die Geschichte

eingehen kann, wohingegen er das Ereignis der Rede selbst der

Vergessenheit überantwortet. So wird die Differenz zwischen der Rede zu
bzw. mit Anderen und dem philosophischen Diskurs über sie, d.h. über

18 Kierkegaard spricht mit Blick auf eine Idee der Versöhnung, die von
vornherein in einem philosophischen „System" aufgehoben gedacht wird, von der
„Lächerlichkeit" einer „Abkürzung pathologischer Lebensmomente", die allemal erst
zu durchlaufen sind, wenn Versöhnung möglich werden soll (Stadien aufdes Lebens

Weg. Bd. 2. Göttingen: GTB 1959, 476).



Das bezeugte Selbst 687

das, was sie gesagt und getan haben, gleichgültig.19 Alle Versuche, in
Hegels Philosophie eine genuine Intersubjektivität zu entdecken, können

nicht darüber hinwegtäuschen, dass in ihr für das Ereignis der Rede

eines Selbst kein eigenständiger Platz vorgesehen ist, dem die „Arbeit
der Versöhnung" abzuverlangen wäre.20

Schon Feuerbach insistierte deshalb auf der Selbständigkeit des

Anderen als zweiter Person oder als eines im Dialog angesprochenen Du,
das überhaupt nicht darauf angelegt sei, als mein Anderer oder als

Anderer irgendeines Anderen zu gelten.21 So gesehen ist auch der bis heute

gängige Begriff des alter ego für den Widerpart, mit dem man im Kampf
um Anerkennung steht, nicht unverfänglich. Wer ist überhaupt dieser
Andere? Gewiss doch nicht jeder Andere. Mit wem muss ich um
Anerkennung kämpfen? Auf welcher Grundlage dekretiert man, dies sei

unumgänglich? Muss es uns, insofern wir als freies Selbst existieren,
unvermeidlich um Anerkennung gehen?22 Kennt die Philosophie der
Anerkennung überhaupt den Anderen als „zweite Person"? Handelt sie nicht
nur von Dritten, mit denen man sich vergleicht und mit denen man
konkurriert um Prestige, soziale Achtung, Stellung und selbst den

Namen, den sich Geltungssüchtige „machen"? Woher nimmt sie, worum es

dem Selbst existenziell in seinem Verhältnis zum Anderen und zu Dritten

geht? Diese bis heute oft einfach im Rückgriff auf Hegel
beantworteten Fragen stellen sich neu, wenn man nicht das Selbst und den

Anderen, das andere Selbst und das Selbst als Anderen schlicht
überspringt (um sie einer vorweg behaupteten, aber durch nichts erwiesenen

19 HEGEL: PhG, 243.
20 Generell wird der Andere bei Hegel von einer (personalisierten) sittlichen

Substanz absorbiert; vgl. THEUNISSEN, Michael: Die verdrängte Intersubjektivität in
Hegels Philosophie des Rechts. In: HENRICH, Dieter / HORSTMANN, Rolf-Peter
(Hgg.): Hegels Philosophie des Rechts. Stuttgart: Klett-Cotta 1982, 317-381, hier 333.

Theunissen resümiert seine Kritik mit den Worten: „Hegel nimmt den Anderen
nicht als den Adressaten wahr, von dem [erst] der Frühphänomenologe Reinach bei

seinem Versuch ausgeht, in der Nachfolge von Hobbes den Vertrag im Versprechen
zu fundieren" (ebd., 359). Hegel nimmt den Anderen aber auch nicht als denjenigen
wahr, der uns sein Wort gibt. Er kennt gewiss das gegebene Wort so gut wie den

Vertrag, aber für das originäre Wort-geben hat er keinen Platz in seiner Philosophie.
21 LÖWITH, Karl: Von Hegel zu Nietzsche. Hamburg: Meiner 1986, 89 (=HN);

DERS.: Das Individuum in der Rolle des Mitmenschen. In: Sämtliche Schriften. Bd. 1.

Stuttgart: Metzler 1981, 9-197, hier 25f.
22 HN, 306.



688 Burkhard Liebsch

Versöhnbarkeit zu unterstellen), sondern an ihrer Existenz selbst Maß
nimmt. Diesen, besonders von Karl Löwith rekonstruierten Weg haben
nach Schelling u.a. Feuerbach, Stirner und Kierkegaard eingeschlagen.23
Und im Anschluss an Kierkegaard ist er von der gesamten so genannten
„Existenzphilosophie", überwiegend im Ausgang von Heidegger,
beschritten worden.24 In der Gegenbewegung zu Hegel ist dieser Weg
nach der Diagnose Löwiths „schon bei Schelling an jenem Punkt
angelangt", wo Heidegger das Problem einer existenzialen Ontologie des

Selbstseins wieder aufnahm. Im Unterschied zu Schelling wird Heidegger

aber „auf Kierkegaards Basis ein .System des Daseins'" errichten, das

die Spannung zwischen Vernunft und Existenz auflöst.25

Kierkegaard hätte die Zuschreibung einer derart zentralen Bedeutung

für die Zukunft sog. Existenzphilosophie gewiss zurückgewiesen.
Denn nichts lag ihm ferner, als ein womöglich in lehrbuchhafter Form

23 HN, 91, 126, 156, 177, 239, 383.
24 Ironischerweise ist diese Geschichte gepflastert mit Dementis, bis hin zu Ri-

cœur, der schon vor vier Jahrzehnten betonte, Existenzphilosophie als eine einheitliche

Richtung habe es nie gegeben. Vgl. RlCŒUR, Paul: L'Humanité de l'homme. In:
Studium Generale 15 (1962) 309-323. Heute ist es üblich, sie allenfalls als

Modeerscheinung der Nachkriegsjahre gelten zu lassen, von der man nichts mehr zu erwarten

hat. Weder setze ich voraus, dass es eine derartige einheitliche Richtung gegeben

hat, noch schließe ich mich einer bloß polemischen Geringschätzung an. Heidegger
hat bekanntlich den Titel „Existenzphilosophie" allein Jaspers zugeschrieben und
sich keineswegs in direkter Nachfolge Kierkegaards situiert, dem er attestierte, die
existenziale Problematik gar nicht gesehen zu haben; vgl. abgesehen von den

einschlägigen Paragraphen in Sein und Zeit (§ 40, Anm. 1; § 45, Anm. 1): Die
Metaphysik des deutschen Idealismus. Gesamtausgabe. Bd. 49. Frankfurt/M.: Klostermann
1991, 18f.

25 Vgl. zu SCHELLING: Ebd., 82f., sowie LÖWITH: HN, 133f., und HUTTER,
Axel: Geschichtliche Vernunft. Die Weiterführung der Kantischen Vernunftkritik in
der Spätphilosophie Schellings. Frankfurt/M.: Suhrkamp 1996 mit Blick auf eine

„positive" Philosophie der Existenz, die bereits einer „radikalen Geschichtlichkeit"
von den praktischen Erfahrungen des „einzelnen Menschen" her auf der Spur ist
(16, 33, 120). Noch für Schelling entäußert sich die Existenz des Einzelnen in ein

geschichtliches Geschehen, das „nur als abgelaufenes" begreiflich wird. Dagegen
zieht sie sich bei Heidegger in eine Geschichtlichkeit zurück, „die sich in ihrem
Woher und Wohin verhüllt bleibt und schlechthin ,zu sein' hat [...]. Das Hegeische
,Sein', welches für Schelling ein bloßes ,Seinkönnen' im Sinne der Möglichkeit war
und der Wirklichkeit gegenüber bleibt, dieses Seinkönnen wird bei Heidegger zu
einer ontologischen Bestimmung gerade der wirklichen Existenz" (Löwith).



Das bezeugte Selbst 689

darzulegendes „System des Daseins" zu entwickeln.26 Dennoch kommt
ihm eine zentrale historische Bedeutung zu in der Abwendung von
Hegel und der mit ihr einhergehenden Hinwendung zu einer
Philosophie, die die Existenz des einzelnen Selbst nicht mehr zu überspringen

bereit ist. In gewisser Weise beginnt das einzelne Selbst philosophisch

überhaupt erst mit Kierkegaard zu existieren - aber unter
Preisgabe jeglicher Gewissheit, auf die man die Rede vom cogito, vom
Selbstbewusstsein und von menschlicher Selbstbestimmung in der Neuzeit

glaubte gründen zu können. Wenn er in der Schrift Johannes Clima-
cus feststellt, „wer der unmittelbaren Gewissheit nicht so nahe ist, daß

er unmittelbar gewiss ist, der ist ihr schlechthin fern", so spricht er
auch für sich selbst als einen, dem jede Gewissheit fehlt.27

Tatsächlich versuchte er, jeglicher Gewissheit entbehrend, die Existenz

des einzelnen Selbst als solche zu denken, d.h. deren „Kategorien"
zu entwerfen, wie es Ricœur ausdrückte.28 Aber konnte das für ihn
noch die Frage nach dem „Einzelnen" und seiner Wirklichkeit im
klassischen Sinne sein, so wie für Aristoteles „wirklich existierend [...] nur
.dieses bestimmte Etwas', das Einzelne" sein konnte, das an Ort und
Stelle da ist?29 Musste er sie nicht, um Hegel - oder vielmehr der Gefahr
der Eingemeindung des Einzelnen ins Allgemeine - zu entkommen,
auch jeder kategorialen Bestimmung entziehen? Wie anders sollte Kier-

26 Vgl. JASPERS: Vernunft und Existenz, 7-34; KIERKEGAARD, S0ren:

Abschließende unwissenschaftliche Nachschrift. Bd. 1. Gütersloh: GTB 21988, 101, 111

{=AuN 1/2).
27 KIERKEGAARD, Soren: Philosophische Brocken. De omnibus dubitandum est.

Düsseldorf/Köln: Diederichs 1952, 88 (=PB). Bei näherem Hinsehen zeigt sich
allerdings ein weniger eindeutiges Bild, v.a. wo Kierkegaard Ethik und Gewissheit

zusammen denkt.
28 Vgl. RICŒUR, Paul: Philosophieren nach Kierkegaard. In: TüEUNISSEN,

Michael / GREVE, Wilfried (Hgg.): Materialien zur Philosophie Seren Kierkegaards.
Frankfurt/M.: Suhrkamp 1979, 579-596, hier 587f.

29 LÖWITH: HN, 165. Zur Frage, wie groß der in diesem Punkt inzwischen
zurückgelegte Abstand wirklich ist, vgl. DERS.: Jener Einzelne: Kierkegaard. In: THEU-
NISSEN / GREVE (Hgg.): Materialien zur Philosophie Seren Kierkegaards, 539-556; WAL-
DENFELS, Bernhard: Singularität im Plural. In: Deutsch-französische Gedankengänge.
Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft 1996, Kap. 18. Löwith sieht den
Einzelnen noch ganz und gar eben der Zeit verfallen, in der er als Ausnahme der „Masse"

sollte entgehen können. Levinas dagegen entzieht die Singularität des Anderen
nicht nur dem Genus und dem Gesetz der Zahl, sondern auch dem Gesagten, um sie

vom Sagen des Anderen her als Ereignis zu deuten.



690 Burkhard Liebsch

kegaard sich der Existenz des einzelnen Selbst nähern können, die er

gegen jegliche Absorption in der Hegeischen Universalität in Schutz zu
nehmen gedachte? Dachte er das Selbst nicht deshalb radikal als Ereignis

in seiner unvertretbaren Entscheidung - ohne Maß an einer
geschichtlichen Objektivation, und damit keiner objektiven Wahrheit
mehr teilhaftig? Musste dieser Versuch, dem wirklich existierenden
Selbst endlich zur Sprache zu verhelfen, nicht in eine einzigartige,
gewaltsame Verwerfung jeder Begrifflichkeit münden, die der „nackten
Subjektivität" nicht gerecht zu werden versprach?

Seit Kierkegaard ist die Philosophie des Selbst auch dort, wo sie kein
Schisma zwischen Existenz und Vernunft heraufbeschwören will, vom
Verdacht eminenter Gewaltsamkeit so leicht nicht freizusprechen.30
Doch würde man es sich mit einer unumwundenen Verurteilung
Kierkegaards und derer, die ihm gefolgt sind, zu leicht machen. Denn er hat
das Selbst nicht einfach der Hegeischen Universalität entzogen, um es

damit der Unsagbarkeit und Undenkbarkeit auszuliefern, sondern positive

Phänomene des Selbstseins herausgearbeitet, die sich dieser schlechten

Alternative ihrerseits entziehen. Dazu zählt vor allem die im Zeugnis

als historisch Objektiviertem nicht aufgehende Selbst-Bezeugung, die
besonders in Sein und Zeit und im Spätwerk Ricœurs Spuren hinterlassen

hat. Tatsächlich rückt bei Kierkegaard erstmals überhaupt der

Begriff eines bezeugten Selbst ins Blickfeld der Philosophie, das sein

Maß nicht an wahrheitsfähigen Aussagen, an historischen Erzählungen
oder gar an der Geschichte hat, die sich über die Köpfe der Einzelnen

hinweg durchsetzt. Ein solches, derart „subjektives" Selbst ist nicht
etwa „nichtig", da es ihm an Wahrheit mangelt; vielmehr steht ihm ein
anderes Wahrheitsregister offen, in dem es Glaubwürdigkeit für sich in
Anspruch nimmt.31

30 Das gilt selbst noch für Ricœur, der mit Jaspers energisch am Spannungsverhältnis

zwischen Vernunft und Existenz festhalten wollte, aber die Singularität
des Selbst frühzeitig betont hat. Vgl. RICŒUR, Paul: Le renouvellement du problème
de la philosophie chrétienne par les philosophies de l'existence. In: Le problème de la

philosophie chrétienne. Paris: P.U.F. 1949, 43-67, hier 45; zur Gewaltsamkeit
Kierkegaards siehe LEVINAS, Emmanuel: Zur Lebendigkeit Kierkegaards. In: Außer sich.

München/Wien: Hanser 1991, 74-79.
31 Erst in Sein und Zeit wird die Wahrheitsfrage systematisch aufgeworfen, aber

im Rahmen einer Ontologie, die immer mehr die Frage nach dem „Sinn von Sein"
in den Vordergrund gestellt hat und kaum mehr als Sozialphilosophie zu rezipieren
war (wenn man den Vorgaben des Autors folgte). Zwar rückt Heidegger das bezeug-



Das bezeugte Selbst 691

Die Tragweite dieses veritablen Neueinsatzes der modernen

Philosophie lässt sich schwerlich erkennen, wenn man hier nur einen Abweg
in christliche Erbaulichkeit oder in präfaschistische Gewaltsamkeit
erkennen will. Kierkegaard selbst beansprucht ja ein systematisches
Interesse für sich, indem er gegen Descartes' cogito die Vorgängigkeit des

existierenden Selbst und dessen, worum es diesem in seiner Existenz
geht, ins Feld führt. Bevor ich zweifeln kann an etwas, existiere ich,
aber nicht in dinglich-körperlicher Vorhandenheit (Descartes) oder im
schieren Selbstgefühl (Rousseau), sondern in einer vielfältigen Faktizi-
tät, über deren Sinn uns keine Philosophie der Selbsterhaltung menschlicher

Lebewesen oder der bewussten Selbstbestimmung von Vernunftsubjekten

allgemein Auskunft geben kann. Im Folgenden möchte ich in
dieser Perspektive der Frage nachgehen, wie Kierkegaard auf seinem

Denkweg erstmals Konturen des faktischen Selbst herausarbeitet, dessen

„Wahrheit" nur als bezeugte verständlich wird.

2.

Die den Philosophischen Brocken (1844) angehängte, unvollendete Schrift
Johannes Climacus oder De omnibus dubitandum est macht durch den

hier erklärten Bruch mit Descartes klar, wie radikal Kierkegaards
Philosophie der Existenz neu einsetzen sollte. Das Radikalste, was die

Philosophie unter Berufung auf Descartes aufzubieten hatte, der exzessive

Zweifel nämlich, wird gleich zu Beginn mit Spinoza in das Zwielicht
des Verdachts gerückt, um „echten Zweifel" 32 habe es sich womöglich
gar nicht gehandelt. Dann wird die Frage erwogen, ob die Philosophie
selber mit dem Zweifel beginne oder ob er ihr vorausgehe. Schließlich
geht es in satirischem Tonfall weiter zu der Frage, ob die Philosophie
mit einem Meisterzweifler ein für alle Mal begonnen habe, dem fortan
alle anderen zu folgen hätten. „Die Philosophie begönne dann für den

Einzelnen nicht mit dem Zweifel, sondern mit dem Glauben daran, daß

der Philosoph N.N. für ihn gezweifelt habe."33

te Selbst in den Horizont eines sozialen Mitseins, aber selbst in jüngsten
sozialphilosophischen Annäherungen an sein Werk spielt diese Verbindung so gut wie
keine Rolle; vgl. ESPOSITO, Roberto: Die ursprüngliche Gemeinschaft. In: Deutsche
Zeitschrift für Philosophie 45, Nr. 4 (1997) 551-558; WEISS, Johannes (Hg.): Die Je-

meinigkeit des Mitseins. Konstanz: UVK-Verl.-Ges. 2001.
32 PB, 109.
33 PB, 144.



692 Burkhard Liebsch

Wer dagegen versuchen wollte, selbst zu zweifeln (und so die

Philosophie neu anzufangen) müsste der nicht „den Meister" in seiner Eigenschaft

als Begründer einer endgültigen Philosophie gewissermaßen
„ermorden", nur mit der Aussicht allerdings, selbst alsbald das gleiche
Schicksal erleiden zu müssen durch die Späteren, die seinem Beispiel
folgen? „Alleinherrscher in der Philosophie" kann so keiner werden.34

Entweder die Philosophie im Zeichen des angeblich radikalen Zweifels
besteht unverändert fort, weil kein Späterer den von „N.N."
vorgezeichneten Weg verlässt (so aber zum bloßen Nachahmer wird und den

Sinn der Philosophie pervertiert), oder aber der Einzelne zweifelt auf

eigenes Risiko selbst und schließt sich damit von ihr gerade in der
Weise aus, ihrem vom „Meister" verbindlich formulierten Ansinnen
treu bleiben zu wollen.35 Am Ende kommt Johannes, der auf den Spuren

des Meisterdenkers „auszog, an allem zu zweifeln", der fatale
Verdacht, von den „Zufällen und Abenteuern", die auf diesem Weg eigentlich

zu erwarten seien, verrate die Philosophie nicht etwa deshalb

nichts, weil das, was den Betroffenen widerfahren ist, „so entsetzlich

war, daß es ihnen graute, davon zu sprechen", sondern deshalb, weil
vermutlich überhaupt niemand von ihnen leidenschaftlich „an allem"
gezweifelt hatte.36 Indem Kierkegaards Held Johannes dagegen den

Zweifel exzessiv durchleidet, schlägt der „Schmerz" im „Äußersten" des

Bezweifeins in die Verzweifelung um. Wenn überhaupt, dann hier, im
Verzweifeltsein, nicht im bloß theoretischen Zweifel, der angeblich „an
allem" geübt wird (womit man nie an ein Ende käme, aber, „rein
theoretisch", sofort fertig werden will37), oder in einem historischen oder

systematischen Einsatz der Philosophie, findet J. bzw. Kierkegaard
einen wahren Anfang, den er mit der Frage markiert, „wie die Existenz
beschaffen sein muß, damit das Zweifeln möglich werde". Dem Zweifel,
so seine These, geht die Existenz des Selbst voraus, das sich im Verlust
des Glaubens überhaupt erst dazu genötigt sieht, radikal zu zweifeln.38

34 PB, 145.
35 PB, 146.

^ PB, 15 If.
V AuNl, 19, 112.
38 PB, 122, 152f„ 161.



Das bezeugte Selbst 693

So mündet der Zweifel in die Verzweifelung, in der er ursprünglich
selbst gründet.39

Als das Subjekt der Verzweifelung aber tritt das Selbst auf, von dem

Kierkegaard nicht zu sagen weiß, was oder wer es ist.

„Mein Leben ist zum Äußersten gebracht, ich ekle mich am Dasein, es ist
geschmacklos, ohne Salz und Sinn. [...] Man steckt den Finger in die Erde,

um zu riechen, in welchem Land man ist, ich stecke den Finger ins Dasein

- es riecht nach - Nichts. Wo bin ich? Was will das sagen: die Welt? Was

bedeutet dieses Wort? Wer hat mich in dieses Ganze hineingenarrt und
läßt mich nun da stehen? Wer bin ich? Wie kam ich in die Welt hinein,
warum wurde ich nicht befragt, warum nicht bekannt gemacht mit Sitten
und Herkommen, sondern einfach in Reih und Glied gesteckt, als sei ich

von einem Seelenverkäufer verkauft? Wieso wurde ich Teilhaber in der

großen Unternehmung, die man Wirklichkeit nennt? Warum soll ich
Teilhaber sein? Ist das keine freiwillige Sache?"40

Mit der Antwort, die Kierkegaard gibt, stellt er das Selbst ganz auf sich

allein: Ich existiere als jemand, der ein Verhältnis zu sich selbst hat. Zu
existieren als individuelles Selbst bedeutet aber, getrennt zu sein,

getrennt von der Welt und von allen Anderen. „Existenz ist Trennung";
sie bedeutet eine Differenz, die sich in keiner Einheit mehr aufheben
lassen wird, heißt es in der Abschließenden unwissenschaftlichen
Nachschrift. „Menschheit spielen kann jeder", aber als getrenntes Selbst für
sich zu existieren (wozu zunächst jeder nur die Anlage hat), ist die

höchste Schwierigkeit.41 Von Geburt an dazu bestimmt zu sein, selbsthaft

zu existieren, nimmt niemandem die Aufgabe ab, seinem eigenen
Leben die Form seines Selbst zu geben. Denn das Selbst soll „unendlich
verschieden" von jeder Äußerlichkeit sein; aber gerade in der
Äußerlichkeit des Lebens unter Anderen verliert es sich zunächst und zu-

39 Allerdings ist es mit einem einfachen Gegensatz zwischen Zweifel und
Verzweifelung nicht getan, gegen den sich schon Hegel gewandt hatte, der freilich vom
bloßen „Rütteln an dieser oder jenen vermeinten Wahrheit" zu einem im Vorhinein
absehbaren „Weg der Verzweifelung" als dem sich vollbringenden Skeptizismus
übergehen wollte. Warum Kierkegaard die bisherige Philosophie verwarf, wird nur
verständlich in seiner Wendung gegen diese bereits in einem absoluten Selbst

finalisierte Verzweifelung; vgl. HEGEL: PhG, 72.
40 KIERKEGAARD, Soren: Die Wiederholung, Die Krise. Werke II. Reinbek:

Rowohlt 1961, 62f. (-DW). Zur Wer- bzw. Was-Frage vgl. auch AuN 2, 340; Der
BegriffAngst. Düsseldorf: Diederichs 1958, 79 {=BA).

UAuN 1, 117; AuN 2, 51 -, KzT, 32.



694 Burkhard Liebsch

meist. Abseits „komparativen" Lebens im ständigen Vergleich mit
Anderen soll dagegen das Selbst in einer Innerlichkeit zu sich finden, die

sich gegen jeden Zutritt Dritter verwahrt.42
So wird nicht nur jedes „äußerliche" soziale Leben, sondern auch

jegliche Entäußerung des Selbst in die Geschichte als unmaßgeblich
zurückgewiesen. Bekanntlich polemisiert Kierkegaard mit äußerster Schärfe

gegen eine „Verschwendung der Einzelnen" in der Geschichte, in die

sie, wenn es nach Hegel ginge, als bloße Momente progressiver
Realisierung einer über sie sich hinwegsetzenden objektiven Wahrheit
einzugehen hätten.43 Der Geschichte als dem schlechthin Zufälligen wird
die Aufgabe des Selbstseins entgegengesetzt, dessen Wahrheit ganz und

gar in der Innerlichkeit ruhen soll - im Gegensatz zu jeder spekulativen
oder objektiven Wahrheit. Weder in der Geschichte noch angesichts der
Anderen kann sich das Selbst demnach bewahrheiten; die Anderen fallen

ebenso in die Äußerlichkeit, wo man sich auch des Ethischen nicht
mehr gewiss ist.44 Während man in der Äußerlichkeit fürchten muss, als

Einzelner zu verschwinden und gottverlassen nur noch in der „Herde"
der Anderen zu leben oder Zuflucht zur Generation suchen zu müssen,

um so „ein bißchen Existenz" zu retten, soll in einer „Wahrheit der

Innerlichkeit", die kein objektives, äußeres Resultat hat, das Selbst zu
sich finden.45 Insofern es der „Leidenschaft der Subjektivität" genau
darum geht, ist sie schon in der Wahrheit, die aber niemals „objektiv
werden" kann.46 Deshalb wird aus historischem Wissen nichts über das

Selbst zu erfahren sein. Die Innerlichkeit der Existenz ist jedem
Ausdruck inkommensurabel; daher kann sie auch nicht bewiesen werden.47

Doch wird der Leidenschaft der Subjektivität zugetraut, die „eigene
Existenz in ein Zeugnis von ihr zu verwandeln". Das Selbst existiert

von Anfang an in der Wahrheit des Interesses daran. Aber ob es ihm im
„unendlichen Interesse an sich" auch gelingt, als bezeugtes zur Geltung
zu kommen, ist eine andere Frage.48

42 AuN 2, 219, 239, 257, 261.
43 AuN 1, 29; zum Missverhältnis zwischen Ethik und Geschichte vgl. ebd., 122,

130f.
44 AuN 1, 131, 123.
45 AuN 2, 60-62; AuN 1, 215, 248.

^AuN 1, 120.
47 AuN 1, 73, 83, 136.
48 AuN 2, 100.



Das bezeugte Selbst 695

So schroff Kierkegaards Kritik der Geschichte, des Zufälligen und
der Äußerlichkeit sozialen Lebens auch ausfällt, so sehr bewegen ihn
doch Zweifel daran, ob auch die Bezeugung der Wahrheit des Selbst die

Grenzen der sog. Innerlichkeit nicht zu überschreiten hat. Braucht man
„die Welt als Zeugen" der Selbst-Bezeugung nicht?49 Muss man die

selbsthafte Form des eigenen Daseins nicht „existierend ausdrücken"
und „denkend nachbilden", um sie selbst zu verstehen?50 Was wäre
andererseits von einem „Selbstbesitz in Isolation, ohne alle Gemeinschaft"

zu halten? Ist so etwas überhaupt durchzuhalten?

„Je länger das Leben seinen Gang geht und der Existierende durch sein

Tun in das Dasein verwoben wird, desto schwieriger ist es, das Ethische

vom Äußeren zu trennen; und desto leichter kann es scheinen, daß die

metaphysische Auffassung bestärkt werde, daß das Äußere das Innere sei

und das Innere das Äußere [...]."

Aber genau dagegen verwahrt sich Kierkegaard mit aller Konsequenz:
Sein Existenz-Denken liefe am Ende auf eine Art Hegelscher Dialektik
hinaus, wenn sich so eine „Mediation" des Selbst entwerfen ließe. Aber
ist nicht eine „Innerlichkeit ohne Äußerlichkeit" am leichtesten dem

Selbstbetrug ausgeliefert? Werden Wahrheit und Unwahrheit des Selbstseins

gerade in der reinen Innerlichkeit ununterscheidbar? Muss man
nicht eine Entäußerung der Selbst-Bezeugung zulassen, um die

Unterscheidung zwischen Wahrheit und Unwahrheit zu retten?51

Scheinbar nicht, wenn es nur um eine „unendliche Sorge" geht, deren
Leidenschaft ausschließlich im „ethischen Privattheater" sich abspielt,

wo Gott allein Zuschauer ist.52 Angetrieben wird diese Sorge von der

Angst als der „Wirklichkeit der Freiheit", die Kierkegaard als „Möglichkeit

für die Möglichkeit" bestimmt. Die Angst „bildet" das Selbst durch
diese Möglichkeit, die unbeschränkt scheint: Ihr steht „das Entsetzliche

genau so gut" offen „wie das Freundliche".53 „Die Möglichkeit ist das

Können";54 die Angst davor realisiert, dass selbst das kategorisch
Verbotene in der Macht des Selbst liegt und dass jedes Gebot die Versu-

W AuN 1, 68.

^AuN 1, 76, 78.
51 AuN 1, 127; AuN2, 112, 251.
52 AuN 1, 27-29, 147.
53 BA, 40, 161f.
54 BA, 48.



696 Burkhard Liebsch

chung seiner Übertretung heraufbeschwört. Kierkegaards Schrift Der
Begriff Angst beschreibt ausführlich, wie das „eigentliche Selbst" nur
durch einen Sprung aus der heillosen Freiheit zu erobern ist, die sich

unumgänglich diesen Anfechtungen ausgesetzt sieht. Im „Augenblick",
wo sich dieser Sprung ereignen soll, geht es nicht um das Mögliche, „das

für die Freiheit das Zukünftige" ist,55 sondern um die Überwindung der
Zeit selbst, in der diese fehlbare Freiheit nicht von sich loskommt und
an Angst und Fehlbarkeit gefesselt bleibt. Es geht um die Eroberung des

Möglichen jenseits der Möglichkeiten der Freiheit in der Negativität der

Zeit, in der dem Selbst das Andere der Zeit fehlt.56 Die existenzielle

Ethik, die Kierkegaard entwirft, dreht sich so gesehen zunächst nur um
die eigene Seele, unabhängig davon, ob man etwas ausrichtet in der
äußeren Welt. Für die Ethik im Zeichen der Sorge um sich zählt nur die

Reinheit der eigenen Absichten, zu deren geschichtlichen Wirkungen auf

Andere sie sich erklärtermaßen gleichgültig verhalten soll.57

Vom Selbst ist dagegen alles gefordert umwillen der Überwindung
der Angst und umwillen seiner Rettung aus der Zeit, an der es zunächst
aber überhaupt erst einmal verzweifeln muss. Es muss sich die „Krankheit

zum Tode" zuziehen (deren „Möglichkeit" es zunächst nur in sich

hat58), und es muss diese Krankheit bejahen, um die Unumgänglichkeit
der Verzweifelung anzuerkennen. Wer nicht einmal verzweifelt ist,
wird niemals etwas über seine mögliche Rettung erfahren. Gerade das

ist das Schlimmste. Besser also, man verzweifelt, um im Durchgang
durch die Verzweifelung auch das Selbst zu gewinnen, das sich sonst in
der Welt verlieren müsste. In diesem Sinne spricht Kierkegaard von der

Notwendigkeit, die Verzweifelung zu „wählen".
Zunächst ist das Selbst nur der Möglichkeit nach da als „das größte,

das unendliche Zugeständnis, das einem Menschen gemacht wurde";
zugleich bedeutet es aber auch „die Forderung der Ewigkeit an ihn".
Sich als Selbst zu wissen, bedeutet, sich rettungslos der heillos verzeit-

55 BA, 93.
56 Zu diesem Motiv des Verlusts vgl. THEUNISSEN, Michael: Der Begriffder

Verzweifelung. Korrekturen an Kierkegaard. Frankfurt/M.: Suhrkamp 1993, 101-104.
V AuNl, 125, 145.
58 Allerdings unvermeidlich, so dass jeder, auch derjenige, der dem Augenblick

und dem Genießen hingegeben bzw. „ästhetisch" lebt, verzweifelt ist, auch wenn er
es nicht weiß. Vgl. GREVE, Wilfried: Kierkegaards maieutische Ethik. Frankfurt/M.:
Suhrkamp 1990, 63, 82f.



Das bezeugte Selbst 697

lichten Welt überantwortet zu erfahren und daran zu leiden, dass einem
das Andere der Zeit fehlt. Das Schlimmste ist, um dieses Fehlen nicht
zu wissen. Paradoxerweise ist das vom Anderen der Zeit abgewandte,

von ihm nicht einmal im Modus des Leidens wissende, insofern
fragwürdig „gesunde" Selbst gerade die Krankheit des Selbstverlusts, von
der das Gegen-Leiden der Verzweifelung zu heilen verspricht. Als das

größte Unglück bezeichnet Kierkegaard, die Krankheit der Verzweifelung

niemals gehabt zu haben. Dagegen soll aus der Verzweifelung der

größte Gewinn, der Gewinn der Unendlichkeit nämlich folgen können.
So ist dem in der Zeit an sich und der Welt verzweifelnden Selbst

gleichsam als Entschädigung alles versprochen im Rahmen einer
ethischen Ökonomie, die zu garantieren scheint, dass sich der Einsatz des

Selbst amortisieren wird.59

Der Kern des Selbst, das seiner Wahrheit auf die Spur kommt, ist
deshalb die Leidenschaft zur Verzweifelung als die Leidenschaft der

Unendlichkeit.60 In dieser Leidenschaft existiert das Selbst aber als

unumgänglich endliches - zwischen einem bedrohlichen Überschuss an

Möglichkeiten, die am Ende „nichts wirklich" werden lassen, einerseits

und zwingender Notwendigkeit andererseits, die befreienden Möglichkeiten

keinen Raum mehr gibt.61 Kierkegaard geht es aber keineswegs

um irgendwelche Möglichkeiten künftigen Lebens, die er mit einiger
Verächtlichkeit als „bürgerliche" Reduktion des Möglichen zum bloß
Wahrscheinlichen denunziert, in dem man sich ein besseres Leben
ausrechnet. Zwar beschreibt er das Leben des Selbst im Modus der
Möglichkeit wie die Luft zum Atmen. Aber wenn davon die Rede ist,

geradezu „wahnsinnig für die Möglichkeit" kämpfen zu wollen, so ist

nur diejenige Möglichkeit gemeint, welche von der wahren Verzweifelung

heilen würde. Diese „Möglichkeit ist das einzig Erlösende". Zuweilen

könne man zwar in der menschlichen Phantasie befreiende Möglichkeiten

erfinden; „aber zum Schluß, d.h. wenn es gilt zu glauben, hilft
nur dies, daß bei Gott alles möglich ist".62

59 KzT, 25f.; AuN 1, 139.
60 AuN 1, 194, 191.
61 KzT, 34f.
62 KzT, 37, 39f.; KIERKEGAARD, S0ren: Der Augenblick. Köln/Düsseldorf: Die-

derichs 1959, 266; vgl. zur Kritik dieser Rede DALFERTH, Ingolf, U.: Die Wirklichkeit

des Möglichen. Tübingen 2003, 153, 536.



698 Burkhard Liebsch

Die Leidenschaft der Verzweifelung entpuppt sich so, auf dem Weg
ihrer Uberwindung im Glauben, als Leidenschaft des Möglichen, die nicht
etwa auf dessen Kapitalisierung in der endlichen Zeit abzielt, sondern

gerade auf die Uberwindung der Zeit hoffen lässt. Die Leidenschaft des

Möglichen macht mit dem Spekulieren mit irgendwelchen Möglichkeiten,

die sich einem in der Zeit (auf Kosten einer gewissen Wirklichkeit)
eröffnen und wieder verschließen, Schluss. Sie zeigt sich gerade für das

Mögliche jenseits aller dieser Möglichkeiten aufgeschlossen. Aber wenn
dieses Mögliche bedeutet, dass „alles möglich" ist, schließt es dann nicht
auch die Möglichkeit des Schlimmsten ein? Mündet die Leidenschaft des

Möglichen in der Existenz des verzweifelten Selbst dann nicht in einen

abgründig ambivalenten horror religiosus, statt eine unzweideutige
Heilung von der Krankheit zu versprechen, die Kierkegaard als Ausweg aus

der fatalen Gesundheit derer angepriesen hatte, die sich mit den

beschränkten Möglichkeiten ihres bürgerlichen Lebens abfinden?
Dabei sieht sich auch Kierkegaard wie gesagt in die Äußerlichkeit

dieser Möglichkeiten verwiesen, da sich ein reines, der Innerlichkeit
vorbehaltenes und in diesem Sinne abgetrenntes ethisches Leben auf
Dauer nicht aufrecht erhalten lässt. Dann aber wird es doch als bezeugtes

für Andere (sei es in der Rolle der zweiten Person, als Du, sei es als

Dritter) sichtbar und nimmt geschichtlich Gestalt an. Jede Möglichkeit,
die ihm offen steht, „ist zugleich .gestaltend'" und „will [...] sichtbar
werden" - auch auf die Gefahr hin, dass sich jede Möglichkeit als

„tönerner Schatten" erweist und „die Möglichkeit des Individuums" an

„ihrer eigenen Möglichkeit" irre werden kann.63 Am Ende verliert es

sich in einer Mannigfaltigkeit von Schatten, die alle ihm zu gleichen
und augenblicksweise gleichberechtigt scheinen. In der Kakophonie
seiner widerstreitenden Möglichkeiten ist das wirkliche Selbst noch
nicht entdeckt; seine Energie kündigt sich vorerst nur an „in der
Leidenschaft der Möglichkeit".64

Hier bezeichnet dieser Begriff offenbar ein Leiden am Möglichen,
das im Widerstreit der Möglichkeiten gerade das aus dem Blick zu
verlieren droht, worum es dem Selbst in seiner Verzweifelung gehen muss:

um das Mögliche jenseits aller Möglichkeiten, die sich im „Lärm der

Weltlichkeit" bieten. Aus dieser Krise des Leidens am Möglichen führt

63 DW, 29.
64 Vgl. DW, 28.



Das bezeugte Selbst 699

nur durch die Rückbesinnung auf die ethische Aufgabe des Selbst ein

Weg. Denn in ihr liegt die „Lebenskraft des Möglichkeitsverhältnisses,
das jede existierende Individualität zu Gott" haben soll.65 Nun liegt
gerade in diesem Möglichkeitsverhältnis die eigentliche Wirklichkeit
des Selbst, die in ihm von Geburt an ihrerseits lediglich als eine
„Möglichkeit" angelegt ist. Den Ubergang von dieser Möglichkeit zur
Wirklichkeit deutet Kierkegaard ziemlich konventionell als kinesis,66 wobei
es freilich nicht um beliebig auszudenkende logische Möglichkeiten und
Wirklichkeiten, sondern um die allein im Modus der individuellen
Leidenschaft, d.h. pathologisch zu realisierende Verwirklichung des Selbstseins

geht. Keineswegs wird sie wie bei Rousseau etwa ateleologisch (als

kontingente Veränderbarkeit im Lebenszusammenhang) gedacht.
Vielmehr spricht Kierkegaard vom existenziellen Pathos im Lichte eines
absoluten Telos, das sich nur im Glauben eröffnet.67 Das Ansinnen, sich

zu einem solchen Telos „relativ" verhalten zu wollen, schließt
Kierkegaard ebenso als Verrücktheit aus wie jeden Versuch, sich absolut
relativen Zielen zu widmen.

Ebenso wenig wie das Ethische kann sich aber die Leidenschaft des

Möglichen von allen Möglichkeiten zwischenzeitlichen Lebens fern
halten. Unweigerlich nimmt das Selbst im Leben Gestalt an - sei es auch

nur in der Form der Abwendung von allen bürgerlichen Möglichkeiten
oder im Verzicht darauf, seine ethische Ausrichtung zu bezeugen.
Verzicht und Abwendung sowie die Wahrung einer Differenz des Selbst,
die aus keinem Vergleich mit Anderen entspringen soll, sind immer
noch geschichtliche Ausformungen des Selbst im zwischenzeitlichen
Leben, in dem sie allein zu realisieren sind, wenn auch die geschichtliche
Sichtbarkeit bzw. ein objektivierbares Resultat dieses Lebens keineswegs

zu dessen Maßstab gemacht werden muss. Kierkegaard spricht in diesem

Zusammenhang von einem „Zwischenwesen", einem inter-esse zwischen
Endlichkeit und Unendlichkeit, das sich in temporaler Hinsicht stets
verfehlt. Es denkt „im voraus" oder „hintennach". Es „lebt vorwärts"
und „versteht rückwärts", ohne je bruchlos mit sich übereinstimmen zu
können.68

^AuN 1, 146.

bbAuN2, 46.

& AuN 2, 93, 99,

68 AuN 2, 3lf.



700 Burkhard Liebsch

Nicht nur erscheint es als aussichtslos, das sich lebensgeschichtlich
gestaltende Selbst in eine temporale Form der Ubereinstimmung mit
sich bringen zu wollen; es ist darüber hinaus nicht möglich, die „eigene
ethische Wirklichkeit" als die „einzige Wirklichkeit", auf die es

Kierkegaard zufolge im Leben des Selbst ankommt, mit seiner geschichtlichen

Realität zur Deckung zu bringen. Zwar soll „das Ethische in
jedem Augenblick mit seiner unendlichen Forderung zur Stelle" sein;
„aber das Individuum ist nicht imstande, sie zu realisieren". „Diese
Ohnmacht des Individuums darf nicht im Sinne der Unvollkommenheit
des fortgesetzten Strebens, ein Ideal zu erreichen, genommen werden."
Denn dann wird man der „Suspension" des Individuums nicht gerecht,
die gerade darin liegt, dass es sich

„in dem entgegengesetzten Zustand befindet, als was das Ethische fordert
[...]: es verhält sich nicht wie die Möglichkeit zur Wirklichkeit, sondern
wie die Unmöglichkeit. So ist das Individuum auf schrecklichste Weise

vom Ethischen suspendiert, es ist in der Suspension ungleichartig mit dem

Ethischen, das doch die Forderung der Unendlichkeit an das Individuum
hat und sich jeden Augenblick von dem Individuum fordert und dadurch
in jedem Augenblick nur immer bestimmter die Ungleichartigkeit als Un-
gleichartigkeit bezeichnet."69

Das Individuum muss um seine „Ungleichartigkeit" wissen, die auch

eine bedingungslose Unterwerfung unter absolute ethische Forderungen
nicht beseitigen kann.

Als einzelnes Selbst leidet es an einer unaufhebbaren Unangemessenheit

ans Ethische, dem es nie in seiner Reinheit und Allgemeinheit
gerecht werden kann. Gemessen an der Allgemeinheit des Ethischen
hätte das einzelne Selbst sich ohne Wenn und Aber „aufzugeben" und
für sich genommen keinerlei positive ethische Bedeutung.

„Jedesmal fühlt der Einzelne, nachdem er in das Allgemeine eingetreten
ist, die Veranlassung dazu, sich als der Einzelne geltend zu machen, dann
ist er in der Anfechtung, aus der er sich nur herausarbeiten kann, indem

er reumütig als der Einzelne sich selbst in dem Allgemeinen aufgibt."70

Von einer („teleologischen") Suspension des Ethischen kann hier keine
Rede sein. Gerade einer solchen Suspension redet aber Kierkegaard das

&AuNl, 261; vgl. BA, 14.

70 KIERKEGAARD, Soren: Furcht und Zittern. Werke III. Reinbek: Rowohlt 1961,
49f. (=FZ).



Das bezeugte Selbst 701

Wort, insofern „der Einzelne höher steht als das Allgemeine". Wenn

dagegen

„das Ethische, d.h. das Sittliche, das Höchste ist, d.h. das einzelne,
welches doch in dem Allgemeinen ausgedrückt werden soll, dann bedarf man
keiner anderen Kategorien als der, welche die griechische Philosophie
besaß oder welche sich durch ein konsequentes Denken aus diesen ableiten
lassen. Dies hätte Hegel nicht verhehlen dürfen, denn er hat doch
griechische Studien betrieben."71

In Furcht und Zittern, wo Kierkegaard die Geschichte Abrahams und
Isaaks kommentiert, kommt eine ganz andere Erfahrung der Unmöglichkeit

in den Blick, die auf die Verfehlung der Reinheit des Ethischen

unter den endlichen Bedingungen des Selbstseins nicht zu reduzieren ist,
sondern das Ethische im Ganzen mit einem ganz und gar heterogenen
Anspruch konfrontiert - und auf diese Weise den Ubergang vom
ethischen zum religiösen Stadium einleitet.72 Während Kierkegaard in der

Abschließenden unwissenschaftlichen Nachschrift erklärt hatte, dass der
Einzelne in Wahrheit nur „kraft des Ethischen" existiere, das er „wähle",

um im gleichen Zug das Selbst zu gewinnen,73 gerät das Selbst in der
Geschichte Abrahams und Isaaks in einen Widerstreit zwischen ethischen

und äußersten religiösen Ansprüchen, denen es sich ausgesetzt sieht und
die es zugleich glaubt erfüllen zu sollen. So ist es für Abraham unmöglich,

seinen Sohn zu opfern, wie es Gott von ihm fordert, und dabei

keinen Mord zu begehen, wie es die Ethik verlangt.74 Im Widerstreit
zwischen absoluter religiöser Forderung und ethischem Gebot droht
gerade dieses Selbst wieder verloren zu gehen, wenn es sich zum Verstoß

gegen das Ethische hinreißen lässt, das als absolute Pflicht begriffen

wird. Seinen Sohn nämlich zu opfern, ist kein Versagen im
Ethischen, sondern läuft darauf hinaus, die Ethik selber zu verwerfen. An
ihr festzuhalten, um keinen Mord zu begehen, müsste aber zur Folge
haben, das Opfer des Anderen zu verweigern, d.h. sich Gottes Verlangen

zu widersetzen.75

74 FZ, 50.
72 FZ, 16, 39, 42.

AuN 1, 248, 252.
74 FZ, 26.
75 Kierkegaard ist freilich nicht eindeutig in seiner Bestimmung des Verhältnisses

von ethischer und religiöser Forderung; vgl. AuN 1, 262.



702 Burkhard Liebsch

Statt nach dem Phänomen einer ethischen, aber im Allgemeinen
nicht aufgehenden Verpflichtung dem Anderen gegenüber zu fragen,
wie es ansatzweise in der Tragödie der Antigone beschrieben wird, die

für einen tragischen Widerstreit zwischen dem Einzelnen und dem

Allgemeinen im griechischen Denken steht, überspringt Kierkegaard die

Ordnung des Ethischen im Ganzen und glaubt nur einer weit älteren,

religiösen Tradition eine Berechtigung zur Suspension des Ethischen
entnehmen zu dürfen. Der dieser Tradition entstammende Glaube sei

„eben dieses Paradox, daß der Einzelne als der Einzelne größer ist als das

Allgemeine, daß er diesem berechtigt gegenübersteht, nicht subordiniert,
sondern übergeordnet, doch wohlgemerkt so, daß der Einzelne, nachdem

er als der Einzelne dem Allgemeinen untergeordnet wurde, nun durch das

Allgemeine der Einzelne wird, der als der Einzelne in seinem absoluten
Verhältnis zum Absoluten steht."76

Für Kierkegaard geht es hier nicht um ein tragisches Missverhältnis im
Ethischen bzw. zwischen einander widerstreitenden ethischen

Forderungen, sondern um ein Missverhältnis zwischen der Ordnung des

Ethischen selbst und dem religiösen Glauben. Dieses Missverhältnis lasse

sich „nicht mediieren", denn sobald man dies versuche, geschehe die

Vermittlung unvermeidlich „kraft des Allgemeinen", dessen „Kraft"
aber gerade religiös suspendiert vorgestellt werden müsse. Dass sich das

nicht denken lässt, kann Kierkegaard unumwunden zugeben, da es ihm
in Furcht und Zittern zunächst allein um das Widerfahrnis eines

unausweichlichen Konflikts zwischen religiösem und ethischem Anspruch
geht, dem er paradigmatisch Abraham ausgesetzt sieht.77

Kierkegaard genügt es vorläufig, festzuhalten, dass man gewissermaßen

pathologisch in die Situation geraten kann, mit absolut
unvereinbaren und nicht vermittelbaren Ansprüchen konfrontiert zu werden,
die sich zugleich als ebenso unabdingbar wie auch unerfüllbar erweisen

- jedenfalls solange man an einem Widerstreit zwischen ethischem und
religiösem Anspruch festhält (statt einen dem jeweils anderen vor- oder

überzuordnen78). Nur „kraft des Absurden" sei es möglich, einer sol-

76 FZ, 51.
77 Es geht mir im Folgenden um die Struktur dieses Konflikts selber und nicht um

die Frage, ob Kierkegaard im Glauben eine befriedigende Antwort auf ihn gefunden
hat. Seine „Lösung" steht hier nicht zur Diskussion.

78 Genau das scheint aber Kierkegaard selbst an der bereits zitierten Stelle zu tun.



Das bezeugte Selbst 703

chen Situation irgendwie gerecht zu werden - ohne dass dafür aber ein

Maß, eine Regel oder eine Norm anzugeben sei. Im Widerstreit
zwischen religiösem und ethischem Anspruch wird die Ordnung des

Religiösen wie auch die des Ethischen gewissermaßen außer Kraft gesetzt
oder suspendiert. Beide Ordnungen geben im Verhältnis zueinander
einen radikal außer-ordentlichen Spielraum des Verhaltens frei, in dem die

positive Unmöglichkeit, dem religiösen und dem ethischen Anspruch
gerecht zu werden, nicht etwa von dieser Aporie des Gerechtwerdens

entbindet, sondern nur um so dringlicher nach einer Antwort verlangt.
Ein „Glaubensritter", der im Widerstreit zwischen religiöser und

ethischer Ordnung nach einer Antwort im Glauben sucht, weiß das.

Als solcher ist er zweifellos kein tragischer Held - denn ein solcher

„bleibt noch im Ethischen", wohingegen der Einzelne, der sich einem
absoluten religiösen Anspruch unterworfen sieht, mit der Ethik im
Ganzen in Konflikt gerät.79 In der Moderne macht sich nun zwar ein

Ritter, gleich welcher Couleur, der Don-Quichotterie verdächtig. Man
kann aber nicht behaupten, in die scheinbar absurde Lage eines unlösbaren

Konflikts zwischen absoluten Ansprüchen könnten nur wahre
Christen geraten, die mit solchen Ansprüchen wie mit philosophischen
Gespenstern kämpften.

So ist der singulare Anspruch des Sohnes80 - wie jedes Anderen -,
nicht geopfert zu werden, überhaupt nicht an eine Religion oder an
eine bestimmte Form der Religiosität gebunden (selbst wenn es zutreffen

sollte, dass eine ihm zur Sprache verhilft). Als solcher kann er jede
dem Allgemeinen verpflichtete Ethik unterlaufen und einen Widerstreit
unvereinbarer Ansprüche provozieren. D.h. nicht, dass er einfach als

außer-ethisch abzutun wäre, wie auch Levinas gegen Kierkegaard ein-

79 FZ, 54f., 72.
80 Weiterführende Überlegungen zu diesem Anspruch des Sohnes, der in der

Fabel von Abraham und Isaak ja keinen ausdrücklichen Anspruch erhebt, habe ich

an anderer Stelle in kritischer Wendung gegen Kierkegaards Begriff der Leidenschaft
entwickelt: Leidenschaft des Un-Möglichen? Anti-politische Bemerkungen mit Blick auf
Kierkegaard und Derrida. Erscheint in: DALFERTH, Ingolf U. / STOELLGER, Philipp
(Hgg.): Unmöglichkeiten. Zur Hermeneutik des Außerordentlichen. Tübingen: Mohr
Siebeck (i.V.); wobei ich unterstelle, dass wir heute das eigentlich Skandalöse des

verlangten Opfers gar nicht mehr anders verstehen können als im Widerspruch zum
Anspruch jedes singulären Anderen (für den hier nur beispielhaft der Sohn steht),
nicht geopfert zu werden. Ich gehe im Folgenden von diesem Befund aus, ohne ihn
eigens zu begründen.



704 Burkhard Liebsch

wandte, indem er feststellte, es sei „keineswegs so sicher, daß der Ort
der Ethik dort ist, wo er ihn sieht". Ethik als Verantwortung für den

singulären Anderen (der geopfert werden soll), „weit entfernt, uns in
der Allgemeinheit aufgehen zu lassen, vereinzelt uns". Sie ruft einen

jederzeit möglichen Konflikt einer Ethik im Zeichen der Singularität
mit einer dem Allgemeinen verpflichteten Ethik hervor.81

So unterminiert Levinas die Identifikation von Ethik und Sittlichkeit,

die Kierkegaard in gewisser Weise selber unterläuft. Sieht man

genauer hin, so erweist sich das Ethische auch bei ihm nämlich keineswegs

als in sich derart einheitlich, wie es die Identifikation von
Sittlichkeit und Allgemeinheit nahe legt. U.a. beschränkt er „das Ethische":
Es „hatte für Abraham keinen höheren Ausdruck als das Familienleben".82

So würde der Sohn ethisch nur als Familienmitglied in
Betracht kommen, nicht als er selbst. Aber legt es Kierkegaard nicht selbst

nahe, das Opfer des Sohnes als Verstoß gegen dessen eigenen Anspruch
zu werten, nicht geopfert zu werden? Macht es für seine Leser denn

überhaupt einen Unterschied, ob Isaak der Sohn Abrahams ist? In der
Sicht Kierkegaards dominiert dagegen Abrahams Verpflichtung auf eine

Ethik, die ihm abverlangt, den Sohn zu lieben, was für Kierkegaard
offenbar Voraussetzung dafür ist, dass der Sohn überhaupt geopfert
werden kann. (Nur das Geliebte zu opfern, bedeutet wirklich, ein

Opfer zu bringen.)
Was soll man sich aber unter einer „Liebe aus Pflicht" bzw. unter

einer bloß „pflichtgemäßen" Liebe vorstellen? Ubersteigt die Liebe nicht
jede Pflicht? Begründet die Liebe zum singulären Anderen den Widerstand

gegen das Opfer? Wenn sie dem Sohn selbst gilt, entzieht sie sich

dann nicht auch dem ethischen Horizont des Familialen, in dem jeder

nur als Mitglied zählt? Kann nicht auch in einer unbedingten Liebe zum
Sohn die „Versuchung" keimen, sich der monströsen Forderung Gottes

zu widersetzen - ebenso wie einer Ethik im Zeichen des Allgemeinen,
die, wie Kierkegaard immer wieder erklärt, jeden Einzelnen zum
Schweigen bringen muss? Isaaks passive Opferrolle deutet selbst

Kierkegaard so, dass sich in ihr implizit die unbedingte Forderung geltend
macht: „tue das nicht, du zerstörst alles".83 Geht aber nicht auch vom

81 Vgl. LEVINAS: Zur Lebendigkeit Kierkegaards, 75.
82 FZ, 105, 68.
83 FZ, 55.



Das bezeugte Selbst 705

Sohn in seiner schieren „Einzelheit", ohne Rekurs auf eine Pflicht und
selbst wenn er sich nicht geliebt weiß oder an der Liebe des Vaters

verzweifelt, das Verlangen aus, nicht geopfert zu werden? Ist eine ethische

Pflicht oder die (wenig überzeugend) zur Pflicht gemachte Liebe

zur Voraussetzung der Widersetzlichkeit gegen das Opfer zu machen?

Oder resultiert letztere bereits aus dem seinerseits unbedingten
Anspruch des Sohnes, nicht geopfert zu werden, selbst wenn der Vater ihn
nicht liebt oder wenn er nur einer familialen Pflicht gehorcht? Diese

Fragen stellen sich gar nicht erst, wenn man die familiale Pflicht und die

mit ihr identifizierte Liebe zum Sohn (als Voraussetzung des Opfers)

ganz und gar einer vom Allgemeinen beherrschten Ethik unterstellt.

Uberzeugt das hingegen nicht, so verbietet es sich, das Sittliche
gleichsam als einen einheitlichen, restlos dem Allgemeinen untergeordneten

Block zu begreifen. Vielmehr wäre von einer Pluralität ethischer

Ansprüche auszugehen; unter ihnen solche, die von der Singularität des

Anderen herrühren. Dann aber wäre auch anzunehmen, dass wir bereits
innerhalb der Ethik in einen unauflöslichen Widerstreit zwischen

Ansprüchen des Einzelnen einerseits und der sittlichen Ordnung andererseits

geraten können. Als absolut bzw. irrelativ erweisen sich derartige
Ansprüche nicht, weil sie einer heiligen oder sonst wie unanfechtbaren
Tradition zu entnehmen sind, sondern weil sie stets bereits im Spiel
sind, wenn wir uns nachträglich auf sie beziehen. Insofern kommen wir
unvermeidlich zu spät gegenüber diesen Ansprüchen, die sich als uns
immer schon zuvorgekommene gegenüber unserem Rückbezug auf sie

behaupten. Diese Ansprüche müssen darüber hinaus nicht einer bereits

bestehenden, überlieferten Ordnung entstammen (der Sittlichkeit oder
der christlichen Religion - ob „gespielt", wie sie Kierkegaard der
Lächerlichkeit preisgibt, oder nicht); sie können vielmehr auch dann
bedeutsam werden, wenn der Andere, von dem her sie zur Geltung kommen,

keiner solchen Ordnung angehört, oder wenn sich diejenigen, an
die sie ergehen, keiner solchen Ordnung zurechnen.

Solche Perspektiven eröffnen sich Kierkegaard freilich nicht. Allzu
sehr vertraut er einem „ausgesonderten Selbst", das sich erst einem im
Endlichen verzweifelnden ästhetischen Leben, das in keinem Augenblick

endgültige Erfüllung findet, entzieht, sodann aber auch in einer
ethischen Lebensform nicht zur Ruhe kommt, die genau die Befriedigung

im Augenblick hätte realisieren sollen, wo sich das Selbst einem
absoluten ethischen Anspruch unterwirft. Das ethische Leben erweist



706 Burkhard Liebsch

sich als in sich fehlbar, so dass es die Reue auf den Plan ruft, für die es

keine ethische Lösung gibt, wenn Schuld auch dort bestehen bleibt, wo
verziehen wurde. Das Phänomen der Reue, das sich an der ethischen

Verfehlung entzündet, ist für Kierkegaard nicht ethisch auflösbar,
sondern führt auf die Spur der Erfahrung der Sünde (und damit der

Erlösungsbedürftigkeit bzw. der Hoffnung auf Versöhnung). Ob Kierkegaard

auf diese Weise den Anspruch einlösen kann, gleichsam eine

religiöse Lebensform des Selbst aus dem ethischen Leben heraus zu
entwickeln, ohne bereits eine Religiosität (im Sinne eines ethisch nicht
abzugeltenden Reueempfindens) in ersteres hineinzustecken, bleibe

dahingestellt.84 Wie dem auch sei - Kierkegaard begnügt sich am Ende

damit, ein reines Selbstverhältnis zu denken, das die Abgeschiedenheit
des Selbst von allem besiegelt, was im Endlichen festhalten könnte.

Das Selbst soll sich im eigenen Interesse auf die Bahn des Unendlichen

begeben. Dazu muss es die Wunde der Negativität seiner Verhaftung

im Endlichen offen halten85 - selbst wenn es dabei sich, als

endliches Wesen, fremd wird; fremd wie der, dessen Reich nicht von dieser

Welt ist.86 Im Zuge einer Konversion, die das Fremdsein in der Welt
besiegelt, wird es die Kontinuität mit sich selbst verlieren und „ein
anderer"87 werden, aber gleichsam inkognito, denn ein derart weit-fremdes
Leben wird in der endlichen Welt nicht äußerlich als von ihr derart
verschieden erkennbar sein. In diesem Sinne ist auch die Existenz des

Selbst in der religiösen Lebensform nicht beweisbar.88 Sie hat allein
Gott zum Zeugen, niemals „die Welt"89, die für das inspirierte Selbst

nur mehr ein „unmenschlich gewordenes" „Publikum" darstellt, das

nichts als „Meinungen" ohne Wahrheit hat.90

Gleichwohl soll das Selbst in der Welt Zeugnis ablegen. Nur so, als

bezeugtes, das seine Selbst-Bezeugung gleichsam an Andere adressiert,

84 Für Kierkegaard selbst ist nicht einmal klar, ob man „aus eigener Kraft" Reue

zu fühlen vermag. Vgl. GREVE: Kierkegaards maieutische Ethik. 217f.; AuN 2, 304f.

zu Kindheit und Sünde.
M AuN 1,77.
86 Vgl. DA, 27, 254.
87 AuN 2, 288.
88 AuN2, 35. Zur Wer-Frage in Anbetracht der Konversion, vgl. PB, 18.
89 Vgl. die Bemerkung zu einer Unabhängigkeit, die die Welt als Zeuge brauche

AuN 1, 68.
90 Vgl. Gott kann für Kierkegaard „niemals Dritter" werden, wo er Zeuge des

Religiösen ist; vgl. AuN 1, 58; DA, 270.



Das bezeugte Selbst 707

existiert es wirklich. Dabei muss es sich aber unumgänglich „polemisch"
zu denen verhalten, die in der Welt der Meinungen überhaupt keine
Wahrheit mehr anzuerkennen scheinen. Paradoxerweise erweist sich die

Selbst-Bezeugung als gerade darauf angewiesen. Nicht etwa gibt es

zuerst das Zeugnis, das im polemischen Verhältnis zu den Anderen eine

religiöse Wahrheit manifestiert, die diese nicht hinnehmen können.
Vielmehr macht erst die Verfolgung dieser Wahrheit das Zeugnis zum
Zeugnis. Der Wahrheitszeuge,91 dem Kierkegaard „eine sehr

herrschbegierige, eine höchst ungesellige Bestimmung" attestiert, kennt keinen

Genuss, er zieht die Armut und Verzicht auf alles jeder Kontamination
mit endlichen Interessen vor. In seiner Abkehr von allen diesen

Interessen zeigt er sich bereit, „geopfert zu werden".92

Aber man weiß nicht so recht, wofür eigentlich. Zwar soll „Christ
ein polemischer Begriff" sein; nur in der Weise des polemischen Gegensatzes

gegen Nicht-Christen und gegen die so genannte Weltlichkeit
überhaupt, die dem radikalen Christen als eine Krankheit erscheint, soll
es möglich sein, die religiöse Lebensform zu praktizieren.93 Aber das

Ansinnen, sich durch die Opfer-Bereitschaft zum Zeugen einer
absoluten Wahrheit zu machen - „lass Verfolgung kommen: im selben

Augenblick ist das Christentum wieder da"94 - nimmt tragikomische
Züge an in einer wahrheitsindifferenten Welt bloßer „Meinungen", die

gar keinen Grund mehr hätte, Zeugen zu verfolgen wie zur Zeit der

Märtyrer, sondern die in der Endlichkeit nicht zu befriedigende Sorge
des Zeugen um eigenes Heil ganz und gar gleichgültig lässt. Genau
dieses Vorbild des Märtyrers, der für die Wahrheit leidet, schwebt

Kierkegaard aber vor. Nur so glaubt er das „Erbe der Gabe" antreten zu
dürfen, die in der religiösen Wahrheit liegt.95 Dabei genügt ihm kein
reines Selbstverhältnis eines Welt-Fremden. So sehr er zunächst
bestritten hatte, dass die Anderen in der ihn umgebenden Welt als Zeugen
seines Selbstseins in Betracht kommen könnten, so sehr ist er doch

erpicht darauf, dass er als Zeuge „ständig an Ungleichartigkeit mit
dieser Welt kenntlich sein" muss - am unmissverständlichsten aber

darin, Opfer zu sein in einer Welt, die das Opfer in einer nichts mehr

91 DA, 283.
92 DA, 16, 31, 45, 210; PB, 67, 99, 101.
93 DA, 145, 158.
94 DA, 197.
95 DA, 290, 308, 325.



708 Burkhard Liebsch

auslassenden Ökonomisierung aller menschlichen Verhältnisse gerade

abgeschafft zu haben schien.96

Dazu genügt es nicht, ständig seine Distanz zu einem „zur Bequemlichkeit"

gewordenen „Zuhausesein in der Welt" zu signalisieren. Durch
ein buchstäblich unbequemes Unzuhause wird man nicht schon zum
Opfer. Dazu bedarfes in der Tat der Verfolgung. Ohne Verfolgung kein

Zeugnis; ohne Opfer-Zeugnis keine religiöse Wahrheit, für die man sterben

dürfte.97 Diese Einsicht, sich als welt-abgewandter Fremder keineswegs

selbst genügen zu können, sondern auf gerade die Welt existenziell

angewiesen zu sein, der Kierkegaard jeden Ernst der Bezeugung seines

Selbst abgesprochen hatte, mag erklären, warum er sich mit seiner
Denunziation des herrschenden Christentums glaubte als Opfer förmlich
offerieren zu müssen.98 Er musste mit anderen Worten die Verfolgung,
der er als Zeuge bedurfte, zu provozieren versuchen, scheiterte aber an
einer Welt, die ihm diesen Gefallen nicht mehr tun mochte.

3.

Geht man Kierkegaards Philosophie des Selbst bis zu dieser aporeti-
schen Zuspitzung nach, so drängt sich tatsächlich der Eindruck auf, es

handle sich - wie auch von ihm beabsichtigt - gar nicht um eine Theorie,

sondern um eine existenzielle Polemik, die ohne den christlichen
Rahmen, in dem sie im Sinne der Beschreibung eines nur von jedem
Einzelnen nachzuvollziehenden Wegs der Selbstfindung begründet
wird, überhaupt nicht zu verstehen ist. Nichts könnte aus Kierkegaards
Sicht abwegiger sein, als seine Schriften als theoretische Beiträge zu
einer zeitgemäßen Philosophie des Selbst zu verstehen. Doch genau dieser

Weg ist in der Rezeption seiner Schriften vielfach beschritten worden.

Ernst Bloch spricht drastisch davon, Kierkegaards Begriff des

Selbst sei „das Christentum wegamputiert" worden.99 So generell (wie

96 Vgl. SCHENK, Richard (Hg.): Zur Theorie des Opfers. Stuttgart/Bad Canstatt:

Frommann-Holzboog 1995. Von der Diskussion um die Thesen R. Girards, die
diesem Standpunkt diametral zuwiderlaufen, sehe ich hier ab; vgl. BURKERT, Walter:
Anthropologie des religiösen Opfers. Die Sakralisierung der Gewalt. München: C. F.

von Siemens Stiftung 21987.

^ DA, 54.
98 DA, 78, 333.
99 BLOCH, Ernst: Über den gegenwärtigen Stand der Philosophie (1950). In:

Gesamtausgabe. Bd. 10. Frankfurt/M.: Suhrkamp 1977, 292-316, hier 305.



Das bezeugte Selbst 709

Bloch das im Hinblick auf die Kierkegaard-Rezeption Heideggers100

behauptet) trifft dies freilich keineswegs zu. Zu erinnern ist vor allem

an die Traditionslinie christlicher Existenzphilosophie, die in Frankreich

u.a. mit Jean Wahls Etudes kierkegardienn.es in den 30er Jahren
einsetzt und, vermittelt über eine ausführliche Rezeption der Schriften

von Karl Jaspers unmittelbar nach dem Zweiten Weltkrieg, besonders

bei Ricœur eine lang anhaltende Nachwirkung erkennen lässt.101

Zwar kann man gewiss nicht behaupten, auf dieser Traditionslinie
sei man einfach dem Weg Heideggers in die Beschreibung eines
„heidnischen Existierens" gefolgt (wie Levinas es genannt hat102), doch setzt
sich zumal bei Ricœur der Anspruch durch, tatsächlich Konturen einer

allgemeinen Theorie des Selbst auszuarbeiten, die nicht von vornherein
einer religiösen Teleologie unterstellt wird.103 Lassen sich „Kategorien"
der Existenz denken, die auf jedes Wesen Anwendung finden könnten,
das selbsthaft „existiert"? Diese Frage hat sich Ricœur auf seinen Denk-

100 VgP THOMÄ, Dieter: Die Zeit des Selbst und die Zeit danach. Frankfurt/M.:
Suhrkamp 1990, 150f.; DERS. (Hg.): Heidegger-Handbuch. Stuttgart: Metzler 2003,
die Beiträge unter I. zum Werk; HACKENESCH: Selbst und Welt, 91f.

101 WAHL, Jean: Études Kierkegaardiennes [1937]. Paris: P.U.F. 31974; RICŒUR,
Paul: Entre Gabriel Marcel et Jean Wahl. In: HERSCH, Jeanne (Hg.): Jean Wahl et

Gabriel Marcel. Paris: Beauchesne 1976, 57-88, hier 79f. Zu erinnern ist außerdem

an zwei frühe Arbeiten: RICŒUR, Paul / DUFRENNE, Mikel: Karl Jaspers et la

philosophie de l'existence. Paris: Seuil 1947; RICŒUR, Paul: Gabriel Marcel et Karl Jaspers.

Paris: Temps Présent 1948; daneben an den folg. Uberblick: Le renouvellement du

problème de la philosophie chrétienne par les philosophies de l'existence. In: Le problème
de la philosophie chrétienne. Paris: P.U.F. 1949, 43-67. Von einer ausführlicheren

Würdigung der Spuren, die Kierkegaard im Werk Ricœurs hinterlassen hat, muss
ich absehen. Zum ganzen Kontext vgl. WALDENFELS, Bernhard: Phänomenologie in
Frankreich. Frankfurt/M.: Suhrkamp 1983, 24f.

102 Ich will mich an dieser Stelle nicht auf eine Auseinandersetzung um die

Frage einlassen, ob die „Erinnerung" an einen außer-ordentlichen Anspruch des

Anderen Kierkegaards Begriff des Ethischen so sprengt, dass wir uns an einer anderen

Tradition zu orientieren haben, wie es Levinas nahe legt, der in diesem Zusammenhang

von einer Auskehr aus dem griechischen logos spricht, dem er auch Hegel
verhaftet sieht. Wenn Levinas behauptet, „vor Europa" sei bereits alles zu einer anderen

Ethik gesagt worden, die sich nicht dem Allgemeinen unterwerfe, so gemeindet
er jenen Anspruch umstandslos nur in eine andere religiöse Tradition ein. Vgl.
LEVINAS, Emmanuel: Schwierige Freiheit. Frankfurt/M.: Jüdischer Verlag 1992, 9;

118, sowie v. Verf.: Gastlichkeit und Freiheit. Polemische Konturen europäischer
Kultur. Weilerswist: Velbrück 2005.

103 Ob Ricœur dem wirklich gerecht worden ist, ist eine andere Frage.



710 Burkhard Liebsch

wegen immer wieder gestellt, von seinem frühen transzendentalen
Grundriss menschlicher „Fehlbarkeit" über seine Freud-Studie Mitte
der 60er Jahre bis hin zu Soi-même comme un autre.m Zwischenzeitlich,
besonders in der Trilogie Temps et récit (1983-1985), herrscht allerdings
eindeutig ein Begriff narrativer Identität vor, und ein kaum verhohlener
Hegelianismus tritt zu Tage, der Ricœur eindeutig an einer geschichtlichen,

vorzugsweise narrativen Objektivierbarkeit des Selbst festhalten
lässt.105 Wie auch immer das Selbst im Geschehen der Existenz sich

zeigt, es muss sich demnach aussagen lassen im Erzählbaren. Sofern es

zwischen Geburt und Tod einen „Lebenszusammenhang" zu kontinuie-
ren vermag, muss dieser sich nachträglich in der Form einer Geschichte

begreifen lassen. In dieser, auf Diltheys Hermeneutik zurückweisenden
Theorie narrativer Identität kommt das Problem einer im narrativ
Sagbaren nicht aufgehenden Selbst-Bezeugung kaum mehr zur Sprache.
Ricœur liefert das Selbst sogar einer Hermeneutik des Toten aus, gegen
die sich Kierkegaard immer wieder, manchmal mit sarkastischem

Unterton gewandt hatte.106 Erst im Spätwerk Das Selbst als ein Anderer
nimmt der Begriff der Selbst-Bezeugung eine zentrale Stellung ein, in
dem sich andererseits die Spur Kierkegaards weitgehend verloren hat.

Nur an einer Stelle erfahren wir etwas davon, dass bei Kierkegaard die

Verzweifelung an die Stelle des Zweifels getreten sei.107

Dabei hat Ricœur seine eigene Hermeneutik des Selbst durchgreifend
„entdramatisiert". Jedenfalls hat es den Anschein, als sei nunmehr durchaus

offen, worum es dem Selbst in seinem Sein eigentlich geht. Dass es

sich - sei es im Lichte des eigenen Todes, sei es im Lichte der Verzweifelung

am Endlichen überhaupt - vor allem um sich drehen muss,
erscheint nicht länger sicher. Was Heidegger eher nebenbei zugegeben hatte,

wird nun vollends zu einem Kernproblem dieser Hermeneutik: dass

unklar ist, wo eigentlich die Grenze zwischen „existenziellen" Vorstellungen

und Idealen menschlichen Lebens einerseits und Kategorien bzw.

10/1 RICŒUR, Paul: Die Fehlbarkeit des Menschen. Phänomenologie der Schuld 1 [I960].
Freiburg i.Br./München: Alber 21989; Die Interpretation [1965]. Frankfurt/M.: Suhr-

kamp 1974; Das Selbst als ein Anderer. München: Fink 1996.
105 RICŒUR, Paul: Objektivierung und Entfremdung in der geschichtlichen

Erfahrung. In: Philosophisches Jahrbuch 84 (1977) 1-12; Hegel aujourd'hui. In: Etudes

théologiques et religieuses 49 (1974) no. 3, 335-355.

IMAuN 1, 136.
107 RICŒUR: Das Selbst als ein Anderer, 15.



Das bezeugte Selbst 711

Existenzialien andererseits verläuft, mit denen man allgemein beschreiben

könnte, „was es heißt zu existieren", um Kierkegaards Formulierung
noch einmal aufzugreifen. Zwar verliert sich im Spätwerk Ricœurs
weitgehend auch die Spur der Verzweifelung,108 ohne die für Kierkegaard der

Ubergang vom ästhetischen zum ethischen und religiösen Leben nicht
zu denken war. Doch fungiert der Begriff der Selbst-Bezeugung
erklärtermaßen als eine Art „Passwort" seiner Philosophie des Selbst.

Weder vom Begriff der Bezeugung aus noch von dem des Selbst her
ist aber einfach auf Kierkegaard zurückzugreifen. Nicht nur sieht Ri-

cœur das Selbst weit stärker der Entäußerung ausgeliefert, als es bei

Kierkegaard oder auch bei Heidegger vorgesehen war, bei dem der

Begriff der Bezeugung in den Rang eines Existenzials erhoben worden
ist.109 Nicht nur erkennt er an, dass der Begriff des Selbst gar nicht vor
einer gewissen existenziellen Imprägnierung zu bewahren ist.110 Welche

Bedeutung der Angst, der Verzweifelung, dem eigenen Tod oder dem

Tod des Anderen, aber auch der Sorglosigkeit etwa in einer Philosophie
des Selbst zukommt, ist von nicht-philosophischen Vorgaben abhängig,
die keine noch so strenge Philosophie je ganz hinter sich lässt. Darüber
hinaus aber ist die Selbstheit als solche angefochten worden. Der mit
Kierkegaard in den Vordergrund des philosophischen Interesses gerückte

Begriff des Selbst,111 so wie er in Sein und Zeit zum Tragen kommt,
wird später zu einem zentralen Angriffspunkt von Levinas, der
zeitweise sogar diesen Begriff ganz und gar zu verwerfen neigte mit dem

108 auch die des Begehrens, das noch in der Freud-Studie eine zentrale Rolle
gespielt hatte. Später wird zwar eine Phänomenologie des leibhaftigen Selbst ver-
misst, wie die Bemerkungen zu Merleau-Pontys Begriff des Fleisches in Das Selbst

als ein Anderer zeigen. Bei diesem Verweis bleibt es aber auch. In dem großen Werk
('Geschichte, Gedächtnis, Vergessen. München: Fink 2004) schließlich dominiert die

Aussicht auf ein glückliches Sichwiederfinden und Vergessen all der schrecklichen

„Negativität", die das Selbst in der Zwischenzeit seines Lebens heimgesucht haben

mag.
109 Vgl. v. Verf.: Selbstheit und Bezeugung. Soi-même comme un autre als

Antwort auf Sein und Zeit. In: BREITLING, Andris / ORTH, Stefan / SCHAAFF,

Birgit (Hgg.): Das herausgeforderte Selbst. Perspektiven auf Paul Ricœurs Ethik,
Würzburg: Königshausen & Neumann 1999, 157-177.

11(1 RlCŒUR: Zeit und Erzählung III, 104f.
111 Vgl. die Auseinandersetzung Heideggers mit Jaspers' Philosophie der

Weltanschauungen (1919), wo es heißt, in der Philosophie handle es sich „letztlich [...]
irgendwie um das Selbst"; HEIDEGGER, Martin: Gesamtausgabe. Bd. 9. Tübingen:
Klostermann 1975ff., 1-44, hier 21, 34f.



712 Burkhard Liebsch

zweifelhaften Argument, in einer Ontologie des Selbst, das sich letztlich
alles Andere und Fremde gleichsam einverleibe im Zuge einer nichts
auslassenden Verselbigung, könne die eigentliche Anderheit des Anderen

gar nicht mehr gedacht werden.
Mit dieser, sich weitgehend auf den frühen Heidegger beziehenden

Art und Weise, die ontologische Hermeneutik des Selbst im Ganzen zu
verwerfen, hat sich Derrida in einer eindringlichen, bis heute maßgeblichen

Studie auseinander gesetzt.112 In L'écriture et la différance finden
wir Levinas' rigorose Zurückweisung dieses Begriffs ebenso kritisiert113
wie dessen Vermengung mit dem Begriff der Selbigkeit, die sich noch in
Levinas' zweitem Hauptwerk Au-déla de l'être findet.114 Mit Levinas
verbindet Derrida aber die Kritik an einer „Ipsokratie"115 des Selbst,
welche die Anderheit des Anderen und die dem Selbst eigene Anders-
heit nur unterdrücken könne. Diese Kritik hat sich allerdings (zumindest

bei Levinas) weniger an Kierkegaards Schriften116 als an Sein und
Zeit entzündet, wo selbst der Tod noch zu den „Möglichkeiten" des

Selbst gezählt wird.117 Heidegger geht so weit, von einer „Möglichkeit
der Unmöglichkeit" (die im Tod sich ankündigt118) zu sprechen, was für
Levinas nur das schlagendste Beispiel dafür ist, wie die Existenz des

Selbst auch dort noch als „Können"119 und Herrschaft beschrieben

112 DERRIDA, Jacques: Die Schrift und die Differenz. Frankfurt/M.: Suhrkamp
1976, 168f. zu Levinas und Kierkegaard.

113 DERRIDA: Die Schrift und die Differenz, 192.
114 VgP LEVINAS, Emmanuel: Die Spur des Anderen. Freiburg i.Br./München:

Alber 21987, 186f.; Jenseits des Seins oder anders als Sein geschieht. Freiburg i.Br./
München: Alber 1992, 66f., 73.

115 DERRIDA, Jacques: Schurken. Zwei Essays über die Vernunft. Frankfurt/M.:
Suhrkamp 2003, 27f., 36.

116 VgP LEVINAS: Außer sich, 107, wo Kierkegaard mit Rosenzweig der Spur
menschlicher Singularität folgend beschrieben wird, sowie Gott, der Tod und die

Zeit. Wien: Passagen 1996, 154.
117 Vgl. LEVINAS, Emmanuel: Die Zeit und der Andere. Hamburg: Meiner 1984,

43f., 47, wo der Tod als Moment beschrieben wird, in dem wir „nicht mehr können
können".

118 HEIDEGGER, Martin: Sein und Zeit. Tübingen: Niemeyer 151984, 262f.;
DERRIDA, Jacques: Aporien. München: Fink 1998, 115f.

119 LEVINAS: Die Zeit und der Andere. 15. In Totalität und Unendlichkeit. Freiburg

i.Br./München: Alber 1987, 55, denunziert Levinas die Ontologie generell als

eine Philosophie der Macht, die nur am „Können" interessiert sei.



Das bezeugte Selbst 713

wird, wo es seinen Untergang zu gewärtigen hat.120 (Inwiefern auch

Kierkegaard mit Recht der Vorwurf trifft, ein derart „herrschendes"
Selbst zu denken, bleibe dahingestellt.)121 Es fragt sich allerdings, ob wir
auch heute noch vor der schroffen Alternative stehen, das Selbst entweder

ganz und gar zu verwerfen, oder gleichsam zu philosophischen
Parteigängern dieses Begriffs bzw. derer zu werden, die ihn für sich in
Anspruch genommen haben. Diesen Anschein hatte es in der deutschsprachigen

Rezeption,122 in der auch Kierkegaards Schriften lange Zeit von
der Wirkung Heideggers überschattet waren. Das gilt bis hin zu Theu-
nissens Versuch einer philosophischen Rehabilitierung Kierkegaards,
die uns vor eine eindeutige Alternative zu stellen scheint, wonach
entweder Kierkegaards Rede vom Selbst als einem christlich verzweifelten
zu akzeptieren oder nur Heideggers Abweg einzuschlagen ist.

Wenn es stimmt, wie Theunissen sagt, dass „der Punkt, an dem
Heidegger von Kierkegaard abspringt", mit dem ,,zusammen[fällt], an dem

er sich auf eine prä-faschistische Ideologie zubewegt" (und wenn wir
keine Faschisten sein wollen, die sich gerne bei einer Philosophie
„heroischen", zu allem und nichts „entschlossenen" Selbstseins bedienen123),
dann bliebe uns heute nichts, als uns Kierkegaard wieder anzuschließen

- sofern wir nicht jede Philosophie des Selbst mit Adorno für schierer

120 Vgl. BLANCHOT, Maurice: Von Kafka zu Kafka. Frankfurt/M.: Fischer 1993,

44; Die Schrift des Desasters. München: Fink 2005, 90; LEVINAS: Die Spur des Anderen,

73f.; sowie die für den ganzen Zusammenhang einschlägigen Vorlesungen Gott,
der Tod und die Zeit, 57, wo Levinas im Bezug auf den „eigensten" Tod sogar jeden
Bezug zum Anderen ausgeschlossen sieht. Vgl. auch Totalität und Unendlichkeit,
392, wo vom Kindschaftsverhältnis her ein „Jenseits des Möglichen" zur Sprache
kommt, das sich dem Können entzieht, sowie WAHL, Jean: Vom Nichts, vom Sein

und von unserer Existenz. Augsburg/Basel: Die Brigg 1954, 74f., bes. die kritischen
Bemerkungen J. Wahls zu Levinas, 76f.

121 „Das Selbst ist sein eigener Herr, absolut, wie es heißt, sein eigener Herr,
und gerade dies ist die Verzweifelung, aber auch das, was es als seine Lust, seinen
Genuß ansieht. Und doch vergewissert man sich durch näheres Hinschauen leicht
dessen, daß dieser absolute Herrscher ein König ohne Land ist, er regiert eigentlich
über nichts." KzT, 67.

122 Vgl. Die Rezeption Seren Kierkegaards in der deutschen und dänischen
Philosophie und Theologie. München: Fink 1983.

123 Vgl. die noch immer treffende Kritik Karl LÖWITHS in: Schriften. Bd. 8.

Stuttgart 1984.



714 Burkhard Liebsch

Inhaltslosigkeit verdächtig halten.124 Ein dritter Weg würde sich

ausgehend von Kierkegaard dagegen eröffnen, wenn wir am Begriff des

Selbst im Sinne einer Antwort auf die Frage, „was es heißt zu
existieren", festhalten,125 dabei aber als Probleme der Forschung offen
lassen, von woher sich diese Frage überhaupt stellt und wie die Antwort in
der Weise des Selbstseins gegeben wird. Antworten auf die zweite Frage
sind in zwei verschiedenen Richtungen gesucht worden: in einer
Hermeneutik der Narrativität, die die Erzählung als einen narrativen
Lebenszusammenhang auffasst, in dem zu artikulieren ist, wer man (gewesen)

ist, einerseits und in einer Hermeneutik der Selbst-Bezeugung andererseits,

von der bislang völlig unklar ist, ob und wie sie auch Wahrheit für
sich in Anspruch nehmen kann. Während die Erzählung Ansprüchen
der Objektivität, der narrativen Triftigkeit und Richtigkeit genügen

muss, um überzeugend zu wirken, ist ganz und gar fragwürdig, wie
zumal ein von der Welt sich abwendendes Selbst „wahr" sein kann.

Selbst Kierkegaard, der an das Selbst als vor Gott bezeugtes glaubt,
muss eingestehen, dass es sich als Zeuge Anderen ausliefern muss. Bei

ihm erscheint indessen als bloße Misslichkeit eines auf den „ganz
Anderen" setzenden Selbst, dass es des Verfolgtseins durch Andere

geradezu bedarf, um im („äußeren") Leben auch Zeuge dessen sein zu
können, worum es ihm im Innersten geht. Im Sinne eines dritten Wegs
zwischen Christen und Heiden bzw. „Christentum Spielenden" und
Nicht-Christen, zwischen innerem und äußerem Leben drängt sich

demgegenüber die Frage auf, ob eine an Andere gewissermaßen

124 Theunissen, Michael: Der Begriff Verzweifelung. Korrekturen an Kierkegaard.

Frankfurt/M.: Suhrkamp 1993, 51.
125 Das tut auch Theunissen, der Kierkegaards Ansatz auf dem Wege einer nega-

tivistischen Methode zu retten versucht, die gültig bleiben soll, auch wenn die
Prämissen einer Orientierung am Anderen der Zeit wegfallen, die Kierkegaards
Rekonstruktion der „Lebensstadien" und insbesondere seine Konstruktion der Ubergänge

von einem zum anderen von vornherein anleiten. Allerdings muss man bezweifeln,
ob Theunissen im Ansatz einer Negativen Theologie der 2eit wirklich anders
verfährt. Gewiss geben doch psychiatrische Befunde, aus denen sich angeblich ein Leiden

an der Zeit herauslesen lässt (und nicht etwa eine bestimmte familiäre Ätiologie
etwa) nicht ex negativo zu erkennen, wie auch das „prämorbide" Leiden „Normaler"
an der Zeit zu überwinden wäre. Von einer fälligen Revision der Sorge um sich
einmal ganz abgesehen, die bei Kierkegaard, bei Heidegger und Theunissen vorherrschend

bleibt. Vgl. THEUNISSEN, Michael: Negative Theologie der Zeit.
Frankfurt/M.: Suhrkamp 1991.



Das bezeugte Selbst 715

adressierte Selbst-Bezeugung, die sich weder in einer privaten Existenzweise

noch in narrativ Sagbarem erschöpft, auch dann notwendig zum
Selbstsein gehört, wenn es nicht derart hoch zielt in der unumschränkt
vorherrschenden Sorge um sich. Anders gewendet: Bedarf auch ein
Selbst, dem es nicht ursprünglich, vorrangig oder letztlich (nur) um
seine eigene Rettung jenseits des Endlichen geht, der Bezeugung an der
Grenze zwischen innerem und äußerem Leben? Trifft zu, dass die

Selbstbezeugung sich nicht in einer reinen Innerlichkeit halten kann,
sondern einer gewissen Entäußerung sich ausliefern muss, geraten wir
dann wieder in Hegels Fahrwasser, aus dem Kierkegaard doch
ausscheren wollte, um nicht mehr die Geschichte und alles, was man in ihr
objektiviert vorfinden kann, zum Maßstab des Selbstseins zu machen?

Gerät am Ende das bezeugte Selbst wieder in die Fänge des objektiven
Geistes, des Staates und der bürgerlichen Gesellschaft, in der es sich

erneut den Gesetzen komparativer Existenz zu unterwerfen hätte?

Kierkegaard selbst hatte die Auflösung der bürgerlichen Gesellschaft
im bloßen Publikum diagnostiziert, in dem das Meinen unumschränkt
herrscht, aber darauf gesetzt, dass noch das subjektive Interesse an
einem Selbstsein derer zu aktivieren sei, die „nicht bloß komparativ"
bzw. unter den allgegenwärtigen Augen Dritter leben wollen.126 Indessen

hat sich zwischen dem Staat Hegels und dem gegen ihn gerichteten
Rückzug auf das isolierte Selbst Kierkegaards eine breite Schneise
sozialen Lebens aufgetan, in dem sich - vom Leben im Bann der Meinung
der Anderen, wie es u.a. Rousseau beschrieben hat, über die

„Unterschiedsempfindlichkeit" (Simmel), die Sorge um „Abständigkeit" bei

Heidegger bis hin zur „sozialen Distinktion", deren „feine Unterschiede"

Soziologen wie Bourdieu herausarbeiten - scheinbar genau die

Herrschaft des bloßen Unterschieds im Verhältnis zu Anderen allgemein
durchgesetzt hat, der gegenüber die „Unverwechselbarkeit" und
„Unvergleichlichkeit" eines Selbst bestenfalls noch als Grenzfälle des

Vergleichens in Betracht kommen.127 Die schon bei Simmel festzustellende

126 AuN 2, 239, 261.
127 Vgl. LOHMANN, Georg: Fragmentierung, Oberflächlichkeit und Ganzheit

individueller Existenz. Negativismus bei Simmel. In: ANGEHRN, Emil / FlNK-ElTEL,
Hinrich / IBER, Christian / LOHMANN, Georg (Hgg.): Dialektischer Negativismus.
Frankfurt/M.: Suhrkamp 1992, 342-367. Man fragt sich, ob das Gleiche nicht für
die frühe Sozialpsychologie des Selbst (W. James, J. M. Baldwin, G. H. Mead) und

sogar für die heute so beliebte „Politik der Differenz" gilt, was hier nicht ausführ-



716 Burkhard Liebsch

Karriere dieser Begriffe bestätigt indirekt nur die Herrschaft der

komparativen Differenz, der sich Kierkegaard so energisch widersetzt
hatte. Mit seiner Verachtung des Publikums nimmt er, wie schon Jean
Wahl bemerkte, Heideggers Denunziation eines „uneigentlichen"
Lebens im Bann anonymer Öffentlichkeit vorweg.128 Die nicht
unberechtigte Kritik, die sich daran seit langem entzündet, hat aber mit den

politischen Fragwürdigkeiten einer schroffen Opposition „eigentlichen"
Selbstseins gegen die verachtete Öffentlichkeit zugleich auch das

Interesse an einem nicht verobjektivierbaren und nicht erzählbaren Selbstsein

weitgehend preisgegeben.
Zwischen unfruchtbaren Gegenüberstellungen von Einzelnem und

Allgemeinem, reiner Innerlichkeit und äußerer, erzählbarer Geschichte,
„heidnischem Existieren" und Christentum, eigentlichem Selbstsein und
indifferenter Öffentlichkeit ist dieses Interesse förmlich zerrieben
worden. Dagegen gilt es zu zeigen, dass sich Selbstsein ohne eine an
Andere gewandte Selbst-Bezeugung, die in Geschichten und Geschichte
nicht aufgeht, nicht denken lässt.129 Daran ändert auch eine Tabuisie-

rung nichts, die in jeder Philosophie des Selbst nur Leere einer „Existenz"

meint erkennen zu können, die sich für Politisierungen jeglicher
Couleur eignet.

Abstract
The paper critically examines Kierkegaard's notion of the self in his relation to
Hegel. Furthermore it presents important aspects of the reception of
Kierkegaard's notion of the self in 20th-century French philosophy, i.e., especially in
Levinas' and Ricceur's work. Special attention is devoted to the necessity ofself-

attestation, giving testimony of the self, as opposed to the modern quest for
certainty.

lieh erörtert werden kann. Vgl. v. Verf.: Die Frage nach dem Anderen zwischen Ethik
und Politik der Differenz: eine vorläufige Bilanz. Kant, Ricœur und Levinas im Horizont

sozialontologischen Denkens. In: Phänomenologische Forschungen (2005) 193—

220.
128 WAHL: Etudes Kierkegaardiennes, 232.
129 Ich muss es hier mit der Benennung dieses Desiderats bewenden lassen, dem

in einem das Schicksal des Selbst in der Moderne auslotenden Projekt Rechnung

getragen wird. Vgl. v. Verf.: Das Selbst im Missverhältnis zwischen Erzählung und

Bezeugung. Versprechen - Vertrauen - Verrat. In: ORTH, Stefan / REIFENBERG, PETER

(Hgg.): Facettenreiche Anthropologie. Ricoeurs Reflexionen aufden Menschen. Freiburg
i.Br./München: Alber 2004, 49-78.


	Das bezeugte Selbst : Kierkegaard nach Hegel - und danach

