
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 53 (2006)

Heft: 3

Artikel: Religion als Gegenstand der Wissenschaft - welcher Wissenschaft? :
Über letzte Worte als vorletzte Worte

Autor: Wils, Jean-Pierre

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760635

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760635
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Jean-Pierre Wils

Religion als Gegenstand der Wissenschaft -
welcher Wissenschaft?

Uber letzte Worte als vorletzte Worte""

„Kritik beruht auf der Notwendigkeit, Erscheinungen zu durchschauen und
sie zugleich zu retten."1

Einleitung

In diesem Beitrag werde ich weitgehend, wenn auch nicht ausschließlich,

eine beschreibende Perspektive einzunehmen versuchen. Nur so
lässt sich vermeiden, dass die Fragestellung allzu schnell in ein evalua-

tives und theologieinternes Fahrwasser gerät. Mit ,intern' meine ich den

klassisch-theologischen Ausgangspunkt, wonach die .Wahrheit' einer
bestimmten Religion, also ihr normatives Selbstverständnis, von der

Theologie auf eine präskriptive, d.h. vorschreibende Weise zu behandeln

sei, während bloße Deskriptionen oder Beschreibungen ihrem
Selbstverständnis nicht gerecht würden. Ich vermeide diese theologische
Perspektive nicht, weil ich der Ansicht wäre, sie sei verkehrt, sondern
weil sie einer dringenden Ergänzung bedarf. Außerdem werde ich mich
darum bemühen, von anachronistischen Metaphern oder Wissenschaftsbildern

so wenig wie möglich Gebrauch zu machen. Eines dieser
anachronistischen Wissenschaftsbilder findet sich in der Behauptung, Theologie

sei Wissenschaft im Dienste einer bestimmten Religion. Damit
verwandt ist die Auffassung, religionswissenschaftliche Ansätze genössen

die .Gastfreundschaft' der Theologie. Sowohl das universitäre
Milieu der Theologie, also ihr wissenschaftlicher Kontext, als auch der

konkrete gesellschaftliche und kulturelle Rahmen, innerhalb dessen

* Erstveröffentlichung in: TvT (45) 2005/2, 138-152.
1 SCHAEFFLER, Richard: Religion und kritisches Bewußtsein. Freiburg/München:

Alber 1973, 418.



660 Jean-Pierre Wils

(westliche) Theologie betrieben wird, lässt den Anachronismus solcher
Bilder mehr als deutlich hervortreten. Wissenschaft ,im Dienste von
etwas' ist nichts anderes als Ideologie, und Gastfreundschaft' verweist
auf eine versteckte Form wissenschaftlichen Paternalismus.

Im Folgenden, das soll damit gesagt sein, wird also der Versuch

unternommen, den Status quo der Theologie - so weit das überhaupt
illusionslos möglich ist - zu erfassen. Der überwiegende Teil der
universitären Theologie hat sich nämlich inzwischen meilenweit von
der Vorstellung entfernt, ,im Dienste' einer bestimmten Religion oder
Konfession zu stehen. Ebenso eindeutig hat sie sich mittlerweile auch

von der Auffassung verabschiedet, sie stelle die vernünftige Explikation
eines ,sensus fidelium' oder eines Glaubens dar, wie er in der institutionellen

Orthodoxie bezeugt und in der gläubigen Orthopraxie
ausgedrückt wird bzw. ausgedrückt werden sollte. Heißt das, dass die Theologie

zu einem großen Teil heterodox geworden ist? Das mag sein. Ich
bin jedoch der Ansicht, dass es sich hier um eine falsche Fragestellung
handelt. Ob sich die Theologie nämlich ortho- oder heterodox gibt, ist
in akademischer Hinsicht überhaupt nicht von Belang. Wissenschaftstheoretisch

erweist sich die Frage als völlig bedeutungslos. Falls
allerdings Fragen zu ihrer Ortho- oder Heterodoxie weiterhin hartnäckig an
die Theologie herangetragen werden, wirft dies eine weitere, nun wirklich

beunruhigende Frage auf, nämlich ob die Theologie noch zu Recht
als Teil der akademischen Welt gelten kann. Im Folgenden geht es

allerdings nicht nur um die Theologie. Die primäre Fragestellung zielt eher
darauf ab, wie die akademische bzw. universitäre Erforschung der Religion

überhaupt aussehen könnte bzw. auszusehen hat.
Bevor eine tentative Antwort auf diese schwierige Frage versucht

werden soll, will ich mit einer allgemeinen kulturphilosophischen
Überlegung beginnen. In seinem jüngsten Buch hat Hans Ulrich Gum-
brecht, Literaturwissenschaftler an der Universität Stanford, eine

Kulturtypologie entwickelt, die sich als heuristisches Instrument für unsere
Fragestellung eignet. Gumbrecht unterscheidet zwischen einer Sinnkultur

und einer Präsenzkultur. Selbstverständlich gibt es in Wirklichkeit
immer nur Mischformen zwischen diesen beiden Kulturtypen, aber der

,idealtypische' (Weber) Unterschied kann einen wichtigen Beitrag zum
besseren Verständnis kultureller Spannungen und Brüche leisten. Ich
konzentriere mich auf die Rolle des Wissens in diesen Kulturtypen und
gehe dabei von folgender Passage aus:



Religion als Gegenstand der Wissenschaft 661

„In einer Präsenzkultur haben die Dinge der Welt nicht nur materielles
Sein, sondern auch einen inhärenten Sinn (nicht bloß einen durch
Interpretation vermittelten Sinn), und die Menschen halten ihren Körper für
einen integralen Teil ihres Daseins. [...] Wissen kann in einer Sinnkultur
nur legitimes Wissen sein, wenn es von einem Subjekt in einem Akt der

Weltinterpretation produziert wurde. [...] Für eine Präsenzkultur ist
legitimes Wissen im typischen Fall offenbartes Wissen. Es ist ein Wissen, das

von Gott (bzw. von Göttern) offenbart wurde und durch verschiedene

Arten von Ereignissen, die man als ,Selbstentbergung der Welt' beschreiben

könnte. [...] Wissen könne Substanz sein, die in Erscheinung tritt und
sich uns präsentiert, ohne der Interpretation zu bedürfen, um in Sinn
verwandelt zu werden."2

Das Wissen, das in Sinnkulturen entsteht, besitzt nach Gumbrecht
überdies die Neigung, sich zentrifugal zu entwickeln.3 Zu welchem

Kulturtyp gehören nun Religionen? Es hätte sicher etwas Gezwungenes,
wollte man sie ausschließlich mit einem einzigen Modell beschreiben.

Trotzdem neigen wir nicht zu Unrecht dazu, Religionen vor allem mit
der Anwesenheitskultur in Verbindung zu bringen. Gumbrecht ist der

Ansicht, innerhalb des Christentums habe die Reformation neben der
katholischen Präsenzkultur eine protestantische Sinnkultur entstehen
lassen. Ich konzentriere mich jedoch allein auf die besonderen
Charakteristika dieser beiden Kulturen: das primordiale Recht der Deutung von
Sinn (in der Sinnkultur) gegenüber der Präsenz von Wahrheit (in der

Präsenzkultur).
Auf zwei zentrale Unterschiede will ich aufmerksam machen. In der

Sinnkultur muss das Wissen von einem Subjekt legitimiert werden, in
der Präsenzkultur legitimiert es sich selbst. Die Selbstlegitimation des

Wissens vollzieht sich ihrerseits durch die autoritative Art und Weise,
in der das Wissen mitgeteilt wird. Einen weiteren Unterschied markiert
die zentrifugale Qualität des Wissens in der Sinnkultur. Dem prinzipiellen

Recht, Wissensbestände ständig zu überprüfen und sie einem
kontinuierlichen Rechtfertigungszwang auszusetzen, lässt sich kaum mit
einem Verweis auf die Autorität und die Grenzen entsprechen, die in
einer Präsenzkultur vom Kanon des Wissens abgesteckt werden.
Wissenschaftstheoretisch bedeutet das einfach, dass es „keinen Archimedischen

2 GUMBRECHT, Hans Ulrich: Diesseits der Hermeneutik. Die Produktion von
Präsenz. Frankfurt: Suhrkamp 2004, 101.

3 GUMBRECHT: Diesseits der Hermeneutik, 53.



662 Jean-Pierre Wils

Punkt des Wissens"4 gibt. Der Konflikt, der sich hier abzeichnet, betrifft
in hohem Maße jede Theologie, die sich von der Präsenz- zur Sinnkultur
hin entwickelt, und die Erforschung der Religion wird diesem latenten
oder manifesten Konflikt Rechnung tragen müssen. Ich selbst bin der

Ansicht, dass der Konflikt heutzutage manifest geworden ist.

Drei Streitpunkte

Zunächst sollten wir uns vielleicht noch einmal den Titel des vorliegenden

Beitrags vor Augen führen. Im Kontext der heutigen akademischen
Welt lässt sich die darin aufgeworfene Frage fast nur noch rhetorisch
verstehen, scheint doch die Antwort nur lauten zu können: Religion

vermag selbstverständlich zum Gegenstand jedweder Wissenschaft zu
werden und muss sich dazu eignen. Warum sollte Religion einer
spezifischen Wissenschaft bedürfen, einer Wissenschaft, die dann zu Recht
Exklusivität für sich in Anspruch nehmen könnte, weil nur sie auf

angemessene Weise dem entspricht, was ihr Gegenstand fordert und
voraussetzt? Lassen Religionen sich nicht vielmehr mit Hilfe jedes
wissenschaftlichen Ansatzes studieren? Ich kann mir durchaus vorstellen, dass

eine solche Demokratisierung der Religionsforschung auf Widerstand
stoßen wird, wobei unterschiedliche Formen des Protests denkbar sind.

Eine erste Streitigkeit könnte sich an der Behauptung entzünden, dass

jede Religion mit einem Wahrheitsanspruch auftritt - dem Anspruch
nämlich, die eigene Sichtweise sei wahr und lasse sich daher auch nicht
jenseits der spezifisch religiösen Perspektive erforschen. Folglich dreht
sich der Streit um die Normativität des religiösen Selbstverständnisses.

Seine zentrale Annahme lässt sich auf folgende Weise zusammenfassen:

Die Wahrheit einer Religion ist nur in solchen Kategorien und Theorien
zu begreifen, die deren interne Wahrheitsperspektive respektieren und

bejahen. Ihrerseits vermag diese Normativität zwei Richtungen
einzuschlagen, indem sie eine existenzielle und eine theoretische Komponente
ausbildet. So könnte man behaupten, dass derjenige, der die Wahrheit
einer bestimmten Religion nicht existenziell bejaht, auch nicht wirklich in
der Lage ist, deren Eigenperspektive einzunehmen. Er wird darum auch

nicht einsichtig machen können, warum man gerade diese Sichtweise als

Ausgangspunkt und Zielsetzung wissenschaftlichen Arbeitens beibehal-

4 ALBERT, Hans: Traktat über rationale Praxis. Tübingen: Mohr 1978, 20.



Religion als Gegenstand der Wissenschaft 663

ten sollte. Man könnte dies als den ,Motivationsaspekt' der Theorie
bezeichnen, wobei solchen Argumenten allerdings nur ein privater
Charakter zukommt. Denn die Motive, die jemand im entsprechenden Fall

zugunsten der Theoriebildung anführt, besitzen ihrerseits ja keinen
theoretischen Status. In der Methodologie und Epistemologie der betreffenden

Theorie brauchen sie dann keinen direkten Niederschlag zu finden,

um der Theorie einen wissenschaftlichen Status zu verleihen.
Aber die Normativität der Präsupposition besitzt noch eine streng

theoretische Dimension. Hier wird dann behauptet, wer die Wahrheit
einer Religion nicht als Voraussetzung für seinen theoretischen Zugang
akzeptiere, pulverisiere deren Wahrheit im analytischen Sog seiner
wissenschaftlichen Re- und Dekonstruktionen. Wollte man hierfür eine

wissenschaftstheoretische Umschreibung versuchen, so könnte man
sagen: Es gibt keine Wissenschaft, die nicht von gelenkten Hypothesen
ausgeht. Von ihnen muss sich im Zuge des theoretischen Verfahrens

zeigen lassen, dass es sich um sinnvolle, operationalisierbare und fruchtbare

Hypothesen handelt. Sie gelten so lange als richtig, wie ihre
wissenschaftliche Maturität standzuhalten vermag. Aber Religionen hypotheti-
sieren die Wirklichkeit nicht, sie verlangen Anerkennung für ihre
Wahrheit und ihre je eigene Konstruktion der Wirklichkeit. In diesem

Fall müsste man die religiöse Wahrheit also eher als eine .befrachtete

Hypothese' betrachten, denn sie geht von der Wahrheit aus und erweist
sich genau deswegen als befrachtet.5 Entsprechend kann sie auch nur in
einem wissenschaftstheoretisch schwachen Sinn als Hypothese gelten.
Denn ohne Voraussetzung gibt es schlechterdings keinen Anfang.
Jedoch wird dieser Anfang keiner Überprüfung mehr unterzogen, mittels
deren sich dann die Richtigkeit oder Falschheit des Ausgangspunkts
erweisen ließe. Wer dies dennoch versucht, wird die Wahrheit einer

Religion hypothetisieren und sie genau aus diesem Grund nie angemessen

verstehen können. Gegen solche Behauptungen muss jedoch
eingewandt werden, dass die Hypothetisierung von Ausgangspunkten, also

die Zuschreibung eines hypothetischen Status an den Ausgangspunkt,
ein Merkmal der (modernen) Wissenschaft par excellence ist. Man
erweist der Religion keinen Dienst, wenn man um des spezifisch
normativen Kerns willen, der augenscheinlich von jeder Religion voraus-

5 Vgl. KUIPERS, Theo A. F.: De logica van de G-hypothese. Hoe theologisch onder-

zoek wetenschappelijk kann zijn. In: HlLBERDINK, Koen (Hg.): Van God los? Theologie

tussen godsdienst en wetenschap. Amsterdam: KNAW 2004, 59-74, hier 63.



664 Jean-Pierre Wils

gesetzt wird, jeder Religionstheorie einen Ausnahmestatus zubilligen
würde. Theorien über Religion würden dann als Ausnahme von der
wissenschaftlichen Regel gelten.

Ein zweiter Streitpunkt deutete sich im letzten Satz schon an: der

Streit um die Wahl eines angemessenen Begriffs- und Theorierahmens.
Hier geht es nicht mehr um die Frage, ob Wahrheit vorausgesetzt werden

muss, sondern darum, wie man diesen normativen Selbstbegriff von
Religion im Paradigma eines Theoriekomplexes kategorial zu repräsentieren

hat. Eine solche Wahrheitsvoraussetzung lässt sich z.B. mit
Robert Spaemann auf folgende Weise zum Ausdruck bringen: .Religion ist
die Sicht auf die Welt sub specie divinitatis'. Für die Theoriewahl
bedeutet dies, dass jeder Versuch, der nicht die Gottesperspektive
einzunehmen versucht, zur Wahl einer falschen Theorie führt. Eine Theorie,
die der wahren Religion angemessen ist, wird daher nicht allzu bescheiden

sein wollen. Im abrahamitischen Kontext bedeutet dies, dass die

Theorie auf Augenhöhe mit der Gottesperspektive zu operieren hat;
auch sie muss daher - absolut - wahr sein wollen. Darum ist beispielsweise

ein funktionalistisches Religionsverständnis beim Studium anderer

Religionen durchaus erlaubt, während die soziologische Zugangsweise

im Fall der eigenen Religion unweigerlich zum theoretischen
Selbstmord führen muss. Wer das Christentum angemessen studieren

will, muss ein „kognitives Instrumentarium zur Interpretation, [nämlich]

eine Metaphysik"6 als Bezugspunkt verwenden.
Man kann diese Voraussetzung auch folgendermaßen zum Ausdruck

bringen: Eine Theorie muss ihr Objekt oder Thema auf angemessene
Weise respräsentieren. .Angemessen' bedeutet, dass das Objekt
bestimmte Anforderungen an die Theorie stellt. Wer einen Gegenstand
wie das .Göttliche' oder ,Gott' theoretisch ins Visier nimmt und diesen

Gegenstand dann mit Prädikaten wie .absolut', .unendlich' .ursprüng¬
lich', ,einer' und ähnlichen Begriffen näher bestimmt, hat einen
Theorieentwurf zu wählen, der die Wahrheit dieser Begriffe generiert, so dass

das Göttliche nicht reduktionistisch, sondern in seinen immanenten
Qualitäten thematisiert werden kann. Die Theorie muss sich sozusagen
ihrem absoluten Gegenstand angleichen. Natürlich hat jede aufgeklärte
Theologie immer auf den Unterschied zwischen dem Gegenstand als

6 SPAEMANN, Robert: Funktionale Religionsbegründung und Religion. In: KOS-

LOWSKI, Peter (Hg.): Die religiöse Dimension der Gesellschaft. Tübingen: Mohr 1985,

9-25, hier 24f.



Religion als Gegenstand der Wissenschaft 665

solchem und unserem Wissen von ihm hingewiesen, also auf den

erkenntnistheoretischen Umstand, dass der Unterschied zwischen ,Gott'
und unserem Wissen von ihm stets größer ist als die Ubereinstimmung
zwischen diesem exzeptionellen Gegenstand und der von ihm möglichen

Kenntnis. Theologisches Wissen ist immer analog, vermittelt also

keine Erkenntnis ,Gottes' im unmittelbaren Zugang (intentio recta).
Und doch muss eine Theorie, die das Absolute zu ihrem Gegenstand
hat, in gewisser Weise selbst absolut sein können. Trotz der Analogi-
zität unseres Wissens muss eine Theorie der Totalität ihrerseits etwas
Totales besitzen. Das kognitive Interpretationsmittel, das diese Aufgabe
innerhalb der christlich-theologischen Tradition zu erfüllen hatte,
nennt Spaemann zu Recht ,Metaphysik'. Ich verwende das Wort .Meta¬

physik' in diesem Zusammenhang als Signatur für eine Theorie, die

nicht nur einen absoluten Charakter besitzt, sondern auch nicht-reduk-
tionistisch, exklusiv und auf Korrespondenz gerichtet ist.

,Nicht-reduktionistisch' soll heißen, dass soziologische, psychologische,

kulturelle oder etwa neurowissenschaftliche Paradigmen letztlich
inadäquate und daher fehlerhafte Theorien sind, wenn es um Religion
oder ,Gott' geht. Sie versehen das Unendliche mit einer endlichen
Erklärung. .Exklusiv' soll heißen, dass konkurrierende Theorien nicht zu
akzeptieren sind, weil ein nicht-metaphysischer Zugang per definitio-
nem zu einer Verunreinigung der Gottesperspektive führt. .Auf
Korrespondenz gerichtet' soll heißen, dass man eine ganz bestimmte
Wahrheitstheorie anzuwenden hat, die nämlich, der zufolge Wahrheit in der

Ubereinstimmung zwischen Begriffen, Begriffszusammenhängen oder
Theorien einerseits und ihren Referenzen andererseits besteht. Eine

Theorie, die etwas über .Gott' sagen will, wird im Rahmen dieser adä-

quationstheoretischen Wahrheitsauffassung selbst in einem gewissen
Maße absolut sein müssen. Damit ist auch gesagt, dass eine auf
Übereinstimmung gerichtete Religionstheorie mit einer schweren Hypothek
belastet ist, denn die Theorie des Absoluten muss, wie gesagt, selbst

eine absolute Theorie sein. Demgegenüber besitzt jede wissenschaftlich

glaubwürdige Theorie eine .fallibilistische' Grundstruktur, das heißt, jede

Behauptung im Rahmen einer Theorie muss widerlegbar sein.

Ein dritter Streitpunkt dreht sich um die Frage, welche Wissenschaft
diese Aufgabe nun auf sich nehmen soll. In diesem Zusammenhang
könnte man durchaus von einem .Wissenschaftsstreit' sprechen. Auch
hier lautete die gängige Antwort: die Theologie, denn sie ist die Re-



666 Jean-Pierre Wils

flexionstheorie der Religion, keine Reflexionstheorie über Religion,
sondern ausdrücklich der Religion. Theologie versteht sich als selbstreflexive

Darstellung der Religion, als Theorieform der religiösen
Binnenperspektive. Anders gesagt: Theologie bekundet sich als Reflexion des

normativen Selbstbildes einer Religion. Allerdings verbirgt sich hinter
dieser Behauptung eine Zweideutigkeit. Ist, so kann man nämlich

fragen, die Theologie nun eine Theorie über die (Selbst-)Reflexion einer

Religion oder stellt sie als Theorie die (Selbst-)Reflexion einer Religion
dar? Dies ist alles andere als Haarspalterei. Allzu oft geht man nämlich
über diesen elementaren Unterschied - so er denn überhaupt zur
Kenntnis genommen wird - einfach hinweg. In beiden Fällen wird zwar
das Selbstbild einer Religion in einen Selbstbegriff transformiert, aber

dieser Selbstbegriff ist jeweils von anderer Ordnung.
Bezeichnen wir die Selbstreflexion einer Religion in Theorieform als

Theologie, so geht es um einen Selbstbegriff erster Ordnung. In der

Theologie wird die (orthodoxe und orthopraktische) Wahrheit einer

Religion, d.h. ihr normatives Selbstbild, auf reflexive Weise artikuliert.
Die Wahrheit einer Religion bildet somit die normative Voraussetzung
für eine Theorie, die ihrerseits den normativen Ausdruck dieser Wahrheit

auf Begriffsniveau hebt. Bezeichnen wir jedoch eine Theorie über
die (Selbst-)Reflexion der Religion als Theologie, dann wird das Begriffsniveau

seinerseits einer reflexiven Überprüfung unterworfen. Der
Selbstbegriff befindet sich jetzt auf einem Niveau zweiter Ordnung: Es

entsteht ein Selbstbegriff des Selbstbegriffs, eine Niveauverdopplung, die

man allerdings nicht als doppelte Wahrheitsaffirmation begreifen kann.

Denn das .Selbst' der beiden Selbstbegriffe ist in beiden Fällen nicht
dasselbe. Im Selbstbegriff zweiter Ordnung ist es nicht die Religion, die
sich selbst begreift, sondern hier wird das Sich-selbst-Begreifen der Religion

seinerseits begriffen. Während sich die Religion im Selbstbegriff
erster Ordnung kognitiv betrachtet, wird die kognitive Betrachtung im
Selbstbegriff zweiter Ordnung ihrerseits noch einmal kognitiv
angeschaut. Etwas übertrieben, könnte man sagen, auf dem Niveau zweiter
Ordnung wird nicht die Religion kognitiv betrachtet, sondern hier
betrachtet sich die Theorie selbst, und zwar im Modus einer Metatheorie.
Tatsächlich zeichnen sich hier drei Wahrheitsniveaus ab: erstens, die
gelebte oder performative Wahrheit einer Religion; zweitens, die Art und
Weise, in der Religion die performative Wahrheit mittels Selbstreflexion
normativ artikuliert {explikative Wahrheit); und drittens, die (erkennt-



Religion als Gegenstand der Wissenschaft 667

nistheoretische) Theorie dieser Theorie oder die epistemische Wahrheit,
d.h. die Art und Weise, in der die Theorie (erster Ordnung) in einer
wissenschaftlichen Theorie oder Metatheorie zur Sprache gebracht wird.7
Auf dem Niveau der Metatheorie oder der epistemischen Wahrheit steht

zum Beispiel der Wissenschaftscharakter der Theorie erster Ordnung zur
Diskussion, ebenso sind dort epistemologische und methodologische
Fragestellungen zu behandeln. Gleichzeitig ist der Anschluss der
epistemischen an die performative Wahrheit viel weniger sichtbar und
bedeutend schwächer als im Fall der (relativen) Nähe von explikativer und

performativer Wahrheit. De facto hat sich die Theologie im Lauf der

Jahre immer mehr vom zweiten zum dritten Niveau hin bewegt, also

von der explikativen zur epistemischen Wahrheit.
Meine diesbezügliche (historische) These lautet: Seit der Aufklärung

ist die Theologie schrittweise von einem Selbstbegriff erster Ordnung
zu einem Selbstbegriff zweiter Ordnung übergegangen. In gewissem
Sinne ist sie immer mehr zur Theorie geworden oder - noch besser und
präziser ausgedrückt - sie hat sich zu einer Metatheorie der Religion
entwickelt. Diese Veränderung lässt sich sowohl in synchroner wie
auch in diachroner Perspektive beobachten. Im Zusammenhang mit der
diachronen Entwicklung der Theologie kann man von einer beeindruckenden

Zunahme alternativer Theorien sprechen: Religionsphilosophie

und Religionswissenschaft stehen für autonome, nicht per se an die

Binnenperspektive gebundene Zugänge zu komplexen religiösen Phänomenen

bzw. zu ,Gott'. Neben der Religionswissenschaft im strikten
Sinn - also der Religionsphänomenologie und -geschichte sowie der

vergleichenden Religionswissenschaft - sind zahlreiche Humanwissenschaften

entstanden, die nach ihrem Auszug aus dem gemeinsamen Haus der

Philosophie einen fruchtbaren Zugang zur Religion gefunden haben,

vor allem die Religionssoziologie und die Religionspsychologie.
Für die Theologie selbst hatte dies zur Folge, dass ihr an einer

immer größeren Nähe zu solchen Alternativtheorien gelegen sein musste,
zumindest wenn sie sich nicht aus dem akademischen Gespräch entfer-

7 Die Unterscheidung zwischen performativer und epistemischer Wahrheit
stammt von Robert C. Neville. Ich füge hier noch einen dritten Begriff hinzu, nämlich

den der explikativen Wahrheit, der eher Nevilles Begriff der epistemischen
Wahrheit entspricht, so dass dieser letzte Begriff in meinem Beitrag eine andere

Bedeutung erhält. Vgl. NEVILLE, Robert C.: The Truth of Broken Symbols. New
York: State University of New York Press 1996, 145-202.



668 Jean-Pierre Wils

nen wollte. Ihr .Symbioseappetit' (Habermas) sorgte im eigenen
Theoriegebäude für die Tolerierung einer Fülle konkurrierender Ansätze,
wobei man allerdings für lange Zeit noch davon ausging, die Theologie
habe das letzte Wort. Natürlich ließe sich hiergegen vorbringen, dass

auch im Mittelalter verschiedene theologische Methoden zur Anwendung

kamen, doch wurde dieser (relative) Methodenpluralismus von
einer stabilisierenden Metaphysik aufgefangen.8 In dem Maße, in dem
alternative Religionstheorien hinzutreten und der Methodenpluralismus
nicht mehr wegzudenken ist, wächst auch deren Einfluss auf die theologische

Objektbildung. Ein .letztes Wort' wird schlechterdings unglaubwürdig

und bekundet sich allenfalls als ein .vorletztes Wort' inmitten
anderer .vorletzter Worte'. Innerhalb des wissenschaftlichen Fächerkanons

unterliegen ,Gott' und .Religion' damit einem radikalen Demo-
kratisierungsprozess, und wie andere Religionstheorien erweist sich
auch die Theologie als vorletzte Theorie.

Im Rückgriff auf Spaemanns Behauptung, nur eine Metaphysik komme

als angemessene Theorie der christlichen Wahrheit in Frage, lassen

sich die inzwischen eingetretenen Veränderungen folgendermaßen
charakterisieren: Vorletzte Worte über Religion sind Stellungnahmen, die

darum wissen, hermeneutisch vermittelte bzw. hermeneutisch gebrochene

letzte Worte zu sein. Ob man es nun mit dem .linguistic turn'
(Toulmin) zum Ausdruck bringen möchte oder mit dem epistemo-
logischen .internal realism' (Putnam), der die kognitive Realität jeder
Referenz (also auch die .Gottes') nur innerhalb eines Theorierahmens

gewährleistet sieht, Religion als Thema eines theoretischen Ansatzes
erweist sich durchweg als Religion auf Abstand. ,Wir müssen Abstand

zur Religion halten, ohne ihre Perspektive zu verlassen' (Habermas).
Wie sich anhand der drei Wahrheitsniveaus bereits zeigte, vollzieht sich
auch das Studium der Religion grundlegend induktiv oder - um es mit
Hermann Lübbe auszudrücken „Es ist schlechte Metaphysik, im
Resultat der Abstraktion vom Konkreten den wirksamen Grund dieses

Konkreten erkennen zu wollen."9 Anders gesagt: Letzte Worte bilden

8 Ich bin mir natürlich darüber im Klaren, dass die mittelalterliche Metaphysik
nicht ohne Konflikte war. Als stabilisierende Metaphysik war sie selbst nicht immer
stabil.

9 LÜBBE, Hermann: Geschichtsbilder und Menschenbilder. In: MlLFULL, Inge /
STROBL, Christine (Hgg.): Das fragwürdige Subjekt. Menschenbilder im 20. Jahrhundert.

Regensburg: Pustet 2004, 199-219, hier 201.



Religion als Gegenstand der Wissenschaft 669

stets das Ergebnis vorletzter Worte, und die Resultate selbst erweisen
sich wiederum nur als vorletzte Worte. Wir verfügen nun einmal nicht
über die totale Außenansicht der gesamten Wirklichkeit und damit
auch nicht über eine entsprechende Sicht der Religion. Wer die Totalität,

das Absolute oder die Transzendenz betrachten möchte, tut das

nicht von einem totalen oder absoluten Standpunkt aus oder vom
Standpunkt der Transzendenz. ,Gods-Eye-View' ist uns eben nicht
möglich. Uber die letzten Dinge können wir daher nicht von außen -
gleichsam ,outside our skins' - nachdenken.10

Auch der synchrone Rahmen der Theologie - ihre interne Struktur
als wissenschaftliche Disziplin - hat sich inzwischen radikal verändert.

Um es klar zu sagen: Mehr und mehr theologische Fächer verlieren
allmählich ihren theologischen Charakter. Historiographische, linguistische
und statistische Methoden, empirische und philosophische, hermeneu-
tische und naturwissenschaftliche Paradigmen bevölkern den Kanon der

theologischen Fächer. Als Beispiel will ich nur mein eigenes Fachgebiet,
die Ethik, anführen. Die fachinterne Diskussion der klassischen

Moraltheologie hat sich - zumindest da, wo sie sich auf universitärem Niveau
abspielte - grundlegend geändert. Zusammenfassend kann man sagen,
dass der ,säkulare Charakter ethischen Argumentierens' (Habermas)
inzwischen auch in theologisch-ethischen Milieus überwiegt. Die Theologie
sieht sich dort buchstäblich marginalisiert, zurückgedrängt an den Rand
einer Diskussion, in der sie oft bloß noch zufällig mit säkularen
Argumenten korrespondiert. Auf diese Weise ist die Theologie der
theologischen Ethik (fast) zum Ornament geworden. Damit will ich nicht

sagen, in ethischen Diskussionen ließen sich keine strikt theologischen
Argumente mehr anführen, aber ebenso wenig kann man behaupten, derlei

Argumente würden in den aktuellen Debatten um moralische Fragen
noch einen prominenten Platz einnehmen. Offenbar zwingen modernisierte

Gesellschaftsformen samt ihren multikulturellen und multireligiösen

Dimensionen die Ethik zur Säkularisierung ihrer Argumentationsmuster.

Wer sich im Zusammenhang mit moralischen Fragen an einer

,öffentlichen Rechtfertigung' (Rawls) interessiert zeigt, wird seine religiösen

Motive und Überzeugungen in einen ethischen Text zu übersetzen

haben, der vorrangig auf säkulare Argumente baut. Freilich könnte man

10 PUTNAM, Hilary: Realism with a Human Face. Cambridge (Mass.)/London:
Cambridge University Press 1983, 17.



670 Jean-Pierre Wils

darauf antworten, dies liege am verkehrten Profil heutiger Debatten oder
verdanke sich den gängigen, üblicherweise unzulänglichen Ethiktheorien.
Aber auch mit solchen Vorhaltungen dürfte die Glaubwürdigkeit theologischer

Argumente kaum zunehmen.
Man kann sich des Eindrucks nicht ganz erwehren, dass es vor allem

die Dogmatik ist, die das Bild einer theologischen Theologie noch
aufrechterhält. Sie würde dann das Endstadium der Theologie repräsentieren.

Ich vermute, dass sich die Wissenschaft vom Dogma in der Tat
am wenigsten der theologischen Wahrheitsfrage entziehen kann und
diese vielleicht auch methodisch nicht auf Abstand zu halten vermag.
Performative, explikative und epistemologische Wahrheit gehen hier
sozusagen ineinander über. Ehrlichkeitshalber sollte man allerdings
hinzufügen, dass zahlreiche andere theologische Disziplinen diese Auffassung

viel weniger und zum Teil überhaupt nicht (zu) teilen (brauchen).
Jedenfalls stellt die Remonstratio veritatis' keine direkte Zielsetzung der
meisten theologischen Subdisziplinen mehr dar, weswegen sie sich auch

nicht länger dem apologetischen Drang ausgesetzt fühlen, jede Methode
und jede Argumentation normativen Behauptungen unterzuordnen, die
als solche ihres hypothetischen Status nicht überführt werden dürfen.
Selbstverständlich wird eine wissenschaftlich verantwortliche Dogmatik
dergleichen Hypothetisierungen nicht ausschließen wollen und sich

wissenschaftlicher, auch anderswo zu findender Methoden bedienen.

Aber die gerade erwähnte Auffassung lässt eine solche Hypothetisie-
rung sowie den sich daraus ergebenden Methodenpluralismus trotzdem
komplex und riskant erscheinen.

Zusammenfassend lässt sich die folgende These verfechten: Religion
bildet heute den Gegenstand von Theorien, die die Wahrheitsfrage als

Hypothese behandeln. Wer sich einer solchen Hypothetisierung entziehen

will, verkennt den typischen Zug wissenschaftlicher Theorien, die

Wahrheitsansprüche deswegen für prinzipiell fehlbar und falsifizierbar
halten, weil der wissenschaftliche Anspruch auf Wahrheit jederzeit eine

theoretische Position darstellt. Eine wissenschaftliche Theorie über Religion

ist nämlich eine Theorie über Religion, deren Wahrheitsansprüche
theoretisch rekonstruiert und einer methodisch disziplinierten
Rekonstruktion und Evaluation unterworfen werden. Auch die Theologie hat
sich zu einer Theorie der Religion entwickelt, zu einer Theorie über

Religion - einer Metatheorie, die die normative Binnenperspektive einer
besonderen Religion auf theoretischem Niveau rekonstruiert, expliziert



Religion als Gegenstand der Wissenschaft 671

und evaluiert, einer Religion, die sich ihrerseits in Texten, (moralischen)
Praktiken sowie rituellen oder ästhetischen Expressionen äußert.

Die Unvermeidlichkeit des Vergleichs oder der ,Komparati-
vität'

Ein vergleichendes oder ,komparatives' Element wird oft als

wissenschaftliche Haltung oder gar als (neue) wissenschaftliche Methode

angesehen. So kennen wir z.B. eine vergleichende Ethnologie oder

Anthropologie, eine vergleichende Linguistik und Psychiatrie, eine

vergleichende Ethik und Religionswissenschaft. Wie die vergleichende
Dimension methodologisch zu operationalisieren ist, steht im vorliegenden

Abschnitt nicht zur Debatte. Ich gehe allerdings davon aus, dass es

sich dabei nicht um die Praxis bloßen Vergleichens ohne jede theoretische

Einbettung handelt. Soll Komparativität nicht wissenschaftlich
naiv sein, so bedarf sie einer Metatheorie, die ihre Reichweite und
Grenzen absteckt. Dabei lassen sich die Grenzen der Komparativität
durch die einfache Feststellung andeuten, dass sie selbst keinen
vergleichenden Charakter besitzt. Der akademische Streit um die Bedeutung
und Notwendigkeit von Komparativität ist selbst nicht komparativ zu
schlichten. Komparative Probleme führen uns zu Fragen, die wir
vielleicht besser aus der Debatte um den Multikulturalismus kennen. Dort
tritt ein vergleichbares Phänomen zu Tage: Uber Sinn und Unsinn des

Multikulturalismus lässt sich nämlich nicht multikulturell entscheiden.

Dies zeigt schon die einfache Tatsache, dass es sich beim
Multikulturalismus um keine multikulturelle Erfindung handelt, sondern
vielmehr um eine monokulturelle - in der westlichen Kultur entwickelte -
Theorie. Ferner lässt sich dies durch den Hinweis verdeutlichen, dass in
jedem multikulturellen Kommentar zu einem Problem eine (mögliche)
multikulturelle Antwort immer mit einer (denkbar) universellen oder -
besser - einer zu universalisierenden Antwort verglichen wird. Wir
können nicht multikulturell denken, ohne transkulturell zu denken. Da
ich vermute, dass uns die Komparativität mit analogen Problemen
konfrontiert, will ich sie vor allem vor einem kulturellen Hintergrund zur
Sprache bringen.

Vielleicht sollten wir von der These ausgehen, dass mit wissenschaftlicher

Komparativität die methodologische Berücksichtigung von
Phänomenen gemeint ist, die sich in einem multikulturellen Kontext zei-



672 Jean-Pierre Wils

gen. Noch lieber würde ich allerdings von einem interkulturellen Kontext

sprechen, denn so lassen sich die ethischen und politischen
Konnotationen besser vermeiden, die der Begriff Multikulturalismus weckt.

Komparativität meint dann die methodologische Berücksichtigung von
wissenschaftlich relevanten interkulturellen Phänomenen. Mir geht es

nun vor allem um die These, dass Komparativität bei der wissenschaftlichen

Erforschung von Religionen unvermeidlich ist.
Kulturell gesehen ist Komparativität für uns nicht wirklich eine

Sache der Wahl; in gewisser Weise wird sie uns einfach aufgezwungen.
Freilich will ich hier nicht in das allzu oft gesungene (und bisweilen
auch reichlich falsch klingende) Lied von der Hegemonie der westlichen
Kultur einstimmen. Kulturelle Selbstkritik, die bitter nötig ist, wird

gern mit billigen und durchsichtigen Selbstbezichtigungen vermengt
sowie mit der Aufkündigung humanitärer Normen (wie etwa der

Menschenrechte), die in genetischer Hinsicht mit der westlichen Kultur
verbunden sind. Aber allein schon geographisch tiefgreifende Veränderungen

mit kulturell dramatischen Folgen machen es unmöglich,
Komparativität noch länger außen vor zu lassen. Angefangen bei Montesquieu,

dem Begründer der vergleichenden Kulturmorphologie, und

vorläufig endend mit dem heutigen, zutiefst ambivalenten Prozess der

Globalisierung, erweist sich der Blickwinkel der westlichen Kultur als

eine gebrochene Perspektive. Weniger dramatisch ausgedrückt: Die
kulturelle Perspektive des Westens ist zur Selbstreflexion geworden. Übrigens

fand sich fast jede Kultur, die einen solchen Prozess durchlief, am
Ende im Zustand der Selbstbetrachtung wieder als dem Resultat einer
Konfrontation mit kultureller Andersheit. Claude Lévi-Strauss nannte
dies den „Blick aus der Ferne".11 Was sich hier vollzieht ist alles andere

als harmonisch. Radikale Machtunterschiede machen den Prozess zu
einem äußerst konfliktreichen Geschehen.

Aber dieser Blick aus der Ferne ist inzwischen fast buchstäblich zu
einem Teil unserer kulturellen Wahrnehmung geworden. Wenn man die

Tendenz zur Selbstreflexion als strukturelles Kennzeichen des

Modernitätsprozesses auffasst, bedeutet das nicht nur eine permanente Steigerung

selbstreflexiver Leistungen beim Subjekt, einen Zuwachs an kognitiver

Intensität, mit der Menschen ihre Äußerungen und Praktiken
thematisieren, sondern unsere kollektive Selbsterfahrung - unsere alltägliche

11 LÉVI-STRAUSS, Claude: Der Blick aus der Ferne. München: Fink 1985.



Religion als Gegenstand der Wissenschaft 673

und kulturell sublimierte Wahrnehmung - zeichnet sich ihrerseits durch
eine immer stärkere Selbstreflexion aus. Mit einem Blick aus der Ferne
beobachten wir uns selbst, und selbst diese Beobachtung kann noch einmal

beobachtet werden. Unsere .Selbstbeobachtung', so Niklas Luh-

mann, stellt das Objekt einer Beobachtung dar, einer .Beobachtung zweiter

Ordnung'. Der dramatische Unterschied zwischen der vormodernen
und der modernen Selbstreflexion hat - kulturell und soziologisch
gesehen - mit dem Unterschied zwischen dem Blick aus der Nähe nach
dem Anderen und dem Blick aus der Ferne nach dem Eigenen zu tun. In
der Prämoderne wurden andere Kulturen aus der weitgehend ungebrochenen

Ursprünglichkeit des eigenen Blickwinkels wahrgenommen. In
der Moderne ist dieser Zugang wegen der strukturellen, beinahe .archäo¬

logischen' (Foucault) Verschiebungen, die sich tief im kulturellen Profil
vollzogen haben, unmöglich geworden. Die Intensität, mit der der Blick
aus der Ferne das eigene kulturelle Feld modifiziert, hat uns gezwungen,
uns mit der Andersheit von Kulturen zu vergleichen. Nochmals: Dieser

Vergleich ist alles andere als unschuldig, denn er hat keineswegs zur
Folge, dass wir andere Kulturen nun mit einer gewissen Zwangsläufigkeit

angemessener bewerten. Komparativität stellt jedoch durchaus eine

conditio sine qua non dar, um die andere (und im Anschluss daran auch

die eigene) Kultur wirklich bewerten zu können.
Wenn dem so ist, so heißt das, dass auch die Erforschung von

Religionen zwingend eine komparative Sichtweise voraussetzt. Selbst wenn
wir bislang über keine zufriedenstellende Theorie der Komparativität
verfügten und die Kategorien vergleichender Forschung noch nicht
ausgearbeitet wären, ließe sich der komparative Ansatz doch kaum vermeiden.

Wer sich komparativen Forschungsperspektiven verweigern wollte,

müsste sich gleichzeitig zu der Absicht bekennen, vor typisch
modernen Fragestellungen zu flüchten. Solche Versuche sind oft auf eine
falsche Einschätzung des komparativen Anliegens zurückzuführen. Ein
gängiges Missverständnis in diesem Zusammenhang lautet, Komparativität

erlaube nur einen deskriptiven Zugang zur Religion und könne
deren Binnenperspektive nicht gerecht werden. In einer unentbehrlichen,

wenngleich noch ziemlich defensiven Reaktion auf derlei Behauptungen

könnte man geltend machen, dass zahlreiche Betrachtungen aus

der Binnenperspektive, also aus dem Blickwinkel normativer Selbst-

vergewisserung, ungemein davon profitieren könnten, wenn sie der
beschreibenden Sichtweise weniger rasch den Rücken kehrten. So lassen



674 Jean-Pierre Wils

sich beispielsweise religiöse Sachverhalte in einer modernen Gesellschaft

oft sehr gut aus einer soziologischen Perspektive erhellen. Dagegen

wird die normative Selbstinterpretation der Religionen schnell

kurzsichtig. In Abwandlung eines kantischen Diktums könnte man
sagen: Ohne Berücksichtigung ihrer Eigenperspektive bleibt das Studium
der Religion leer, ist das Studium jedoch ausschließlich an die religiöse
Eigenperspektive gebunden, so führt dies rasch zur Erblindung. Außerdem,

und damit kommt nun die offensive Reaktion auf den Vorwurf
purer Deskriptivität ins Spiel, schließt Komparativität die Beurteilungsperspektive

ganz und gar nicht aus, weder die kritisch-wissenschaftliche

Bewertung noch das normative Urteil. Sie erweist sich vielmehr als

notwendige Bedingung der beurteilenden Sichtweise, weil die evaluative

Urteilsbildung ohne Vergleich schnell ungerecht zu werden droht.
Komparativität mäßigt sozusagen unser Beurteilungsverlangen.
Zugleich fungiert sie aber auch als dessen Möglichkeitsbedingung, denn

mit dem ihr eigenen Drang, Beschreibungen zu übersteigen, macht sie

Beurteilungen überhaupt erst möglich: Wer vergleicht, will nicht nur
feststellen, sondern wird durch Neugier getrieben und durch das

Verlangen, die Bedeutung dessen zu kennen, was er da vergleicht.
Wer mithin komparativ zu Werke geht, kann sehr wohl normative

oder evaluierende Urteile anstreben. Der Perspektivenwechsel, der sich
als Folge vergleichender Forschung einstellt, kann seinerseits zum An-
lass einer kritischen - gegenüber der Wahrheitsfrage keineswegs neutral
eingestellten - Urteilsbildung werden. Aber zunächst sollten wir nicht
zu derart wahrheitsbefrachteten Urteilen kommen müssen. Des Weiteren

kann Wahrheitsbeladenheit niemals zum Ausgangspunkt
wissenschaftlicher Forschung im Allgemeinen und daher auch nicht komparativer

Untersuchungen im Besonderen werden. Drittens ist das, was
wissenschaftlich zählt, die Gültigkeit der Methode und der Argumentation,

nicht der Wahrheitsanspruch als solcher. Auch außerhalb der
Wissenschaft werden bei passender und unpassender Gelegenheit
Wahrheitsansprüche erhoben. Ich zitiere nochmals Hermann Lübbe:12

„In der Wissenschaft ist nichts erhabener als die Wahrheit. Aber genau
ihre Ansprüche machen bescheiden und lehren, daß man Behauptungen

12 LÜBBE, Hermann: Balthasar Gracidn Kulturpreis fiir Erwin Scheuch. Ein
Beitrag zur neuesten Begriffsgeschichte des Konservativismus in Deutschland. München:
Fink 2001, 7-20, hier 11.



Religion als Gegenstand der Wissenschaft 675

nicht aufgrund der Erhabenheit ihres Gegenstandes beurteilen darf,
sondern aufgrund der methodischen Solidität ihrer Begründung."

In dem Maße, in dem der Gegenstand einer Wissenschaft erhabener

wird, drohen daher Methode und Solidität der Begründung immer
weniger ins Gewicht zu fallen gegenüber der nachdrücklichen Reklamation

von Relevanz und Bedeutsamkeit. Vor allem die Theologie - aber
auch die Religionswissenschaft - muss gerade wegen dieser
verführerischen Geltendmachung von Relevanz äußerst vorsichtig sein, damit
sie ihre Wissenschaftlichkeit nicht aufs Spiel setzt.

WO BEFINDET SICH DIE THEOLOGIE?

Ich greife hier nochmals einen Gedanken auf, der unter der Uberschrift
,Drei Streitpunkte' bereits entfaltet worden ist. In einem Beitrag mit
dem Titel .Theologie als christliche Religionskulturwissenschaft' bot
Hermann Lübbe vor einigen Jahren eine messerscharfe Diagnose des

Zustands der Religion. Ihre Bedeutung verdankt diese Diagnose einem
nüchternen Blick auf den gesellschaftlichen Wandel sowie auf die daraus

resultierenden intradisziplinären Veränderungen innerhalb der Theologie.

In dem Maße, in dem sich die Modernität ausbreitet, wandelt sich
das westeuropäische Christentum für Lübbe von einer ,Herkunftswelt'
zu einer ,Vergangenheitswelt'. Anders gesagt: Was früher noch unsere
Herkunft war und daher einen verpflichtenden Einfluss auf unser Denken

und Handeln ausübte, ist nun zu einer vergangenen Welt geworden.

Man könnte von einer Musealisierung des Christentums sprechen,
womit allerdings keineswegs gesagt sein soll, dass das Christentum als

lebendige Religion aus Europa verschwunden wäre. Zahllose Menschen
betrachten es noch immer als Sinnhorizont für ihr Leben. Der Begriff
.Musealisierung' bezieht sich vielmehr auf die Signatur des europäischen
Christentums, das in kultureller Hinsicht zu einer Minderheit geworden

ist. In erster Linie bedeutet dies, dass sich immer weniger Menschen
ihrem eigenen Selbstverständnis nach als christlich definieren. Ihre Kultur

und ihr Handeln haben sich de facto von christlichen
Selbstinterpretationen gelöst.13 .Musealisierung' meint jedoch vor allem das

Folgende: Wenn unsere Herkunftswelt zu einer Vergangenheitswelt gewor-

13 Vgl. ARTS, Wil u.a. (Hg.): The Cultural Diversity ofEuropean Unity. Leiden/
Boston: Brill 2003.



676 Jean-Pierre Wils

den ist, dann stößt diese erneut auf Interesse, und zwar so, wie das

Vergangene überhaupt für uns interessant geworden ist. Als wesentlicher

Bestandteil der Vergangenheit darf daher auch das Christentum
mit Interesse rechnen, wobei dieses allerdings nicht mehr ausschließlich
auf theologische Weise zum Ausdruck gebracht wird. Das Christentum
ist sozusagen noch Gegenstand eines kulturellen Bekenntnisses, aber dieses

Bekenntnis erweist sich in zunehmendem Maße als a-religiös. ,Museali-

sierung' steht also für ein aufrechtes Interesse am historisch-kulturellen
Sachverhalt des Christentums.

Auch wenn man dies von einem theologischen Standpunkt aus
natürlich bedauern kann, ändert das nichts an den Tatsachen. Überdies
hat solche theologische ,Trauerarbeit' mit einem anderen Umstand zu

tun, nämlich mit einer Frage, die ich im so genannten dritten Streitpunkt

schon ausführlich zur Sprache gebracht habe: Als wissenschaftliche

Disziplin ist die Theologie größtenteils enttheologisiert, in weiten
Bereichen ist sie selbst historiographisch geworden. Der Überstieg von
der explikativen zur epistemischen Wahrheit vollzieht sich nicht
alternativlos. Anstatt der epistemischen Wahrheit - oder zusätzlich zu ihr -
kann sich nämlich auch eine historisch-kulturelle Rekonstruktion
durchsetzen. Nach Lübbe ist Theologie gegenwärtig die „methodisch
disziplinierte kulturhistorische Vergegenwärtigung jener christlich
religiös-kulturellen Geschichte, der wir entstammen."14 Mit Friedrich
Wilhelm Graf lässt sich dasselbe noch kürzer formulieren: Theologie ist
inzwischen zu einer „Kulturwissenschaft des Christentums"15 geworden.

Die Frage, der man nun nicht mehr ausweichen kann, lautet
folgendermaßen: Angenommen, die Theologie ist tatsächlich in hohem
Maße historiographisch geworden, sie ist größtenteils in
religionswissenschaftlichen und religionsphilosophischen Ansätzen aufgegangen
und ihre wissenschaftlichen Methoden und Paradigmen lehnen sich

weitgehend an andere akademische Fächer an, was bleibt dann noch

von der Theologie? Anders gesagt: Ist die Theologie als akademische

Disziplin noch zu retten?

14 LÜBBE, Hermann: Theologie als christliche Religionswissenschaft. In: KRIEG,
Matthias u.a. (Hg.): Universitas in theologia - theologia in universitas. Zürich:
Theologischer Verlag 1997, 43-50, hier 44.

15 GRAF, Friedrich Wilhelm: Die Wiederkehr der Götter. Religion in der modernen

Kultur. München: Beck 2004, 261.



Religion als Gegenstand der Wissenschaft 677

Auf diese Frage möchte ich mit einer systemtheoretisch inspirierten
Überlegung antworten. In seinem Beitrag ,Die Unterscheidung Gottes'
hat Niklas Luhmann darauf hingewiesen, dass Gesellschaftstypen, die

eine Schichtenstruktur aufweisen und an dem bedeutsamen Unterschied
zwischen Zentrum und Peripherie festhalten, einer spezifischen
Legitimation bedürfen. Sie haben das Ganze im Ganzen zu repräsentieren.
Vom Zentrum aus müssen sie allen gesellschaftlichen Subsystemen Sinn
und Bedeutung verleihen, so dass ,das Ganze im Ganzen zu repräsentieren'

heißt, das Zentrum in die Lage zu versetzen, auch noch die

Peripherie mit zu umfassen, wohingegen die Peripherie auf eine sub-

stanzielle Verbindung mit dem Zentrum angewiesen ist. Mit ,substan-
ziell' ist dann nichts anderes gemeint als genau der Umstand, dass das

Ganze oder die Totalität der Gesellschaft innerhalb ihrer selbst, d.h. in
allen ihren Gliederungen, sichtbar sein muss. Das Zentrum spiegelt den

gesamten Prozess wieder, reflektiert die umfassende Repräsentation und
erweist sich so als Ausgangs- und Endpunkt jeder Sinngebung oder

Bedeutungsverleihung. In solchen Gesellschaften, wie sie in Europa bis
über das Ende des Mittelalters hinaus bestanden, war es schlechterdings
unvorstellbar, dass Moral ohne religiöse Legitimation existierte. Bald
sollte jedoch das veränderte institutionelle Profil frühmoderner
Gesellschaften die Autonomie der Moral und die Selbstständigkeit ethischer

Begründungen stärken. Moral wird nun, kurz gesagt, auch ohne Religion

möglich, Ethik kann - muss aber nicht - ohne Theologie betrieben
werden. Auf jeden Fall wird es immer schwieriger, den theologischen
Aspekt der Ethik auf überzeugende Weise zur Sprache zu bringen.
Luhmann vermutet daher auch, dass „die Problemlage für Religion sich
heute völlig verändert hat - heute, das heißt in einer Gesellschaft, die
ein solches Zentrum und eine solche Spitze nicht mehr bilden kann".u

Das alles bedeutet selbstverständlich nicht, dass man nicht mehr
über das Ganze nachdenken kann. Ebenso wenig ist damit gesagt, dass

der Religion in einer differenzierten Gesellschaft kein Ort oder keine

Bedeutung mehr zukommt. Sehr wohl soll damit allerdings zum
Ausdruck gebracht werden, dass das Ganze - paradox formuliert - nun
partikular zu denken ist und dass der Gedanke vom Ganzen selbst kein

ganzer Gedanke mehr sein kann. Religion als traditioneller Platzhalter

16 LUHMANN, Niklas: Die Unterscheidung Gottes. In: DERS.: Soziologische
Aufklärung 4: 2,ur funktionalen Differenzierung der Gesellschaft. Wiesbaden: Verlag für
Sozialwissenschaften 2005, 250-268, hier 263.



678 Jean-Pierre Wils

des Ganzen wird darum zu einem Subsystem der Gesellschaft, nicht
mehr und nicht weniger. Natürlich thematisieren Religionen noch
immer die Totalität, aber eine solche Präsentation des Ganzen wird immer
beschwerlicher. Wer das Ganze wiedergeben will, stößt sozusagen an
die Grenzen der Teile. Das alles hat natürlich auch einschneidende

Folgen für das Nachdenken über das Ganze. Während die explikative
Wahrheit der Religionen noch den ganzen Gedanken vom Ganzen für
sich beanspruchen konnte, ist dies der epistemischen Wahrheit nicht
mehr beschieden. .Nachmetaphysisches Denken' (Habermas) könnte
daher in etwa Folgendes bedeuten: Das Bewusstsein vermag keinen
letzten Gedanken mehr zu denken und kann sich darum auch nicht
vorstellen, wie der letzte Gedanke sich als das Wahre präsentiert. Damit
sind wir wieder bei dem angekommen, was ich vorhin .vorletzte Worte'
nannte. In einer Gesellschaft, die kein Zentrum und keine Spitze mehr
kennt, die keinen Abschluss und keine ungebrochene Totalitätsbehauptung

mehr zu behaupten weiß, werden letzte Gedanken zu vorletzten
Gedanken. Letzte Gedanken stehen unter Vorbehalt. Ich möchte dies

die radikal-hermeneutische Signatur der aktuellen Religionsforschung
nennen. „Jede hier angebaute Deutung", schreibt Luhmann, „kann
darum nicht leugnen, dass sie nur eine Deutung ist".17

Ich will mit dieser Diagnose eine einzige Folgerung verbinden. Die
intradisziplinären Veränderungen innerhalb der Theologie spiegeln
nicht nur Verschiebungen im Wissenschaftsprofil der modernen
Akademie wieder, sondern auch Umbrüche innerhalb jenes kulturellen und
gesellschaftlichen Umfelds, in dem Theologie betrieben wird. Ebenso
wie sich gesellschaftliche Subsysteme verselbständigen, vollzieht sich

innertheologisch eine Abkehr unterschiedlicher Fächer von der
allgemeinen normativen Erwartung, sie hätten die Orthodoxie des religiösen
Standpunkts zu verkörpern. Die dogmatische Spitze hat als ultimativer
Referenzrahmen abgedankt, und die Dogmatik ist zu einem Fach neben
anderen geworden. Dasselbe lässt sich auch durch einen Verweis auf die

Moraltheologie illustrieren. Dort hat die Macht des säkularen
Arguments einen Prozess eingeleitet, den man als Entwicklung von der

Moraltheologie über die theologische Ethik hin zur Ethik
charakterisieren könnte. Zahllose ethische Diskussionen machen deutlich, in

17 LUHMANN, Niklas: Die Religion der Gesellschaft. Frankfurt a.M.: Suhrkamp
2000, 51.



Religion als Gegenstand der Wissenschaft 679

welchem Maße strikt theologische Argumente sich zu verflüchtigen
beginnen. Die theologische Ethik hat sich von der Vorstellung einer

spezifisch theologischen Methode verabschiedet, mittels derer sich noch
ein letztes Wort in Sachen Moral sagen ließe. Theologie zog sich an den

Rand der Ethik zurück, und Theologen wie Edward Schillebeeckx oder
Alfons Auer kennzeichneten die Funktion des noch verbleibenden

theologischen Arguments mit Begriffen wie ,Bedeutungshorizont' oder

,Motivation'. Das ethische Argument erweist sich als autonom, Religion

ist Triebfeder oder Motiv. Von daher kann es auch nicht
überraschen, dass Niklas Luhmann - obschon er von diesen theologischen
Debatten überhaupt nie Kenntnis genommen hatte - in seiner berühmte
Studie über die Funktion der Religion die Auffassung vertrat, die Rolle
theologischer Argumente in modernen ethischen Diskussionen bestehe

in der „Bereitstellung des Motivs, überhaupt etwas zu tun."18 Wer daher

glaubt, Theologie noch immer so betreiben zu können, als hätten diese

radikalen kulturellen, gesellschaftlichen und binnentheologischen
Verschiebungen nie stattgefunden, bewegt sich in einem Vakuum.

Doch was bleibt dann als Eigenes der Theologie im Vergleich zur
Religionswissenschaft? Das hängt von der Wahrheitsperspektive ab.

Wenn Theologie die explikative Wahrheit einer Religion thematisiert
und sich daher als Theorie einer Religion, als deren normative Selbstreflexion,

definiert, wird sie die interne Perspektive zum Ausgangspunkt
nehmen. Religionswissenschaft sieht sich nicht an diese interne Sichtweise

gebunden. Ihr Ausgangspunkt ist ein externer: Sie bedient sich
einer „methodisch erzeugten Fremdperspektive".19 Wenn wir Religionen

allerdings wirklich verstehen wollen, müssen wir trotzdem beide

Perspektiven zur Anwendung bringen. Durch den Perspektivenwechsel,
auf den hier abgehoben wird, wird die gegenwärtige Erforschung der

18 LUHMANN, Niklas: Funktion der Religion. Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1977, 265.
19 DALFERTH, Ingolf U.: Theologie im Kontext der Religionswissenschaft.

Selbstverständnis, Methoden und Aufgaben der Theologie und ihr Verhältnis zur
Religionswissenschaft. In: ThLZ 126 (2001) 3-20, hier 14; vgl. auch DERS.: Die Wirklichkeit des

Möglichen. Tübingen: Mohr 2001. - Zu Recht ist Dalferth der Ansicht, dass auch die

Theologie auf einer Art von Externalisierung beruht. Seine Schlussfolgerung jedoch,
dass darum der Unterschied zwischen .intern' und .extern' nicht den Unterschied
zwischen Theologie und Religionswissenschaft begründen könne, halte ich nicht für
überzeugend. Er erklärt keine methodischen, sondern thematische Unterschiede zur
Grundlage der Differenz von Theologie und Religionswissenschaft: Theologie ist für
ihn die praktisch-hermeneutische Selbstinterpretation des Glaubens.



680 Jean-Pierre Wils

Religion komplexer, aber auch fruchtbarer. Dazu ist der Perspektivenwechsel

mit einem methodischen Rahmen zu versehen, der in nicht
geringem Maße von der Komparativität bestimmt wird. Aber Kom-
parativität allein genügt nicht. Sie wird ihrerseits ein Urteilsvermögen
befördern müssen, mittels dessen sich die anspruchsvollen Geltungs-
prätentionen der Religionen überprüfen und kritisieren lassen.

Die Grenze zwischen Theologie und Religionswissenschaft ist
allerdings fließend. Theologie bringt primär die Binnenperspektive, also die

Teilnehmerperspektive, zur Sprache. Religionswissenschaft agiert primär
von einer Außenperspektive her. Aber beide, Theologie wie
Religionswissenschaft, thematisieren Religion auf Abstand, aus dem Blickwinkel
einer Metatheorie. Beide haben es mit epistemischer Wahrheit zu tun;
explikative Wahrheit wird in beiden Fällen zum Gegenstand einer Theorie

und nicht ihr normatives Prinzip oder ihr zu verifizierendes Ziel.
Die Theologie einer Religion fängt jedoch mit deren explikativer Wahrheit

an, mit deren reflexiver Binnenperspektive. Religionswissenschaft
braucht nicht so zu verfahren. Aber nochmals: die Ubergänge sind
fliessend. In beiden Fällen ist die radikal-hermeneutische Signatur in Rechnung

zu stellen, handelt es sich also um vorletzte Worte.20

Abstract
Seen from the perspective of the theory ofscience, the study of religion must - as

is customary in other scientific fields - develop hypotheses that can be tested and
use paradigms that can be shown to be true or false. Theology should be no
exception to this. As an academic discipline it cannot subject itself to external
normative expectations. In actual fact, theology long ago withdrew from the

sphere of these expectations, at least to the extent that it wishes, and is able to,
safeguard its scientific status. A meticulous examination of modern theology's

epistemic signature can illustrate this. The scientific perspective of religion is

increasingly characterized by a comparative structure. In a certain sense, com-

parativeness has become inevitable. In the meantime, an exchange of inter-religious

perspectives has become a precondition for forming opinions. Moreover,
those wishing to study religion will also have to foster the exchange between
internal and external perspectives ofeach separate religion.

20 Vgl. v.a. ASSMAN, Jan: Das kulturelle Gedächtnis. Schrift, Erinnerung und
politische Identität in frühen Hochkulturen. München: Beck 1997.


	Religion als Gegenstand der Wissenschaft - welcher Wissenschaft? : Über letzte Worte als vorletzte Worte

