Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 53 (2006)

Heft: 3

Artikel: Achtung und N&chstenliebe : zu einer Unterscheidung in Kants
"Metaphysik der Sitten"

Autor: Witschen, Dieter

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-760633

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-760633
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

DIETER WITSCHEN

Achtung und Nichstenliebe

Zu einer Unterscheidung in Kants
»2Metaphysik der Sitten®

Bisweilen wird mit Hilfe von Binomen eine Grundspannung inner-
halb ethischer Prinzipien, insofern diese das Handeln gegeniiber An-
deren zum Gegenstand haben, auf den Punkt gebracht. Wie in der
Mathematik als ihrem urspriinglichen Ort Binome zweigliedrige Ter-
me sind, sie die Summe aus zwei Gliedern erfassen lassen, so werden
analog in der Ethik mit Hilfe von zweigliedrigen Formeln die beiden
Inbegriffe eines ethischen Handlungsbereichs zu bestimmen und in
der Reflexion in ein Verhiltnis zueinander zu setzen versucht. Zum
Gebrauch von Binomen sehen Ethiker(innen) sich veranlasst, weil
die Analyse der fiir den jeweiligen Bereich relevanten Phinomene
eine signifikante Spannung erkennen lisst, die eine eigene Beachtung
und Bewertung erfordert; gleichzeitig bemiihen sie sich, das Gesamt
der jeweils einschligigen, in Polaritdt zueinander stehenden Prinzi-
pien auf eine prignante zweigliedrige Formel zu bringen. Den einen
Pol der Spannung bildet ziemlich konstant das Prinzip der Gerechtig-
keit — gelegentlich das der Gleichheit -, dem jeweils ein verschiedener
Pol gegeniibergestellt wird. So ist fiir die christliche Ethik das Binom
»Gerechtigkeit und Liebe“ signifikant, wobei unter ,Liebe‘ insbeson-
dere die caritas bzw. die Barmherzigkeit verstanden wird. Aus der
philosophischen Ethik ist das Binom ,Gerechtigkeit und Mitleid” ge-
ldufig. In der neueren Sozialethik findet sich das Binom ,,Gerechtig-
keit und Solidaritit®, in der feministischen Ethik das Binom , Gerech-
tigkeit und Fiirsorge“. Es sind Spannungen der folgenden Art, die
durch das jeweilige Binom gekennzeichnet werden: Wahrung der
Rechte Anderer - freiwillige Hilfe; gerechte Koexistenz — Kohision
durch Wohltitigkeit, durch Solidaritit; negativ Abwehrendes durch
Grenzziehungen - positiv Zusammenfithrendes durch Zuwendung,



618 Dieter Witschen

ein Fiireinanderdasein; Leisten des Geschuldeten - meritorisches
Mebhr; strikte Sicherung der Unparteilichkeit - Sensibilitit, Achtsam-
keit fiir das Individuelle; Strenge allgemeiner Regeln - Milde, Nach-
sicht, Giite im Blick auf die spezifische Situation.

Aus der klassischen ethischen Tradition sind manche Exempel
fir eine derartige Grundspannung vertraut; in ihr lassen sich ferner
Exempel entdecken, die im ethischen Diskurs der Gegenwart kaum
prasent sind. Um ein Beispiel fiir die letztgenannte Feststellung zu
geben, set hier auf eine Unterscheidung aufmerksam gemacht, die
Kant in seiner Schrift Metaphysik der Sitten vornimmt. In seiner
Tugendlehre unterteilt er die Pflichten gegeniiber Anderen in solche
der Achtung und der Liebe. In den Darstellungen der Ethik Kants
und in den Auseinandersetzungen mit ihr findet diese Distinktion in
der Regel wenig Beachtung,! was allein schon dadurch bedingt sein
diirfte, dass bei den Interpreten die Altersschrift Metaphysik der
Sitten ganz im Schatten der beiden Grundlegungsschriften Grund-
legung zur Metaphysik der Sitten und Kritik der praktischen Vernunft
zu stehen scheint. Vor allem aus zwei Griinden sei das Binom ,Ach-
tung und Liebe“ zum Gegenstand der Uberlegungen gemacht. Zum
einen lisst, was das immanente Verstindnis der kantischen Ethik be-
trifft, die Beschiftigung mit ihm manchen Standardeinwand gegen
diese als fragwiirdig erscheinen, wie u.a. den Formalismus-Vorwurf,
wonach Kant den Kategorischen Imperativ als zureichend fiir die
Bestimmung des moralisch Richtigen betrachte, er materiale Pflich-

1Vgl. allerdings GREGOR, Mary J.: Laws of Freedom. A Study of Kant’s Method of
Applying the Categorial Imperative in the Metaphysik der Sitten. Oxford: Basil Black-
well 1963, 182-199; BARON, Marcia W.: Love and respect in the ‘Doctrine of Virtue’.
In: Southern Journal of Philosophy (suppl.) 36 (1997) 29-44; MALIBABO, Balim-
banga: Kants Konzept einer kritischen Metaphysik der Sitten. Wiirzburg: Konigshau-
sen & Neumann 2000, 207-216; FORKL, Markus: Kants System der Tugendpflichten.
Eine Begleitschrift zu den >Metaphysischen Anfangsgriinden der Tugendlebre<. Frank-
furt a.M.: Peter Lang 2001, 206-232; STEIGLEDER, Klaus: Kants Moralphilosophie.
Die Selbstbeziiglichkeit reiner praktischer Vernunft. Stuttgart/Weimar: J.B. Metzler
2002, 260-263; KOCH, Lutz: Kants ethische Didaktik. Wiirzburg: Ergon 2003, 146~
160; SWANTON, Christine: Virtue Ethics. A Pluralistic View. Oxford: Oxford Uni-
versity Press 2003, 99-110; ESSER, Andrea Marlen: Eine Ethik fir Endliche. Kants
Tugendlebre in der Gegenwart. Stuttgart/Bad Cannstatt: Frommann-Holzboog 2004,
370-391.



Achtung und Nichstenliebe 619

ten nicht begriinden konne, er die Komplexitit der Moralitdt nicht
im Blick habe, oder den Einwand, in seiner reinen Pflichtenethik
spiele die Idee der Tugend keine Rolle. Zum anderen sind die Aus-
fiihrungen Kants zu einer spezifischen Ausformung der in Rede ste-
henden Spannung m.E. unter systematischer Riicksicht von Interes-
se. Nach wie vor stellt sich einer normativen Ethik die Aufgabe, die
genannte Grundspannung systematisch zu reflektieren, wozu von
einem so eminent bedeutsamen Ethiker wie Kant wichtige Anstofle
zu erwarten sind.

Geht es Kant in den Grundlegungsschriften um die ,Aufsuchung
und Festsetzung des obersten Princips der Moralitdt® (GMS IV 392)2
sowie um die Begriindung des moralischen Sollens als solchen mit-
samt seinen Bedingungen, so hat die Metaphysik der Sitten die Funk-
tion der inhaltlichen Ausgestaltung bzw. der Konkretisierung, die
Funktion, das ,weitliufige Geschift“ einer systematischen Ordnung
der ,Mannigfaltigkeit der Pflichten“ (KpV V 161) zu betreiben. Zur
Systematisierung der materialen Pflichten nimmt Kant verschiedene
Grundeinteilungen vor. In dieser Taxonomie der moralischen Pflich-
ten hat das Binom ,Achtung und Liebe“ seinen bestimmten Ort. Be-
kanntlich ist die erste fundamentale Unterteilung in Kants Mezaphysik
der Sitten die in Rechts- und Tugendpflichten, wobei er verschiedene,
an dieser Stelle nicht zu erérternde principia divisionis zugrunde legt.
Bei den hier interessierenden Tugendpflichten unterscheidet er zu-
nichst zwischen Pflichten gegeniiber sich selbst und solchen gegen-
iiber Anderen. Die hier relevanten Tugendpflichten gegeniiber Ande-
ren unterteilt er in solche, bei denen der Andere ,blof} als Mensch®
betrachtet wird, und in solche, bei denen der ,Zustand“ des Anderen,
also die jeweiligen Lebensumstinde zu beriicksichtigen sind. Bei den
Tugendpflichten gegeniiber Anderen ,blof} als Mensch® ist die grund-
legende Distinktion die in Pflichten der Achtung und der Liebe.
Eben dieser Unterscheidung gilt im Folgenden die Aufmerksamkeit -

2 Zitiert wird I. KANT nach der Ausgabe der Preuflischen Akademie der Wissen-
schaften, Berlin 1968. Der Band wird in romischer, die Seite in arabischer Zahl
angegeben. Folgende Abkiirzungen werden benutzt: GMS = Grundlegung zur
Metaphysik der Sitten; KpV = Kritik der praktischen Vernunft; MS = Die Meta-
physik der Sitten.



620 Dieter Witschen

von Seiten einer systematischen Ethik christlicher Provenienz insbe-
sondere auch deshalb, weil fiir Kant der Referenzpunkt des einen
Pols offenkundig die christliche Idee der Nichstenliebe ist; selbstre-
dend versteht er diese Idee hier in einem partikuliren Sinne, nicht als
Inbegriff aller moralischen Prinzipien.

1. VORKLARUNGEN

Semantische Feststellungen

Spricht Kant in seiner Tugendlehre von Achtung und Liebe, dann ist
vorab zum einen zu beachten, dass er nicht primir spezifische
Gefiihle meint, sondern durch die praktische Vernunft bestimmrte
Handlungsprinzipien. In seiner Terminologie: Die beiden Grund-
worter sind nicht im ,isthetischen®, sondern im ,praktischen® Sinne
zu verstehen. Was die Achtung betrifft, so ist nicht von einem
Achtungsgefiihl die Rede, wie es z.B. natiirlicherweise Kinder fiir
ihre Eltern empfinden, sondern von einer bewusst und gewollt zu
Eigen gemachten Grundhaltung; was die Liebe betrifft, nicht vom
»Wohlgefallen® (amor complacentiae), sondern vom Wohlwollen
(amor benevolentiae) bzw. Wohltun.? Gefithle der Achtung und der
Liebe zu haben, dazu kann niemand verpflichtet werden; allerdings
begleiten diese Gefiihle die Realisierung der Pflichten (MS VI 448).
Da ,Achtung® und ,Liebe’ Homonyme sind, ist zum anderen - in
Anwendung bekannter Unterscheidungen - semantisch sogleich fest-
zuhalten: Unter ,Achtung versteht Kant hier nicht eine spezifische
Anerkennung, die einem Menschen wegen seines gesellschaftlichen
Status oder eines Amtes oder dhnlichem zukommt; ferner nicht die
Wertschitzung, die sich aus den besonderen moralischen Leistungen

3 Die in Rede stehende Distinktion bringt Kant auch bei einzelnen Tugenden
zur Anwendung. So differenziert er beispielsweise im Blick auf die Anteilnahme
zwischen der humanitas aesthetica und der humanitas practica. Erstere ist eine
naturgegebene ,Empfinglichkeit fiir das gemeinsame Gefiihl des Vergniigens oder
Schmerzes“; letztere griindet auf praktischer Vernunft und ist ein ,Vermdgen und
Willen®, einander Gefiihle der Mitfreude und des Mitleides mitzuteilen, wozu allein
eine moralische Verbindlichkeit besteht (MS VI 456f). Da die titige Anteilnahme
am Schicksal Anderer fiir ihn Pflicht ist, gibt es fiir ihn eine indirekte Pflicht, ,die
mitleidigen natiirlichen (dsthetischen) Gefiihle in uns zu kultivieren® (MS VI 457).



Achtung und Nichstenliebe 621

oder Verdiensten von Personen ergibt.# Fiir ithn hat das Wort ,Ach-
tung® zudem eine andere Grundbedeutung als in der GMS und in der
KpV, in der es ein besonderes moralisches Gefiihl als Wirkung des
Sittengesetzes und als solches eine , Triebfeder®, also ein Element der
Motivation bezeichnet. Es meint nimlich eine Grundhaltung des
Respekts vor dem Eigenwert jedes Menschen bzw. die korrespondie-
rende Handlungsweise. Unter ,Liebe‘ versteht er hier nicht das sinn-
liche Phinomen der Erotik (Eros),> ebenfalls nicht die emotionale
Verbindung freundschaftlicher Art (Philia), sondern - wie bereits
erwihnt - ein Wohlwollen bzw. Wohltun (Agape).

Gelegentlich differenziert er allerdings semantisch eigens zwi-
schen Liebe und Wohlwollen, z.B. dann, wenn er ausfiihrt:

»Liebe ist eine Sache der Empfindung, nicht des Wollens, und ich
kann nicht lieben, weil ich will, noch weniger aber weil ist soll [...];
mithin ist eine Pflicht zu lieben ein Unding. Wohlwollen [...] aber
kann, als ein Thun, einem Pflichtgesetz unterworfen sein. Man nennt
aber oftmals ein uneigenniitziges Wohlwollen gegen Menschen auch
(obzwar sehr uneigentlich) Liebe.“ (MS VI 401)

Oder wenn er darauf hinweist, dass ein hiufiges Ausiiben einer
Wohltitigkeit dazu filhren kann, dass der Akteur den Empfinger
schliefilich liebt, und er in diesem Kontext zum Verstindnis des bib-
lischen Gebotes der Nichstenliebe erklart:

~Wenn es also heifdt: du sollst deinen Nichsten lieben als dich selbst,
so heifit das nicht: du sollst unmittelbar (zuerst) lieben und vermittelst
dieser Liebe (nachher) wohlthun, sondern: thue deinem Nebenmen-
schen wohl, und dieses Wohlthun wird Menschenliebe (als Fertigkeit
der Neigung zum Wohlthun iiberhaupt) in dir bewirken!“ (MS VI 402)

4 Allerdings scheint Kant das Wort ,Achtung’ gelegentlich auch in dieser Bedeu-
tung zu gebrauchen. Denn sonst kénnte er z.B. nicht ausfithren: ,Liebe des Nichs-
ten, ob dieser gleich wenig Achtung verdienen méchte® (MS VI 448). Bei dieser
Bedeutung ist eine komparativische Beurteilung méglich und zulissig im Unter-
schied zu der im Folgenden genannten Kernbedeutung.

5 Vgl. MS VI 426: ,Die Geschlechtsneigung wird auch Liebe (in der engsten
Bedeutung des Worts) genannt [...]. Sie kann [...] weder zur Liebe des Wohlgefal-
lens, noch des Wohlwollens gezihlt werden [...], sondern ist eine Lust von beson-
derer Art[...], und[...] hat mit der moralischen Liebe eigentlich nichts gemein.*



622 Dieter Witschen

Oder wenn er eigens davon spricht, dass die Worter ,Selbst- und
Nichstenliebe® ,in uneigentlicher Bedeutung genommen werden;
weil es zum Lieben direkt keine Pflicht geben kann, wohl aber zu

Handlungen, durch die der Mensch sich und andere zum Zweck
macht.“ (MS VI 410)

b) Tugend- und normative Ethik

Fiir den heutigen Leser, der mit den seit geraumer Zeit gefiihrten
Diskussionen zum Verhiltnis von Tugend- und normativer Ethik
vertraut ist, fallt auf, wie problemlos Kant von der einen Ebene zur
anderen wechselt, wie er an einer Stelle aretaische Begriffe verwen-
det, an einer anderen deontische, wie er bei seiner Erliuterung eines
moralischen Phianomens aretaische und deontische Begriffe gegen-
tiberstellt - den Pflichten der Liebe stellt er z.B. die Laster des Nei-
des, der Undankbarkeit und der Schadenfreude gegeniiber (MS VI
4581ff.) -, ohne dass er auch nur den Anschein erweckt, von etwas
Gegensitzlichem zu sprechen. Fiir ihn stehen die beiden Ebenen
offensichtlich in einem Verhiltnis der Komplementaritit, nicht in
einem der Konkurrenz. Es gibt die Ebene der frei sich zu Eigen
gemachten Gesinnung bzw. der Grundhaltung, der Motivation, der
Moralitit und die Ebene der dufleren Tat, der Handlungsregeln, der
Legalitit. Wie sich einerseits die Gesinnung (der gute Wille) bzw. die
Grundhaltung kraft immanenter Logik in moralisch richtiges (=
pilichtgemifles) Handeln umzusetzen hat, so hat auf der anderen
Seite das legale, sprich: moralisch richtige Handeln aus einer be-
stimmten Motivation heraus zu geschehen. Fiir Kant ist mithin der
Terminus ,Tugendpflicht® keine contradictio in adjecto bzw. kein
Oxymoron. Die Tugendpflichten setzt er von Rechtspflichten ab, da
er zwel Arten von Gesetzgebung und entsprechend von Verbindlich-
keit erkennt:

»Alle Pflichten enthalten den Begriff der Nothigung durch das Gesetz;
die ethische eine solche, wozu nur eine innere, die Rechtspflichten
dagegen eine solche N6thigung, wozu auch eine dufiere Gesetzgebung

moglich ist; beide also eines Zwanges, er mag nun Selbstzwang oder
Zwang durch einen Anderen sein.“ (MS VI 394)



Achtung und Nichstenliebe 623

Weiterhin differenziert er zwischen der Tugendverpflichtung, die
eine ist, und den Tugendpflichten, von denen es viele gibt. Erstere
ist die ,eine tugendhafte Gesinnung als subjectiver Bestimmungs-
grund seine Pflicht zu erfiillen® (MS VI 410). Mit ihr eignet das Sub-
jekt sich den Standpunkt der Moral an, und zwar durch eine freie
Entscheidung. In Anbetracht der ethischen Ur-Alternative macht es
sich die Grundhaltung des moralisch Guten zu Eigen und handelt
danach aus der Freiheit der Entschiedenheit heraus; es bejaht grund-
satzlich und dauerhaft die Orientierung am moralischen Gesetz. Da
dies dem Menschen als sinnlich-verniinftigem Wesen nicht anders
moglich ist, als dass er Hindernisse iberwindet, bedarf es der Tu-
gend. Diese ist fir Kant mithin ,die Stirke der Maxime des Men-
schen in Befolgung seiner Pflicht. - Alle Stirke wird nur durch
Hindernisse erkannt, die sie iiberwiltigen kann“ (MS VI 394). Mit
seinem Handeln verfolgt der Mensch Zwecke. Sind diese moralisch
von Bedeutung, sind es Kant zufolge Zwecke, die zugleich Pflicht
sind (vgl. MS VI 383). Von diesen gibt es mehrere und somit ver-
schiedene Tugendpflichten. Kant weist auf die Notwendigkeit der
praktischen Urteilskraft hin, mit Hilfe derer zu bestimmen ist, wer
fiir wen was unter welchen Umstidnden in welchem Umfang zu tun
hat. Nicht ohne Grund erdrtert er im Rahmen der Behandlung der
einen oder anderen Tugendpflicht kasuistische Fragen. Der Einwand
der fehlenden Kontextsensitivitdt seitens der Tugendethiker gegen-
iiber der kantischen Ethik, betrachtet man diese in ihrer Ginze, lisst
sich nicht aufrechterhalten.

Fiir Kant bilden Tugend- und normative Ethik somit eine in sich
differenzierte Einheit, da er die Ebene der inneren Gesinnung (Moti-
vation) bzw. der Grundhaltung und die der dufleren Handlungs-
weisen, mit denen Zwecke (= Werte), deren Realisierung verpflich-
tend ist, umgesetzt werden, von vornherein zusammen sieht.

2. DISTINKTIONSMERKMALE VON ACHTUNGS- UND LIEBESPFLICHTEN

In dem entsprechenden Abschnitt der Tugendlehre der MS (§ 23-44)
behandelt Kant die beiden fiir das Verhalten gegeniiber Anderen
grundlegenden Handlungsprinzipien bzw. die ihnen korrelierenden
Grundhaltungen der Achtung und der Liebe, unter die er Verschie-



624 Dieter Witschen

denes subsumiert, je fiir sich, wobei er mit den Darlegungen zu den
Tugendpflichten der Liebe beginnt, denen die zu den Tugendpflich-
ten der Achtung folgen. Aus seinen Ausfithrungen an verstreuten
Stellen lassen sich nun verschiedene Bestimmungs- sowie Unterschei-
dungsmerkmale der beiden Arten eruieren.

a) Anthropologisch: Wahren des Abstandes - Sich-Nibern

Einen geeigneten Ausgangspunkt fiir das Verstindnis der beiden
»groflen sittlichen Krifte® (MS VI 449) der Achtung und der Liebe
bildet m.E. die anthropologische Perspektive. Unter dieser er-
schliefdt sich, dass das Zwischenmenschliche nur bei einem Gleich-
gewicht zwischen einem Wahren des Abstandes und einem Zusam-
menkommen bzw. -halt, bei einer Balance zwischen Distanz und
Nihe gelingen kann. Zum Zweck der Illustrierung verweist Kant auf
eine Analogie aus der Natur. Dort wirken die Kraft der Anziehung
und die Gegenkraft der Abstoflung aufeinander ein; im Kriftespiel
haben Attraktion und Repulsion sich einzupendeln, soll ein Gleich-
gewicht hergestellt werden. Die Zielrichtung der entsprechenden
ethischen Prinzipien ist einander entgegengesetzt: Geht es der Ach-
tung darum, den ,Abstande von einander zu erhalten®, so der Liebe
darum, ,sich einander bestindig zu nihern“ (MS VI 449). Achtung
und Liebe kann Kant selbstverstindlich nicht als kontrire Gegen-
satze begreifen. Der kontrire Gegensatz zur Achtung wire die Miss-
achtung, die Erniedrigung, die Entwiirdigung, die Demiitigung oder
dergleichen, der kontrire Gegensatz zur Liebe der Hass, das Scha-
den-Wollen oder dergleichen. Bekanntlich fasst Kant die Pflichten
gegeniiber Anderen in dem Grundsatz zusammen, ,fremde Gliick-
seligkeit® zu férdern (MS VI 387f.). Das Wohl Anderer kann jedoch
— so seine anthropologische Einsicht - nur dann wirksam gef6rdert
werden, wenn jeweils ein Gegengewicht entweder zum Bestreben,
den Abstand zu wahren, oder zum Bestreben, sich nahe zu kommen,
gegeben ist. Denn es besteht die Gefahr, dass das jeweilige, an sich
legitime Bestreben eine Grenze {iberschreitet, so dass es ins Negative
umschligt. In derartigen Fillen fithrt das Bedachtsein auf Distanz
etwa zur Indifferenz oder das Bedachtsein auf Nihe etwa zum Pa-
ternalismus oder es hat etwas Klammerndes oder Besitzergreifendes



Achtung und Nichstenliebe 625

an sich. Um zu grofle Distanz oder zu grofle Nihe zu vermeiden,
bedarf es eines Entgegenwirkens durch die andere moralische Kraft;
es stellt sich in der ,moralischen (intelligibelen) Welt“ (MS VI 449)
die anspruchsvolle Aufgabe des Ausbalancierens, des Schaffens eines
Gleichgewichts.

Wenn Kant also Achtung und Liebe als einander entgegengesetzt
betrachtet, dann beinhaltet dies nicht, das eine sei etwas Negatives
und das andere etwas Positives, dass etwa die Wendung ,Wahren des
Abstandes® fiir ihn mit einer negativen Konnotation besetzt sei.
Vielmehr macht er darauf aufmerksam, dass es eine Balance zwi-
schen zwei anthropologischen Dimensionen herzustellen gilt, die
nicht wie selbstverstindlich in Einklang stehen, die in bestimmten
Situationen miteinander konfligieren kdnnen. Denn der Mensch ist
zum einen auf die eigene Freiheit, auf seine Autonomie bedacht, was
ihn eine Distanz anstreben lisst; zum anderen ist er ein bediirftiges,
verletzliches, sich selbst nicht gentigendes Wesen, was ithn die Nihe
Anderer suchen lisst. Zum Menschsein gehéren die Eigenschaft, un-
abhingig sein zu wollen, wie die Eigenschaft, Zusammengehorigkeit
erleben zu wollen.

b) Ethische Grundprinzipien: negativ — positiv

Was die anthropologischen Einsichten in ethischer Hinsicht bedeu-
ten, das bestimmt Kant in zwei Grundprinzipien. Unter der Riick-
sicht der ethischen Modalitit gesehen ergeben sich ein negatives
Grundverbot und ein positives Grundgebot. Denn das Prinzip der
Achtung besagt, ,keinen Menschen blos als Mittel zu meinen Zwe-
cken abzuwiirdigen® (MS VI 450). Der Grund ist die ,Wiirde [...] an
anderen Menschen, d.i. eines Werths, der keinen Preis hat, kein
Aquivalent, wogegen das Object der Werthschitzung ausgetauscht
werden kdnnte“ (MS VI 462). Die Selbstzwecklichkeit jedes Men-
schen, die in seiner Wiirde als Mensch, nicht in seinen je personli-
chen Eigenschaften begriindet ist, verbietet u.a., Andere zu miss-
bzw. verachten, sie zu erniedrigen, ihnen die Ehre zu nehmen, sich
iiber sie zu erheben, sie fiir eigene Zwecke zu instrumentalisieren, in
ihre Freiheitsrechte einzugreifen. Indem Kant dem Prinzip der Ach-
tung drei Laster entgegensetzt, veranschaulicht er es durch Kontrastie-



626 Dieter Witschen

rung sowie Ausdifferenzierung. Der Hochmiitige erhoht sich selbst
und erniedrigt Andere; er hat das Ansinnen, dass Andere sich selbst
gering schitzen; er verweigert Anderen die Wertschatzung, die er fiir
sich selbst einfordert. Der Hochmut ist etwas anderes als die legitime
Selbstachtung. Bei der iiblen Nachrede, die von der rechtlich rele-
vanten Verleumdung zu unterscheiden ist, wird gezielt ein Geriicht
verbreitet, das fir Andere Nachteiliges enthilt, oder werden ihre
Fehler bloflgestellt, womit in jedem Fall die Ehre Anderer geschmi-
lert werden soll. Bei der Verhéhnung liegen eine Tadelsucht und eine
Spottlust vor, mittels derer Andere licherlich gemacht werden.

Das Prinzip der Liebe fordert, ,Anderer ihre Zwecke (so fern
diese nur nicht unsittlich sind) zu den meinen zu machen“ (MS VI
450). Sind Achtungspflichten in negativer Weise darauf ausgerichtet,
Ubergriffe auf die Wiirde bzw. Ehre, auf die personliche Integritit
Anderer zu unterlassen, mit Riicksicht auf die Selbstzwecklichkeit
Anderer das Verfolgen eigener Ziele zu begrenzen, so Liebespilich-
ten in positiver Weise darauf, zum Wohl Anderer, kantisch ge-
sprochen: zu ihrer Gliickseligkeit beizutragen, sie beim Erreichen
gerechtfertigter Ziele zu unterstiitzen. Geht es bei Ersteren um eine
Limitierung im Sinne einer ,Einschrinkung unserer Selbstschitzung
durch die Wiirde der Menschheit in eines Anderen Person® (MS VI
449), um Koexistenz, um die Anerkennung von Rechten, so bei
Letzteren um Forderung, um Kooperation, um Zuwendung. Die
Merkmalsbestimmung, Liebespflichten seien positiver Natur, ist
allerdings mit einer Einschrinkung zu versehen, wird beriicksich-
tigt, dass Kant in seiner Einleitung zur Tugendlehre bei seinen
Erlduterungen zum Punkt ,Fremde Gliickseligkeit als Zweck, der
zugleich Pflicht ist“ zwischen physischer Wohlfahrt und morali-
schem Wohlsein differenziert (MS VI 393f.). Wihrend es méglich
und gefordert ist, positiv das physische Wohl Anderer, das aus nicht-
sittlichen Wertensé besteht, zu fordern, ist es ausgeschlossen, dass je-
mand in einer positiven Weise die Moralitit von Anderen bewirken

6 Zur Unterscheidung zwischen nicht-sittlichen und sittlichen Werten, wie sie
an dieser Stelle gebraucht wird, vgl. SCHULLER, Bruno: Die Begrindung sittlicher
Urteile. Typen ethischer Argumentation in der Moraltheologie. 2. Aufl. Diisseldorf:
Patmos 1980, 73-78.



Achtung und Nichstenliebe 627

oder férdern kann. Fiir seine Moralitit, mithin fiir die Realisierung
sittlicher Werte trigt jeder selbst die Verantwortung; diese ist nicht
abtretbar. Gleichwohl gibt es in diesem Bereich eine negative
Pflicht, namlich die, ,nichts zu thun, was nach der Natur des Men-
schen Verleitung sein kdnnte zu dem, woriiber thn sein Gewissen
nachher peinigen kann, welches man Skandal nennt® (MS VI 394).
Der Sache nach greift Kant hier den aus der moraltheologischen
Tradition bekannten Gedanken auf, es sei auch ein Bestandteil der
Nichstenliebe, den Anderen nicht zur Stinde zu verleiten.

Die Liebe im Sinne des Wohlwollens und der Wohltitigkeit ist
fir Kant ,aller Menschen Pflicht gegeneinander” entsprechend dem
sethischen Gesetz der Vollkommenheit: Liebe deinen Nebenmen-
schen als dich selbst“ (MS VI 450). Das Gebot der Nichstenliebe,
mit dem die kontrire Maxime der Selbstsucht ausgeschlossen wird,
begriindet er zum einen formal mit dem Argument der Verallgemei-
nerbarkeit, wonach derjenige, der das Wohlwollen und die Wohlti-
tigkeit Anderer gegeniiber sich selbst will, seinerseits die gleiche
Einstellung bzw. Handlungsweise Anderen gegeniiber sich zu Eigen
zu machen bzw. umzusetzen hat, und zum anderen material mit
dem Argument der Bedirftigkeit, wonach wir ,als Mitmenschen,
d.i. bediirftige, auf einem Wohnplatz durch die Natur zur wechsel-
seitigen Beihiilfe vereinigte verniinftige Wesen, anzusehen sind“ (MS
VI 453). Die Maxime der Wohltitigkeit ist fiir Kant nicht pragma-
tisch zu begriinden, was meint, dass das ,do ut des“-Prinzip maf3-
geblich wire, dass die Hilfe fiir Andere sich also fiir den Akteur
auszahlen wiirde, in seinem wohlerwogenen Selbstinteresse lige. Er
stellt klar: ,anderen Menschen in Néthen zu ihrer Gliickseligkeit,
ohne dafiir etwas zu hoffen, nach seinem Vermdgen beforderlich zu
sein, ist jedes Menschen Pflicht® (ebd.; vgl. MS VI 393). Die Pflicht
der Liebe teilt er ein in die der Wohltitigkeit in Situationen der
besonderen Bediirftigkeit bzw. der Not, in die der Dankbarkeit, mit
der der Empfinger der Wohltat aktiv seine Verehrung fiir den Ak-
teur zum Ausdruck bringt, und in die der titigen Anteilnahme am
Schicksal Anderer, die sich in praktischer Mitfreude und im Mitleid
zeigt. Als der Menschenliebe entgegengesetzte Laster nennt er ent-
sprechend den Neid, die Undankbarkeit und die Schadenfreude.



628 Dieter Witschen

Wie unter anthropologischer Perspektive zum Gelingen des Zwi-
schenmenschlichen eine Balance zwischen dem Wahren eines Ab-
standes und dem Sich-Nihern erforderlich ist, so gibt es unter
ethischer Perspektive eine Verwiesenheit zwischen dem Prinzip der
Achtung und dem der Liebe. Je nach Situation macht ,bald die eine
Pflicht, bald die andere das Princip im Subject aus [...], an welche die
andere accessorisch gekniipft ist“ (MS VI 448). Die Notwendigkeit
des Ausbalancierens des einschligigen Prinzips durch das jeweils
andere veranschaulicht Kant etwa durch folgende Beispiele: Wer
gegeniiber einem Armen wohltitig ist, der hat zugleich die Auf-
merksamkeit darauf zu richten, diesen nicht zu erniedrigen, ithm
eine Demiitigung zu ersparen, seine Selbstachtung zu erhalten (vgl.
MS VI 4481.). Kant kennt die Gefahr einer ,beleidigende(n) Art des
Wohlthuns®, die er mit der Barmherzigkeit in Verbindung bringt
(MS VI 457), was meinen diirfte, dass mit einer anscheinend mit-
fiilhlenden Wohltitigkeit auf Seiten des Akteurs ein hochmiitiges,
Uberheblichkeit ausstrahlendes Herablassen, eine Geringschitzung
des Anderen verbunden ist und auf Seiten des Adressaten ein Sich-
Erniedigt-Fithlen. Wegen dieser Gefahren rit er, in der Weise wohl-
titig zu sein, als ob es eine schuldige Pflicht, eine solche der Ach-
tung wire; fiir noch besser erachtet er es, im Verborgenen wohltitig
zu sein (MS VI 453). Oder das Prinzip der Wohltitigkeit formuliert
Kant bewusst so, dass der Akteur die Zwecke Anderer zu erkennen
und zu den seinen zu machen hat. Er stellt klar: ,Ich kann niemand
nach meinen Begriffen von Gliickseligkeit wohl tun (aufler unmiin-
digen Kindern oder Gestorten), sondern nach jenes seinen Begriffen”
(MS VI 454). Eine Projektion eigener Zielsetzungen auf die Anderen,
einen Paternalismus gilt es zu vermeiden. Dies impliziert, auch bei
einer Wohltitigkeit die Autonomie des Empfangers zu achten. Oder
im Kontext seiner Erlduterungen zur Freundschaft, die fiir ihn eine
,Vereinigung zweier Personen durch gleiche wechselseitige Liebe
und Achtung® (MS VI 469) ist, greift er auf die Spannung von Anni-
herung und Abstand zuriick und konkretisiert sie phinomenbe-
zogen durch die Maxime: ,Einschrinkung der Vertraulichkeit durch
die Regel: dafl auch die besten Freunde sich untereinander nicht

gemein machen sollen“ (MS VI 470).



Achtung und Nichstenliebe 629

Es wire fiir Kant folgerichtig gewesen, hitte er wiederum bei der
Behandlung des Prinzips der Achtung, dem doch eine Tendenz zur
Distanzierung, zur Abgrenzung inhirent ist, etwa darauf hinge-
wiesen, es bediirfe einer gewissen Korrektur durch das Element der
Anteilnahme, der Férderung. An dieser Stelle sei eine Vermutung
gedullert, warum Kant eine Symmetrie in dem Sinne: ,Wie die
Nichstenliebe als Moment der Balance die Achtung fordert, so die
Achtung vice versa die Nichstenliebe“ nicht stringent darlegt. Denn
zwischen den beiden Maximen besteht u.a. ein Fundierungsver-
hiltnis. Dies meint: Elementar und fundierend ist der Respekt vor
dem Anderen in dem Sinne, dass Ubergriffe auf die Wiirde und
Freiheit zu unterbleiben haben, die Selbstzwecklichkeit anzuerken-
nen ist. Die Nichstenliebe setzt die Achtung voraus und trans-
zendiert sie. Wer nach der Maxime der Nichstenliebe handelt, der
tut mehr als das strikt Geschuldete; er macht sich verdient. Jemand
kann in diesem Sinne Andere achten, ohne dass er dariiber hinaus
aus eigener Initiative in besonderer Weise sich um das Wohl An-
derer sorgt. Wer Nichstenliebe im spezifischen Sinne des Wortes
iibt, der kann dies nicht tun, ohne zuvor den Mitmenschen aufgrund
seiner Wiirde grundsitzlich zu achten. Dass Kant allerdings um die
Notwendigkeit einer Erginzung des Prinzips der Achtung durch das
der Liebe in bestimmten Situationen weify, das zeigt er beispielsweise
durch seine Uberlegung, die Fehler Anderer seien nicht in jedem
Fall offen zu legen, was an sich der Achtung ihrer Ehre keinen Ab-
bruch tite, iiber sie konne stattdessen legitimerweise der ,Schleier
der Menschenliebe“ geworfen werden, sei es durch Milde im Urteil
oder durch ein Verschweigen (MS VI 466).

¢) Grund der Verbindlichkeit: geschuldet - verdienstlich

Wenn Kant auch weitere Unterscheidungsmerkmale zwischen Ach-
tungs- und Liebespflichten nicht eigens behandelt, so lassen sich
solche, die sich als Konsequenzen aus den bisherigen Bestimmungen
ergeben, jedoch seinen Ausfiihrungen entnehmen. So sind Achtungs-
pflichten geschuldet, Liebespflichten verdienstlich. Wer Erstere be-
achtet, der unterlisst es, ,dem Anderen an dem Werthe, den er als
Mensch in sich selbst zu setzen befugt ist,“ etwas ,zu entziehen® (MS



630 Dieter Witschen

VI 450), der legt sich in seiner Selbstschitzung eine Beschrinkung
auf. Zwischen der Achtungspflicht, sich nicht tiber Andere zu erhe-
ben, und der Rechtspflicht, ,niemandem das Seine zu schmilern®,
besteht eine Analogie (MS VI 449). Wer Andere in diesem Sinne
einer Unterlassung achtet, der tut seine Schuldigkeit; er erwirbt
nicht einen Verdienst, da er nicht durch eine positive Leistung sich
um Andere verdient macht. Andere sehen sich, werden sie geachtet,
nicht etwa zur Dankbarkeit verpflichtet. Geschuldet ist die Ach-
tung; denn ein ,jeder Mensch hat rechtmifligen Anspruch [darauf]
von seinen Nebenmenschen® (MS VI 462). Achtung kann eingefor-
dert werden; es besteht mithin eine strikte Korrespondenz zwischen
dem moralischen Anspruch des Adressaten und dem Verpflichtet-
Sein des Akteurs. Wer Letztere beachtet, der erbringt hingegen fiir
Andere freiwillig eine Leistung; er macht - wie gesagt - die Zwecke
Anderer zu seinen. Durch diese Aktivitit fiir Andere schafft der
Akteur eine Verbindung mit dem Adressaten (vgl. MS VI 448) und
macht sich verdient. Der Empfinger der Nichstenliebe nimmt in
sich eine Aufforderung zur Dankbarkeit wahr.

d) Art der Verbindlichkeit: eng — weit

Achtungspflichten sind enge, Liebespflichten weite Pflichten (vgl.
MS VI 450). In diesem Unterscheidungsmerkmal kénnte man einen
Widerspruch zu der Bestimmung an anderer Stelle sehen, in der
Kant Rechtspflichten als enge und Tugendpflichten generell als wei-
te Pflichten qualifiziert (MS VI 390). Doch offensichtlich sind fiir
ihn ,eng - weit* komparativische Begriffe, was ihm ermdéglicht, diese
Distinktion noch einmal innerhalb der Tugendpilichten anzuwen-
den. Was das Prinzip der Achtung fordert, das lasst sich vergleichs-
weise klar bestimmen. Es ist fiir gewShnlich unter gnoseologischer
Riicksicht die Abgrenzung leichter, was zu unterlassen ist, was nicht
getan werden darf, als die positive Bestimmung dessen, was zu tun
ist. Es ldsst sich leichter identifizieren, wer wem was schuldet, um
die Wiirde Anderer nicht anzugreifen, als im Hinblick auf die frei-
willige Forderung des Wohls positiv zu bestimmen, wer wem in wel-
cher Weise und in welchem Mafle zu helfen hat. Bei den Achtungs-
pflichten ldsst sich kein Gestaltungsfreiraum ausmachen, der die



Achtung und Nichstenliebe 631

Frage des potentiellen Akteurs zuliefle, was er wem gegeniiber in
welcher Weise und in welchem Umfang zu tun hat. Sieht man von
evidenten Einsichten ab, dass niemand sich ,unsittliche Zwecke
Anderer zu den eigenen machen darf, und dass niemand in dem
Mafle wohltitig zu sein hat, dass er sein eigenes Gliick vollstindig
aufopfert (vgl. MS VI 393) bzw. selbst auf die Wohltitigkeit Anderer
angewiesen sein wird (vgl. MS VI 454), so weist die Pflicht zur Hilfe
ansonsten einen weiten Handlungsspielraum auf. Zum einen kann
die Hilfsbediirftigkeit sehr verschieden sein, kann sie doch z.B. von
aktueller oder dauerhafter Natur sein, kann sie einen vergleichsweise
geringen oder einen hohen Einsatz erfordern, kann sie weniger oder
stirker dringlich sein, kénnen Individuen oder soziale Entitdten auf
Wohltitigkeit angewiesen sein. Zum anderen konnen die fiir die
jeweilige Hilfe erforderlichen Fihigkeiten in sehr unterschiedlichem
Mafle vorhanden sein. Fiir Kant ist die Pflicht zur Wohltitigkeit
»eine weite; sie hat einen Spielraum, mehr oder weniger hierin zu
thun, ohne daff sich die Grinzen davon bestimmt angeben lassen. —
Das Gesetz gilt nur fiir die Maximen, nicht fiir bestimmte Hand-
lungen.“ (MS VI 393). Maximen sind fiir Kant mittlere Grundsitze,
die dem Akteur einen Gestaltungsfreiraum tberlassen; sie geben
nicht an, was dieser hic et nunc zu tun verpflichtet ist.

e) Unterlassung: Laster - Untugend

Blickt man auf die jeweilige Situation der Unterlassung, dann ergibt
sich ein weiteres Distinktionsmerkmal: ,Die Unterlassung der blos-
sen Liebespflichten ist Untugend (peccatum). Aber die Unterlassung
der Pflicht, die aus der schuldigen Achtung fiir jeden Menschen
iiberhaupt hervorgeht, ist Laster (vitium).“ (MS VI 464). Bei den
Achtungspflichten gibt es eine zweifache Alternative: Entweder er-
fillt eine Person diese oder nicht. Wer sie nicht ertfiillt, der begeht
einen ,Abbruch® eines ,gesetzmifligen Anspruchs® (ebd.), der macht
sich schuldig. Die Nicht-Erfiillung einer Achtungspflicht ist sogleich
ein Laster. Bei den Liebespflichten gibt es hingegen eine dreifache
Alternative: Entweder erfiillt eine Person diese oder sie unterlisst
dieses oder sie tut das Gegenteil. Die Nicht-Erfiillung im Sinne einer
Unterlassung ist eine Untugend, d.i. ein Mangel an moralischer Star-



632 Dieter Witschen

ke (vgl. MS VI 390), aber nicht eo ipso ein Laster, das im direkten
Gegensatz zur Tugend stiinde. Das im kontriren Gegensatz zur
Menschenliebe stehende Laster ist der Menschenhass; zu dessen ,ab-
scheuliche(r) Familie“ gehoren fiir Kant, wie bereits erwihnt, der
Neid, die Undankbarkeit und die Schadenfreude. Wer eine Liebes-
pilicht unterldsst, der macht sich nicht sogleich schuldig, der unter-
lasst es, sich einen Verdienst dafiir zu erwerben, dass er mehr als das
Geschuldete tut. Was es mit der ,Untugend” im Unterschied zum
Laster auf sich hat, das erschliefit sich ebenfalls, wenn man bedenkt,
dass Kant die Realisierung der Liebespflicht als eine ,moralische Zu-
tat“ (ebd.) qualifizieren kann, dass er bei der Erorterung der Frage,
ob es nicht ,mit dem Wohl der Welt iiberhaupt besser [stiinde],
wenn alle Moralitit der Menschen nur auf Rechtspflichten, doch mit
der grofiten Gewissenhaftigkeit eingeschrinkt, das Wohlwollen aber
unter die Adiaphora gezihlt wiirde® (MS VI 458), zu dem Ergebnis
kommt, es wiirde ,doch wenigstens an einer groflen moralischen

Zierde der Welt, nimlich der Menschenliebe, fehlen“ (ebd.).

Exkurs: Ist nicht beim Prinzip der Liebe zwischen Tugendpflicht und
supererogatorischer Handlung zu differenzieren?

In Anbetracht dieser letzten Erlduterungen stellt sich m.E. die Frage,
ob Kant nicht ein moralisches Phinomen vor Augen hat, das von an-
deren, insbesondere christlichen Ethikern als supererogatorische
Handlung klassifiziert wird, ob es nicht insgesamt, nimmt man die
Bestimmungsmerkmale der Verdienstlichkeit und der Weite hinzu,
angemessener wire, beim ethischen Prinzip der Liebe zwischen einer
Tugendpflicht und einer supererogatorischen Handlung zu unter-
scheiden.” Mit Hilfe dieser Differenzierung kénnte dem einen oder
anderen Einwand begegnet werden. Denn es dringt sich doch die
Frage auf, wie die Menschenliebe auf der einen Seite als Pflicht,

7 Vgl. dazu auch WITSCHEN, Dieter: Supererogatorische Handlungen - eine nor-
mativ-ethische Kategorie sui generis? In: FZPhTh 46 (1999) 502-519. DERS.: Arten
supererogatorischen Handelns. Versuch einer konzisen Typologie. In: Ethica 12 (2004)
163-180. DERS.: Supererogatorische Ausdruckshandlung. Ein Hinweis auf eine spezielle
normativ-ethische Kategorie. In: ZKTh 126 (2004) 443-454. DERS.: Barmberzig han-
deln - moralische Pflicht oder supererogatorischer Rat¢ In: TThZ 112 (2003) 208-226.



Achtung und Nichstenliebe 633

niherhin als Tugendpflicht beurteilt werden und auf der anderen
Seite von ihr als einer ,moralischen Zutat“, als einer ,groflen mo-
ralischen Zierde“ die Rede sein kann, oder die Frage, wie es moglich
ist, dass es erlaubt sein kann, eine wohltitige Handlung zu unter-
lassen, wenn sie doch an sich verpflichtend ist. Die Distinktion zwi-
schen den beiden normativ-ethischen Kategorien wiirde nun bedeu-
ten, dass je nach den niheren Bedingungen eine Wohltitigkeit ent-
weder obligatorisch oder supererogatorisch ist. Urteilen wir, eine
Person sei unter den gegebenen Umstinden auf Grund ihrer Fihig-
keiten zu einer Hilfeleistung fiir akut Bediirftige in der Lage, ohne
dass sie deswegen einen ungewdhnlichen Einsatz oder gravierende
Opfer bringen miisste, dann handelt es sich um eine Verpflichtung.
Urteilen wir hingegen, eine Person helfe freiwillig, d.h. aus eigener
Initiative mit extraordinirem Einsatz oder unter groflen Opfern,
mithin in einer Weise, die nicht allgemein erwartet werden kann, so
dass eine derartige Handlung besonders zu loben, m.a.W. besonders
verdienstvoll sei, ithre Unterlassung jedoch nicht zu tadeln sei, dann
handelt es sich um eine supererogatorische Handlung. Kant bringt
derartige Kriterien wenigstens implizit zur Anwendung, wenn er
etwa urteilt, dass ein Wohltun eines reichen Menschen, der die
Mittel im Uberfluss besitzt, die zur Gliickseligkeit, also zum Wohl

Anderer notwendig sind, ,fast nicht [...] fiir seine verdienstliche
Pflicht zu halten“ (MS VI 453) ist.

SCHLUSSBEMERKUNG

Mit seinen Ausfithrungen zum Binom ,Achtung und Liebe® erhellt
Kant m.E. eine wichtige Grundspannung innerhalb zweier eigen-
stindiger ethischer Prinzipien, die fiir das zwischenmenschliche
Handeln von zentraler Bedeutung sind, auf die sich genauerhin alle
,moralischen Verhiltnisse verniinftiger Wesen, welche ein Princip
der Ubereinstimmung des Willens des einen mit dem des anderen
enthalten, [...] zuriickfiihren® lassen (MS VI 488). Er beweist einen
Blick fiir materiale moralische Phinomene und ihre Relationen. Er
arbeitet plausible Distinktionsmerkmale der beiden Prinzipien he-
raus und macht auf ihre Verwiesenheit im Sinne einer balancie-
renden Komplementaritit aufmerksam. Er zeigt auf, dass fiir ihn zur



634 Dieter Witschen

Moralitit mehr gehort als die Realisierung des strikt Geschuldeten,
des von der Gerechtigkeit Geforderten, wie dies ebenfalls fiir eine
christliche Ethik konstitutiv ist, und dass zu den ,Zwecken, die
zugleich Pflicht sind“ (MS VI 384), insofern sie das soziale Handeln
betreffen, nicht nur die Sorge um das Gliick der Anderen gehort,
sondern ebenso der Respekt vor den Anderen. Seine Er6rterungen
trigt er teils im Modus tugendethischer, teils im Modus normativ-
ethischer Uberlegungen vor. In diesem Teil seiner Ethik sieht Kant
axiologische, deontische und aretaische Dimensionen zusammen; fiir
ihn stehen diese nicht in einem Verhiltnis der Ausschliefilichkeit
oder der Konkurrenz. Wenn es auch nicht anders sein kann, als dass
sein ausgefithrtes System, sein ,Katalog® der Pflichten bzw. der Tu-
genden der Achtung und der Nichstenliebe zeit- und kulturbedingt
sowie nicht vollstindig, weil exemplarisch ist, so haben die beiden
von ithm namhaft gemachten Grundideen mitsamt ihrer Spannung
etwas bleibend Giiltiges.

Abstract

We can trace phenomenologically a fundamental tension between basic
ethical principles that concern social action. In bis work devoted to special
ethics, The Metaphysics of Morals, Kant conceived this tension with the
belp of two concepts: “Attention and Love of Neighbor” which he saw as in
a relation of binary opposition. Thus one should on the one hand maintain
a proper distance in regard to the Other and respect bis rights. On the other
hand, one should try to create a fellowship, a closeness, in order voluntarily
and positively to promote the wellbeing of the Other. In so doing, the moral
agent should go beyond what he is strictly obligated to do. From a number
of different angles Kant works out plausible characteristics of the difference
between these two complementary basic principles, and shows to what
extent they can be brought into a balance.



	Achtung und Nächstenliebe : zu einer Unterscheidung in Kants "Metaphysik der Sitten"

