
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 53 (2006)

Heft: 3

Artikel: Achtung und Nächstenliebe : zu einer Unterscheidung in Kants
"Metaphysik der Sitten"

Autor: Witschen, Dieter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760633

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760633
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Dieter Witschen

Achtung und Nächstenliebe

Zu einer Unterscheidung in Kants

„Metaphysik der Sitten"

Bisweilen wird mit Hilfe von Binomen eine Grundspannung innerhalb

ethischer Prinzipien, insofern diese das Handeln gegenüber
Anderen zum Gegenstand haben, auf den Punkt gebracht. Wie in der

Mathematik als ihrem ursprünglichen Ort Binome zweigliedrige Terme

sind, sie die Summe aus zwei Gliedern erfassen lassen, so werden

analog in der Ethik mit Hilfe von zweigliedrigen Formeln die beiden

Inbegriffe eines ethischen Handlungsbereichs zu bestimmen und in
der Reflexion in ein Verhältnis zueinander zu setzen versucht. Zum
Gebrauch von Binomen sehen Ethiker(innen) sich veranlasst, weil
die Analyse der für den jeweiligen Bereich relevanten Phänomene
eine signifikante Spannung erkennen lässt, die eine eigene Beachtung
und Bewertung erfordert; gleichzeitig bemühen sie sich, das Gesamt
der jeweils einschlägigen, in Polarität zueinander stehenden Prinzipien

auf eine prägnante zweigliedrige Formel zu bringen. Den einen

Pol der Spannung bildet ziemlich konstant das Prinzip der Gerechtigkeit

- gelegentlich das der Gleichheit -, dem jeweils ein verschiedener
Pol gegenübergestellt wird. So ist für die christliche Ethik das Binom
„Gerechtigkeit und Liebe" signifikant, wobei unter ,Liebe' insbesondere

die Caritas bzw. die Barmherzigkeit verstanden wird. Aus der

philosophischen Ethik ist das Binom „Gerechtigkeit und Mitleid"
geläufig. In der neueren Sozialethik findet sich das Binom „Gerechtigkeit

und Solidarität", in der feministischen Ethik das Binom „Gerechtigkeit

und Fürsorge". Es sind Spannungen der folgenden Art, die

durch das jeweilige Binom gekennzeichnet werden: Wahrung der
Rechte Anderer - freiwillige Hilfe; gerechte Koexistenz - Kohäsion
durch Wohltätigkeit, durch Solidarität; negativ Abwehrendes durch

Grenzziehungen - positiv Zusammenführendes durch Zuwendung,



618 Dieter Witschen

ein Füreinanderdasein; Leisten des Geschuldeten - meritorisches
Mehr; strikte Sicherung der Unparteilichkeit - Sensibilität, Achtsamkeit

für das Individuelle; Strenge allgemeiner Regeln - Milde, Nachsicht,

Güte im Blick auf die spezifische Situation.
Aus der klassischen ethischen Tradition sind manche Exempel

für eine derartige Grundspannung vertraut; in ihr lassen sich ferner
Exempel entdecken, die im ethischen Diskurs der Gegenwart kaum

präsent sind. Um ein Beispiel für die letztgenannte Feststellung zu
geben, sei hier auf eine Unterscheidung aufmerksam gemacht, die

Kant in seiner Schrift Metaphysik der Sitten vornimmt. In seiner

Tugendlehre unterteilt er die Pflichten gegenüber Anderen in solche

der Achtung und der Liebe. In den Darstellungen der Ethik Kants
und in den Auseinandersetzungen mit ihr findet diese Distinktion in
der Regel wenig Beachtung,1 was allein schon dadurch bedingt sein

dürfte, dass bei den Interpreten die Altersschrift Metaphysik der

Sitten ganz im Schatten der beiden Grundlegungsschriften Grundlegung

zur Metaphysik der Sitten und Kritik der praktischen Vernunft
zu stehen scheint. Vor allem aus zwei Gründen sei das Binom „Achtung

und Liebe" zum Gegenstand der Überlegungen gemacht. Zum
einen lässt, was das immanente Verständnis der kantischen Ethik
betrifft, die Beschäftigung mit ihm manchen Standardeinwand gegen
diese als fragwürdig erscheinen, wie u.a. den Formalismus-Vorwurf,
wonach Kant den Kategorischen Imperativ als zureichend für die

Bestimmung des moralisch Richtigen betrachte, er materiale Pflich-

1 Vgl. allerdings GREGOR, Mary J.: Laws ofFreedom. A Study ofKant's Method of
Applying the Categorial Imperative in the Metaphysik der Sitten. Oxford: Basil Black-
well 1963, 182-199; BARON, Marcia W.: Love and respect in the 'Doctrine of Virtue'.
In: Southern Journal of Philosophy (suppl.) 36 (1997) 29-44; MALIBABO, Balim-
banga: Kants Konzept einer kritischen Metaphysik der Sitten. Würzburg: Königshausen

& Neumann 2000, 207-216; FORKL, Markus: Kants System der Tugendpflichten.
Eine Begleitschrift zu den >Metaphysischen Anfangsgründen der Tugendlehre< Frankfurt

a.M.: Peter Lang 2001, 206-232; STEIGLEDER, Klaus: Kants Moralphilosophie.
Die Selbstbezüglichkeit reiner praktischer Vernunft. Stuttgart/Weimar: J.B. Metzler
2002, 260-263; KOCH, Lutz: Kants ethische Didaktik. Würzburg: Ergon 2003, 146-
160; SWANTON, Christine: Virtue Ethics. A Pluralistic View. Oxford: Oxford
University Press 2003, 99-110; ESSER, Andrea Marlen: Eine Ethik für Endliche. Kants

Tugendlehre in der Gegenwart. Stuttgart/Bad Cannstatt: Frommann-Holzboog 2004,
370-391.



Achtung und Nächstenliebe 619

ten nicht begründen könne, er die Komplexität der Moralität nicht
im Blick habe, oder den Einwand, in seiner reinen Pflichtenethik
spiele die Idee der Tugend keine Rolle. Zum anderen sind die

Ausführungen Kants zu einer spezifischen Ausformung der in Rede
stehenden Spannung m.E. unter systematischer Rücksicht von Interesse.

Nach wie vor stellt sich einer normativen Ethik die Aufgabe, die

genannte Grundspannung systematisch zu reflektieren, wozu von
einem so eminent bedeutsamen Ethiker wie Kant wichtige Anstöße

zu erwarten sind.

Geht es Kant in den Grundlegungsschriften um die „Aufsuchung
und Festsetzung des obersten Princips der Moralität" (GMS IV 392)2

sowie um die Begründung des moralischen Sollens als solchen
mitsamt seinen Bedingungen, so hat die Metaphysik der Sitten die Funktion

der inhaltlichen Ausgestaltung bzw. der Konkretisierung, die

Funktion, das „weitläufige Geschäft" einer systematischen Ordnung
der „Mannigfaltigkeit der Pflichten" (KpV V 161) zu betreiben. Zur
Systematisierung der materialen Pflichten nimmt Kant verschiedene

Grundeinteilungen vor. In dieser Taxonomie der moralischen Pflichten

hat das Binom „Achtung und Liebe" seinen bestimmten Ort.
Bekanntlich ist die erste fundamentale Unterteilung in Kants Metaphysik
der Sitten die in Rechts- und Tugendpflichten, wobei er verschiedene,

an dieser Stelle nicht zu erörternde principia divisionis zugrunde legt.
Bei den hier interessierenden Tugendpflichten unterscheidet er
zunächst zwischen Pflichten gegenüber sich selbst und solchen gegenüber

Anderen. Die hier relevanten Tugendpflichten gegenüber Anderen

unterteilt er in solche, bei denen der Andere „bloß als Mensch"
betrachtet wird, und in solche, bei denen der „Zustand" des Anderen,
also die jeweiligen Lebensumstände zu berücksichtigen sind. Bei den

Tugendpflichten gegenüber Anderen „bloß als Mensch" ist die

grundlegende Distinktion die in Pflichten der Achtung und der Liebe.
Eben dieser Unterscheidung gilt im Folgenden die Aufmerksamkeit -

2 Zitiert wird I. KANT nach der Ausgabe der Preußischen Akademie der
Wissenschaften, Berlin 1968. Der Band wird in römischer, die Seite in arabischer Zahl
angegeben. Folgende Abkürzungen werden benutzt: GMS Grundlegung zur
Metaphysik der Sitten; KpV Kritik der praktischen Vernunft; MS Die
Metaphysik der Sitten.



620 Dieter Witschen

von Seiten einer systematischen Ethik christlicher Provenienz
insbesondere auch deshalb, weil für Kant der Referenzpunkt des einen
Pols offenkundig die christliche Idee der Nächstenliebe ist; selbstredend

versteht er diese Idee hier in einem partikulären Sinne, nicht als

Inbegriff aller moralischen Prinzipien.

1. Vorklärungen

Semantische Feststellungen

Spricht Kant in seiner Tugendlehre von Achtung und Liebe, dann ist
vorab zum einen zu beachten, dass er nicht primär spezifische
Gefühle meint, sondern durch die praktische Vernunft bestimmte

Handlungsprinzipien. In seiner Terminologie: Die beiden Grundwörter

sind nicht im „ästhetischen", sondern im „praktischen" Sinne

zu verstehen. Was die Achtung betrifft, so ist nicht von einem

Achtungsgefühl die Rede, wie es z.B. natürlicherweise Kinder für
ihre Eltern empfinden, sondern von einer bewusst und gewollt zu
Eigen gemachten Grundhaltung; was die Liebe betrifft, nicht vom
„Wohlgefallen" (amor complacentiae), sondern vom Wohlwollen
(amor benevolentiae) bzw. Wohltun.3 Gefühle der Achtung und der
Liebe zu haben, dazu kann niemand verpflichtet werden; allerdings
begleiten diese Gefühle die Realisierung der Pflichten (MS VI 448).

Da ,Achtung' und ,Liebe' Homonyme sind, ist zum anderen - in
Anwendung bekannter Unterscheidungen - semantisch sogleich
festzuhalten: Unter ,Achtung' versteht Kant hier nicht eine spezifische

Anerkennung, die einem Menschen wegen seines gesellschaftlichen
Status oder eines Amtes oder ähnlichem zukommt; ferner nicht die

Wertschätzung, die sich aus den besonderen moralischen Leistungen

3 Die in Rede stehende Distinktion bringt Kant auch bei einzelnen Tugenden

zur Anwendung. So differenziert er beispielsweise im Blick auf die Anteilnahme
zwischen der humanitas aesthetica und der humanitas practica. Erstere ist eine

naturgegebene „Empfänglichkeit für das gemeinsame Gefühl des Vergnügens oder

Schmerzes"; letztere gründet auf praktischer Vernunft und ist ein „Vermögen und

Willen", einander Gefühle der Mitfreude und des Mitleides mitzuteilen, wozu allein
eine moralische Verbindlichkeit besteht (MS VI 456f). Da die tätige Anteilnahme

am Schicksal Anderer für ihn Pflicht ist, gibt es für ihn eine indirekte Pflicht, „die
mitleidigen natürlichen (ästhetischen) Gefühle in uns zu kultivieren" (MS VI 457).



Achtung und Nächstenliebe 621

oder Verdiensten von Personen ergibt.4 Für ihn hat das Wort ,Achtung'

zudem eine andere Grundbedeutung als in der GMS und in der

KpV, in der es ein besonderes moralisches Gefühl als Wirkung des

Sittengesetzes und als solches eine „Triebfeder", also ein Element der
Motivation bezeichnet. Es meint nämlich eine Grundhaltung des

Respekts vor dem Eigenwert jedes Menschen bzw. die korrespondierende

Handlungsweise. Unter ,Liebe' versteht er hier nicht das sinnliche

Phänomen der Erotik (Eros),5 ebenfalls nicht die emotionale

Verbindung freundschaftlicher Art (Philia), sondern - wie bereits
erwähnt - ein Wohlwollen bzw. Wohltun (Agape).

Gelegentlich differenziert er allerdings semantisch eigens
zwischen Liebe und Wohlwollen, z.B. dann, wenn er ausführt:

„Liebe ist eine Sache der Empfindung, nicht des Wollens, und ich
kann nicht lieben, weil ich will, noch weniger aber weil ist soll [...];
mithin ist eine Pflicht zu lieben ein Unding. Wohlwollen [...] aber

kann, als ein Thun, einem Pflichtgesetz unterworfen sein. Man nennt
aber oftmals ein uneigennütziges Wohlwollen gegen Menschen auch

(obzwar sehr uneigentlich) Liebe." (MS VI 401)

Oder wenn er darauf hinweist, dass ein häufiges Ausüben einer

Wohltätigkeit dazu führen kann, dass der Akteur den Empfänger
schließlich liebt, und er in diesem Kontext zum Verständnis des

biblischen Gebotes der Nächstenliebe erklärt:

„Wenn es also heißt: du sollst deinen Nächsten lieben als dich selbst,

so heißt das nicht: du sollst unmittelbar (zuerst) lieben und vermittelst
dieser Liebe (nachher) wohlthun, sondern: thue deinem Nebenmenschen

wohl, und dieses Wohlthun wird Menschenliebe (als Fertigkeit
der Neigung zum Wohlthun überhaupt) in dir bewirken!" (MS VI 402)

4 Allerdings scheint Kant das Wort ,Achtung' gelegentlich auch in dieser Bedeutung

zu gebrauchen. Denn sonst könnte er z.B. nicht ausführen: „Liebe des Nächsten,

ob dieser gleich wenig Achtung verdienen möchte" (MS VI 448). Bei dieser

Bedeutung ist eine komparativische Beurteilung möglich und zulässig im Unterschied

zu der im Folgenden genannten Kernbedeutung.
5 Vgl. MS VI 426: „Die Geschlechtsneigung wird auch Liebe (in der engsten

Bedeutung des Worts) genannt [...]. Sie kann [...] weder zur Liebe des Wohlgefallens,

noch des Wohlwollens gezählt werden [...], sondern ist eine Lust von besonderer

Art [...], und [...] hat mit der moralischen Liebe eigentlich nichts gemein."



622 Dieter Witschen

Oder wenn er eigens davon spricht, dass die Wörter .Selbst- und
Nächstenliebe' „in uneigentlicher Bedeutung genommen werden;
weil es zum Lieben direkt keine Pflicht geben kann, wohl aber zu
Handlungen, durch die der Mensch sich und andere zum Zweck
macht." (MS VI 410)

b) Tugend- und normative Ethik

Für den heutigen Leser, der mit den seit geraumer Zeit geführten
Diskussionen zum Verhältnis von Tugend- und normativer Ethik
vertraut ist, fällt auf, wie problemlos Kant von der einen Ebene zur
anderen wechselt, wie er an einer Stelle aretaische Begriffe verwendet,

an einer anderen deontische, wie er bei seiner Erläuterung eines

moralischen Phänomens aretaische und deontische Begriffe
gegenüberstellt - den Pflichten der Liebe stellt er z.B. die Laster des Neides,

der Undankbarkeit und der Schadenfreude gegenüber (MS VI
458ff.) -, ohne dass er auch nur den Anschein erweckt, von etwas
Gegensätzlichem zu sprechen. Für ihn stehen die beiden Ebenen
offensichtlich in einem Verhältnis der Komplementarität, nicht in
einem der Konkurrenz. Es gibt die Ebene der frei sich zu Eigen
gemachten Gesinnung bzw. der Grundhaltung, der Motivation, der
Moralität und die Ebene der äußeren Tat, der Handlungsregeln, der

Legalität. Wie sich einerseits die Gesinnung (der gute Wille) bzw. die

Grundhaltung kraft immanenter Logik in moralisch richtiges
pflichtgemäßes) Handeln umzusetzen hat, so hat auf der anderen
Seite das legale, sprich: moralisch richtige Handeln aus einer
bestimmten Motivation heraus zu geschehen. Für Kant ist mithin der

Terminus .Tugendpflicht' keine contradictio in adjecto bzw. kein

Oxymoron. Die Tugendpflichten setzt er von Rechtspflichten ab, da

er zwei Arten von Gesetzgebung und entsprechend von Verbindlichkeit

erkennt:

„Alle Pflichten enthalten den Begriff der Nöthigung durch das Gesetz;
die ethische eine solche, wozu nur eine innere, die Rechtspflichten
dagegen eine solche Nöthigung, wozu auch eine äußere Gesetzgebung
möglich ist; beide also eines Zwanges, er mag nun Selbstzwang oder

Zwang durch einen Anderen sein." (MS VI 394)



Achtung und Nächstenliebe 623

Weiterhin differenziert er zwischen der Tugendverpflichtung, die

eine ist, und den Tugendpflichten, von denen es viele gibt. Erstere
ist die „eine tugendhafte Gesinnung als subjectiver Bestimmungsgrund

seine Pflicht zu erfüllen" (MS VI 410). Mit ihr eignet das Subjekt

sich den Standpunkt der Moral an, und zwar durch eine freie

Entscheidung. In Anbetracht der ethischen Ur-Alternative macht es

sich die Grundhaltung des moralisch Guten zu Eigen und handelt
danach aus der Freiheit der Entschiedenheit heraus; es bejaht
grundsätzlich und dauerhaft die Orientierung am moralischen Gesetz. Da
dies dem Menschen als sinnlich-vernünftigem Wesen nicht anders

möglich ist, als dass er Hindernisse überwindet, bedarf es der
Tugend. Diese ist für Kant mithin „die Stärke der Maxime des

Menschen in Befolgung seiner Pflicht. - Alle Stärke wird nur durch
Hindernisse erkannt, die sie überwältigen kann" (MS VI 394). Mit
seinem Handeln verfolgt der Mensch Zwecke. Sind diese moralisch

von Bedeutung, sind es Kant zufolge Zwecke, die zugleich Pflicht
sind (vgl. MS VI 383). Von diesen gibt es mehrere und somit
verschiedene Tugendpflichten. Kant weist auf die Notwendigkeit der

praktischen Urteilskraft hin, mit Hilfe derer zu bestimmen ist, wer
für wen was unter welchen Umständen in welchem Umfang zu tun
hat. Nicht ohne Grund erörtert er im Rahmen der Behandlung der
einen oder anderen Tugendpflicht kasuistische Fragen. Der Einwand
der fehlenden Kontextsensitivität seitens der Tugendethiker gegenüber

der kantischen Ethik, betrachtet man diese in ihrer Gänze, lässt

sich nicht aufrechterhalten.
Für Kant bilden Tugend- und normative Ethik somit eine in sich

differenzierte Einheit, da er die Ebene der inneren Gesinnung
(Motivation) bzw. der Grundhaltung und die der äußeren Handlungsweisen,

mit denen Zwecke Werte), deren Realisierung verpflichtend

ist, umgesetzt werden, von vornherein zusammen sieht.

2. Distinktionsmerkmale von Achtungs- und Liebespflichten

In dem entsprechenden Abschnitt der Tugendlehre der MS (§ 23-44)
behandelt Kant die beiden für das Verhalten gegenüber Anderen
grundlegenden Handlungsprinzipien bzw. die ihnen korrelierenden
Grundhaltungen der Achtung und der Liebe, unter die er Verschie-



624 Dieter Witschen

denes subsumiert, je für sich, wobei er mit den Darlegungen zu den

Tugendpflichten der Liebe beginnt, denen die zu den Tugendpflichten

der Achtung folgen. Aus seinen Ausführungen an verstreuten
Stellen lassen sich nun verschiedene Bestimmungs- sowie
Unterscheidungsmerkmale der beiden Arten eruieren.

a) Anthropologisch: Wahren des Ahstandes - Sich-Nähern

Einen geeigneten Ausgangspunkt für das Verständnis der beiden

„großen sittlichen Kräfte" (MS VI 449) der Achtung und der Liebe
bildet m.E. die anthropologische Perspektive. Unter dieser
erschließt sich, dass das Zwischenmenschliche nur bei einem
Gleichgewicht zwischen einem Wahren des Abstandes und einem
Zusammenkommen bzw. -halt, bei einer Balance zwischen Distanz und
Nähe gelingen kann. Zum Zweck der Illustrierung verweist Kant auf
eine Analogie aus der Natur. Dort wirken die Kraft der Anziehung
und die Gegenkraft der Abstoßung aufeinander ein; im Kräftespiel
haben Attraktion und Repulsion sich einzupendeln, soll ein
Gleichgewicht hergestellt werden. Die Zielrichtung der entsprechenden
ethischen Prinzipien ist einander entgegengesetzt: Geht es der Achtung

darum, den „Abstände von einander zu erhalten", so der Liebe

darum, „sich einander beständig zu nähern" (MS VI 449). Achtung
und Liebe kann Kant selbstverständlich nicht als konträre Gegensätze

begreifen. Der konträre Gegensatz zur Achtung wäre die

Missachtung, die Erniedrigung, die Entwürdigung, die Demütigung oder

dergleichen, der konträre Gegensatz zur Liebe der Hass, das

Schaden-Wollen oder dergleichen. Bekanntlich fasst Kant die Pflichten
gegenüber Anderen in dem Grundsatz zusammen, „fremde
Glückseligkeit" zu fördern (MS VI 387f.). Das Wohl Anderer kann jedoch

- so seine anthropologische Einsicht - nur dann wirksam gefördert
werden, wenn jeweils ein Gegengewicht entweder zum Bestreben,
den Abstand zu wahren, oder zum Bestreben, sich nahe zu kommen,
gegeben ist. Denn es besteht die Gefahr, dass das jeweilige, an sich

legitime Bestreben eine Grenze überschreitet, so dass es ins Negative
umschlägt. In derartigen Fällen führt das Bedachtsein auf Distanz
etwa zur Indifferenz oder das Bedachtsein auf Nähe etwa zum Pa-

ternalismus oder es hat etwas Klammerndes oder Besitzergreifendes



Achtung und Nächstenliebe 625

an sich. Um zu große Distanz oder zu große Nähe zu vermeiden,
bedarf es eines Entgegenwirkens durch die andere moralische Kraft;
es stellt sich in der „moralischen (intelligibelen) Welt" (MS VI 449)

die anspruchsvolle Aufgabe des Ausbalancierens, des Schaffens eines

Gleichgewichts.
Wenn Kant also Achtung und Liebe als einander entgegengesetzt

betrachtet, dann beinhaltet dies nicht, das eine sei etwas Negatives
und das andere etwas Positives, dass etwa die Wendung ,Wahren des

Abstandes' für ihn mit einer negativen Konnotation besetzt sei.

Vielmehr macht er darauf aufmerksam, dass es eine Balance
zwischen zwei anthropologischen Dimensionen herzustellen gilt, die

nicht wie selbstverständlich in Einklang stehen, die in bestimmten
Situationen miteinander konfligieren können. Denn der Mensch ist

zum einen auf die eigene Freiheit, auf seine Autonomie bedacht, was
ihn eine Distanz anstreben lässt; zum anderen ist er ein bedürftiges,
verletzliches, sich selbst nicht genügendes Wesen, was ihn die Nähe
Anderer suchen lässt. Zum Menschsein gehören die Eigenschaft,
unabhängig sein zu wollen, wie die Eigenschaft, Zusammengehörigkeit
erleben zu wollen.

b) Ethische Grundprinzipien: negativ - positiv

Was die anthropologischen Einsichten in ethischer Hinsicht bedeuten,

das bestimmt Kant in zwei Grundprinzipien. Unter der Rücksicht

der ethischen Modalität gesehen ergeben sich ein negatives
Grundverbot und ein positives Grundgebot. Denn das Prinzip der

Achtung besagt, „keinen Menschen blos als Mittel zu meinen Zwecken

abzuwürdigen" (MS VI 450). Der Grund ist die „Würde [...] an
anderen Menschen, d.i. eines Werths, der keinen Preis hat, kein
Äquivalent, wogegen das Object der Werthschätzung ausgetauscht
werden könnte" (MS VI 462). Die Selbstzwecklichkeit jedes
Menschen, die in seiner Würde als Mensch, nicht in seinen je persönlichen

Eigenschaften begründet ist, verbietet u.a., Andere zu miss-

bzw. verachten, sie zu erniedrigen, ihnen die Ehre zu nehmen, sich

über sie zu erheben, sie für eigene Zwecke zu instrumentalisieren, in
ihre Freiheitsrechte einzugreifen. Indem Kant dem Prinzip der Achtung

drei Laster entgegensetzt, veranschaulicht er es durch Kontrastie-



626 Dieter Witschen

rung sowie Ausdifferenzierung. Der Hochmütige erhöht sich selbst

und erniedrigt Andere; er hat das Ansinnen, dass Andere sich selbst

gering schätzen; er verweigert Anderen die Wertschätzung, die er für
sich selbst einfordert. Der Hochmut ist etwas anderes als die legitime
Selbstachtung. Bei der üblen Nachrede, die von der rechtlich
relevanten Verleumdung zu unterscheiden ist, wird gezielt ein Gerücht
verbreitet, das für Andere Nachteiliges enthält, oder werden ihre
Fehler bloßgestellt, womit in jedem Fall die Ehre Anderer geschmälert

werden soll. Bei der Verhöhnung liegen eine Tadelsucht und eine

Spottlust vor, mittels derer Andere lächerlich gemacht werden.
Das Prinzip der Liebe fordert, „Anderer ihre Zwecke (so fern

diese nur nicht unsittlich sind) zu den meinen zu machen" (MS VI
450). Sind Achtungspflichten in negativer Weise darauf ausgerichtet,
Ubergriffe auf die Würde bzw. Ehre, auf die persönliche Integrität
Anderer zu unterlassen, mit Rücksicht auf die Selbstzwecklichkeit
Anderer das Verfolgen eigener Ziele zu begrenzen, so Liebespflichten

in positiver Weise darauf, zum Wohl Anderer, kantisch
gesprochen: zu ihrer Glückseligkeit beizutragen, sie beim Erreichen

gerechtfertigter Ziele zu unterstützen. Geht es bei Ersteren um eine

Limitierung im Sinne einer „Einschränkung unserer Selbstschätzung
durch die Würde der Menschheit in eines Anderen Person" (MS VI
449), um Koexistenz, um die Anerkennung von Rechten, so bei

Letzteren um Förderung, um Kooperation, um Zuwendung. Die
Merkmalsbestimmung, Liebespflichten seien positiver Natur, ist
allerdings mit einer Einschränkung zu versehen, wird berücksichtigt,

dass Kant in seiner Einleitung zur Tugendlehre bei seinen

Erläuterungen zum Punkt „Fremde Glückseligkeit als Zweck, der

zugleich Pflicht ist" zwischen physischer Wohlfahrt und moralischem

Wohlsein differenziert (MS VI 393f.). Während es möglich
und gefordert ist, positiv das physische Wohl Anderer, das aus
nichtsittlichen Werten6 besteht, zu fördern, ist es ausgeschlossen, dass

jemand in einer positiven Weise die Moralität von Anderen bewirken

6 Zur Unterscheidung zwischen nicht-sittlichen und sittlichen Werten, wie sie

an dieser Stelle gebraucht wird, vgl. SCHÜLLER, Bruno: Die Begründung sittlicher
Urteile. Typen ethischer Argumentation in der Moraltheologie. 2. Aufl. Düsseldorf:
Patmos 1980, 73-78.



Achtung und Nächstenliebe 627

oder fördern kann. Für seine Moralität, mithin für die Realisierung
sittlicher Werte trägt jeder selbst die Verantwortung; diese ist nicht
abtretbar. Gleichwohl gibt es in diesem Bereich eine negative
Pflicht, nämlich die, „nichts zu thun, was nach der Natur des

Menschen Verleitung sein könnte zu dem, worüber ihn sein Gewissen

nachher peinigen kann, welches man Skandal nennt" (MS VI 394).
Der Sache nach greift Kant hier den aus der moraltheologischen
Tradition bekannten Gedanken auf, es sei auch ein Bestandteil der

Nächstenliebe, den Anderen nicht zur Sünde zu verleiten.
Die Liebe im Sinne des Wohlwollens und der Wohltätigkeit ist

für Kant „aller Menschen Pflicht gegeneinander" entsprechend dem

„ethischen Gesetz der Vollkommenheit: Liebe deinen Nebenmenschen

als dich selbst" (MS VI 450). Das Gebot der Nächstenliebe,
mit dem die konträre Maxime der Selbstsucht ausgeschlossen wird,
begründet er zum einen formal mit dem Argument der Verallgemei-
nerbarkeit, wonach derjenige, der das Wohlwollen und die Wohltätigkeit

Anderer gegenüber sich selbst will, seinerseits die gleiche

Einstellung bzw. Handlungsweise Anderen gegenüber sich zu Eigen
zu machen bzw. umzusetzen hat, und zum anderen material mit
dem Argument der Bedürftigkeit, wonach wir „als Mitmenschen,
d.i. bedürftige, auf einem Wohnplatz durch die Natur zur wechselseitigen

Beihülfe vereinigte vernünftige Wesen, anzusehen sind" (MS

VI 453). Die Maxime der Wohltätigkeit ist für Kant nicht pragmatisch

zu begründen, was meint, dass das „do ut des"-Prinzip
maßgeblich wäre, dass die Hilfe für Andere sich also für den Akteur
auszahlen würde, in seinem wohlerwogenen Selbstinteresse läge. Er
stellt klar: „anderen Menschen in Nöthen zu ihrer Glückseligkeit,
ohne dafür etwas zu hoffen, nach seinem Vermögen beförderlich zu
sein, ist jedes Menschen Pflicht" (ebd.; vgl. MS VI 393). Die Pflicht
der Liebe teilt er ein in die der Wohltätigkeit in Situationen der
besonderen Bedürftigkeit bzw. der Not, in die der Dankbarkeit, mit
der der Empfänger der Wohltat aktiv seine Verehrung für den

Akteur zum Ausdruck bringt, und in die der tätigen Anteilnahme am
Schicksal Anderer, die sich in praktischer Mitfreude und im Mitleid
zeigt. Als der Menschenliebe entgegengesetzte Laster nennt er
entsprechend den Neid, die Undankbarkeit und die Schadenfreude.



628 Dieter Witschen

Wie unter anthropologischer Perspektive zum Gelingen des

Zwischenmenschlichen eine Balance zwischen dem Wahren eines Ab-
standes und dem Sich-Nähern erforderlich ist, so gibt es unter
ethischer Perspektive eine Verwiesenheit zwischen dem Prinzip der

Achtung und dem der Liebe. Je nach Situation macht „bald die eine

Pflicht, bald die andere das Princip im Subject aus [...], an welche die
andere accessorisch geknüpft ist" (MS VI 448). Die Notwendigkeit
des Ausbalancierens des einschlägigen Prinzips durch das jeweils
andere veranschaulicht Kant etwa durch folgende Beispiele: Wer
gegenüber einem Armen wohltätig ist, der hat zugleich die
Aufmerksamkeit darauf zu richten, diesen nicht zu erniedrigen, ihm
eine Demütigung zu ersparen, seine Selbstachtung zu erhalten (vgl.
MS VI 448f.). Kant kennt die Gefahr einer „beleidigende(n) Art des

Wohlthuns", die er mit der Barmherzigkeit in Verbindung bringt
(MS VI 457), was meinen dürfte, dass mit einer anscheinend
mitfühlenden Wohltätigkeit auf Seiten des Akteurs ein hochmütiges,
Überheblichkeit ausstrahlendes Herablassen, eine Geringschätzung
des Anderen verbunden ist und auf Seiten des Adressaten ein Sich-

Erniedigt-Fühlen. Wegen dieser Gefahren rät er, in der Weise wohltätig

zu sein, als ob es eine schuldige Pflicht, eine solche der Achtung

wäre; für noch besser erachtet er es, im Verborgenen wohltätig
zu sein (MS VI 453). Oder das Prinzip der Wohltätigkeit formuliert
Kant bewusst so, dass der Akteur die Zwecke Anderer zu erkennen
und zu den seinen zu machen hat. Er stellt klar: „Ich kann niemand
nach meinen Begriffen von Glückseligkeit wohl tun (außer unmündigen

Kindern oder Gestörten), sondern nach jenes seinen Begriffen"
(MS VI 454). Eine Projektion eigener Zielsetzungen auf die Anderen,
einen Paternalismus gilt es zu vermeiden. Dies impliziert, auch bei
einer Wohltätigkeit die Autonomie des Empfängers zu achten. Oder
im Kontext seiner Erläuterungen zur Freundschaft, die für ihn eine

„Vereinigung zweier Personen durch gleiche wechselseitige Liebe
und Achtung" (MS VI 469) ist, greift er auf die Spannung von
Annäherung und Abstand zurück und konkretisiert sie phänomenbezogen

durch die Maxime: „Einschränkung der Vertraulichkeit durch
die Regel: daß auch die besten Freunde sich untereinander nicht
gemein machen sollen" (MS VI 470).



Achtung und Nächstenliebe 629

Es wäre für Kant folgerichtig gewesen, hätte er wiederum bei der

Behandlung des Prinzips der Achtung, dem doch eine Tendenz zur
Distanzierung, zur Abgrenzung inhärent ist, etwa darauf
hingewiesen, es bedürfe einer gewissen Korrektur durch das Element der

Anteilnahme, der Förderung. An dieser Stelle sei eine Vermutung
geäußert, warum Kant eine Symmetrie in dem Sinne: „Wie die
Nächstenliebe als Moment der Balance die Achtung fordert, so die

Achtung vice versa die Nächstenliebe" nicht stringent darlegt. Denn
zwischen den beiden Maximen besteht u.a. ein Fundierungsver-
hältnis. Dies meint: Elementar und fundierend ist der Respekt vor
dem Anderen in dem Sinne, dass Ubergriffe auf die Würde und
Freiheit zu unterbleiben haben, die Selbstzwecklichkeit anzuerkennen

ist. Die Nächstenliebe setzt die Achtung voraus und trans-
zendiert sie. Wer nach der Maxime der Nächstenliebe handelt, der

tut mehr als das strikt Geschuldete; er macht sich verdient. Jemand
kann in diesem Sinne Andere achten, ohne dass er darüber hinaus

aus eigener Initiative in besonderer Weise sich um das Wohl
Anderer sorgt. Wer Nächstenliebe im spezifischen Sinne des Wortes
übt, der kann dies nicht tun, ohne zuvor den Mitmenschen aufgrund
seiner Würde grundsätzlich zu achten. Dass Kant allerdings um die

Notwendigkeit einer Ergänzung des Prinzips der Achtung durch das

der Liebe in bestimmten Situationen weiß, das zeigt er beispielsweise
durch seine Überlegung, die Fehler Anderer seien nicht in jedem
Fall offen zu legen, was an sich der Achtung ihrer Ehre keinen
Abbruch täte, über sie könne stattdessen legitimerweise der „Schleier
der Menschenliebe" geworfen werden, sei es durch Milde im Urteil
oder durch ein Verschweigen (MS VI 466).

c) Grund der Verbindlichkeit: geschuldet - verdienstlich

Wenn Kant auch weitere Unterscheidungsmerkmale zwischen Ach-

tungs- und Liebespflichten nicht eigens behandelt, so lassen sich

solche, die sich als Konsequenzen aus den bisherigen Bestimmungen
ergeben, jedoch seinen Ausführungen entnehmen. So sind Achtungspflichten

geschuldet, Liebespflichten verdienstlich. Wer Erstere
beachtet, der unterlässt es, „dem Anderen an dem Werthe, den er als

Mensch in sich selbst zu setzen befugt ist," etwas „zu entziehen" (MS



630 Dieter Witschen

VI 450), der legt sich in seiner Selbstschätzung eine Beschränkung
auf. Zwischen der Achtungspflicht, sich nicht über Andere zu erheben,

und der Rechtspflicht, „niemandem das Seine zu schmälern",
besteht eine Analogie (MS VI 449). Wer Andere in diesem Sinne

einer Unterlassung achtet, der tut seine Schuldigkeit; er erwirbt
nicht einen Verdienst, da er nicht durch eine positive Leistung sich

um Andere verdient macht. Andere sehen sich, werden sie geachtet,
nicht etwa zur Dankbarkeit verpflichtet. Geschuldet ist die

Achtung; denn ein „jeder Mensch hat rechtmäßigen Anspruch [darauf]

von seinen Nebenmenschen" (MS VI 462). Achtung kann eingefordert

werden; es besteht mithin eine strikte Korrespondenz zwischen
dem moralischen Anspruch des Adressaten und dem Verpflichtet-
Sein des Akteurs. Wer Letztere beachtet, der erbringt hingegen für
Andere freiwillig eine Leistung; er macht - wie gesagt - die Zwecke
Anderer zu seinen. Durch diese Aktivität für Andere schafft der

Akteur eine Verbindung mit dem Adressaten (vgl. MS VI 448) und
macht sich verdient. Der Empfänger der Nächstenliebe nimmt in
sich eine Aufforderung zur Dankbarkeit wahr.

d) Art der Verbindlichkeit: eng - weit

Achtungspflichten sind enge, Liebespflichten weite Pflichten (vgl.
MS VI 450). In diesem Unterscheidungsmerkmal könnte man einen

Widerspruch zu der Bestimmung an anderer Stelle sehen, in der

Kant Rechtspflichten als enge und Tugendpflichten generell als weite

Pflichten qualifiziert (MS VI 390). Doch offensichtlich sind für
ihn ,eng - weit' komparativische Begriffe, was ihm ermöglicht, diese

Distinktion noch einmal innerhalb der Tugendpflichten anzuwenden.

Was das Prinzip der Achtung fordert, das lässt sich vergleichsweise

klar bestimmen. Es ist für gewöhnlich unter gnoseologischer
Rücksicht die Abgrenzung leichter, was zu unterlassen ist, was nicht
getan werden darf, als die positive Bestimmung dessen, was zu tun
ist. Es lässt sich leichter identifizieren, wer wem was schuldet, um
die Würde Anderer nicht anzugreifen, als im Hinblick auf die

freiwillige Förderung des Wohls positiv zu bestimmen, wer wem in
welcher Weise und in welchem Maße zu helfen hat. Bei den Achtungspflichten

lässt sich kein Gestaltungsfreiraum ausmachen, der die



Achtung und Nächstenliebe 631

Frage des potentiellen Akteurs zuließe, was er wem gegenüber in
welcher Weise und in welchem Umfang zu tun hat. Sieht man von
evidenten Einsichten ab, dass niemand sich „unsittliche" Zwecke
Anderer zu den eigenen machen darf, und dass niemand in dem

Maße wohltätig zu sein hat, dass er sein eigenes Glück vollständig
aufopfert (vgl. MS VI 393) bzw. selbst auf die Wohltätigkeit Anderer

angewiesen sein wird (vgl. MS VI 454), so weist die Pflicht zur Hilfe
ansonsten einen weiten Handlungsspielraum auf. Zum einen kann
die Hilfsbedürftigkeit sehr verschieden sein, kann sie doch z.B. von
aktueller oder dauerhafter Natur sein, kann sie einen vergleichsweise
geringen oder einen hohen Einsatz erfordern, kann sie weniger oder
stärker dringlich sein, können Individuen oder soziale Entitäten auf

Wohltätigkeit angewiesen sein. Zum anderen können die für die

jeweilige Hilfe erforderlichen Fähigkeiten in sehr unterschiedlichem
Maße vorhanden sein. Für Kant ist die Pflicht zur Wohltätigkeit
„eine weite; sie hat einen Spielraum, mehr oder weniger hierin zu
thun, ohne daß sich die Gränzen davon bestimmt angeben lassen. -
Das Gesetz gilt nur für die Maximen, nicht für bestimmte
Handlungen." (MS VI 393). Maximen sind für Kant mittlere Grundsätze,
die dem Akteur einen Gestaltungsfreiraum überlassen; sie geben
nicht an, was dieser hic et nunc zu tun verpflichtet ist.

e) Unterlassung: Laster - Untugend

Blickt man auf die jeweilige Situation der Unterlassung, dann ergibt
sich ein weiteres Distinktionsmerkmal: „Die Unterlassung der blossen

Liebespflichten ist Untugend (peccatum). Aber die Unterlassung
der Pflicht, die aus der schuldigen Achtung für jeden Menschen

überhaupt hervorgeht, ist Laster (vitium)." (MS VI 464). Bei den

Achtungspflichten gibt es eine zweifache Alternative: Entweder
erfüllt eine Person diese oder nicht. Wer sie nicht erfüllt, der begeht
einen „Abbruch" eines „gesetzmäßigen Anspruchs" (ebd.), der macht
sich schuldig. Die Nicht-Erfüllung einer Achtungspflicht ist sogleich
ein Laster. Bei den Liebespflichten gibt es hingegen eine dreifache
Alternative: Entweder erfüllt eine Person diese oder sie unterlässt
dieses oder sie tut das Gegenteil. Die Nicht-Erfüllung im Sinne einer

Unterlassung ist eine Untugend, d.i. ein Mangel an moralischer Stär-



632 Dieter Witschen

ke (vgl. MS VI 390), aber nicht eo ipso ein Laster, das im direkten
Gegensatz zur Tugend stünde. Das im konträren Gegensatz zur
Menschenliebe stehende Laster ist der Menschenhass; zu dessen

„abscheuliche^) Familie" gehören für Kant, wie bereits erwähnt, der

Neid, die Undankbarkeit und die Schadenfreude. Wer eine Liebespflicht

unterlässt, der macht sich nicht sogleich schuldig, der unter-
lässt es, sich einen Verdienst dafür zu erwerben, dass er mehr als das

Geschuldete tut. Was es mit der „Untugend" im Unterschied zum
Laster auf sich hat, das erschließt sich ebenfalls, wenn man bedenkt,
dass Kant die Realisierung der Liebespflicht als eine „moralische
Zutat" (ebd.) qualifizieren kann, dass er bei der Erörterung der Frage,
ob es nicht „mit dem Wohl der Welt überhaupt besser [stünde],
wenn alle Moralität der Menschen nur auf Rechtspflichten, doch mit
der größten Gewissenhaftigkeit eingeschränkt, das Wohlwollen aber

unter die Adiaphora gezählt würde" (MS VI 458), zu dem Ergebnis
kommt, es würde „doch wenigstens an einer großen moralischen
Zierde der Welt, nämlich der Menschenliebe, fehlen" (ebd.).

Exkurs: Ist nicht beim Prinzip der Liebe zwischen Tugendpflicht und
supererogatorischer Handlung zu differenzieren?

In Anbetracht dieser letzten Erläuterungen stellt sich m.E. die Frage,
ob Kant nicht ein moralisches Phänomen vor Augen hat, das von
anderen, insbesondere christlichen Ethikern als supererogatorische
Handlung klassifiziert wird, ob es nicht insgesamt, nimmt man die

Bestimmungsmerkmale der Verdienstlichkeit und der Weite hinzu,

angemessener wäre, beim ethischen Prinzip der Liebe zwischen einer

Tugendpflicht und einer supererogatorischen Handlung zu
unterscheiden.7 Mit Hilfe dieser Differenzierung könnte dem einen oder
anderen Einwand begegnet werden. Denn es drängt sich doch die

Frage auf, wie die Menschenliebe auf der einen Seite als Pflicht,

7 Vgl. dazu auch WITSCHEN, Dieter: Supererogatorische Handlungen - eine
normativ-ethische Kategorie sui generis? In: FZPhTh 46 (1999) 502-519. DERS.: Arten
supererogatorischen Handelns. Versuch einer konzisen Typologie. In: Ethica 12 (2004)

163-180. DERS.: Supererogatorische Ausdruckshandlung. Ein Hinweis aufeine spezielle
normativ-ethische Kategorie. In: ZKTh 126 (2004) 443-454. DERS.: Barmherzig handeln

- moralische Pflicht oder supererogatorischer Rat? In: TThZ 112 (2003) 208-226.



Achtung und Nächstenliebe 633

näherhin als Tugendpflicht beurteilt werden und auf der anderen

Seite von ihr als einer „moralischen Zutat", als einer „großen
moralischen Zierde" die Rede sein kann, oder die Frage, wie es möglich
ist, dass es erlaubt sein kann, eine wohltätige Handlung zu
unterlassen, wenn sie doch an sich verpflichtend ist. Die Distinktion
zwischen den beiden normativ-ethischen Kategorien würde nun bedeuten,

dass je nach den näheren Bedingungen eine Wohltätigkeit
entweder obligatorisch oder supererogatorisch ist. Urteilen wir, eine

Person sei unter den gegebenen Umständen auf Grund ihrer Fähigkeiten

zu einer Hilfeleistung für akut Bedürftige in der Lage, ohne
dass sie deswegen einen ungewöhnlichen Einsatz oder gravierende

Opfer bringen müsste, dann handelt es sich um eine Verpflichtung.
Urteilen wir hingegen, eine Person helfe freiwillig, d.h. aus eigener
Initiative mit extraordinärem Einsatz oder unter großen Opfern,
mithin in einer Weise, die nicht allgemein erwartet werden kann, so

dass eine derartige Handlung besonders zu loben, m.a.W. besonders

verdienstvoll sei, ihre Unterlassung jedoch nicht zu tadeln sei, dann

handelt es sich um eine supererogatorische Handlung. Kant bringt
derartige Kriterien wenigstens implizit zur Anwendung, wenn er

etwa urteilt, dass ein Wohltun eines reichen Menschen, der die

Mittel im Überfluss besitzt, die zur Glückseligkeit, also zum Wohl
Anderer notwendig sind, „fast nicht [...] für seine verdienstliche
Pflicht zu halten" (MS VI 453) ist.

Schlussbemerkung

Mit seinen Ausführungen zum Binom „Achtung und Liebe" erhellt
Kant m.E. eine wichtige Grundspannung innerhalb zweier
eigenständiger ethischer Prinzipien, die für das zwischenmenschliche
Handeln von zentraler Bedeutung sind, auf die sich genauerhin alle

„moralischen Verhältnisse vernünftiger Wesen, welche ein Princip
der Ubereinstimmung des Willens des einen mit dem des anderen

enthalten, [...] zurückführen" lassen (MS VI 488). Er beweist einen

Blick für materiale moralische Phänomene und ihre Relationen. Er
arbeitet plausible Distinktionsmerkmale der beiden Prinzipien
heraus und macht auf ihre Verwiesenheit im Sinne einer balancierenden

Komplementarität aufmerksam. Er zeigt auf, dass für ihn zur



634 Dieter Witschen

Moralität mehr gehört als die Realisierung des strikt Geschuldeten,
des von der Gerechtigkeit Geforderten, wie dies ebenfalls für eine
christliche Ethik konstitutiv ist, und dass zu den „Zwecken, die

zugleich Pflicht sind" (MS VI 384), insofern sie das soziale Handeln
betreffen, nicht nur die Sorge um das Glück der Anderen gehört,
sondern ebenso der Respekt vor den Anderen. Seine Erörterungen
trägt er teils im Modus tugendethischer, teils im Modus normativethischer

Überlegungen vor. In diesem Teil seiner Ethik sieht Kant
axiologische, deontische und aretaische Dimensionen zusammen; für
ihn stehen diese nicht in einem Verhältnis der Ausschließlichkeit
oder der Konkurrenz. Wenn es auch nicht anders sein kann, als dass

sein ausgeführtes System, sein „Katalog" der Pflichten bzw. der

Tugenden der Achtung und der Nächstenliebe zeit- und kulturbedingt
sowie nicht vollständig, weil exemplarisch ist, so haben die beiden

von ihm namhaft gemachten Grundideen mitsamt ihrer Spannung
etwas bleibend Gültiges.

Abstract
We can trace phenomenologically a fundamental tension between basic

ethical principles that concern social action. In his work devoted to special
ethics, The Metaphysics of Morals, Kant conceived this tension with the

help of two concepts: "Attention and Love ofNeighbor" which he saw as in
a relation ofbinary opposition. Thus one should on the one hand maintain
a proper distance in regard to the Other and respect his rights. On the other

hand, one should try to create a fellowship, a closeness, in order voluntarily
and positively to promote the wellbeing of the Other. In so doing, the moral

agent should go beyond what he is strictly obligated to do. From a number

ofdifferent angles Kant works out plausible characteristics of the difference
between these two complementary basic principles, and shows to what
extent they can be brought into a balance.


	Achtung und Nächstenliebe : zu einer Unterscheidung in Kants "Metaphysik der Sitten"

