Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 53 (2006)

Heft: 3

Artikel: Les morales de Descartes

Autor: Wienand, Isabelle

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-760632

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-760632
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

ISABELLE WIENAND

Les morales de Descartes’

La morale ou les morales de Descartes sont souvent considérées
comme une simple anecdote, un épiphénoméne marginal non seule-
ment au regard de sa métaphysique, mais aussi au regard des théories
ethiques qui ’ont précédée et suivie, disons de maniére schématique
Peudaimonia d’ Aristote, le déontologisme kantien et 'utilitarisme de
Mill. La position originale de Descartes tient au fait que sa morale se
distingue de ces trois traditions éthiques en ce qu’elle n’est pas une
théorie universelle des devoirs (déontologie kantienne), qu’elle ne
mesure pas la valeur de P’action a partir de ses conséquences sur le
plus grand nombre (utilitarisme) et qu’elle considére l'union de
’ame et du corps, et non pas seulement la raison comme détermi-
nant pour mener une vie vertueuse (éthique de la vertu). Ces distinc-
tions préliminaires n’excluent pas pour autant des points de conver-
gence importants entre la morale de Descartes et celle d’Aristote
d’une part, et dans une moindre mesure l'utilitarisme d’autre part.
La principale originalité de 1’éthique cartésienne réside dans son
rapport a la fois de dépendance et d’indépendance a sa métaphysi-
que. Cette spécificité explique en partie le traitement incomplet que
lui réservent les encyclopédies ou dictionnaires actuels de philoso-
phiet: la part du lion revient aux principes de la métaphysique, de
I’épistémologie, de la physique cartésiennes, sa morale n’apparait pas
comme une figure de proue dans ces ouvrages de référence. Méme si
les dictionnaires et les manuels d’éthique rendent compte des carac-

* Une version plus courte de cet article a été présentée en janvier 2006 lors de la
conference annuelle de la Philosophical Society of Southern Africa; elle a été pub-
liée la méme année dans le South African Journal of Philosophy 25 (6), 177-188 sous le
titre “Descartes” Morals”. La présente contribution a profité des commentaires de
Jean-Claude Wolf et de Paul van Tongeren. Je les en remercie vivement.

1 Par exemple : Routledge Encyclopedia of Philosophy. vol. IIl. London : Rout-
ledge 1998; Encyclopédie philosophigue universelle. vol. IIl. Paris : PUF 1992,



590 Isabelle Wienand

téristiques de la morale cartésienne, ces ouvrages n’en retiennent en
général qu'un aspect.

On pourrait a juste titre s’interroger sur les raisons qui font que
la morale cartésienne demeure le parent pauvre de la réflexion éthi-
que contemporaine, puisque ’on observe un regain d’intérét pour
I’éthique aristotélicienne et la réhabilitation de la philosophie com-
me dispensatrice de conseils pour mener une vie vertueuse et heu-
reuse. Dans le débat autour de la possibilité et des limites d’un néo-
aristotélisme éthique, la morale de Descartes brille par son absence.
Le Descartes moraliste doit se contenter de remarques en passant ou
de notes de bas de page. Faudrait-il en conclure que la morale carté-
sienne est elle-méme un avatar du néo-aristotélisme du XVII® siecle
et qu’a ce titre sa contribution serait une simple redite? Cette posi-
tion semble difficilement défendable au regard de la critique radicale
de Descartes a I’égard d’Aristote. C’est précisément le manque de ri-
gueur scientifique que Descartes reproche a Aristote et sa philoso-
phie nouvelle tente de poser des fondements scientifiques indubi-
tables. Peut-étre pourrait-on supposer alors que Descartes n’est pas
suffisamment aristotélicien pour contribuer au débat d’aujourd’hui?
Une lecture attentive des textes cartésiens constate ’influence mani-
feste et profonde d’autres traditions éthiques. Descartes retient cer-
tains aspects du stoicisme, de I’épicurisme, et de la morale chrétienne
et les intégre dans sa propre réflexion morale.2 Descartes n’aurait-il
finalement eu que le mérite de faire une sorte de synthese syncré-
tique ou au pire éclectique des morales caractéristiques du Grand
Siécle? Il me semble qu’en matiére de morale, Descartes n’est ni
aristotélicien, ni épicurien, ni stoicien, mais précisément cartésien en
ce que sa morale s’élabore a partir de sa métaphysique, qu’elle la
poursuit en corrigeant peut-étre ainsi certaines inconsistances de son
systéme. Les pages qui suivent tentent de justifier ma position qui
soutient que la réflexion parfois inattendue de Descartes meérite
notre attention, en ce qu’elle souléve entre autres questions celle du
rapport entre métaphysique et morale: la morale peut-elle, doit-elle

2 Voir par exemple GUEROULT, M. : Descartes selon ['ordre des raisons. Paris :
Aubier 1953. vol. 2, 230 sq. et MORGAN, V. : Foundations of Cartesian Ethics. New
Jersey : Humanities Press 1994, 99 sq.



Les morales de Descartes 591

étre congue comme le développement ultime a lintérieur d’un
systeme scientifique fondé sur la méthode scientifique de deduction
et d’induction ou en est-elle en marge puisque les deux objets prin-
cipaux auxquels la morale est exposée ne sont ni connaissables, ni
prévisibles entiérement par les sciences, a savoir les accidents de la
vie (génitif subjectif) et les passions humaines? La position de Des-
cartes est intéressante et problématique en ce que sa morale non pas
du devoir, mais du contentement de soi se situe au carrefour de ces
positions.

Avant de revenir plus en détail sur les caractéristiques principales
de la morale et sur ses infléchissements dans la pensée cartésienne,
on peut préliminairement en donner une vue d’ensemble et en indi-
quer les grands traits, au nombre de quatre. Il faut préciser avant
tout que sa morale s’adresse 3 ’homme dans sa totalite, non pas en
tant qu’addition de deux substances hétérogénes, mais comme union
du corps et de ’esprit.3 Premierement, [’éthique cartésienne ne se
fonde pas sur I’absolu de la loi a laquelle il faudrait obéir, elle ne
prend pas comme point de départ une conception de la nature hu-
maine viciée par le péché originel ou déchirée entre ses penchants
naturels et ses exigences de liberté. Elle vise avant tout le contente-
ment de soi en reprenant le principe stoicien selon lequel la conju-
gaison de la lumiére naturelle de la raison et de la bonne volonté est
la seule chose qui dépende entiérement de nous et qu’il importe de
toujours avoir a Iesprit avant, pendant et apres ’action. La vertu
cartésienne consiste 2 «avoir une volonté ferme et constante d’exé-
cuter tout ce que nous jugerons étre le meilleur, et d’employer toute
la force de notre entendement a en bien juger.»* Elle ne cherche

3 NB : Descartes utilise de maniére quasi indifférente esprit (mens) et dme (ani-
ma) lorsqu’il se réfere a la substance pensante (res cogitans). Je reprends 'usage ter-
minologique de Descartes, méme si les deux termes indiquent de fait une différence
d’accent. Comme il est souligné dans Le vocabulaire de Descartes, «’'usage du mot
esprit met au premier plan les fonctions purement intellectuelles, celui d’Zme celles
du ‘sens’ (sensation, affectivité) et de la volonté». BOZON, F. de / KAMBOUCHNER,
D. : Le vocabulaire de Descartes. Paris : Ellipses 2002, 5.

4 Lettre a Elisabeth, 18 aofit 1645, AT IV 277. NB : L’édition de référence des
ceuvres complétes de Descartes utilisée dans cet article est celle de C. ADAM et
P. TANNERY. 11 vol. Paris : Vrin 1996. L’orthographe a été modernisée.



592 Isabelle Wienand

donc pas a édicter des principes normatifs, mais elle prodigue une
série de regles ou de maximes a pratiquer en vue d’atteindre le sou-
verain bien. Le contentement de Iesprit qui résulte du fait d’avoir
suivi la voie de la vertu dans son agir quotidien est selon les termes
cartésiens la béatitude naturelle. Cette derniére présuppose le sou-
verain bien, puisqu’elle est la satisfaction de ’ame qui résulte d’un
comportement vertueux. C’est donc une éthique tournée vers 1’ac-
tion, et non vers la contemplation, méme si paradoxalement ce n’est
pas ’action, mais celui ou celle qui la pense qui est vertueux ou
vertueuse, puisque l’action est soumise a des parameétres extérieurs
qui ne dépendent pas de ’agent.’

Deuxiemement, ce que Descartes nomme plaisir, joie, volupté ou
jouissance de I’esprit & étre vertueux fait partie intégrante de la pra-
tique de la vertu. Il n’est donc pas seulement nécessaire, mais utile,
agréable et plaisant d’étre vertueux, puisque le bonheur autonome
(au sens de beatitudo) qu’il procure se suffit a lui-méme et qu’il est
supérieur a tous les autres.6 Descartes s’accorde avec Epicure et Aris-
tote en affirmant contre Zénon que la volupté ou le contentement de
Pesprit est intrinsequement lié a ’exercice de la vertu.” Descartes af-
firme deux choses importantes concernant les émotions de ’ame: les
émotions intellectuelles de ’ame ne sont pas par définition des pas-
sions, néanmoins elles leur sont «souvent jointes».8 De plus, les émo-
tions de ’ame ne sont pas exclusivement ’effet d’un comportement
vertueux. La joie ou la tristesse intellectuelles peuvent tout aussi
bien apparaitre a la vue d’une représentation théatrale.9 Ces émo-

5 Cf. MORGAN : op. cit., 100 : «The focus of Cartesian morality is on the actor
rather than the action, just as the focus of the Cartesian enterprise in general is on
the knowing subject rather than known object.»

6 Cf. Lettre 2 Christine de Suéde, 20 novembre 1647, AT V 81-86.

7 Lettre a Elisabeth, 18 aolt 1645, AT IV 276 : «Enfin Epicure n’a pas eu tort,
considérant en quoi consiste la béatitude, et quel est le motif, ou la fin 4 laquelle
tendent nos actions, de dire que c’est la volupté en général, c’est-a-dire le contente-
ment de I’esprit; car, encore que la seule connaissance de notre devoir nous pourrait
obliger a faire de bonnes actions, cela ne nous ferait toutefois jouir d’aucune
béatitude, s’il ne nous en revenait aucun plaisir.»

8 Les Passions de I’dme (abréviation : PA), art. 147, AT XI 440.

9 PA, art. 147, AT XI 441 : «[...] mais avec cela [les aventures d’un roman qui
s’offrent a notre imagination, IW] nous avons du plaisir, de les [passions, IW] sentir



Les morales de Descartes 593

tions peuvent également étre déclenchées par la pratique de passions
bienveillantes, par exemple par la générosité.

Troisiemement, la béatitude naturelle est distincte de la béatitude
surnaturelle, en ce que la premiére est le résultat d’un effort indivi-
duel continuel produit par tous ceux et celles doués de raison et de
bonne volonté, alors que la seconde dépend entierement de la grice
divine. Si la question du salut ne joue pas un réle prédominant dans
I’éthique cartésienne du contentement de soi, cela n’implique pas
pour autant que la béatitude naturelle soit universellement ac-
cessible. En effet, la béatitude est sujette a la force des passions des
autres et aux siennes propres d’une part, et aux ressources dont cha-
cun dispose pour les contrecarrer, d’autre part.

Enfin, le pluriel utilisé dans le titre de cet exposé renvoie aux
deux types de morale, a savoir a la morale provisoire et a la morale
parfaite, lesquelles sont respectivement le point de départ et le point
culminant de sa «vraie philosophie» censée supplanter la pensée in-
certaine d’Aristote. Je suggere dans cet article que Descartes propose
un troisieme type de morale qu’il développe a I’époque des Passions
de I’ime. Cette forme de morale n’est pas I’application des trois ou
quatre maximes conventionnelles en attendant de pouvoir disposer
de la connaissance parfaite des principes. Elle n’est pas non plus cette
science parfaite qui ferait de nous «comme maitres et possesseurs de
la nature»,10 elle s’incarne dans la vertu-passion de la générosite,
c’est-a-dire de la juste estime de soi et des autres et du plaisir qui
I’accompagne.

Descartes développe de maniére concomitante une morale provisoire
du bonheur au sens de contentement de soi et une morale parfaite
qui justifie et couronne son projet scientifique. Paralléelement a la
morale par provision et a la sagesse parfaite, Descartes tente de ré-
soudre le probleme auxquels les Anciens s’étaient déja confrontes, au
phénomene de ’'akrasia, c’est-a-dire dans le schéma de Descartes, a la
présence d’un troisieme élément indépendant de la volonté et de

exciter en nous, et ce plaisir est une joie intellectuelle, qui peut aussi bien naitre de
la tristesse, que de toutes les autres passions.»

10 Discours de la méthode (abrévation: DM) VI, AT VI 62.



594 Isabelle Wienand

I’entendement qui empéche la volonté d’étre bonne et qui court-cir-
cuite le bon fonctionnement de ces deux facultés intellectuelles. Des-
cartes s’accommode différemment de cet intrus, puisque les passions,
c’est-a-dire les mouvements des esprits, des nerfs qui agissent sur
I’ame, ne sont pas pour lui, a la différence des Stoiciens, systémati-
quement mauvaises. Il va jusqu’a dire qu’elles sont toutes fondamen-
talement bonnes, car c’est elles qui nous rendent «veri homines», de
véritables hommes, et qui nous distinguent en cela des anges d’une
part, dépourvus de corps, et des bétes, dépourvus de raison, d’autre
part. Bien que le Pascal des Pensées n’ait jamais fait preuve d’une
grande sympathie a [’égard de son contemporain dont il qualifiait le
projet scientifique «d’inutile et d’incertain» (702), il rejoint Descartes
quand il écrit qu’«l ne faut pas que I’homme croie qu’il est égal aux
bétes, ni aux anges, ni qu’il ignore 'un et I'autre, mais qu’il sache
'un et 'autre» (112). Mais a la différence de Pascal qui voit dans la
foi le seul bonheur véritable de ’homme (138)1! I’anthropologie de
Descartes vise par ['union heureuse du corps et de I’ame la béatitude
naturelle. La question est de savoir si la félicité de «’homme vérita-
ble» couronne le projet de la «philosophie nouvelle», ou si I’éthique
du contentement de soi est difficilement assimilable a la métaphysi-
que cartésienne. Cette question semble avoir été celle de Descartes,
puisqu’il hésite au fur et a mesure de son travail de plus en plus sur
le statut de la morale: a I’époque du Discours de la méthode, Descartes
semble étre convaincu que les trois ou quatre maximes prudentielles
de la morale provisoire sont temporaires en attendant mieux. A par-
tir des années 1645, Descartes revient sur la notion de perfection
morale. Dans une lettre a son ami Chanut de 1646, il atténue sensi-
blement son optimisme triomphant dans la médecine dont il avait
fait preuve dans le Discours,’2 puisqu’il écrit que ses travaux en

11 PASCAL : Pensées, 138. In: (Euvres complétes. vol. 2. Ed. par M. Le Guern.
Paris : Gallimard (La Pléiade) 2000 : «Que I’homme sans la foi ne peut connaitre le
vrai bien ni la justice. Tous les hommes recherchent d’étre heureux [...]. Et cepen-
dant depuis un si grand nombre d’années jamais personne, sans la foi, n’est arrivé a
ce point ou tous visent continuellement [le bonheur, IW].» Cf. LE GUERN, M. :
Pascal et Descartes. Paris : Nizet 1971.

12DM VI, AT VI 61-63.



Les morales de Descartes 595

physique, et particulierement son analyse des passions!? ’ont con-
duit a une attitude que je qualifierais presque de montaignienne. La
morale consiste a2 apprendre & mourir et non pas a conserver la vie le
plus longtemps possible.14 En disant que cette derniere procede de la
prise de conscience des limites de la science devant la mort, Des-
cartes semble indiquer assez clairement une autre conception de la
morale parfaite: la morale est parfaite lorsqu’elle réfléchit le pro-
visoire, I’aléatoire de ’existence. J’aimerais maintenant analyser plus
précisément cette triple morale en commengant par la morale provi-
soire.

Selon Leibniz, Descartes n’aurait rien dit de plus qu’Epictéte. L’au-
teur des Méditations s’est intéressé aux questions morales tardi-
vement et de surcroit a la demande de ses correspondant(e)s (la prin-
cesse Elisabeth de Bohéme, Chanut et la reine Christine de Suéde).
Cependant, des 1637, Descartes consacre une partie de son Discours
de la méthode a la morale, dans laquelle sont consignées ses célebres
trois ou quatre maximes. Or, dans son Entretien avec Burman (1648),
Descartes avoue a son interlocuteur que cette troisiéme partie de son
Discours de la méthode intitulée «Reégles de la morale», est un ajout
destineé a le protéger des attaques des censeurs:

«L’auteur n’écrit pas volontiers des choses morales; mais il a été obligé
d’écrire ces regles [les trois ou quatre maximes, IW], a cause des péda-
gogues et de leurs semblables, parce qu’ils diraient autrement qu’il est

sans religion et sans foi et qu’il veut renverser la religion et la foi par
sa méthode.» (AT V 178)

S’il semble écrire ces maximes morales contre son gré, ce n’est pas
seulement dans un souci de préserver sa tranquillité, mais aussi parce
qu’il est convaincu que ce n’est pas la tiche d’un philosophe d’édic-
ter des régles de conduite a ses contemporains, mais celle du sou-
verain. Il écrit 2 son ami Chanut en novembre 1647 «qu’il n’appar-

13 Les principes de la philosophie (abrévation : PP) IV, art. 188-198.

14 Lettre a Chanut, 15 juin 1646, AT IV 441-442 : «De fagon qu’au lieu de
trouver les moyens de conserver la vie, j’en ai trouvé un autre, bien plus aisé et plus
slir, qui est de ne pas craindre la mort, sans toutefois pour cela étre chagrin [...].»



596 Isabelle Wienand

tient qu’aux souverains ou 4 ceux qui sont autorisés par eux, de se
méler de régler les meceurs des autres.» (AT V 87)

Cette neutralité du philosophe en matiere de morale dans la vie
civile n’est pas forcément un signe de pusillanimité, mais de pru-
dence et de circonspection eu égard au contexte de censure et de
guerre dans toute ’Europe du XVII® siecle. Cette attitude de désen-
gagement caractérise également dans une certaine mesure son retrait
de la chose politique. C’est au souverain de droit divin qu’il incombe
de légiférer, de contracter des alliances, de déclarer la guerre.15 A la
fin de son commentaire bref du Prince que lui avait demandé Elisa-
beth, il conclut que sa prise de position vis-a-vis de Machiavel avait
pour but non pas de lui enseigner quoi que ce soit, mais de la «diver-
tirs! Ce qu’il faut en revanche retenir de empire de la fortune au-
quel nous exposent les strateges politiques, c’est de «pratiquer ces
maximes qui enseignent que la félicité d’un chacun dépend de lui-
méme [...]».16 Persuadé que ce n’est pas la raison qui regle la vie
civile et que les personnes avec qui ’on a a traiter sont rarement des
«personnes parfaitement raisonnables»,7 Descartes ici encore n’est
pas tres loin de Pascal lorsqu’il répond a une autre requéte d’Eli-
sabeth que ce serait faire preuve d’impertinence «si j’entreprenais
d’écrire ici les maximes qu’on doit observer dans la vie civile.»18 La
partie la plus philosophe et la plus sérieuse selon Pascal est «de vivre
simplement et tranquillement » et de ne pas s’aventurer dans la
politique, «un hopital de fous» (472).

De plus, Descartes semble avoir hésité sur la primauté de la mo-
rale par rapport a d’autres sciences, comme la médecine par exemple,
laquelle permet

15 Sur la question de la conception cartésienne de la politique, on peut consulter
les études suivantes: RODIS-LEWIS, G. : La morale de Descartes. Paris : PUF 1957,
103-113; GUENANCIA, P. : Descartes et ’ordre politique. Paris : PUF 1983, ch. 8.; Les
archives de la philosophie ont consacré un numéro spécial a «La politique
cartésienne», 1990, vol. 53/3.

16 T ettre a Elisabeth, septembre 1646, AT IV 492.

17 Lettre a Elisabeth, mai 1646, AT IV 412.

18 Lettre a Elisabeth, mai 1646, AT IV 412.



Les morales de Descartes 597

«la conservation de la santé, laquelle est sans doute le premier bien et
le fondement de tous les autres biens de cette vie; [...] s’il est possible
de trouver quelque moyen qui rende communément les hommes plus
sages et plus habiles qu’ils n’ont été jusques ici, je crois que c’est dans
la médecine qu’on doit le chercher.» (DM VI, AT VI 62)

Une difficulté s’ajoute aux raisons qui ont poussé Descartes a rédiger
ce code de morale provisoire. C’est celle du statut méme de cette
morale. Si elle est une morale par provision, cela semble supposer
’existence ou le projet d’une morale non provisoire. Or Descartes
n’a jamais écrit un traité stricto sensu de «la plus haute parfaite mo-
rale», morale qui figure a la cime de son systeme métaphysique. On
pourrait a ce niveau donc tirer un bilan plutot négatif non seulement
de I’abreégé plutot conformiste de la morale cartésienne, mais aussi de
son systeme métaphysique a qui manque 'ultime justification, préci-
sément cette morale parfaite. De surcrott, le rapport qui régit la mo-
rale provisoire pratique et la morale parfaite est incertain et conjec-
tural.

La morale provisoire sert de vade-mecum, en attendant que la
derniere pierre soit posée 2 cet édifice. Si la morale parfaite est défi-
nitive, celle qu’il dénomme par provision est modifiable. Ainsi Des-
cartes modifiera le contenu de la morale provisoire au milieu des an-
nées 1640 et hésitera sur leur nombre, 3 ou 4 (Je reviendrai sur I’im-
portance de ce changement). Une derniére remarque d’ordre général
sur ces trois ou quatre maximes de cette morale du pis-aller: Dans le
Discours de la méthode, les maximes de sa morale provisoire consti-
tuent en quelque sorte le pendant des quatre préceptes méthodo-
logiques (DM II) qu’il recommande a ses lecteurs éclairés de suivre
pour la recherche de la vérité.

La premiére de ces maximes est de se conformer aux coutumes et
a la religion de son pays et de suivre les opinions les plus modérées
et les plus sensées. Cette premiére régle a souvent été interprétée
comme la conception personnelle de Descartes. Il faut cependant
souligner que ce conformisme formel indique une conception du
monde plus fondamentale partagée par de nombreux penseurs au
XVII siecle (par exemple La Rochefoucauld et Pascal), pour qui le
monde est un théitre dont la scéne est occupée par des personnes



598 Isabelle Wienand

peu raisonnables. La devise que Descartes fait sienne en 1619, «larva-
tus prodeo»?9 illustre la conception selon laquelle il vaut mieux
choisir la position du spectateur et ne jamais apparaitre sans masque.

Au premier abord, ce premier précepte parait contredire la pre-
miére regle de sa méthode; le premier enjoint 4 un conformisme so-
cial, la premiere régle de sa méthode exige de «ne recevoir jamais au-
cune chose pour vraie, que je ne la connusse évidemment comme
étre telle».20 En fait, 'un est le revers ou le pendant de I'autre. Il
vaut mieux étre spectateur du monde et acteur dans la recherche de
la vérité que I'inverse.

La deuxiéme maxime concerne moins le niveau social qu’elle ne
prescrit les regles pour I’action individuelle. Une fois avoir opté
pour Iopinion la plus probable et s’étre décidé pour la décision la
meilleure, il faut s’astreindre a «étre le plus ferme et le plus résolu en
ses actions». Ainsi la valeur de I’action ne se mesure pas au degré de
vérité des connaissances a ’origine du choix de I’action, mais a la
fermeté et a la résolution avec laquelle elle est menée. A Iinverse, le
second précepte de la méthode pour bien conduire sa raison et chercher
la vérité dans les sciences consiste a examiner «chacune des difficultés
que j’examinerais, en autant de parcelles qu’il se pourrait et qu’il se-
rait requis pour les mieux résoudre».2l Deux remarques sur cette
deuxieme maxime. Premiérement, ’entendement et la volonté sont
les deux facultés de I’ame qui président au jugement, au choix, et a la
réalisation de ’action, et c’est la conjugaison de ces deux actions de
I’ame qui détermine a priori la vertu, quel que soit le résultat final de
’action:

«[...] il est besoin de suivre la vertu, c’est-a-dire d’avoir une volonté
ferme et constante d’exécuter tout ce que nous jugerons étre le
meilleur, et d’employer toute la force de notre entendement a en bien
juger.» (Lettre a Elisabeth, 18 aott 1645, AT IV 277)

19 Cogitationes privatae, AT X 213 : «Ut comeedi, moniti ne in fronte appareat
pudor, personam induunt: sic ego, hoc mundi theatrum conscensurus, in quo hacte-
nus spectator exstiti, larvatus prodeo.»

20DMII, AT VI 18.

2IDMII, AT VI 18.



Les morales de Descartes 599

Deuxiéemement, il importe de mesurer que le décalage entre ces deux
types de régles reflete deux niveaux différents, celui de la recherche
de la vérité, de la méditation métaphysique et celui de I’action de la
vie «qui ne souffre aucun délai».22 De méme, chaque ensemble de re-
gles s’adresse a deux substances différentes, a ’esprit seul capable de
rechercher le vrai, et a ’homme qui a besoin de certitudes morales.
En effet «la nature de ’homme n’est pas de tout savoir, ni de juger
toujours si bien sur-le-champ»,2 car

«en ce qui regarde la conduite de notre vie nous sommes obligés de
suivre bien souvent des opinions qui ne sont que vraisemblables, a
cause que les occasions d’agir en nos affaires se passeraient presque
toujours avant que nous puissions nous délivrer de tous nos doutes.»

(PP, art.3, AT IX-2 26)

La solution sceptique de la suspension du jugement est par consé-
quent pour Descartes inappropriée et imprudente dans la conduite
de la vie. Dans le cas ou il semble impossible de se décider, la solu-
tion pragmatique de Descartes est qu’il vaut encore mieux suivre
I’opinion la moins fausse plutot que de tergiverser.2+ A cette solution
qui a le mérite d’étre efficace pour I’action, mais qui n’est pas forcé-
ment satisfaisante pour ’agent, Descartes incite a se rappeler les qua-
tre principes ou veérités (Dieu, la distinction ame-corps, la grandeur
indéfinie de I'univers et ’interdépendance des intéréts humains). Il
propose une troisieme solution assez surprenante: s’en remettre 2
son bon génie pour éviter le niveau le plus bas de la liberté, la liberté
d’indifférence. Je reviendrai sur le bon génie.

La troisiéme maxime régule non pas les principes que 1’agent doit
avoir a lesprit quand il se prépare a agir, mais elle se charge de régir
les rapports entre I'individu et ses désirs, et de maniere plus générale

22 PP, «Lettre préface», AT IX-2 13.

23 Lettre a Elisabeth, 6 octobre 1645, AT IV, 307.

24 Lettre a Reneri pour Pollot, mars 1838, AT II 34-35. Descartes s’explique sur
'usage du doute radical dont la fonction se limite exclusivement au cadre de la re-
cherche métaphysique de la vérité: «Mais j’ai dit tout autre chose, 2 savoir qu’il faut
étre résolu en ses actions, lors méme qu’on demeure irrésolu en ses jugements, et de
ne suivre pas moins constamment les opinions les plus douteuses [...] lorsqu’on a
considéré qu’il n’y en a point d’autres qu’on juge meilleures ou plus certaines [...].»



600 Isabelle Wienand

les rapports entre lui et le monde. Elle se formule ainsi: « Ma troi-
sieme maxime était de tacher toujours plutot a me vaincre que la for-
tune, et a changer mes désirs que ’ordre du monde» (DM III, AT VI
25).

Ce troisiéme précepte est largement repris de la sagesse stoicien-
ne, et plus particulierement du Manuel (Enchiridion) d’Epictete,
notamment du premier principe.25 Descartes reconnait la sagesse des
Stoiciens, «qui ont pu autrefois se soustraire de I’empire de la for-
tune et, malgré les douleurs et la pauvreté, disputer de la félicité avec
leurs dieux.»26 Cet éloge ne signifie pas pour autant une adhésion to-
tale a I’ensemble des maximes du manuel. En effet, Descartes
s’éloigne de 1'idéal de I’insensibilité du sage a I’égard du plaisir et
d’autrui.?7 Quelle est la méthode a suivre pour savoir ce qui dépend
de nous et ce qui reléve de la fortune, des richesses et des honneurs,
ou dans les termes de Descartes, «comment s’accoutumer a regarder
de ce biais toutes les choses»? Afin d’étre certain de choisir la meil-
leure action possible, Descartes applique a rebours le troisiéme pré-
cepte de sa méthode a suivre dans la recherche de la vérité présenté
dans la deuxieme partie de son Discours:

«Le troisiéme [précepte, IW] de conduire par ordre mes pensées, en
commengant par les objets les plus simples et les plus aisés a connaitre,

pour monter peu a peu, comme par degreés, jusqu’a la connaissance des
plus composés [...].» (DM II, AT VI 18)

C’est avant tout la connaissance des idées les plus simples et les plus

immédiates qui sont accessibles et utiles, (c’est-a-dire Dieu, la distinc-
. A s/ . e 3 . 3¢ 7

tion ame-corps, I’étendue indéfinie de 'univers et ’interdépendance

des intéréts humains), qui permet de choisir au mieux.

25 EPICTETE : Manuel. In: Les Stoiciens. P.-M. SCHUHL (éd.). Trad. par E.
Bréhier. Paris : Gallimard (La Pléiade) 1962, 1111 : «Il y a ce qui dépend de nous, il
y a ce qui ne dépend pas de nous. Dépendent de nous 'opinion, la tendance, le
désir, ’aversion, en un mot toutes nos ceuvres propres; ne dépendent pas de nous le
corps, la richesse, les témoignages de considération, les hautes charges, en un mot
toutes les choses qui ne sont pas nos ceuvres propres. Les choses qui dépendent de
nous sont naturellement libres [...]; celles qui ne dépendent pas de nous sont
fragiles, serves, facilement empéchées, propres a autrui.»

26 DM III, AT VI 26.

27 EPICTETE : Manuel. In : op. cit., 1112.



Les morales de Descartes 601

La quatriéme maxime corrobore cette conception pratique de la
connaissance qui est a la fois le point de départ et la condition de la
vie heureuse qui permet au contentement de persister, quoi qu’il ad-
vienne. Descartes la formule ainsi:

«Enfin, pour conclusion de cette morale, je m’avisai de faire une revue
sur les diverses occupations qu’ont les hommes en cette vie, pour ta-
cher a faire choix de la meilleure ; et sans que je veuille rien dire de
celle des autres, je pensai que je ne pouvais mieux que de continuer en
celle-1a méme ou je me trouvais, c’est-a-dire, que d’employer toute ma
vie 2 cultiver ma raison, et m’avancer, autant que je pourrais, en la
connaissance de la vérité, suivant la méthode que je m’étais prescrite.»

(DM 111, AT VI 27)

Il faut étre prudent quant au sens a assigner a la formule «pour
conclusion de cette morales. On a écrit que les trois premiéres ma-
ximes de la morale provisoire trouvaient leur achévement dans cette
maxime conclusive.28 S’agit-il effectivement d’une maxime conclu-
sive ? Il semble que le ton et le contenu de ce passage soient bien
plus autobiographiques que dans les trois premiéres. Ici, Descartes se
présente a ses lecteurs et lectrices comme le philosophe dont le
projet pour ’humanité est d’'une nouveauté et d’une utilité radicales.
C’est précisément pour cette raison qu’on ne peut décider aisément
si les trois premiéres maximes demeurent la morale conventionnelle
du philosophe jusqu’a ce qu’il ait atteint la connaissance parfaite de
toutes les sciences ou si ces trois maximes participent d’'une maniere
ou d’une autre au projet de «cultiver sa raison».2? Descartes semble
s’annoncer comme le nouvel Aristote suivant les préceptes pru-
dentiels en attendant qu’il ait atteint la cime de I’arbre, la morale
définitive.

La morale parfaite est ’achévement, mais aussi la validation de la veé-
rité et de 'utilité de sa nouvelle philosophie. Ainsi, ’ensemble des
connaissances issues de la physique, la médecine, la mécanique et la
morale sert-il un but éminemment pratique. Le programme que Des-

28 Cf. RODIS-LEWIS : op. cit., 26.
29 Cf. MARSHALL, J. : Descartes’ Moral Theory. Ithaca : Cornell University Press
1998, 19-24.



602 Isabelle Wienand

cartes définit dans son Discours de la méthode se retrouve dans la vo-
lonté d’atteindre la «parfaite connaissance de toutes choses»,30 d’ap-
pliquer les principes de la métaphysique a tout ce qui est utile de
savoir (mécanique, médecine, morale). Descartes a recours a I'image
de I’arbre dans sa préface aux Principes. Les principes de sa métaphy-
sique sont le fondement a partir duquel peuvent se dégager toutes les
autres sciences. La morale comme la branche la plus haute, la plus
compléte, couronne, achéve ’ensemble:

«Ainsi toute la philosophie est comme un arbre, dont les racines sont
la métaphysique, le tronc est la physique, et les branches qui sortent
de ce tronc sont toutes les autres sciences, qui se réduisent a trois prin-
cipales, a savoir la médecine, la mécanique et la morale; j’entends la
plus haute et la plus parfaite morale, qui, présupposant une entiére

connaissance des autres sciences, est le dernier degré de la sagesse.»
(PP, «Lettre préface», AT IX-2 14)

La morale parfaite est dans ce méme texte comparée a un «fruit»;31
son golt, sa maturité constituent la pierre de touche du systeme.
Qu’est ce que le fruit est censé symboliser? La morale est-elle la
branche ou le fruit de la metaphysique, ou les deux? S’il semble ma-
nifeste que Descartes reprend les paroles de ’Evangile de Matthieu
(7, 15-16), il donne néanmoins une signification parfaitement oppo-
sée a I'exegese traditionnelle de la Genese: la science participe au
bonheur et non au malheur de I’homme. Le fruit de I’arbre de la
connaissance n’est plus défendu, il justifie au contraire I’utilité mo-
rale de la science, en particulier celle de Descartes qu’il oppose a la
«philosophie spéculative qu’on enseigne dans les écoles».32 Si la mo-
rale définitive incarne a la fois la branche (connaissance parfaite) et
le fruit (sagesse parfaite), elle demeure néanmoins un idéal et néces-
site une morale provisoire en attendant de gravir le cinquiéme et ul-
time échelon de la philosophie cartésienne.

Dans une stratégie rhétorique caractéristique des pensées qui se
prétendent absolument innovatrices et résolument plus fiables que

30 PP, «Lettre préface», AT IX-2 2.

31 PP, «Lettre préface», AT IX-2 15. Voir aussi un peu plus loin dans ce méme
texte AT IX-2 18.

32 DM VI, AT VI 61.



Les morales de Descartes 603

les modeles de pensées traditionnels,3 Descartes déclare de maniere
plutdt péremptoire non seulement que les philosophes qui ont pensé
et ceuvré a cet ultime niveau de la sagesse humaine ne I'ont jamais
atteint, mais qu’ils n’auraient de toute maniére jamais pu l’atteindre,
au regard de lincertitude de leurs fondements. Platon et Aristote
sont reléegués a la préhistoire de la philosophie, leurs principes
étant superficiels et incertains, autrement dit non immédiatement
évidents.3* Descartes soutient que les principes d’Aristote ne sau-
raient conduire a la connaissance de la vérité et de la sagesse, car ils
ont accordé trop de crédit a différentes autorités, et pas assez a la rai-
son. Aristote aurait préféré a la certitude irréfutable de la connais-
sance a laquelle meéne la raison le témoignage douteux des sens.

Si ’on compare les cing échelons de la sagesse que Descartes dé-
crit dans la préface aux Principes de la philosophie avec 1'image de
’arbre et du fruit que Descartes reprend quelques pages plus loin
pour représenter le grand mérite de sa méthode dans la recherche de
la vérité («je pense lui [la postériorité, IW] avoir déja servi»35), on
remarque qu’il propose deux chemins paralleéle pour accéder a deux
types de morale. Le premier est la voie commune, accessible sans
connaissance philosophique, c’est la morale provisoire. Le cinquiéme
degré de cette morale est la sagesse pratique, et non la sagesse par-
faite que les philosophes grecs auraient seulement entrevue. Seul le
second chemin, c’est-a-dire la méthode cartésienne méne a la morale
parfaite.

33 Voir par exemple le tout premier article des Passions de [’dme (abrévation :
PA): «Il n’y a rien en quoi paraisse mieux combien les sciences que nous avons des
Anciens sont défectueuses, qu’en ce qu’ils ont écrit des passions.»

34 AT IX-2 5-6 : «Les premiers et les principaux [philosophes, IW] dont nous
ayons les écrits sont Platon et Aristote, entre lesquels il n’y a eu autre différence
sinon que le premier, suivant les traces de son maitre Socrate, a ingénument con-
fessé qu’il n’avait encore rien pu trouver de certain, et s’est contenté d’écrire les
choses qui lui ont semblé étre vraisemblables, imaginant a cet effet quelques
principes par lesquels il tachait de rendre raison des autres choses; au lieu qu’Aris-
tote a eu moins de franchise, et bien qu’il elt été vingt ans son disciples, et n’elit pas
d’autres principes que les siens, il a entiérement changé la fagon de les débiter, et les
a proposés comme vrais et assurés, quoi qu’il n’y ait aucune apparence qu’il les ait
jamais estimes tels.»

35 PP, «Lettre préface», AT IX-2 17.



604 Isabelle Wienand

Si l'on revient a ces deux itinéraires, une conclusion possible se-
rait de dire que Descartes réécrit le livre X de I’Ethique a Nicomagque
en fondant la morale sur des principes indubitables. Or Descartes
n’en reste pas la. Il superpose a ces deux types de morale un troi-
sieme, lequel corrige a la fois le conformisme de sa morale provisoire
et le caractére de science absolue réservée au philosophe. Quelles en
seraient les caractéristiques? Martial Gueroult réduit cette troisiéme
morale 2 un succédané de la morale parfaite qui «viendrait, a la fin
de la carriére philosophique de Descartes relayer, faute de mieux, la
morale par provision.» Gueroult ne sous-estime-t-il pas I'importan-
ce de I’analyse cartésienne des passions, laquelle donne lieu a une re-
configuration de sa morale?

Selon 'interprétation de Laurence Renault, il n’y aurait que deux
morales, la morale par provision et la morale des quatre principes ou
vérités (Dieu, la distinction ame-corps, ’étendue indéfinie de I’uni-
vers, ’homme comme partie d’un tout) que Descartes définit dans sa
lettre a Elisabeth du 15 septembre 1645.57 Je ne conteste pas I'impor-
tance évidente de ces quatre principes, néanmoins ces derniers n’in-
tégrent pas un élément pourtant fondamentalement nouveau an-
noncé d’ailleurs dans cette méme lettre du 15 septembre38 ainsi que
dans celles du 4 aout 16453 et du 1 septembre 164540 adressées a la
méme destinataire.

Dans la lettre du 4 aott, Descartes dénombre précisément les re-
gles de la morale provisoire (3), et il modifie, enrichit leur contenu.
La premiére maxime de 1645 n’exhorte plus a se conformer aux lois

36 M. GUEROULT : Descartes selon [’ordre des raisons. vol. 2, 255, cité in: L.
RENAULT : Descartes ou la félicité volontaire. Paris : PUF 2000, 142.

37 RENAULT : op. cit., 139-151.

38 Lettre a Elisabeth, 15 septembre 1645, AT IV 294-295: «Qutre ces vérités, qui
regardent en général toutes nos actions, il en faut aussi savoir plusieurs autres qui se
rapportent plus particuliérement a chacune d’elles. Dont les principales me sem-
blent étre celles que j’ai remarquées dans ma derniére lettre: 2 savoir que toutes nos
passions nous représentent des biens, a la recherche desquels elles nous incitent,
beaucoup plus grands qu’ils ne le sont véritablement [...].»

39 Lettre a Elisabeth, 4 aoflit 1645, AT IV 263-267.

40 Lettre a Elisabeth, 1 septembre 1645, AT IV 285 : «Et le semblable arrive en
toutes les autres passions; car il n’y en a aucune qui ne nous représente le bien
auquel elle tend, avec plus d’éclat qu’il n’en mérite [...].»



Les morales de Descartes 605

et coutumes de son pays, mais «de toujours se servir le mieux qu’il
lui est possible de son esprit pour connaitre ce qu’il doit faire ou ne
pas faire en toutes les occurrences de la vie.» L’autorité extérieure
des coutumes ou des opinions n’est plus aussi déterminante qu’en
1637. La seconde maxime me semble particuliérement cruciale en ce

qu’elle amorce le traité sur les passions commencé précisément en
1645:

«La seconde, qu’il ait une ferme et constante résolution d’exécuter
tout ce que la raison lui conseillera, sans que ses passions ou ses appé-
tits I’en détournent ; et c’est la fermeté de cette résolution, que je crois
étre prise pour la vertu, bien que je ne sache point que personne l’ait
jamais expliquée ; mais on I’a divisée en plusieurs especes, auxquelles
on a donné divers noms, a cause des divers objets, auxquels elle
s’étend.» (Lettre a Elisabeth, 4 aolt 1645, AT IV 265)

De surcroit, comme le note Genevieve Rodis-Lewis, cette deuxieme
maxime énonce implicitement la générosité intrinsequement liée aux
passions et a leur maitrise, puisqu’elle est le contentement ou
P’estime de soi légitime résultant du bon usage des affects.#! (La troi-
sieme regle de 1645 reprend celle de 1637). Il me semble par consé-
quent difficile de s’accorder avec I’interprétation de Laurence Re-
nault, car la troisiéme notion primitive, I’'union du corps et de I’ame,
c’est-a-dire le role incontestable que Descartes reconnait aux passions
dans la conduite de la vie ne saurait étre aisément subsumé a aucun
des quatre principes.

Entre ces deux extrémes que constituent la morale provisoire et la
morale définitive s’inserent trois types hétérogenes de réalité: le bon
genie, Dieu et les passions. Ces trois figures (ou leur contraire dans
le cas du bon versus malin génie) occupent bien siir déja une place
centrale dans les Méditations métaphysiques, mais a partir du milieu
des années 1640 jusqu’a la mort du philosophe en 1650, ces notions
semblent revétir un sens et une fonction différents. En effet, I’ange
gardien, Dieu et les passions partagent cette caractéristique de ne pas
étre connaissables, analysables par I’entendement, méme si le sujet
ne doute pas de leur existence. Tous rappellent selon les modes d’ex-

41 RODIS-LEWIS : op. cit., 87.



606 Isabelle Wienand

pression qui leur sont propres les limites de efficacité de la régle
d’or du contentement personnel qui consiste a allier ’entendement a
la volonté. Ils répondent a des situations devant lesquelles les res-
sources de la volonté éclairée viennent a manquer. C’est par exemple
son bon génie qu’il faut invoquer lorsque I’irrésolution persiste.

Descartes conseille a Elisabeth de s’en remettre «a son bon génie»
lorsqu’elle tergiverse. Le daimon socratique auquel Descartes se ré-
fere dans sa lettre a Elisabeth de I’automne 1646 n’est pas cette fois
invoqué pour reprocher au philosophe athénien son incompétence
métaphysique, mais pour donner autorité a ses intuitions personnel-
les. Le bon génie est 'instance intérieure qu’il faut consulter en cas
d’indécision. A 'opposé du malin génie des Méditations, la voix du
bon génie ne prodigue que de bons conseils, il est ce pressentiment
intérieur qui nous persuade ou dissuade de notre décision, il exprime
la joie ou la répugnance a I’idée de s’engager dans une entreprise.
Descartes le reconnalit, ce recours au génie n’est pas toujours parfai-
tement distinct de la superstition, mais son utilité avérée enjoint 4 y
avoir recours dans certaines situations. Il ne remplace donc pas la re-
gle d’or des maximes, mais il peut suppléer a leur éventuelle indi-
gence:

«Mais, touchant les actions importantes de la vie, lorsqu’elles se ren-
contrent si douteuses, que la prudence ne peut enseigner ce qu’on doit
faire, il me semble qu’on a grande raison de suivre le conseil de son
génie, et qu’il est utile d’avoir une forte persuasion que les choses que
nous entreprenons sans répugnance, et avec la liberté qui accompagne
d’ordinaire la joie, ne manqueront pas de nous réussir.» (Lettre a Eli-
sabeth, octobre ou novembre 1646, AT IV 530)

L’instance du bon génie n’est évoquée que dans le cadre privé de sa
correspondance avec Elisabeth par peur, écrit-il, d’induire «des per-
sonnes qui auraient Iesprit faible [...] 3 quelque superstition». Le
bon génie pourrait & bon droit illustrer le caractére pragmatique et
conséquentialiste de la morale cartésienne. Ce sont les effets avérés
du bon génie sur le succes de I’agir qui lui donnent sa valeur et qui
prévalent, et non pas la nature de ce «<bon démon» que Descartes ne
se soucie pas d’ailleurs d’identifier plus précisément. Cette figure
souligne également le niveau proprement individuel de sa morale.



Les morales de Descartes 607

Comme indiqué au début de cette analyse, Descartes est d’avis que le
role du philosophe est non pas d’édicter a autrui ses devoirs, mais de
lui apprendre a connaitre ses facultés et leurs limites, a les appliquer
dans la vie de telle sorte qu’il en tire le plus grand contentement. Le
point de départ de la réflexion morale est privé, méme si ses effets
dépassent la seule sphére du moi moral, comme c’est le cas pour la
générosite.

Un autre principe, transcendant et de loin le plus parfait est celui qui
nous assure le «repos de la conscience»® et sur lequel «nous devons
souvent faire réflexion». Il s’agit de Dieu, «substance infinie, éter-
nelle et immuable», dont la providence est considérée comme la
connaissance la plus utile et la consolation la plus grande pour les ac-
tions quotidiennes. Dieu est, comme nous venons de le voir, la pre-
mieére des quatre connaissances «qui sont le plus a notre usage»:

«Entre lesquelles la premiére et la principale est qu’il y a un Dieu, de
qui toutes choses dépendent, dont les perfections sont infinies, dont le
pouvoir est immense, dont les décrets sont infaillibles: car cela nous
apprend a recevoir en bonne part toutes les choses qui nous arrivent,
comme nous étant expressément envoyées de Dieu; et parce que le vrai
objet de ’amour est la perfection, lorsque nous élevons notre esprit a
le considérer tel qu’il est, nous nous trouvons naturellement si enclins
a [’aimer, que nous tirons méme de la joie de nos afflictions, et pen-
sant que sa volonté s’exécute en ce que nous les recevons.» (Lettre a
Elisabeth, 15 septembre 1645, AT IV 291-292)

Dans cette lettre a Elisabeth du 15 septembre 1645 a laquelle il a déja
éte fait référence, Descartes tire les conséquences pratiques de la
troisiéme Méditation métaphysique. En tant que créatures d’un Dieu
infiniment puissant, omniscient et bon, nous devons avoir cons-
cience de notre dépendance et de notre infériorité par rapport a
Dieu, tout en attribuant notre contentement a nos efforts d’indé-
pendance vis-a-vis de la fortune. La difficulté majeure que pose ’af-
firmation cartésienne de la liberté humaine et de la préordination di-
vine est particulierement explicitée dans les échanges entre le phi-
losophe et sa correspondante attitrée de ’automne 1645. Descartes

42 Lettre a Reneri pour Pollot, mars 1638, AT II 35.



608 Isabelle Wienand

insiste qu’il ne s’agit pas d’incompatibilité, mais de différence de ni-
veaux.®3 L’amour pour Dieu consiste précisément en cette reconnais-
sance de la toute-puissance de Dieu. Une question parmi d’autres
demeure: si, comme les textes engagent a le penser, Dieu n’est pas un
principe déontologique, ni une instance de sanction, mais participe a
la liberté et a la félicité humaines, ne jouerait-il pas la méme fonction
de justification, d’authentification a I’égard de la liberté que celle
qu’il exerce par rapport a la pensée dans les Méditations? Selon Jean-
Paul Sartre, Descartes, «savant dogmatique et bon chrétien» aurait
sublimé la liberté humaine et I’aurait transposée en Dieu, sans oser
I’assumer pour I’homme.# Sans aller jusqu’a la thése sartrienne du
transfert qui se laisserait difficilement vérifier dans les textes, un au-
tre indice permet 2 mon sens d’accréditer 'interprétation fonction-
naliste. Descartes instrumentalise, fonctionnalise la connaissance de
la providence divine en ce qu’elle permet de corriger, de relativiser le
sens et la valeur des actions.#5 Il adopte ici un point de vue utilita-
riste avant la lettre, puisque la connaissance de Dieu, de 'immor-
talité de ’ame et de la grandeur indéfinie de 'univers contribue a
perfectionner la qualité de I’agir et par conséquent au bonheur. Le
philosophe invoque la providence divine non seulement pour sou-
ligner les limites des facultés humaines, mais aussi pour leur sup-
pléer. C’est a ce titre que la providence divine est une réalité qui dé-
passe 'entendement humain. A cette réalité divine toute-puissante se
superpose une autre réalité d’un tout autre ordre, celle des passions.

A partir de 1645, I’analyse des passions que Descartes entreprend est
la continuation ou le rectificatif de son Traité de [’homme inachevé,
puisque dans ce précis de physiologie mécaniste qui explique le fonc-

43 RODIS-LEWIS : op. cit., 35: «Mais si la totale dépendance ontologique de
I’homme a Dieu fait de chaque instant un écho de I’acte créateur dont 1’éternité
nous dépasse infiniment, c’est a notre niveau d’étres temporels en situation, a
I'occasion de tel ou tel événement, que se manifeste notre choix.»

44 Ibid., 38.

45 Lettre a Elisabeth, mai 1646, AT IV 415 : «<Et ’on n’a pas sujet de craindre ce
qu’on ignore; car souvent les choses qu’on a le plus appréhendées, avant que de les
connaitre, se trouvent meilleures que celles qu’on a désirées. Ainsi le meilleur est en
cela de se fier a la providence divine, et de se laisser conduire par elle.»



Les morales de Descartes 609

tionnement de la machine du corps inanimé, la question de I'union
du corps et de I’ame n’est pas traitée. Si cette troisieme substance
primitive permet de penser ’homme dans sa totalité, elle implique
aussi une redéfinition du corps et de I’ame en ce qu’ils sont interdé-
pendants. Comment cette troisieme substance s’integre-t-elle aux
deux autres? Cette troisiéme notion primitive qui éclaire les mouve-
ments du corps sur I’Ame et les actions de 1’ame sur le corps, c’est-a-
dire qui rend compte de «I’homme véritable» souleve la question de
sa compatibilité avec la these de deux substances strictement dis-
tinctes, comme des contemporains de Descartes (Antoine Arnauld,
Spinoza) et des commentateurs plus récents de la pensée cartésienne
(Jaques Maritain, Gilbert Ryle) I’ont soulevé. Descartes incarnerait
la doctrine dite du «fantéme dans la machine». John Cottingham
souligne la difficulté de la question que Descartes entend résoudre
par les passions qui relient le corps 4 ’Ame en un point précis du
cerveau, la glande pinéale.46 Méme si Descartes s’est trompé sur la
localisation de celle-ci, il a vu 'importance cruciale de ’analyse des
passions 2 la fois pour saisir ’humain dans sa totalité et pour
I’élaboration de sa morale.

L’étude des passions n’aurait peut-étre pas été écrite, révisee et
achevée si Elisabeth n’avait pas demandé de maniére insistante 2
Descartes d’expliciter 'union du corps et de ’Ame de maniére plus
concréte#” qu’il ne 1’avait fait dans la sixiéme Méditation.*8 Elisabeth

46 COTTINGHAM, J. : Descartes. La philosophie cartésienne de esprit. Trad. par
C. Cler. Paris : Seuil 2000, 63.

47 Cf. Lettres d’Elisabeth a Descartes du 20 juin 1643 (AT III 685); du 22 juin
1645 (AT IV 234); du 16 aolit 1645 (AT IV 269); du 13 septembre 1645 (AT IV 289);
du 30 septembre 1645 (AT IV 303) et du 28 octobre 1645 (AT IV 322). Sur la genese,
les sources et 'influence de cette derniére ceuvre de Descartes, je renvoie a 'intro-
duction de G. Rodis-Lewis de Les Passions de I’4me. Paris : Vrin 1999, 5-39.

48 Méditations métaphysigues (abréviation: MM) VI, AT IX-1 64: «La nature
m’enseigne aussi par ces sentiments de douleur, de faim, de soif, etc., que je ne suis
pas seulement logé dans mon corps, ainsi qu’un pilote en son navire, mais outre
cela, que je lui suis conjoint trés étroitement et tellement confondu et mélé, que je
compose comme un seul tout avec lui. [...] Car en effet tous ces sentiments de faim,
de soif, de douleur, etc., ne sont autre chose que de certaines facons confuses de
penser, qui proviennent et dépendent de I'union et comme du mélange de I’esprit
avec le corps.»



610 Isabelle Wienand

ne peut concevoir comment une substance sans étendue telle I’Ame
peut agir sur le corps et étre mue ou émue par lui. A l’instar
d’Arnauld (4 objection), elle indique les «inconsistances»* d’une
position qui soutiendrait en méme temps une distinction stricte des
substances et leur interdépendance. La réponse de Descartes est assez
surprenante, puisqu’il écrit a Elisabeth en juin 1843 que «C’est en
usant seulement de la vie et des conversations ordinaires, et en
s’abstenant de méditer et d’étudier les choses qui exercent 1'ima-
gination qu’on apprend a concevoir 'union de I’ame et du corps»
(AT III 692). Autrement dit, I’'union des deux substances ne serait ni
pensable, ni prouvable, et pourtant elle est aussi indéniable que leur
séparation distincte. Descartes ne renonce a aucune de ces deux
théses contradictoires, car sans la liberté, pas de contentement, sans
les passions, pas de vie. En outre, Descartes ne les considere pas
comme antinomiques, mais comme complémentaires. L’existence
des passions est une évidence.

Descartes ne retient ni le nombre, ni le principe scolastique de
classification des passions a partir de la tripartition de ’ame. Il sou-
tient que 1’dme est indivisible et il substitue a ’opposition entre la
partie inférieure et la partie supérieure de I’ame la distinction entre
Pesprit et le corps d’une part, et leur union d’autre part. Il conserve
néanmoins de 'enseignement thomiste la valorisation des passions
qui sont bonnes et utiles pour la pratique de la vertu, si elles sont
utilisées a bon escient. Dans le classement cartésien, les passions
primitives sont au nombre de six, a partir desquelles se composent
toutes les autres passions: I’admiration, I’amour et la haine, le désir,
la joie et la tristesse.50 L’admiration et ses passions dérivées comme

49 Cf. GRENE, M. : Descartes. Brighton : The Harvester Press 1985, 23-52.

50 Pour une analyse plus détaillée sur les différences et les similitudes entre le
classement des passions de Thomas d’Aquin et de Descartes, ainsi que sur I'in-
fluence importante du penseur espagnol Vivés (De Anima, 1538) dont le classement
des passions selon leur dimension chronologique (présent-passé-futur) a été repris
pas Descartes, voir par exemple I'introduction de G. RODIS-LEWIS a Les passions de
I’dme. Paris : Vrin 1994, 24 sq. et RENAULT : op. cit., 161-184.



Les morales de Descartes 611

la générosité sont I’ajout proprement cartésien a la liste convention-
nelle des passions.5!

Dans ce catalogue raisonné des passions, I’admiration est une des six
passions primitives spécifiquement cartésienne. L’admiration est
avant tout l’incitation a interroger et a connaitre les choses. Il re-
prend quasiment la définition aristotélicienne de 1’étonnement phi-
losophique (thaumazein) quand il écrit a 'article 76 des Passions qu’il
est «bon d’étre né avec quelque inclination a cette passion, parce que
cela nous dispose a I’acquisition des sciences [...]». Elle se distingue
des autres passions en ce qu’elle n’est pas accompagnée d’un change-
ment physiologique sensible. La seule raison pour laquelle ’admira-
tion n’est pas une activité intellectuelle est que ’ame est en état de
surprise a I’égard d’une chose rare que lui présentent les organes des
sens. Le propre de ’admiration, comme ’explique Descartes dans les
articles 72 a 78 des Passions, se situe dans la force moralement neutre
qui la caractérise a fortifier et faire durer dans I’dame «des pensées
lesquelles il est bon qu’elle conserve, et qui pourraient facilement
sans cela en étre effacées» (art. 74). Les objets de I’admiration pou-
vant étre soit bons, soit mauvais ou soit inutiles a I’entendement, il
est nécessaire de choisir «celui qui en vaut la peine». C’est ici que la
générosité intervient et prend toute sa valeur. Dérivée de ’admi-
ration, la générosité se caractérise également par le fait que ses effets
sur le cceur et dans le corps ne sont pas repérables (art. 71). Sa
specificité est d’étre reéflexive, puisque le généreux est son propre ob-
jet d’admiration. La générosité se distingue en cela de I’orgueil, puis-
que a I’orgueilleux manque cette faculté de s’estimer a juste titre.

La générosité n’est pas une idiosyncrasie cartésienne, elle se re-
trouve dans 1’éthique antique (Aristote, Cicéron), chez Thomas
d’Aquin et sous la plume de nombreux auteurs du XVII® siecle,
particuliérement chez Corneille.52 Elle différe du sens de prodigalité
qu’on lui accorde aujourd’hui, méme si les deux notions se recou-

51 Pour une étude systématique des passions selon Descartes, je renvoie a
I’ouvrage de référence de Denis KAMBOUCHNER sur Les passions de I’dme : L’homme
des passions: commentaire sur Descartes. 2 vol. Paris : Albin Michel 1995.

52 Cf. CASSIRER, E. : Descartes, Corneille, Christine de Suéde. Trad. par M. Fran-
cés et P. Schrecker. Paris : Vrin 1997, 3-31.



612 Isabelle Wienand

pent 2 plusieurs titres. Par exemple, étre généreux au sens moderne
comme au sens cartésien implique 1’idée de donner généreusement
ou d’étre généreux sans attendre en échange des remerciements ou
des louanges.>? La générosité au sens de noblesse d’esprit est 1’équi-
valent cartésien de la magnanimité aristotélicienne dans 1’Ethigue a
Nicomague (EN IV.7-9). Quelles sont les similitudes et différences
entre la générosité et la grandeur d’ame aristotélicienne, quelle est la
spécificité cartésienne?

La générosité est définie a I’article 161 des Passions (les articles
149 2 161 sont consacreés a cette vertu-passion) «comme la clef de tou-
tes les autres vertus et un remede général contre tous les déregle-
ments des passions, il me semble que cette considération mérite bien
d’étre remarquée.» Comme déja souligné dans cet article, la ge-
nérosité est la conjugaison idéale de trois composantes: la connais-
sance de ce qui nous appartient (entendement), la résolution d’en
bien user (libre arbitre) et le contentement qui en résulte (béati-
tude).5* Cette définition de la générosité la distingue a la fois de la
conception cornélienne et de la vertu scolastique de la magnanimité
en ce que la notion d’honneur en est absente.’5 La noblesse d’ame ne
s’exprime pas chez Descartes en termes d’honneur, de grandeur ou
d’héroisme comme dans I’Ethique a Nicomague IV.7,56 mais en ter-

33 COTTINGHAM, J.: A Descartes Dictionary. Article «Generosity». Oxford :
Blackwell 1993.

>4 PA, art. 153, AT XI 445-6 : «Ainsi je crois que la vraie générosité qui fait
qu'un homme s’estime au plus haut point qu’il se peut légitimement estimer,
consiste seulement en partie en ce qu’il connait qu’il n’y a rien qui véritablement lui
appartienne que cette libre disposition de ses volontés [...] et partie en ce qu’il sent
en soi-méme une ferme et résolution d’en bien user [...].»

55 PA, art. 161, AT XI 453 : «(ce qui est cause que j’ai nommé cette vertu géné-
rosité, suivant 'usage de notre langue, plutdt que magnanimité, suivant ’'usage de
I’Ecole, ou elle n’est pas fort connue.)» Cf. SAINT THOMAS : Sum. Theol., I* IT*, 60,
5, in : Textes sur la morale. Trad. E. Gilson. Paris : Vrin 1998, 190.

56 ARISTOTE : EN IV 7, 1123a. Trad. J. Tricot. Paris : Vrin 1997, 186 : «<Magna-
nime donc, est ’homme que nous venons de décrire (celui qui n’est digne que de
petites choses et qui s’estime lui-méme digne d’elles est un homme modeste, mais
non un homme magnanime, puisque c’est dans la grandeur que se situe la
magnanimité, tout comme la beauté dans un corps majestueux) [...].»



Les morales de Descartes 613

mes d’humilité comme chez La Rochefoucauld.5” Il n’est pas inutile
de noter que Descartes introduit dans la béatitude naturelle cette
vertu chrétienne qu’est I’humilité, tout en la considérant dans les li-
mites de la raison, et non de la béatitude surnaturelle.58

«Ainsi les plus généreux ont coutume d’étre les plus humbles; et I’hu-
milité vertueuse ne consiste qu’en ce que la réflexion que nous faisons
sur 'infirmité de notre nature, et sur les fautes que nous pouvons
autrefois avoir commises, ou sommes capables de commettre, qui ne
sont pas moindres que celles qui peuvent étre commises par d’autres,
est cause que nous ne nous préférons a personne, et que nous pensons
que les autres ayant leur libre arbitre aussi bien que nous, ils en
peuvent aussi bien user.» (PA, art. 155, AT XI 447)

La générosité cartésienne constitue 1’élément central et structurel de
la «troisieme morale» de Descartes en ce qu’elle intégre les passions
aux maximes de 1637, qu’elle infléchit le sens de perfection de la
morale parfaite et qu’elle introduit la dimension de respect et de
compassion a 1’égard d’autrui. Elle incarne cette notion de complé-
mentarité et d’interdépendance entre métaphysique et morale (la
morale justifie le projet métaphysique et la métaphysique éclaire la
conduite vertueuse) mais aussi cet idéal de perfectionnement indivi-
duel, puisque le généreux est généreux non pas seulement en con-
naissant ces vérités métaphysiques censées éclairer et guider sa con-
duite dans la vie, mais en vivant et en étant ému.

Pourtant des ambiguités demeurent, notamment celles qui ont
trait aux moyens d’acquérir cette supréme vertu. Bien que dans une
volonté de se démarquer de la tradition scolastique, Descartes ait
choisi le terme de générosité et non celui de magnanimité, il reste en
partie tributaire de la megalopsychia aristotélicienne (EN IV.7-9) en
reconnaissant que la générosité n’est pas seulement une question

57 Cf. La ROCHEFOUCAULD : Réflexions ou sentences et maximes morales,
maxime 358. In: Oeuvres complétes. Paris: Gallimard (Pléiade) 1965, 450-451:
«L’humilité est la véritable preuve des vertus chrétiennes: sans elle, nous conservons
tous nos défauts, et ils sont seulement couverts par 'orgueil, qui les cache aux
autres, et souvent a nous-meémes.»

58 Cf. SAINT THOMAS : Sum. Theol., I'II*, qu. 62, art. 1 Conc., in : op. cit., 194.



614 Isabelle Wienand

d’efforts de la volonté, mais aussi d’origine (genus). Ainsi Descartes
en convient a I’article 161 des Passions

«qu’il n’y ait point de vertu, a laquelle il semble que la bonne nais-
sance contribue tant, qu’a celle qui fait qu’on ne s’estime que selon sa
juste valeur; et qu’il soit aisé de croire que toutes les ames que Dieu
met en nos corps ne sont pas également nobles et fortes [...].»

Cette hésitation sur les conditions de I’acquisition de la générosité
ressort également dans les notions d’ame faible et d’ame forte.5
Meéme si Descartes poursuit dans I’article 61 précité que

«la bonne institution sert beaucoup, pour corriger les défauts de la
naissance; et que si on s’occupe souvent a considérer ce que c’est que
le libre arbitre, et combien sont grands les avantages qui viennent de
ce qu’on a une ferme résolution d’en bien user [...]»

il demeure néanmoins difficile d’affirmer sans réserve que Descartes
rejette fondamentalement I’inégalité naturelle et qu’il prone le
caractere universel de la générositeé, au regard du debut de ’article
161 et surtout au regard de ’opacité des passions.60

Mis a part I’ambiguité non levée sur les conditions d’acquisitions
de cette vertu supréme qu’est la générosité, une autre difficulté mé-
rite d’étre mentionnée. Elle tient au fait que Descartes ne distingue
pas le généreux de la générosité, c’est-a-dire que le généreux est si
parfaitement vertueux qu’il finit par ne plus étre qu’une construc-
tion abstraite. A I'instar de I’honnéte homme de ’Age classique, il
est un type idéal, une incarnation paradigmatique de vertu et de sa-
voir qui suscite & la fois notre admiration et notre incrédulité de
modernes. Le décalage entre son analyse moderne des passions et la
naiveté morale de sa conception de la générosité ne manque pas de
nous surprendre et de nous interroger si ’on songe par exemple qu’a
peine une décennie plus tard, les Sentences et maximes de la morale

59 Lettre a Elisabeth, 18 mai 1645, AT IV 202. Voir aussi PA, art. 48, AT XI
366-368.

60 DIXSAULT, M. : article «Générosité». In : Dictionnaire d’éthique et de philo-
sophie morale. vol. 1. Paris : PUF 2004, 771 : «La théorie cartésienne de la générosité
hérite de cette conception [stoicienne, IW] en reprenant la distinction entre ce qui
dépend et ne dépend pas de nous, mais surtout en donnant a cette vertu un fon-
dement universel, donc en rejetant celui d’une inégalité naturelle entre les dmes.»



Les morales de Descartes 615

(1664) de La Rochefoucauld soupconneront le parangon de vertu
d’égoisme et d’amour-propre.s!

Descartes réalise un pas d’une audace considérable en faisant d’une
passion une vertu, son innovation ne doit pas cependant étre suréva-
luée, puisqu’elle est issue de la passion la plus intellectuelle s’il en
est. Son grand mérite demeure dans tous les cas d’avoir intégré
I’enseignement des passions dans sa réflexion éthique. Si Descartes
pose les fondations de la «psychothérapie des passions», comme le
note John Cottingham,$? il ne revient pas sur son postulat de départ
selon lequel I’interaction entre les passions et la raison est orchestréee
par la volonté éclairée par ’entendement et que par conséquent une
vie véritablement heureuse consiste a faire de ces deux facultés les
hoétes principaux de sa demeure. Elisabeth s’interroge sur 'efficacité
de la volonté éclairée dans le cas de dépressions ou d’aliénations
mentales, c’est-a-dire sur la possibilité de soigner les passions par le
seul libre arbitre.63 La réponse de Descartes a la question d’Elisabeth
est a 'aune de sa morale de la générosité. Il admet que sa morale de
la béatitude ne s’adresse pas a tous les hommes, mais seulement a
«ceux qui ont 'usage libre de leur raison et avec cela qui savent le

61 LA ROCHEFOUCAULD : op. cit.: «La modération est [...] une vaine ostentation
de la force de notre esprit; et enfin la modération des hommes dans leur plus haute
élévation est un désir de paraitre plus grands que leur fortune.» (Maxime 18); «La
magnanimité méprise tout pour avoir tout.» (Maxime 248); «La magnanimité est
assez définie par son nom; néanmoins on pourrait dire que c’est le bon sens de
’orgueil, et la voie la plus noble pour recevoir des louanges» (Maxime 285).

62 COTTINGHAM, J. : Philosophy and the Good Life. Reason and the Passions in
Greek, Cartesian and psychoanalytic Ethics. Cambridge : CUP 1998, 103: «Descartes
himself had come near to laying the foundations for a systematic ‘psychotherapy’ of
the passions [...]. But he never seriously questioned the idea that the thinking
subject, endowed with reason, and conscientiously exercising his will to do what
seems best, will be able to win through unaided, and grasp the prize of a fulfilling
life.»

63 Lettre d’Elisabeth a Descartes, 16 aout 1645, AT IV 269 : «Et c’est ainsi que je
ne saurais encore me désembarasser du doute, si on peut arriver a la béatitude dont
vous parlez, sans l’assistance de ce qui ne dépend pas absolument de la volonté,
puisqu’il y a des maladies qui Otent tout le pouvoir de raisonner, et par conséquent
celui de jouir d’une satisfaction raisonnable, d’autres qui diminuent la force, et
empéchent de suivre les maximes que le bon sens aura forgées [...].»



616 Isabelle Wienand

chemin qu’il faut tenir pour parvenir a cette béatitude.»t Il recon-
nait implicitement dans sa réponse a Elisabeth que si ses analyses sur
les passions ont su identifier et ordonner les effets corporels visibles
des passions, elles n’ont au demeurant pas pu rendre compte de cel-
les dont I"opacité résiste a I’entendement. En concédant que la lu-
miére naturelle de la raison ne peut rendre compte entiérement des
zones d’ombre des «veri homines», Descartes dément le jugement
simplificateur qu’ont véhiculé Pascal et Nietzsche en lui reprochant
son inutiliteé, sa vanité et sa superficialite.

Abstract

Compared to his metaphysics, Descartes’ ethics are generally assigned a
conspicuously marginal place. By the same token, Cartesian ethics are often
reduced to bis “provisory morals” and considered a minor contribution to
moral philosophy. The purpose of this paper is (1) to contest the subalternate
role ascribed to Descartes’ ethics by showing their evolution, their specificity
and their complexity; (2) to demonstrate the importance of the passions in
Descartes’ elaboration of his “third” moral philosophy; (3) and to analyse the
significance of the Cartesian virtue of generosity.

64 Lettre a Elisabeth, 1 septembre 1645, AT IV 282.



	Les morales de Descartes

