
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 53 (2006)

Heft: 3

Artikel: Aristoteles und die Folgen : zur Rezeption der aristotelischen Logik und
Wissenschaftstheorie im 12. und 13. Jahrhundert

Autor: Langer, Otto

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760631

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760631
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Otto Langer

Aristoteles und die Folgen

Zur Rezeption der aristotelischen Logik und
Wissenschaftstheorie im 12. und 13. Jahrhundert

für Walter Haug

Aspekte des modernen Rationalitätsbegriffs

1. Daß die Philosophie „in ihren nachmetaphysischen, posthegel-
schen Strömungen auf den Konvergenzpunkt einer Theorie der
Rationalität zustrebt", ist eine These von Jürgen Habermas, die die

gegenwärtige Rationalitätsdebatte in eine historische Perspektive
rückt. Sie ist nicht so zu verstehen, daß die Philosophie nach einer
Phase der Metaphysik des Irrationalen von Schopenhauer bis zu Kla-

ges, Spengler und Nietzsche nun wieder auf die alte Bahn einer
inhaltlich orientierten Vernunftphilosophie einschwenke, sondern daß

sich in allen philosophischen Disziplinen das „Interesse auf die
formalen Bedingungen der Rationalität des Erkennens, der sprachlichen
Verständigung und des Handelns"1 richte und so auf einen
Konvergenzpunkt jenseits der traditionellen Vernunftphilosophie zustrebe.

Extrapoliert man, mit Schnädelbach,2 diese These, dann bringt sie

die neuzeitliche Rationalitätsgeschichte als Geschichte der Entmy-
thologisierung der Vernunft auf den Begriff. Während noch für Hegel

„die Vernunft" in der Welt herrscht, wird sie im Zuge der rapide
zunehmenden Empirisierung der Wissenschaften zu einer randstän-

1 HABERMAS, Jürgen: Theorie des kommunikativen Handelns. Bd. 1:

Handlungsrationalität und gesellschaftliche Rationalisierung. 2. Aufl. Frankfurt a.M.: Suhrkamp
1997, 16.

2 SCHNÄDELBACH, Herbert: Philosophie als Theorie der Rationalität. In: DERS.:

Zur Rehabilitierung des animal rationale. Vorträge und Abhandlungen 2. Frankfurt
a.M.: Suhrkamp 1992, 41-60.



560 Otto Langer

digen Größe, zum Epiphänomen eines anderen, zum Auge des Willens

wie bei Schopenhauer, zum Widersacher der Seele wie bei Kla-

ges oder schlicht bionegativ wie bei Nietzsche, für den die menschliche

ratio ein dysfunktionales Organ zum Uberleben, ihre Logik
ein untaugliches Mittel zur Orientierung im Chaos der Realität ist.

Die Phasen der Dezentrierung der Vernunft mögen im Einzelnen
umstritten sein, das Ergebnis ist eindeutig. Im Verlauf ihrer Entzauberung

geht die Vernunft ihrer objektiven Bestimmungen, z.B. als

Inbegriff kosmischer Gesetze oder als Logoshaftigkeit der Schöpfung,

und ihres subjektiven Stellenwerts, z.B. als Ort der ideae inna-

tae (Descartes) oder der apriorischen Anschauungsformen und
Kategorien (Kant), verlustig. Übrig bleibt eine Vernunft, verstanden als

Disposition zu vernünftigem Denken und Handeln;3 und als solche

ist sie Gegenstand der philosophischen Reflexion. Diese kann dem

methodischen Verfahren Kants folgen, der sich bei der Untersuchung

des Vernunftvermögens auf dessen Aktuierungen in Logik
und Moral bezog, von seinen Leistungen also auf seine Natur
schloß. Es sind folglich die Phänomene zu untersuchen, die Aktuierungen

der Rationalitätsdisposition des Menschen darstellen. Ihre
Vielfalt suchen Theoretiker der Rationalität mit Typologien zu ordnen

und zu systematisieren.
2. Max Weber legt seiner Typologie die Aktuierungen des „spezifisch

geartete(n) Nationalismus' der okzidentalen Kultur"4 zugrunde,

der sich in Wirtschaft und Staat ebenso wie in Wissenschaft,

Technik, Recht, Moral, Religion, Kunst und in einer methodischen

Lebensführung äußert. Epistemisch-empirische Rationalität steht
neben instrumentell-technischer, ökonomischer, moralisch-praktischer
und ästhetischer Rationalität (I, 1 lf.). Es gibt immer nur spezifische
Rationalitäten, Rationalität im Plural.5

3 Vgl. SCHNÄDELBACH: Zur Rehabilitierung des animal rationale, 47f.
4 WEBER, Max: Gesammelte Aufsätze zur Religionssoziologie. 3 Bde. Tübingen:

Mohr Siebeck 1988,1, 11.

5 Vgl. WEBER, Max: Wirtschaft und Gesellschaft. Tübingen: Mohr Siebeck 1980,

12f., 15f.; dazu: ADOLPHI, Rainer: Drei Thesen zum Typus einer Rationalitätstheorie
nach Weber: Begriffsdifferenzierung, Pluralität, Konflikte. In: APEL, Karl-Otto /
KETTNER, Matthias (Hgg.): Die eine Vernunft und die vielen Rationalitäten. Frankfurt

a.M.: Suhrkamp 1996, 91-138.



Aristoteles und die Folgen 561

Jürgen Habermas entwickelt verschiedene Typologien. In einer

ersten unterscheidet er kommunikative Rationalität und
Zweckrationalität. Jene zielt auf Verständigung, diese auf instrumentell-
technische Verfügung. Verständigungs- und Zweckrationalität lassen

sich nicht füreinander substituieren.6 In einer zweiten Typologie
bildet die kommunikative Rationalität, die sich in die Dimensionen
der propositionalen Wahrheit, der normativen Richtigkeit, subjektiven

Wahrhaftigkeit und ästhetischen Stimmigkeit entfaltet, den
umfassenden Begriff, dem sich der „Begriff kognitiv-instrumenteller
Rationalität einfügen"7 läßt. In allen diesen Formen gehören
Rationalität und Begründung zusammen. In einer dritten Typologie setzt
er über der „kommunikativen Rationalität" und der „Zweckrationalität"

die „Disposition sprach- und handlungsfähiger Subjekte" an.

„Sie äußert sich in Verhaltensweisen, für die jeweils gute Gründe
bestehen"8 und bildet den Ermöglichungsgrund der beiden Basistypen
mit ihren Untertypen.

3. Aus den Typologien von Weber und Habermas ergibt sich

erstens, daß Rationalität und Begründung zusammengehören und zweitens,

daß die Rationalität ein plurales Vermögen, eine Disposition zu
technischem, praktischem und theoretischem Handeln ist. In diesen

Merkmalen kommt eine Physiognomie zum Vorschein, die auffallende

Analogien zum aristotelischen Vernunftbegriff aufweist und
im Rahmen einer Untersuchung der Wirkungsgeschichte der
aristotelischen Philosophie in der Moderne zu analysieren wäre. Die Frage
nach dem Zusammenhang des modernen Rationalitätsbegriffs mit
aristotelischen Theoremen soll im Folgenden aber zurücktreten
zugunsten einer Untersuchung der gut dokumentierten Wirkungsgeschichte

der aristotelischen Vernunft- und Wissenschaftstheorie im

6 Vgl. HABERMAS, Jürgen: Nachmetaphysisches Denken. Philosophische Aufsätze.
Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1988, 68.

7 HABERMAS: Theorie des kommunikativen Handelns, I, 33. Zur Kritik an
HABERMAS vgl. ADOLPHE Drei Thesen, und Theunissen, Michael: Vernunft, Mythos
und Moderne. In: FULDA, Hans Friedrich / HORSTMANN, Rolf-Peter (Hgg.):
Vernunftbegriffe in der Moderne. Stuttgarter Hegel-Kongreß 1993. Stuttgart: Klett-Cotta
1994, 31-54.

8 HABERMAS: Theorie des kommunikativen Handelns, I, 44.



562 Otto Langer

Mittelalter und ihrer Transformation durch die christliche Heilslehre.

Aristoteles: Systematik der Vernunftvermögen und Pluralismus

der Wissenschaften

1. Aristoteles entwickelt sein Konzept der Vernunft als eines Vermögens,

das mit einer Vielfalt gleichursprünglicher „Wahrheitsfunktionen"

ausgestattet ist, im Kontext des zeitgenössischen „Könnens-
Bewußtseins".9 Dieses basiert auf epochalen kulturellen, gesellschaftlichen

und technischen Leistungen der griechischen Stadtstaaten.

Auf allen Gebieten, stellt Sokrates im Hippias Maior fest, ist das

Vermögen zu sachgemäßer, methodischer Behandlung, sind die réxvai
weit fortgeschritten. Gegen die „jetzigen Meister in den Künsten
[sind] die alten nichts wert".10 Die neue Medizin stellt die der Alten
in den Schatten. Im Gerichtswesen wird um die Mitte des 5.

Jahrhunderts das rationale Beweisverfahren eingeführt.11 In der Nautik
eröffnen neue Techniken des Schiffsbaus und militärische Techniken
des Seekriegs bisher nicht gekannte Möglichkeiten.12 In der
Bildhauerei durchbrechen die Künstler alte Vorstellungen, sie übernehmen

allein die Entscheidung über den Aufbau einer Figur.13 Der
„Könner" bestimmt den Prozeß der poiesis. Jetzt dürfe niemand
mehr Bildwerke schaffen wie der berühmte Daidalos, sagt Sokrates

im Gespräch mit Hippias, wenn er nicht verlacht werden wolle.14

Die Sophisten beanspruchen, eine neue Pädagogik auszubilden, die
die Schüler befähigt, nicht nur die persönlichen, sondern auch die

9 MEIER, Christian: Die Entstehung des Politischen bei den Griechen. Frankfurt
a.M.: Suhrkamp 1983, 469-499.

10 PLATON: Hippias Maior. Piatonis Opera. Ed. BURNET, Ioannes Scriptorum
Classicorum Bibliotheca Oxoniensis). Oxonii: Oxford University Press 1961, III,
281d.

11 Vgl. MEIER: Die Entstehung des Politischen bei den Griechen, 181, 429.
12 Vgl. ThuCYDIDIS Historiae. Ed. JONES, Henricus Stuart, 2 Bd. Scriptorum

Classicorum Bibliotheca Oxoniensis). Oxonii 1967, 1970, 1,142,11-14.
13 Vgl. HÖLSCHER, Tonio: Die Nike der Messenier und Naupaktier in Olympia.

Kunst und Geschichte im späten 5. Jahrhundert v. Chr. In: Jahrbuch des Deutschen

Archäologischen Instituts 89-90 (1974-1975) 98f., 102-108.
14 PLATON: Hippias Maior, 282a.



Aristoteles und die Folgen 563

öffentlichen Angelegenheiten voranzubringen.15 Die kulturelle
Entwicklung verdankt sich, wie man annimmt, nicht allein dem Wirken
der Götter, sondern wesentlich dem Können der Menschen. Für
Kritias sind die Götter sogar menschliche Erfindungen.16 Das
goldene Zeitalter liegt nicht in der Vergangenheit, sondern eher in der

Zukunft. So scheint Aischylos mit einer „Zunahme an besonnener
Einsicht in Athen bis in die eigene Zeit gerechnet zu haben".17

Auch in der zeitgenössischen Dichtung ist das Könnens-Bewußtsein

Thema. Der Mensch ist, nach Sophokles' Antigone der

jtavroiiôpoç,w der immer einen Weg und ein Mittel findet und nur
dem Tod gegenüber ajtopoç (v. 359-361), ratlos, hilflos, ist. Er ist
der „Könner", der in allen Bereichen Großes schafft: Er „jagt über
das graue Meer vor dem winterlichen Föhn dahin" (v. 334f.),
unermüdlich pflügt er die Erde; er versteht sich auf Jagd und Vogelfang
und macht sich alle Lebewesen dienstbar. Häuser baut er, Sprechen
und Denken brachte er sich bei und errichtete staatliche Ordnungen.

„Der Nimmer-Verlegene: verlegen geht er an kein Künftiges"
(v. 359f.). Er ist aber auch der ôcivôç, der Ungeheure, der sein Können

zum Guten oder Bösen einsetzen kann (v. 364-367).
Der Könner, der ootpôç oder cppôvipoç, der über Kunstfertigkeit,

Wissenschaft und Weisheit verfügt, wirkt durch sein Wissen
lebenserhaltend und lebenssteigernd.19 ,Können' ist das formierte Vermögen,

in den verschiedensten Tätigkeitsbereichen, in Handwerk,
Kunst, Wissenschaft, Politik, rational und methodisch vorzugehen.
Und so werden wir „Herr über das, worin wir durch die Natur

15 PLATON: Hippias Maior 282cd.
16 Vgl. KRANZ, Walther: Die Fragmente der Vorsokratiker. Griech. und Deutsch

von Hermann DlELS. 6. Aufl. Berlin: Weidmann 1952, II, 387.
17 MEIER: Die Entstehung des Politischen bei den Griechen, 461.
18 SOPHOKLES: Antigone. Übers, und eingel. von Karl REINHARDT. Göttingen:

Vandenhoeck/Ruprecht 1961, v. 359.
19 Vgl. PLATON: Politeia. Piatonis Opera. Ed. BURNET, Ioannes Scriptorum

Classicorum Bibliotheca Oxoniensis). Oxonii: Oxford University Press 1968, IV,
341d; vgl. dazu HEINIMANN, Felix: Eine vorplatonische Theorie der zé/vr]. In: Museum

Helveticum 18 (1961) 105-130, hier 117.



564 Otto Langer

besiegt werden".20 <Ppôvr/oiç ist bisweilen der zusammenfassende

Ausdruck für die rationalen Fähigkeiten im theoretischen, praktischen

und poietischen Bereich. Das größte Geschenk der Götter für
die Menschen ist das (ppoveîv.21

Auf den verschiedensten Gebieten also waren die Griechen
vorangekommen, leitend war immer die Erkenntnis, daß Probleme
durch methodisch-sachgemäßes Vorgehen besser zu lösen waren.

„Diese Erfahrungen hatten sich verallgemeinert zu einem beachtlichen
Stolz auf die Möglichkeiten menschlichen Handelns und Bewirkens

überhaupt. Er konnte sich nicht zuletzt auf die Siege und Reichtümer,
den Glanz und die umfassende kulturelle ,Hochform' der Stadt Athen
stützen."22

2. Aristoteles bringt dieses Könnens-Bewußtsein philosophisch auf
den Begriff. In seiner Schrift ,De anima' definiert er die Seele, tpvyjj,
als „erste Entelechie eines natürlichen Körpers, der der Möglichkeit
nach Leben hat",23 d.h. als Vermögen zur Leistung des Lebensvollzugs

(vgl. 412 a 19-26).24 Die menschliche Seele ist äpxtf (413 b 1),

Grundkraft mehrerer Vermögen, eines vegetativen, ûpejtTiKÔv, das

ganz ohne Vernunft ist, eines Strebevermögens, opEKtiKÔv, das,
obwohl selbst ohne Überlegung und Einsicht, auf die Vernunft hören
und sich gemäß der Vernunft bewegen kann, und eines rationalen

Vermögens, XoyioriKÔv (vgl. 413 b 12f.).
Innerhalb des rationalen Leistungsvermögens wiederum

unterscheidet Aristoteles fünf verschiedene Fähigkeiten, und ihnen
entspricht jeweils eine bestimmte Funktionstüchtigkeit, âperrj.25 Es sind
dianoetische Tugenden, formierte Vermögen, rational tätig zu sein,

20 ANTIPHON, fr. 4, zitiert nach HEINIMANN: Eine vorplatonische Theorie der

zé/vrj, 118, Anm. 60.
21 SOPHOKLES: Antigone, v. 1348f.
22 MEIER: Die Entstehung des Politischen bei den Griechen, 348.
23 ARISTOTELIS De anima. Ed. ROSS, Walter David Scriptorum Classicorum

Bibliotheca Oxoniensis). Oxonii: Clarendon Press 1956, 412 a 27f.
24 Vgl. RICKEN, Friedo: Philosophie der Antike Grundkurs Philosophie 6). 3.

Aufl. Stuttgart: Kohlhammer 2000, 159f.
25 Vgl. zum Folgenden das sechste Buch der Ethica Nicomachea. Ed. BYWATER,

Ingram Scriptorum Classicorum Bibliotheca Oxoniensis). Oxonii: Clarendon
Press 1962.



Aristoteles und die Folgen 565

nämlich Kunst im Sinne von Herstellen im weitesten Sinn, Texvr/-,

praktische Klugheit, cppôvrjaiç; wissenschaftliches Beweisen, emoTrj-

prj\ Weisheit, aorpla; und intuitive Vernunft, voûç. Zu unterscheiden
sind also poietische, praktische und theoretische Rationalität.

3. Wissenschaftliches Wissen ist, wie Aristoteles insbesondere im
ersten Buch der Analytica Posteriora26 darstellt, begründetes Wissen

und Ausdruck für einen Sachverhalt, der nicht anders sein kann,
eine „Notwendigkeitsbehauptung".27 „Wir meinen etwas zu wissen

[...], wenn wir erstens die Ursache zu kennen meinen, wodurch ein
Sachverhalt ist [...], und wenn wir zweitens meinen, daß es sich

nicht anders verhalten kann" (71 b 9-12). Ein wissenschaftlicher Satz

beruht auf Beweisen (71 b 17f.). Diese dürfen weder ins Unendliche
zurückgehen, noch zirkulär verlaufen, noch willkürlich abgebrochen

werden (72 b 5-73 a 20). Sie gründen vielmehr in ersten Sätzen,
die nicht bewiesen werden können. Jeder wissenschaftliche Beweis

eines Satzes - das kennzeichnet den „unerbittlichen Finitismus"28 des

Aristoteles - muß durch endlich viele Schritte erfolgen: „Sätze, für
deren Beweis unendlich viele Vordersätze erforderlich sind, sind

überhaupt nicht beweisbar; beweisbar sind sie nur dann, wenn eine

endliche Anzahl von Vordersätzen hierzu genügt" (86 a 5f.; Ubers,
nach Scholz). Die wissenschaftlichen Sätze unterscheidet Aristoteles
also in Grundsätze, Prinzipien (âÇicbpara; dp'/o.i; itpcbra) und daraus

abgeleitete Sätze (76 a 31-34), die Begriffe in Grundbegriffe und
daraus abgeleitete Begriffe. Die Prinzipien sind unmittelbar evident

- sie verdanken ihre Evidenz sich selbst und nicht anderen Sätzen -
und bedürfen daher keines Beweises. Sie sind sogar unbeweisbar und
der Natur der Sache nach früher und besser bekannt (71 b 19f.),
daher evidenter als alle beweisbaren Sätze eines Systems (72 a 30-37),
aber nicht früher und besser bekannt für uns (71 b 33-72 a 5). Jede

Wissenschaft ist so eine Folge von begründbaren und nicht mehr be-

26 Aristotelis Analytica Priora et Posteriora. Ed. ROSS, Walter David / MlNIO-
PALUELLO, Lorenzo Oxford Classical Texts). Oxonii: Clarendon Press 1964, 71

a 1-89 b 20.
27 SCHOLZ, Heinrich: Die Axiomatik der Alten. In: Blätter für Deutsche

Philosophie 4 (1930/31) 259-278, hier 263.
28 SCHOLZ: Axiomatik, 265.



566 Otto Langer

gründbaren Sätzen über Elemente eines abgegrenzten Bereichs, yévoç

(87 a 38). Die unbegründbaren Sätze stehen jeweils am Anfang der
Wissenschaft. Eine voraussetzungslose Wissenschaft gibt es nicht.

Was die apodeiktischen Prinzipien betrifft, unterscheidet Aristoteles

bereichsspezifische Prinzipien, ï'ôia, àpyaï ohcdai, ûéaeiç, von
Axiomen, KOivâ, àpyaï KOivaî, die für alle Bereiche gelten (76 a 37f.).
Der Satz vom Widerspruch z.B., der in allen Wissensbereichen gilt,
ist nicht beweisbar, aber ohne ihn ist kein Beweis stringent zu führen.

Die Axiome und ûéaeiç bilden den Ausgangspunkt der Beweise.

Aristoteles unterscheidet also zwei wissenschaftliche Verfahrensweisen:

einerseits das nicht mehr auf Beweise gestützte Erfassen der

evidenten, unbeweisbaren Prinzipien im vovç durch Induktion;
andererseits das beweisende Verfahren, die logisch stringente
Durchführung des Beweises selbst, êxlarppr/. Wissenschaften können ihr
Wissen nicht letztgültig begründen, da sie keinen absoluten Anfang
nehmen können.

In der Unterscheidung von bereichsspezifischen und allgemeinen
Prinzipien manifestiert sich ein Konzept von pluraler Rationalität:
Es gibt eine Vielheit von Wissensbereichen mit den entsprechenden
Wissenschaften und ihren Prinzipien. Rationalität ist ein „plurale
tantum". Die bereichsspezifischen Prinzipien der einen Wissenschaft
dürfen nicht die Grundlage für Beweise einer anderen Wissenschaft

bilden (75 a 38f.), es sei denn, daß die beiden Wissenschaften
zueinander im Verhältnis von Gattung und Art stehen oder daß die eine

Wissenschaft früher ist als die andere, wie z.B. die Arithmetik gegenüber

der Geometrie, Astronomie und Optik. Die Prinzipien der
früheren Wissenschaft, deren Gegenstand logisch einfacher ist, gelten
auch in den späteren Wissenschaften. Es gibt also keine
Einheitswissenschaft und keine Einheitsvernunft, sondern nur eine Vielheit
von Wissenschaften mit einer jeweils spezifischen Rationalität.

Aristotelesrezeption - neues Wissenschaftsverständnis und
Logisierung der Grammatik

1. Die Rezeption der aristotelischen Philosophie im Mittelalter war
ein langandauernder Lernprozeß voller Diskontinuitäten und
dramatischer Auseinandersetzungen. Die Versuche, den Vernunftbegriff



Aristoteles und die Folgen 567

des Aristoteles in die christliche Lehre zu integrieren, konfrontierte
die mittelalterlichen Theologen insbesondere mit drei Herausforderungen:

Erstens mit der Konzeption der Vernunft als rationalen

Vermögens, das innerweltliche Autonomie und Selbstbehauptung
durch Wissenschaft beanspruchte; zweitens mit dem in diesem

Vernunftbegriff implizierten Begründungsanspruch, der mit traditionellen

Formen der Wahrheitsfindung, z.B. dem Autoritätsbeweis,
konkurrierte. Drittens mit dem Konzept eines Pluralismus der
Wissenschaften.

Im Folgenden wird zunächst an einigen Beispielen untersucht,
wie die neuen, aus der aristotelischen Wissenschaftskonzeption
abgeleiteten Maximen und Verfahren - ,ratione agere', logisch-semantische

Analysen - schon in der Anfangsphase den mittelalterlichen
Wissenschaftsbetrieb veränderten. In einem zweiten Schritt wird
dargestellt, wie die mittelalterlichen Theologen auf die Herausforderungen

reagierten: einerseits mit der Indienstnahme der aristotelischen

Logik und Wissenschaftstheorie für die Konstituierung der

Theologie als Wissenschaft, andererseits mit einer konsequenten De-

potenzierung der menschlichen Vernunft.
2. Die Rezeption der aristotelischen Philosophie erfolgte im

Wesentlichen in zwei Phasen. In der ersten wurden die logischen Schriften

,Peri hermeneias' und die Kategorienschrift zusammen mit den

Kommentaren des Boethius und der Isagoge des Porphyrius, in der
zweiten das Gesamtwerk rezipiert.29 Schon gegen Ende des 11.

Jahrhunderts beginnen die Auseinandersetzungen zwischen Dialektikern
und Antidialektikern. Im Trivium verschieben sich die Gewichte
der einzelnen Disziplinen der Artes Liberales. Bis ins 11. Jh. galt die

29 Vgl. STEENBERGHEN, Fernand van: Die Philosophie im 13. Jahrhundert.
München/Paderborn/Wien: Schöningh 1977; HEINZMANN, Richard: Philosophie des

Mittelalters Grundkurs Philosophie 7). Stuttgart/Berlin/Köln: Kohlhammer 1992;

WlELAND, Georg: Ethica - Scientia Practica. Die Anfänge der philosophischen Ethik
im 13. Jahrhundert Beiträge zur Geschichte der Philosophie und Theologie des

Mittelalters, NF 21). Münster: Aschendorff 1981. Nicht mehr berücksichtigen
konnte ich: HONNEFELDER, Ludger / WOOD, Rega / DREYER, Mechthild / ARIS,
Marc-Aeilko (Hgg.): Albertus Magnus und die Anfänge der Aristoteles-Rezeption im
lateinischen Mittelalter. Von Richardus Rufus bis zu Franciscus de Mayronis Sub-

sidia Albertina I). Münster: Aschendorff 2005.



568 Otto Langer

Grammatik als „origo" des Wissens und Grundlage jedes weiteren
Studiums,30 noch Thierry von Chartres spricht ihr im 12. Jh. den

Vorrang zu; denn sie lehre nicht nur richtig reden und schreiben,
sondern sei bei der Erklärung der Autoren unabdingbar. Die klassischen

Texte enthielten die Muster, die es nachzuahmen gelte.
Die Grammatik gerät aber um 1050 in die Defensive; jetzt setzte

eine Trennung von artes und auctores ein, besonders nachhaltig
vorangetrieben von den Schulen in Paris. In Chartres und Orleans

dagegen hielt man an den Autoren fest. Den „amatores litterarum"
standen so die aristotelisierenden Logiker und Dialektiker gegenüber.

Die Grammatiker beziehen sich auf die Tradition und
beschränken sich auf das „Sammeln" von Belegstellen und klassischen

Mustern. Die Dialektiker setzen diesem Verfahren eine neue
wissenschaftliche Methode entgegen, bei der es um Analyse und
schlußfolgerndes Denken, um Begründung, um formale und begriffliche
Präzision geht.

3. Ein Beispiel für die logische Analyse sprachlicher Erscheinungen

nach dem Vorbild der aristotelischen Kategorienschrift und

von ,Peri hermeneias' ist Anselm von Canterburys Traktat De
grammatical1 Anselm diskutiert die Frage, ob ,grammaticus' die Substanz

oder ein Akzidens, die Qualität, bezeichne (145,4f.). Die Grammatiker

behaupteten im Anschluß an Priscian, daß alle Nomina die

Substanz zusammen mit der Qualität, „substantia cum qualitate",
bezeichneten. Aristoteles dagegen hatte in der Kategorienschrift
gelehrt, daß Paronyma, Ableitungen aus abstrakten Nomina,
ausschließlich Qualität meinten; ,grammaticus' steht demnach nur für
die Qualität.

Anselm nimmt diesen Streitpunkt auf und teilt die Nomina in
eine Gruppe, die nur die Substanz, und eine zweite, die nur die

Qualität bezeichnet. Im ersten Fall, bei den Substanz-Namen, gibt es

- nach Anselms (irriger) Annahme - keine Abstrakta, aus denen sie

30 Vgl. KOCH, Josef: Von der Bildung der Antike zur Wissenschaft des Mittelalters.
In: Die Höhere Schule 15 (1962) 94-99, hier 95.

31 ANSELM von CANTERBURY: De grammatico. Opera omnia. 2 Bd. Hg. v.
Franciscus Salesius SCHMITT. Stuttgart/Bad Cannstatt: Frommann/Holzboog 1968,

I, 145-168.



Aristoteles und die Folgen 569

abgeleitet werden könnten. Die eigentliche Bedeutung (significatio

per se) eines denominativen Nomens, z.B. ,weiß', sei ,die Qualität
weiß an einer Entität': „per album non significatur aliquid habens

albedinem nec qui albedinem habet, sed tantum albedinem habens"

(168,lf.). Andernfalls ergäbe sich eine absurde Folgerung. Denn

wenn man „album" als „aliquid album" versteht, heißt das: „ubi dici-

tur aliquid album, recte quoque dicitur bis. Aliquid aliquid album; et
ubi bis, ibi ter, et hoc infinite" (167,9). Aristoteles hatte demnach
Recht.32 Dem Einwand des Empirikers, daß ,grammaticus' im
alltäglichen Sprachgebrauch immer nur vom Menschen ausgesagt wird,
also nie nur .gebildet', sondern immer schon .gebildeter Mensch'

bedeutet, trägt Anselm trotz seiner grundsätzlichen Entscheidung
für Aristoteles dadurch Rechnung, daß er dem Denominativum
,grammaticus' neben seiner significatio per se noch eine significatio

per aliud zuschreibt, so daß es per se nicht nur die Qualität, sondern

per aliud auch die Substanz bezeichnet. Mit dieser Unterscheidung
sucht er die gegensätzlichen Positionen von Aristoteles und Priscian

zu vereinbaren.
Der in der Distinktion sichtbar werdende Gegensatz von

grammatischer und logisch-semantischer Struktur ist für Anselm der

Ausdruck des Kontrasts zwischen der ungenauen Umgangssprache
und einer präzisen logischen Sprache. In dem Satz „nihil me docuit
volare", den er als Beleg anführt,33 fungiert „nihil", grammatisch
betrachtet, als Subjekt; „secundum modum loquendi" genommen,
ergibt die Aussage Unsinn; „secundum rem" bezeichnet „nihil" keine
Entität. Das semantische Subjekt ist nicht das grammatische. Die
logisch-dialektische Analyse der Sprache deckt also den Unterschied

von semantischer, d.h. richtiger Form einer Aussage, und der vielfach

unkorrekten, logisch fehlerhaften Grammatik der Umgangssprache

auf.

32 Vgl. GOMBOCZ, Wolfgang L.: Sprachphilosophie in der Scholastik. In: DASCAL,
Marcelo / GERHARDUS, Dietfried / LORENZ, Kuno / MEGGLE, Georg (Hgg.):
Sprachphilosophie. Ein internationales Handbuch zeitgenössischer Forschung
Handbücher zur Sprach- und Kommunikationswissenschaft 7). Berlin/New York: de

Gruyter 1992,1, 61-65.
33 Vgl. GOMBOCZ: Sprachphilosophie, 64.



570 Otto Langer

4. In diese Richtung einer kritischen Semantik geht auch Abae-
lard in seinen Kommentaren zu den logischen Schriften des

Aristoteles, paradigmatisch in der Analyse der Bedeutungen des ,est'. In
,Peri hermeneias'34 hatte Aristoteles das ,ist' im Zusammenhang der

Untersuchung von Nomen und Yerbum analysiert. Für sich genommen,

sagt das ovopa nicht aus, ob etwas der Fall ist oder nicht; es

behauptet nichts und ist ohne Wahrheitswert. Das Verbum, pfjpa,
zeigt an, daß etwas von etwas ausgesagt wird. Auch es hat, wie das

Nomen, isoliert betrachtet, Bedeutung (16 b 19-22), und ist, wie
dieses, wahrheitsindifferent. Dies gilt sogar von den Verben ,ist' und
,ist nicht', die per se schon anzuzeigen scheinen, daß etwas der Fall
ist oder nicht der Fall ist.

In der Passage 16 b 22- 25 hatte Aristoteles aber argumentiert:

,„sein' oder .nicht sein' hat überhaupt keine Bedeutung, auch nicht,
wenn man bloß .seiend' sagt. Denn es ist selbst nichts, es zeigt nur
eine Verbindung mit an (jtQoaar|paLVEi), die ohne die verbundenen
Teile nicht zu denken ist."

Wie ist dann aber die Feststellung, daß Verben, losgelöst vom Kontext,

sich wie Nomina verhalten, mit der Behauptung vereinbar, daß

das Wort ,sein' ohne Bedeutung ist, daß es nichts ist und lediglich
eine Synthesis anzeigt? Zwei Lösungsmöglichkeiten bieten sich an.
Erstens: Aristoteles handelt an der fraglichen Stelle von der Kopula,
wie schon Pacius in seinem ,Commentarius Analyticus' (1597) meinte.

Sie bezeichnet lediglich die Verknüpfung von Subjekt und Prädikat

und ist bedeutungsleer. Zweitens: Aristoteles spricht - wenn
man die Lesart oùôè yâp (16 b 22) zugrundelegt - zunächst vom exis-

tentialen ,ist', dem Bedeutung, aber kein Wahrheitswert zukommt,
dann (b 23-25) von der Kopula, die ohne Bedeutung ist und nur die

Urteilssynthese anzeigt.35 Für beide Deutungsmöglichkeiten gibt es

gute Gründe.

34 ARISTOTELES Categoriae et liber De interpretatione. Ed. MlNIO-PALUELLO,
Lorenzo Scriptorum Classicorum Bibliotheca Oxoniensis). Oxonii: Clarendon
Press 1966, 16 a 19-b 25.

35 Vgl. Aristotle's Categories and De Interpretatione. Translated with notes by
John L. ACKRILL Clarendon Aristotle Series). 2. Aufl. Oxford: Clarendon Press

1979, 121-124; andere Lösungsvorschläge: WAGNER, Hans: Aristoteles, De Interpre-



Aristoteles und die Folgen 571

Die Mehrdeutigkeit des ,est' bereitet Abaelard Schwierigkeiten.
Das Verbum hat, wie er in seinen Kommentaren darstellt, existen-

tiale Bedeutung oder fungiert als Kopula. Es verbindet entweder in
Existenzsätzen sich selbst, seinen Bedeutungsgehalt .Existenz', mit
dem Subjekt, oder als Kopula jedes beliebige Prädikatsnomen mit
dem Subjekt.36 Wie aber ist es denkbar, daß ein und dasselbe Wort
,est' ganz verschiedene Funktionen erfüllt - als secundum adiacens

wird es significativ und kopulativ, als tertium adiacens nur kopulativ
verwendet?

Abaelard versucht die Frage mit einer Quasi-Univozitätsthese37

zu lösen. Um eine einheitliche Bedeutung von ,esse' sicherzustellen,
gleicht Abaelard einerseits den Existenzsatz an prädikative Sätze an.
Semantisch behandelt er den Satz ,Socrates est' wie den Satz .Soc¬

rates currit'. Er versteht also das existenziale ,est' als reales Prädikat.
Von der grammatischen Analogie der beiden Sätze schließt er auf
deren semantische Analogie. Dem ,est' entspricht wie dem .currit'
eine Entität (347,23-37; 360,13-18). Andererseits behauptet er, daß

der Kopula eine Existenzbedeutung zukomme. Das existenziale ,est'
hat demnach auch kopulative, das kopulative ,est' auch existenziale

Bedeutung.

tatione 3, 16 b 19-25. In: PALMER, Robert B. / HAMERTON-KELLY, Robert (Hgg.):
Philomathes. Studies and Essays in the Humanities in Memory of Philip Merlan. The

Hague: Nijhoff 1971, 95-115; Ax, Wolfram: Zum isolierten pfjpa in Aristoteles' de

interpretatione 16 b 19-25. In: Archiv für Geschichte der Philosophie 61 (1979) 271-
279; WEIDEMANN, Hermann: Aristoteles über das isolierte Aussagewort: De int. 3, 16

b 19-25. In: Archiv für Geschichte der Philosophie 64 (1982) 239-256. SONDER-

EGGER, Erwin: „...Denn das Sein oder Nichtsein ist kein Merkmal der Sache... ".

Bemerkungen zu Aristoteles, De interpretatione 3, 16 b 22f. In: Zeitschrift für philosophische

Forschung 43 (1989) 489-508.
36 Super Peri ermenias: In: GEYER, Bernhard (Hg.): Peter Abaelards Philosophische

Schriften, I. Die Logica Jngredientibus', 3. Die Glossen zu P1EP1EPMHNEIAX
Beiträge zur Geschichte der Philosophie und Theologie des Mittelalters 21,3). Münster:
Aschendorff 1927, 357,36-358,10; 362,28-36.

37 Vgl. JACOBI, Klaus: Diskussionen über Prädikationstheorie in den logischen

Schriften des Petrus Abailardus. In: THOMAS, Rudolf (Hg.): Petrus Abaelardus (1079-
1142); Person, Werk und Wirkung Trierer Theologische Studien 38). Trier:
Paulinus-Verlag 1980, 165-179.



572 Otto Langer

Daß diese Quasi-Univozitätsthese in Schwierigkeiten führt, zeigt
Abaelard selbst, ausgehend von dem Beispielsatz ,animal rationale
est animal irrationale' (339,11-340,6).38 Den Termini des Satzes

kommt jeweils ein „intellectus sanus" zu, sie sind in ihrem
Sinngehalt nicht leer. Die Verbindung der beiden Sinngehalte durch das

,est' macht aber die Proposition falsch, die Trennung der Termini
durch das ,non est' dagegen wahr. Daraus scheint sich der Schluß zu
ergeben, daß das ,est' etwas bezeichne und dadurch die beiden
„intellectus" der Termini zu einem falschen Satz verknüpfe. Entsprechend
gilt dann für die Negation, daß das ,non est', dem wiederum eine

selbständige Bedeutung zugrundeliegen muß, die selbständigen
Sinngehalte der Termini zu einem wahren Satz verbindet. Also scheint
das ,est' bzw. die Verneinungspartikel eine Bezeichnungskraft (vis

significationis) zu haben. Denn wenn die Negation keinen
Sinngehalt hätte, unterschiede sie sich nicht von der Bejahung, die

intellectus wären folglich nicht verschieden. Dagegen stellt Abaelard
seine These: ,,,Est' vel ,non est' coniunctiva vel disiunctiva sunt, non
significativa" (340,2f.). Die Kopula, die die Termini verbindet, hat
also keinen eigenen Sinngehalt, ermöglicht aber die Verknüpfung
bzw. Trennung der Termini zu denken. ,Est' und ,non est' sind

lediglich „consignificativa" wie Präpositionen und Konjunktionen
(336,27-34). Diese bezeichnen nur, wenn sie in einem Satz, „in
contextu orationis" (338,20), auftreten. Damit ist Abaelard wieder
bei Aristoteles' These von der Bedeutungsleere und Wahrheitsindifferenz

des kopulativen ,est' angekommen. Die Kopula kann ihre
Funktion nur erfüllen, weil sie selbst nichts bezeichnet; denn - so

argumentiert er in der ,Dialectica' (162,16-21) - wenn die Kopula
wirklich eine Existenzbehauptung implizierte, enthielte der Satz

,Socrates est ens' eine absurde Verdoppelung: ,Socrates est ens ens'.

Und im Falle einer Aussage über Nichtexistierendes - .chimaera est

non-existens' - würde wegen der angenommenen Existenzbedeutung
der Kopula zugleich die Existenz behauptet und wegen des Prädi-

38 Vgl. JACOBI, Klaus: Die Semantik sprachlicher Ausdrücke, Ausdrucksfolgen und

Aussagen in Abailards Kommentar zu Peri Hermeneias. In: Medioevo 7 (1981) 41-89,
hier 73-76; TWEEDALE, Martin M.: Abailard on universals. Amsterdam/New York/
Oxford: North-Holland Puhl. 1976, 231-234.



Aristoteles und die Folgen 573

katsnomens verneint. Das ,est! der Existenzaussage und das ,est' der

Kopula sind also ganz verschieden, äquivok.39
Abaelards inhomogene semantische Position steht - unausgesprochen

- quer zur christlichen Ontotheologie und ihrer zentralen These

von Gott als höchstem Sein, als actus purus, der im Schöpfungsakt

den Kreaturen Sein mitteilt. Diese Vorstellung setzt eine einheitliche

Bedeutung von ,est' voraus und impliziert die Unterscheidung
zweier Seinsebenen, des möglichen und des wirklichen Seins. ,Est'
ist dann eine Eigenschaft, die den Dingen, die virtuell in Gott
präexistieren, durch die creatio vermittelt wird. Durch den Schöpfungsakt

erhalten sie realiter einen Seinszuwachs. Wenn dagegen Abae-

lard, darin Aristoteles folgend, das existentiale ,est' als eine „Eigenschaft"

bezeichnet, die den Dingen, von denen sie ausgesagt werden,
nichts hinzufügt, ergeben sich für die Schöpfungstheologie
Probleme.40

Thomas von Aquin wiederum deutet ,Peri hermeneias' 16 b 19-25
im Sinne einer primären und sekundären Bedeutung von ,est'

ontologisch um.41 Primär bedeutet ,est': „actualitas" (I, lect. 5, n. 73).

Daraus folgt als sekundäre die kopulative Bedeutung. Die vom ,est'
bezeichnete ,actualitas' ist die Wirklichkeit der Form. Das ,est' wird
daher immer dann gebraucht, wenn gesagt werden soll, daß eine

Form, die im Prädikat bezeichnet wird, an einem Träger vorhanden
ist, den das Subjekt des Satzes meint.42 Mit diesem Ubergang von der
Semantik zur Ontologie und der Unterscheidung der zwei Bedeu-

39 Vgl. JACOBI: Diskussionen über Prädikationstheorie, 168.
40 In welche Aporien gerade die Annahme einer realen Bedeutung von ,ist' führen

konnte, zeigt die Geschichte des sog. ontologischen Gottesbeweises. Anselm
hatte das esse als reales Prädikat verstanden, als eine Eigenschaft, die ein Wesen
perfektioniert. Wenn Gott das Wesen sein soll, „quo maius cogitari nequit", muß ihm
das Prädikat ,Existenz' notwendig zukommen. Zur Vollkommenheit Gottes gehört
seine Existenz.

41 S. THOMAE AQUINATIS In Aristotelis Peri Hermeneias et Posteriorum ana-

lyticorum expositio. Cura et studio SPIAZZI, Raymundi. Taurini: Marietti 1964.
42 Vgl. ZIMMERMANN, Albert: „Ipsum enim > 'Est'< nihil est" (Aristoteles, Peri-

herm. I, c. 3). Thomas von Aquin über die Bedeutung der Kopula. In: ZIMMERMANN,
Albert (Hg.): Der Begriff der Repraesentatio im Mittelalter. Stellvertretung, Symbol,
Zeichen, Bild Miscellanea Mediaevalia 8). Berlin/New York: de Gruyter 1971,

282-295.



574 Otto Langer

tungen von ,est' vermeidet Thomas die These von der Äquivozität
des ,est' und erreicht einen einheitlichen Sinn von ens.

Die Aufnahme der aristotelischen Kategorien- und
AnaloGIELEHRE UND DER MONASTISCHE GEGENZUG: DEPOTENZIERUNG

der Vernunft als Vermögen

1. Im Zuge der Aristotelesrezeption hatte sich seit dem 11.

Jahrhundert in der Theologie ein novum genus docendi entwickelt.
Dabei kommt es zu einer bei der Rezeption der antiken Philosophie
immer wieder beobachtbaren Wechselwirkung:

„Die antiken Autoren werden zuerst instrumental in Dienst genommen,

um der Theologie ihre Argumentationsmittel zu verschaffen;
aber sofort beginnt das heterogene Medium seinerseits normierend auf
den theoretischen Anspruch einzuwirken, der seine immanente
Rationalität entfaltet."43

Den ersten heftigen Streit um die Anwendung der aristotelischen

Logik und Kategorienlehre auf die christlichen Dogmen entfachte

Berengar von Tours, als er mit dialektischen Mitteln die Eucharistielehre

zu explizieren unternahm. Er begnügte sich nicht mehr mit
der herkömmlichen Methode des Autoritätsbeweises. Sein

Programm „ratione agere", „per omnia ad dialecticam confugere", d.h.
„ad rationem [...] confugere",44 sollte den Wahrheitsgehalt der
Glaubenswahrheiten erschließen. Dieses Verfahren ist, nach Berengar,
legitim, weil die ratio das Vermögen ist, durch das der Mensch als

Ebenbild Gottes existiert.

Berengar verwirft das buchstäbliche Verständnis des Satzes „Dies
ist mein Leib", weil diese Auffassung eine Wesensverwandlung des

Brotes in den physischen Leib Christi bei gleichzeitiger Nichtver-
änderung der Akzidentien annehmen müßte. Das setzt eine
Trennbarkeit von Substanz und Akzidentien voraus, was der aristotelischen

Lehre widerspricht. Eine Veränderung der Substanz müßte

43 BLUMENBERG, Hans: Der Prozeß der theoretischen Neugierde. 3. Aufl. Frankfurt

a.M.: Suhrkamp 1984, 123.
44 BERINGERIUS TURONENSIS: Rescriptum contra Lanfrannum. Hg. v. HUY-

GENS, R.B.C. CCCM 84). Turnholti: Brepols 1988, 85.



Aristoteles und die Folgen 575

auch ihre Akzidentien verändern.45 Berengar versucht also mit Hilfe
aristotelischer Theoreme das Mysterium rational zu explizieren. Er
verabsolutiert dabei die aristotelische Kategorienlehre, was den

Gegnern einer rigorosen Anwendung der dialektischen Mittel auf
theologische Probleme eine breite Angriffsfläche bot.

Gegen den Gebrauch von Grammatik, Rheotrik und Dialektik in
der Theologie wendet sich der radikale Mönch und Reformer Petrus
Damiani in seiner Schrift De sancta simplicitateAb Die artes verstellen
die göttliche Wirklichkeit, Wissenwollen ist bloße Begierlichkeit,
„cupiditas" (PL 145, 695C). Die „cupiditas scientiae" unterscheidet
sich in nichts von dem Streben nach Gottgleichheit, das den
Menschen aus dem Paradies vertrieb. Die Wissenschaften blähen auf und
die Weisheit der Philosophie ist blind, eine Torheit, weil sie vorgibt,
über etwas zu verfügen, worüber irdische Wissenschaft nicht verfügen

kann. Auf die menschliche ratio angesichts der Unendlichkeit
und Allmacht Gottes zu setzen, ist töricht. Die heilige Einfalt
verzichtet auf die theoretische Durchdringung der Welt. Monastische

Spiritualität fordert die religiöse Unterwerfung und kollidiert
dadurch mit dem impliziten Selbstbehauptungsanspruch des Menschen

in den Wissenschaften.

In dem Traktat De divina omnipotentiaA7 stellt Petrus Damiani
ein prinzipielles Verdikt gegen dialektische Verfahren in der Theologie

auf. Den Satz Berengars, daß nichts sein kann und sein darf,
was den Gesetzen der Dialektik widerspricht, unterläuft er mit
einem theologischen Argument. Aus der Perspektive der Allmacht
Gottes erscheint das vermeintlich ewige Gesetz der Natur als kon-

45 Vgl. HÖDL, Ludwig: Die theologischen Auseinandersetzungen mit Berengar von
Tours im frühscholastischen Eucharistietraktat De corpore Domini. In: GANZ, Peter /
HUYGENS, R.B.C. / NlEWÖHNER, Friedrich (Hgg.): Auctoritas und Ratio. Studien

zu Berengar von Tours Wolfenbütteler Mittelalter Studien 2). Wiesbaden: Harrassowitz

1990, 69-88, hier 75-78; PURDAY, K.M.: Berengar and the use of the word
substantia. In: The Downside Review 91 (1973) 101-110, hier 106f.

46 PETRUS Damiane De sancta simplicitate. Opera omnia. Patrologia Latina
145, 695-704.

47 PIERRE DAMIEN: Lettre sur la toute-puissance divine. Introduction, Texte
critique, Traduction et Notes par André CANTIN Sources Chrétiennes 191). Paris

1972,384-489.



576 Otto Langer

tingente Setzung der menschlichen ratio und die Vermessenheit des

Menschen liegt darin, diese kontingente Setzung als auch für Gott
geltendes Gesetz auszugeben. Das bedeutet, Gott ein menschliches
Gesetz aufzuzwingen und sich über den Schöpfer zu stellen. Petrus
Damiani unterscheidet, Augustins Position radikalisierend, den ordo
verborum von der göttlichen Wirklichkeit, die jenseits dieses ordo

liegt und nicht an die Gesetzlichkeiten der Dialektik gebunden ist.
Die Natur der Dinge, wie sie die menschliche ratio erkennt, ist nicht
der letzte Bezugspunkt, jenseits von ihr liegt die der ratio nicht
zugängliche Natur der Natur, die sich zur Natur im ersten Sinn verhält
wie der Wille des Gesetzgebers zu den Gesetzen (vgl. SC 191, 456,

143-145). Das Wunder ist daher ebenso natürlich wie das Naturgesetz.

An diesem Faktum zerbricht der rationale Selbstbehauptungsanspruch

des Menschen.
Petrus Damiani spricht in seinem Traktat eine „Schicksalsfrage"

des Mittelalters an:

„Die Frage nach dem Verhältnis von Wissenschaftsidee und Gottesbegriff,

näherhin nach der Verträglichkeit der notwendigen
Voraussetzungen einer Erkenntnis der Welt mit dem sich immer mehr in den

Vordergrund drängenden theologischen Attribut der Omnipotenz."48

Er beantwortet diese Frage eindeutig. Der menschlichen ratio wird
das Vermögen abgesprochen, durch Wissenschaft sich innerweltlich
zu behaupten. Gott ist die oberste allmächtige Instanz, die potentia
absoluta. Er führt also exemplarisch die christliche Transformation
des antiken Begriffs der Vernunft als höchstem menschlichen
Vermögen zu einem ganz von der göttlichen Vernunft abhängigen
Vermögen durch, das aus eigener Kraft nichts vermag. Gott dagegen ist
das „omnia posse" (PL 145, 605 D; 618 D).

2. Diese Depotenzierung der Vernunft ist in der monastischen

Theologie eine Konstante geblieben, aber nirgends so konsequent zu
Ende gedacht worden wie in der Tugend- und Analogielehre Meister
Eckharts, der aristotelische Systemelemente radikal christlich
uminterpretiert. Die Selbständigkeit im Handeln und die Selbständigkeit
im Sein, aristotelische Grundpositionen, werden aufgehoben.

48 BLUMENBERG; Der Prozeß der theoretischen Neugierde, 124.



Aristoteles und die Folgen 577

In den Reden der Unterweisung hatte sich Eckhart49 bei der
Explikation des Sinns von üebunge, verstanden als Tugendstreben, noch

an einem platonisch-aristotelischen techne-Modell orientiert (DW 2,

207,9-209,4): üeben heißt sich durch gezielte Wiederholung
bestimmter Handlungen ein Können, eine Kunst aneignen, wie z.B.
das Schreiben. Der Aufbau eines solchen Könnens erfolgt schrittweise

durch Üben, das erst aufhört, wenn das Können als fester
habitus formiert ist. Eckhart überträgt das techne-Modell auf den

moralisch-religiösen Bereich. Dem Erlernen einer Kunst durch fleißige
Übung entspricht im ethischen Bereich ein Erlernen durch Übung
des Willens. Dem Ergebnis dieses Lernprozesses auf dem Gebiet der

Künste, der zum festen habitus ausgebildeten Fähigkeit, steht im
Moralischen der eingewöhnte Wille gegenüber, der, von aller „eigen-
schaft" frei, von der göttlichen Gegenwart durchdrungen ist.

Diesen Ansatz der Tugend als habitus überschreitet Eckhart in
späteren Schriften. Im Traktat Von abegescheidenheit (DW 5, 400-
437), in dem er die Tugenden der Liebe, Demut und Barmherzigkeit
von der Abgeschiedenheit abgrenzt und sie an ihrer Kapazität mißt,
den Menschen in die Einheit mit Gott zu führen, zeigt sich in jedem
Fall nicht nur die Überlegenheit der Abgeschiedenheit, weil die

anderen Tugenden immer erst unterwegs zur vollkommenen
Abgeschiedenheit sind, sondern auch, daß zwischen angefangener
Abgeschiedenheit, z.B. Liebe, und vollendeter Abgeschiedenheit ein
qualitativer Sprung liegt. Denn die Abgeschiedenheit steht dem Nichts so

nahe, daß nur Gott darin sein kann (404,3-5). Durch die Abgrenzungen

erweist sich die Abgeschiedenheit also einerseits als höchste

Tugend, deren Werk die Einheit mit Gott ist, andererseits als

bewegungsloses Bei-sich-bleiben, das den für jede Tugend als Habitus
kennzeichnenden Unterschied von Fähigkeit und ihrer Aktuierung
aufhebt, so daß Abgeschiedenheit, verstanden als Vorgang des

Zunichtewerdens, als Formierung des Habitus erscheint, verstanden als

49 Die deutschen und lateinischen Werke werden nach der textkritischen Ausgabe

von QUINT, Josef / STEER, Georg. Stuttgart: Kohlhammer 1958-2002 (DW)
und von BENZ, Ernst / CHRIST, Karl / DECKER, Bruno / FISCHER, Heribert /
GEYER, Bernhard / KOCH, Josef / SEEBERG, Erich / WEIß, Konrad / ZIMMERMANN,

Albert / STURLESE, Loris. Stuttgart: Kohlhammer 1964-2000 (LW) zitiert.



578 Otto Langer

Ziel der Selbstvernichtung, als reiner Akt. Folgerichtig versteht Eckhart

im zweiten Teil die Abgeschiedenheit nicht mehr als höchste

Tugend, sondern als Seinsweise Gottes, an der der Mensch von
Gnaden teilhaben kann (413,1-3). Vollkommen abgeschieden sein ist
keine Qualität mehr, über die der Mensch verfügt, sondern eine ihm
von Gott mitgeteilte Seinsweise. Die Abgeschiedenheit ist nicht das

Ergebnis des Leistungsvollzugs der menschlichen Vernunft, sondern
eine perfectio spiritualis in Gott.

Im Kommentar zum Weisheitsbuch löst er den Begriff der

Tugend als Disposition, als Können, als Qualität eines Subjekts, ganz
auf (LW 2, 364,5-369,3). Gerecht ist der Gerechte nach thomisti-
scher Auffassung durch die Tugend der Gerechtigkeit, die ihm als

Akzidens anhaftet. Für Eckhart dagegen ist der Gerechte nicht Subjekt

der Gerechtigkeit, sondern die Gerechtigkeit Subjekt des

Gerechten. Der Gerechte als Gerechter hat sein ganzes Gerechtsein von
der Gerechtigkeit, die unabhängig vom Gerechten besteht und daher
auch nicht vergeht, wenn der Gerechte vergeht. Daraus folgt, daß

die Gerechtigkeit kein Habitus des Subjekts ist wie bei Aristoteles
und im Thomismus, sondern eine selbständige Entität, die dem
Gerechten sein Gerechtsein verleiht, und zwar nicht in einem einmaligen

Akt, sondern als ständiges Geschehen. Sie ist das subsistierende

Lebensprinzip des Gerechten, das ihn, solange er in der Gerechtigkeit

ist, belebt, ohne daß er über es verfügt, folglich keine
Eigenschaft, die dem Gerechten zukommt und in ihm Wurzeln schlägt,
sondern eine jeweils neu sich vollziehende Gleichgestaltung mit
Gott (2, 368,5), kein fester Bestand im Menschen, sondern „in conti-

nuo fieri" (2, 368,6). Wie das Bild im Spiegel für sich nichts ist und

ganz von dem Antlitz abhängt, das sich im Spiegel abbildet, so ist
der Gerechte nichts und gerecht nur, wenn und solange die Gerechtigkeit

Gottes in ihm lebt. Die Tugend ist die Tugend Gottes.
Eckharts theonome Uminterpretation der aristotelisch-thomisti-

schen Tugendlehre ist fundiert in seiner Uminterpretation des

Verhältnisses der Kategorien zur ersten Kategorie, der ovoia. Aristoteles
hatte im vierten Buch der Metaphysik (1003 a 33-b 19) festgestellt,
daß das ov nicht synonym von den verschiedenen övra ausgesagt
werden kann, wie etwa die Gattung Lebewesen von Mensch und



Aristoteles und die Folgen 579

Tier, daß es aber darum, weil es in verschiedenen Bedeutungen
gebraucht wird, nicht schon ein bloß homonymer Begriff, d.h. ein

gemeinsames Wort für sachlich Disparates ist. Die verschiedenen

Bedeutungen von öv stehen vielmehr in Bezug auf ein Eines (jtpôç
ev), die oùaîa, die selbst eine ausgezeichnete Weise von öv ist, nach Z
1 das Jtpœrov und JtpcoTcoç öv.

Thomas von Aquin hatte schon die jrpoç-ev-Struktur mit der

Partizipationslehre verbunden50 und Eckhart ist ihm darin gefolgt.
Seinen Begriff von Analogie erläutert er am Beispiel der Gesundheit.
Das Prädikat ,gesund' können wir von Lebewesen, Speise und Urin
aussagen, nicht weil Speise und Urin selbst gesund sind, so wie das

Lebewesen gesund ist, sondern weil sie zur Gesundheit des

Lebewesens in Beziehung stehen. Nur das Lebewesen ist gesund, die
Gesundheit also formaliter nur im Lebewesen als dem primum ana-

logatum; ihm kommt sie intrinsece, den anderen Analogaten
überhaupt nicht zu (vgl. LW 2, 280,9-281,1).

Eine solche äußere Attributionsanalogie „secundum intentionem
tantum, et non secundum esse",51 wie sie Thomas beim Prädikat
,gesund' annimmt, statuiert Eckhart auch beim ens, den übrigen
Transzendentalien und den perfectiones générales, im Gegensatz zu
Thomas, der bei den Transzendentalien von einer Analogie „secundum

intentionem et secundum esse" spricht. Eckhart versteht, wie
Thomas im Falle der inneren Attributionsanalogie, die Vor- und
Nachordnung ontologisch. Das Sein, die Transzendentalien und die

perfectiones générales sind demnach wie die Gesundheit formaliter
und intrinsece nur im primum analogatum, also nur in Gott. Die
Geschöpfe haben Sein und Wahrheit und Gerechtigkeit totaliter ab

aliquo extra, nicht aus sich, sondern ab alio. „Analogata nihil in se

habent positive radicatum formae, secundum quam analogantur [...].
Igitur omne ens creatum habet a deo et in deo, non in se ipso ente

creato, esse, vivere, sapere positive et radicaliter" (LW 2, 282,1-5/

50 Vgl. KLUXEN, Wolfgang: Analogie. In: RITTER, Joachim (Hg.): Historisches
Wörterbuch der Philosophie. Bd. 1. Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft
1971, 214-227, hier 221.

51 S. THOMAE AQUINATIS In quattuor libros Sententiarum. Ed. BUSA, Roberto.
Stuttgart/Bad Cannstatt: Frommann/Holzboog 1980,1 Sent, d 19 qu 5 a 2.



580 Otto Langer

Das Verhältnis der Geschöpfe zu Gott ist daher nicht statisch,
sondern ein dynamisches Abhängigkeitsverhältnis, in dem das Endliche
ununterbrochen von Gott das Sein erhält. „Et sic semper edit, ut
produetum est et creatum, semper tarnen esurit, quia semper ex se

non est, sed ab alio" (2, 282,5).
Eckharts Tugend- und Analogielehre ist der deutlichste Index

einer radikalen Theonomie, die die Geschöpfe angesichts des

omnipotenten Gottes als Nichts begreift.52 Sie haben „kein wesen, wan ir
wesen swebet an der gegenwerticheit gotes" (DW 1, 70,2f.).

Aristotelische Wissenschaftslehre und theologische Axio-
MATIK

1. Nach der Mitte des 12. Jh. setzt ein zweiter Schub der
Aristotelesrezeption ein.53 Jetzt werden die Ethik, Metaphysik, Physik, Ana-
lytica Posteriora, De anima, De coelo und Parva naturalia im Abendland

bekannt. Hinzukommen eine Reihe antiker Aristoteles-Kommentare

und Schriften arabischer und jüdischer Philosophen.
Mit dem Bekanntwerden der aristotelischen Wissenschaftslehre

wurden die Theologen mit dem Problem einer theologischen Axio-
matik konfrontiert.54 Sie mußten die Theologie als Wissenschaft
ausweisen, ihre Position im System der Wissenschaften bestimmen und
ihr Verhältnis zur Metaphysik als erster Wissenschaft und „Wissenschaft

vom Göttlichen" klären. In dieser historischen Konstellation
ergaben sich verschiedene Optionen: Sie konnten entweder, wie
Bonaventura, in Fortführung der philosophiekritischen christlichen
Tradition, am Konzept eines theologischen Absolutismus festhalten
und der Philosophie keinerlei Eigenrecht zugestehen; oder, wie Boe-

thius Dacus, den aristotelischen Ansatz weiterentwickeln, Philoso-

52 Vgl. HAUG, Walter: Gotteserfahrung bei Nicolaus Cusanus, dargestellt aus der

Perspektive der Analogieformel von der unähnlichen Ähnlichkeit. In: BEIERWALTES,

Werner / SENGER, Gerhard (Hgg.): Nicolai de Cusa Opera omnia. Symposium zum
Abschluß der Heidelberger Akademie-Ausgabe, Heidelberg, 11. und 12. Februar 2005.

Heidelberg: Winter 2006, 103-145.
53 Vgl. STEENBERGHEN: Die Philosophie im 13. Jahrhundert, 75-183.
54 Vgl. LIBERA, Alain de: Introduction ä la mystique rhénane d'Albert le Grand à

Maître Eckhart Sagesse chrétienne). Paris : O.E.I.L. 1984, 119.



Aristoteles und die Folgen 581

phie und Theologie konsequent trennen und die Philosophie zur
autarken, höchstes Glück vermittelnden Lebensform erklären; sie

konnten auch einen Mittelweg gehen, wie Thomas von Aquin, also

die Pluralität und Selbständigkeit der Wissenschaften wahren und
die Theologie als Wissenschaft unter Wissenschaften zu erweisen

versuchen; oder, wie Eckhart, den Weg zu einer Einheitswissen-
schaft nach patristischem Vorbild einschlagen.55

2. Thomas von Aquin übernimmt die aristotelische Axiomatik.
Da die Theologie von Prinzipien ausgeht, die für die natürliche
Vernunft nicht evident sind, sucht Thomas dieses Problem mit der aus

Aristoteles entlehnten Lehre von der Subalternation der
Wissenschaften zu lösen. Wie z.B. die Optik ihre obersten Grundsätze
nicht aus eigener Einsicht besitzt, sondern sie von einer höheren
Wissenschaft, der Geometrie, empfängt, so übernimmt in analoger
Weise, nach Thomas, die Offenbarungstheologie ihre Prinzipien aus

einer anderen scientia, aus dem Wissen Gottes.56 Sie ist eine scientia
subalternata. Die geoffenbarten Glaubensartikel sind ihre Prinzipien,

aus denen sie Folgerungen zieht; die articuli sind für die
Vernunft nicht unmittelbar evident, wie sie das nach der von Thomas

zugrundegelegten aristotelischen Wissenschaftslehre sein müßten,
sondern nur dem Glauben zugänglich. Sie werden dem Glaubenden
durch das Licht des Glaubens evident, wie die natürlichen
Prinzipien durch das Licht der tätigen Vernunft evident sind. Durch das

Licht des Glaubens partizipiert der Glaubende am Wissen Gottes,
dem Nichtglaubenden bleibt es verschlossen. Sind also, was die noe-
tische Ebene betrifft, die Prinzipien der Theologie als Wissenschaft
im Glauben begründet, so folgen ihre Verfahrensweisen auf der epi-
stemischen Ebene der natürlichen Vernunft; denn der Glaube gibt

55 Zu einem ähnlichen Ergebnis gelangt auf einem anderen Weg KOBUSCH,
Theo: Metaphysik als Lehensform. Zur Idee einer praktischen Metaphysik. In: GORIS,

Wouter (Hg.): Die Metaphysik und das Gute. Aufsätze zu ihrem Verhältnis in Antike
und Mittelalter. Jan A. Aertsen zu Ehren. Leuven: Peeters 1999, 29-56, hier 49f.

56 S. THOMAE AQUINATIS Summa theologiae. Cura et studio CARAMELLO,
Petri. Taurini: Marietti 1963, I qu 1 a 2c.



582 Otto Langer

dem Menschen kein neues Denkvermögen, sondern nur neue
Prinzipien.57

Was ihr Verhältnis zu den anderen Wissenschaften und
insbesondere zur Philosophie betrifft, so geht Thomas konsequenterweise

von einer Pluralität und Selbständigkeit der Einzelwissenschaften

aus. Das bedeutet zugleich, daß das natürliche Wissen unabhängig
von der Theologie erworben werden kann. Umgekehrt bedarf aber

die Offenbarungstheologie der Wissenschaften und sie bedarf vor
allem der Metaphysik, die als „erste Philosophie" einen universalen

Wahrheitsanspruch erhebt. Sie ist als Wissenschaft vom Seienden als

Seienden die allgemeinste Wissenschaft, der gegenüber die Theologie
nur den Vorrang hat, daß sie aus der Perspektive göttlicher
Prinzipien alles beurteilt. Der von ihr unabhängigen Philosophie kann
sie nichts vorschreiben, diese folgt ihrer eigenen Logik; sie kann
höchstens die wissenschaftlichen Ergebnisse im Lichte der Offenbarung

beurteilen, sofern sie zum Bereich der Theologie in Beziehung
stehen. Philosophie und Theologie sind ursprungsdifferent, ihre Un-
terschiedenheit ist nicht aufhebbar. Die Philosophie ist eine

selbständige Wissenschaft, deren argumentative Möglichkeiten die Theologie

in Dienst nehmen kann, ohne ihre Selbständigkeit zu
beseitigen. Das diskursive Verfahren der Theologie unterscheidet sich

nicht von dem der Philosophie, nur in den Prinzipien unterscheiden
sie sich.

Thomas übernimmt von Aristoteles also nicht nur die Lehre von
der axiomatischen Struktur der Wissenschaften und überträgt sie auf
die Theologie, sondern auch dessen Lehre von der Pluralität der

Wissenschaften. Er löst mit diesem Ansatz den traditionellen Begriff
der Theologie als Einheitswissenschaft auf.

Eckharts Transzendentalien-Axiomatik und die Aufhebung
der Autonomie der Vernunft

1. Anders verfährt Meister Eckhart. Was das Begründungsproblem
betrifft, hält er am Programm einer Verwissenschaftlichung der

57 Vgl. SCHEEBEN, Matthias Josef: Die Mysterien des Christentums Gesammelte

Schriften 2). Freiburg i.Br.: Herder 1941, 630.



Aristoteles und die Folgen 583

Theologie im aristotelischen Sinn fest, lehnt aber das Konzept einer
Pluralität der Wissenschaften ab.

1.1. Im ,Prologus generalis' versucht er die beiden Probleme, Be-

reichsbezogenheit der Prinzipien und Evidenz, mit einer eigenwill-
ligen Lösung zu bewältigen. Er besetzt die Ebene der Grundbegriffe
mit den termini générales, den Transzendentalien ens, unum, verum,
bonum. Sie sind communissima et prima, sie kommen jedem Seienden

zu und sind die ersten Vernunftbegriffe, die jeder schon ohne

discursus, irrtumslos verstanden hat, wenn er versteht, und die nicht
definiert werden können, weil sie in jedem Satz schon vorausgesetzt
werden. Sie sind nicht deduzierbare Grundbegriffe, aus denen andere

abgeleitet werden. Eckhart erweitert diese axiomatische Ebene,
indem er die Transzendentalien durch die perfectiones générales (z.B.

Weisheit, Gerechtigkeit) und Grundbegriffe der Metaphysik (z.B.
Substanz, Akzidens), der Ethik (z.B. Gottesliebe, Sünde) und der

Offenbarungstheologie (z.B. Trinität, Logos) ergänzt. Die Probleme
der Heterogenität der Grundbegriffe und ihrer Evidenz sucht er in
einem intrikaten résolutio-Verfahren zu lösen, d.h. einer
Rückführung auf die vier Transzendentalien, die letztlich immer auf eine

resolutio in esse als oberstem Transzendentale hinausläuft.58

Eckhart verbindet schon auf der Ebene der Prinzipien metaphysische,

ethische und offenbarungstheologische Begriffe in einer

homogenen Transzendentalienaxiomatik. Er begründet auf diesem Wege

ein Integrationskonzept der Wissenschaften, das sich vom tho-
mistischen durch die rigorose Grundlegung einer Einheitswissenschaft

unterscheidet, die die Pluralität verschiedener Wissenschaften

mit bereichsbezogenen Prinzipien gerade ausschließt,59 den Unterschied

zwischen natürlichem und übernatürlichem Bereich aufhebt
und damit auch die Selbstständigkeit der Philosophie negiert. Das

58 Vgl. AERTSEN, Jan A.: Meister Eckhart: Eine außerordentliche Metaphysik. In:
Recherches de Théologie et Philosophie médiévales 66 (1999) 1-20.

59 Vgl. SPEER, Andreas: Ethica sive theologia. Wissenschaftseinteilung und
Philosophieverständnis bei Meister Eckhart. In: AERTSEN, Jan A. (Hg.): Was ist Philosophie
im Mittelalter? Akten des X. Internationalen Kongresses für Mittelalterliche
Philosophie der Société Internationale pour l'Etude de la Philosophie Médiévale. 25.-30.

August 1997 in Erfurt Miscellanea Mediaevalia 26). Berlin/New York: de Gruy-
ter 1998, 683-693.



584 Otto Langer

impliziert eine Entgrenzung von Philosophie und Theologie nach

beiden Seiten: der Philosophie auf die Ubernatur und der Theologie
in den innerweltichen Bereich. Zugleich hat Eckhart damit auch die

Frage nach der ersten Wissenschaft und dem Verhältnis von Theologie

und Philosophie mit ihren Disziplinen der Metaphysik und
Ethik eigenwillig gelöst: Die oberste Wissenschaft ist eine
Einheitswissenschaft mit einheitlicher Axiomatik. Metaphysik, Ethik und
Theologie sind identisch.

1.2. Was die in dem aristotelischen Vernunftbegriff implizierte
Autonomiethematik betrifft, nimmt Eckhart in der frühen Pariser

Universitätspredigt (LW 5, 89-99) von 1302 dezidiert Stellung.60 Er
sieht den Theologen durch eine „doppelte Erkenntnis auf Erden
bereichert": erstens durch die natürliche Gotteserkenntnis; zweitens
durch eine gnadenhafte Erkenntnis im Glauben, die sich nicht der

Eigentätigkeit der Vernunft verdankt. Denn das göttliche Licht hebt
den Intellekt zu dem empor, was er von Natur nicht vermag, und
bewirkt im Menschen prophetisches Wissen, verdienstvolles Handeln

und den Vorgenuß der göttlichen Süßigkeit „in exstasi mentis"
(94,14). Eckharts Sätze, insbesondere seine Charakterisierung der

gnadenhaften „praegustatio divinae dulcedinis" als schmeckendes,
affektives Wissen „in intellectu practico", als „sapientia" (94,12-
95,2), enthalten ein neues Programm. Die pointierten Formulierungen

machen manifest, daß er in seiner Universitätspredigt Stellung
bezieht in der von den Artisten an der Pariser Universität gegen
Ende des 13. Jahrhunderts entfachten Debatte um das Verhältnis

von philosophischer und theologischer Weisheit und um die damit
zusammenhängende Frage der Autonomie der Philosophie.

Boethius von Dacien z.B. hat in seinem Traktat De summo bonobX

ohne Restriktionen die aristotelische Lehre von der Weisheit als

höchstem Glück übernommen und dabei die aus christlicher Sicht

60 Eckhart handelt in der Predigt nicht vom gemeinsamen Gegenstand der
natürlichen und übernatürlichen Theologie, sondern von Erkenntnisweisen, bei denen

die natürliche durch die gnadenhafte Gotteserkenntnis vollendet wird.
61 BOETHIUS DACUS: De summo bono. Opera. Hg. v. GREEN-PEDERSEN, Nicolaus

Georgius Corpus Philosophorum Danicorum Medii Aevi). Hauniae: G.E.C.
GAD 1976, VI, 2, 369-377.



Aristoteles und die Folgen 585

riskanten Momente griechischer Rationalität nicht ausgeklammert.
Das höchste Gut, so hält Boethius mit Aristoteles fest, muß dem

Menschen „secundum optimam suam virtutem" (369,8), zukommen,
und das sind die „ratio" und der „intellectus" mit seinen zwei Potenzen,

potentia speculativa und potentia practica. Die „cognitio veri et

operatio boni et delectatio in utroque" (371,63f.) verschafft eine

„vita voluptuosissima" (371,47f.), lustvolles Leben, Glück. Wer zu
einem solchen Leben in der Lage ist, lebt schon in dieser Welt ein

glückliches Leben. Das ist der Philosoph, der nur nach der Weisheit
strebt, das Niedere dem Höheren unterwirft, die Tugenden übt und
nicht sündigt; er lebt nach der Ordnung der Natur. Vernunfttätigkeit

vermittelt ihm den innerweltlichen autarken Glückszustand
eines Lebens in Weisheit. Damit nimmt Boethius das aristotelische
Eudaimonia-Ideal auf, demzufolge das höchste Gut im Sinne des

letztlich Erstrebten kein transcendens ist, sondern eine Verfassung
des menschlichen Lebens, die durch den innerweltlichen Leistungsvollzug

der Vernunft hergestellt wird.62
Diese Thesen weist der Bischof von Paris, Stephan Tempier, 1277

in seinen Zensuren zurück.63 Er verurteilt die Sätze: „quod non est

excellentior status quam vacare philosophiae" (Art. 40), und: „quod
félicitas habetur in ista vita, et non in alia" (Art. 176).

In dem innerweltlichen Eudaimonismus, wie ihn Boethius Dacus

propagierte, meldet sich der Autonomieanspruch der Philosophie,
der sich für die Artisten aus der aristotelischen Ethik und
Wissenschaftstheorie ergab; „nullus artifex" hatte Boethius argumentiert,
„potest aliquid causare, concedere vel negare, nisi ex principiis suae

scientiae".64 Was mit dem Prinzip der Vernunft erkannt und
bewiesen werden kann, und nur dies, fällt in den Aufgabenkreis der

Philosophie. „Es kann keine Frage geben, die rational diskutiert
werden kann, die der Philosoph nicht erörtern und lösen darf"
(347,314-316). Daraus folgt, daß die Philosophie einen von der
Vernunft fest umrissenen Gegenstandsbereich hat, in dem sie autonom

62 Vgl. ARISTOTELES: Ethica Nicomachea, 1094 a 1-1098 a 20.
63 La Condamnation Parisienne de 1277. Nouvelle edition du texte latin, traduction,

introduction et commentaire par David PICHE. Paris: Vrin 1999.
64 BOETHIUS Dacus: De summo bono, 347, 335-348, 336.



586 Otto Langer

handelt und in dem die Theologie nichts zu sagen hat, wie umgekehrt

die Philosophie nicht gegen Offenbarungswahrheiten
argumentieren kann, weil Wissen und Glauben ganz verschiedenen
Dimensionen angehören und nicht vergleichbare Erkenntnisprinzipien
zugrundelegen. Der Philosoph bestimmt, was wißbar, der Theologe,
was zu glauben ist.65

Eckharts Ansatz steht zu dieser philosophischen Position einer

autonomen Vernunft, die durch Eigentätigkeit sich innerweltliches
Glück erwirkt, in diametralem Gegensatz. Dies wird aus seinem

Konzept der Weisheit ersichtlich, das er im Schlußteil der Predigt
entwickelt.

Die Weisheit ist ein Wissen, das die Beziehungen des Menschen

zu sich, zum Nächsten und zu Gott ordnet. Im Ordnen des

Selbstverhältnisses, d.h. in der Unterwerfung des Niederen unter das

Höhere, besteht die Vervollkommnung des Menschen. Daraus erwächst
die Frucht der geistlichen Freude, die nicht nur Gnade, sondern, wie
Eckhart mit einem Augustinuszitat sagt, Gott selbst ist: „Gaudium
tu ipse es" (LW 5, 97,1). Und das ist nach Eckhart das „glückselige
Leben: sich freuen auf dich, in dir, um deinetwillen, das ist das

Leben und nicht ein anderes" (97). Damit ist eine klare Gegenposition

zu Boethius Dacus formuliert. Die beatitudo ist ein
Glückszustand, der von der Transzendenz her begründet wird. Sie ist, ebenso

wie die Perfektionierung des Menschen, Gnade und gerade nicht
die Wirkung autonomer Vernunfttätigkeit des Philosophen.

Die sapientia in ihrer sozialen Funktion als virtus politica ordnet
das Verhältnis zu den Mitmenschen. Eckhart macht ganz entschieden

deutlich, daß das vollkommene Leben des Weisen, personifiziert
in Augustinus, in der Transzendenz als seinem Prinzip fundiert ist
und sich in der Welt durch praktische Tätigkeit verwirklicht. Die
Freundschaft bildet dabei das Zentrum, allerdings nicht wie bei
Aristoteles als elitäre (piXia der âya&ot, deren innerweltliche Vernunfttätigkeit

sich im gemeinsamen Handeln, ovvepyeîv, intensiviert,
sondern als eine Gemeinschaft, die in der transzendenten Gottesliebe als

65 Vgl. WlLPERT, Paul: Boethius von Dacien. Die Autonomie des Philosophen. In:
WlLPERT, Paul (Hg.): Beiträge zum Berufsbewußtsein des mittelalterlichen Menschen

Miscellanea Mediaevalia 3). Berlin: de Gruyter 1964, 135-152.



Aristoteles und die Folgen 587

ihrem Lebensprinzip begründet und daher ein universales Prinzip
ist, das die Feinde mit einschließt. „Actus virtutis politicae est haec,

quae exhibet opera amicis in deo et inimicis propter deum" (97,5f.).
Abschließend handelt Eckhart davon, wie die gnadenhafte sapien-

tia das Verhältnis zu Gott vervollkommnet und macht zugleich den

Angelpunkt der gesamten Argumentation deutlich. Er setzt die

Weisheit als theologische Tugend mit Glaube und Liebe gleich.
Weisheit ist Glaube und Liebe. Es geht nicht mehr bloß um das Ordnen

des Verhältnisses zu sich und zu anderen, sondern darum - wie
Eckhart mit einem Augustinuszitat sagt - selbst Liebe zu werden:

„Unum scio, quia non quiescam, donee totus amor fiam" (99,3).

Unter dieser Perspektive gibt es keine innerweltliche selbständige
Weisheit als philosophische Wissenschaft und überhaupt kein
selbständiges Leben in der Welt, keine innerweltliche Autonomie, wie

aus Parallelen hervorgeht. Der Weise lebt nicht selbst, sondern Gott
lebt in ihm: „sua vita est, suum vivere est, suum esse est" (LW 3,

204,14f.). Gott ist als inneres Wirkprinzip das Leben des Weisen.

„Waz ist leben? Gotes wesen ist min leben. Ist min leben gotes

wesen, so muoz daz gotes sin min sin [...], noch minner noch mêr"

(DW 1, 106,1-3). Eckhart hebt mit dieser theozentrischen Lehre die

Selbständigkeit und Selbstbezogenheit des Endlichen im göttlichen
Leben auf. Das Lebendige hängt an seinem Leben, nicht weil es sein

eigenes, sondern weil es unmittelbar das Leben Gottes ist. Indem es

das Leben Gottes will, erlangt es die höchste Form der Selbsterhaltung

und des Glücks. Er deutet die aristotelische Lehre vom Lebensvollzug

als letztem Zweck um, indem er den innerweltlichen
Lebensvollzug transzendiert, dadurch seine Selbständigkeit beseitigt
und das Leben Gottes als einziges Leben annimmt.

Eckhart setzt also das thomistische Programm einer
Verwissenschaftlichung der Theologie fort, lehnt aber die Pluralität und
Selbständigkeit der Wissenschaften ab und kehrt zur patristischen Einheit

von Philosophie und Theologie zurück. Er versucht, das

griechische Vernunftprojekt mit dem christlichen Glauben zu verbinden.

Dabei entfernt er aber den philosophischen nucleus - die

Selbstbehauptung des Menschen durch Vernunft - und erklärt als höchstes

Werk der Vernunft ihre Selbstaufheburtg in Gott.



588 Otto Langer

Schlussbemerkung: Zentrale Systemelemente der aristotelischen
Philosophie und Aspekte ihrer Wirkungsgeschichte im Mittelalter waren
Gegenstand der Untersuchung. Erstens, logisch-semantische Methoden

und Ansätze, die den Wissenschaftsbegriff veränderten und die

Gewichte der Disziplinen im System der Wissenschaften verschoben.

Zweitens, das in der Wissenschaftstheorie des Aristoteles konstitutive
Theorem der finiten Begründung. Die Rezeption der in den Analyti-
ca Posteriora entwickelten axiomatischen Struktur der Wissenschaft

löste in der Theologie einen krisenhaften Prozeß der Axiomatisie-

rung mit ganz unterschiedlichen Lösungen aus. Drittens, das im
aristotelischen Vernunftbegriff enthaltene Moment des Könnens und

Vermögens des Menschen. Es bildete die große Herausforderung für
die christliche Erlösungsreligion mit ihrem allmächtigen Schöpfergott.

Die mittelalterlichen Theologen wurden durch Aristoteles mit
dem Philosophoumenon der Selbstkonstituierung des Menschen

durch die Vernunft konfrontiert: Der Mensch ist ein Wesen, dessen

Eudaimonie sich innerweltlich durch die Eigenleistung der Vernunft,
nicht erst in einem jenseitigen, transzendenten Zustand durch Gnade

vollendet. Den Konflikt sollten zwei gegenläufige Denkfiguren
entschärfen: Man hielt am Begriff der Vernunft als Können und
Vermögen fest, übersteigerte ihn zum „omnia posse" und transponierte
diese potentia absoluta auf Gott, zugleich depotenzierte man die
endliche Vernunft zu einer vom göttlichen Sukkurs abhängigen Kraft.

Die aristotelische Idee der Vernunft lebt in der Neuzeit in
vielfachen Metamorphosen fort und wird von Modernen Theoretikern
des Rationalitätsbegriffs in neue Richtungen entfaltet.

Abstract
The writings ofAristotle faced mediaeval thinkers with three challenges in
particular: first, with a concept of reason, understood as a faculty whose

performance required autonomy and self-assuredness; second, with rational
justification procedures which were in competition with traditional
Christian forms of the quest for truth; third, with the concept of scientific
pluralism. The present study is concerned with the changes which the

reception ofAristotelian theorems occasioned in the practice of mediaeval
science, and with the strategies and thought patterns of theologians, which
alternated between rejection and adoption.


	Aristoteles und die Folgen : zur Rezeption der aristotelischen Logik und Wissenschaftstheorie im 12. und 13. Jahrhundert

