
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 53 (2006)

Heft: 3

Artikel: Heraklits Deutung der Welt als Gegensatz-Einheit : regulativ für einen
modernen Gottesglauben?

Autor: Zeigan, Holger

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760630

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760630
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Holger Zeigan

Heraklits Deutung der Welt als

Gegensatz-Einheit

Regulativ für einen modernen Gottesglauben?

Im Folgenden wird der Versuch unternommen, mit Hilfe eines

philosophischen Gedankengangs der Antike - hier: Heraklits Deutung
der Welt1 - den christlichen Gottesglauben, wie ihn einige moderne

Theologen auslegen, zu bereichern. Es handelt sich also um ein
Experiment, einen Brückenschlag zu schaffen zwischen antiken
Gedankengängen und modernem Denken über Gott. Im Folgenden werden

zunächst Heraklits Bemerkungen zur Einheit der Gegensätze in
drei Anläufen dargestellt. Auf diesen drei Säulen basiert dann die

Interpretation der Fragmente B67 und B12, mit deren Hilfe Heraklits

Deutung der Welt umschrieben werden kann. Diese soll dann
in einem zweiten Schritt auf den modernen christlichen Gottesglauben,

wie ihn ein kleines Segment moderner - v.a. protestantischer
und feministischer - Theologen versteht, angewendet werden.

1 Zur Aufarbeitung der Philosophie Heraklits sei auf die vorzüglichen
Darstellungen von HELD, Klaus: Heraklit, Parmenides und der Anfang von Philosophie
und Wissenschaft. Eine phänomenologische Besinnung. Berlin/New York: de Gruyter
1980, 127-468, sowie von FLEISCHER, Margot: Anfänge europäischen Philosophierens.
Heraklit - Parmenides - Piatons Timaios. Würzburg: Königshausen & Neumann
2001, 12-47 (geeignet auch für den „philosophischen Laien") verwiesen.



540 Holger Zeigan

1. Interpretation ausgewählter Heraklit-Fragmente2

Heraklit (ca. 550-480 v.Chr.), vermutlich einer aristokratischen
Familie entstammend, wird von Diogenes Laertios3 als elitärer bis

misanthroper Eigenbrödler gezeichnet, der sich aus Verdruss über
die Torheit der Epheser lieber in die einsame, unentweihte Natur
zurückzog, anstatt die ihm angebotene Königswürde anzunehmen.
Daher nimmt es nicht wunder, dass sich viele der Aussprüche He-
raklits, die sich mit der Deutung der Welt befassen, auf
lebensweltliche Beispiele wie beobachtbare Vorgänge der Natur oder
Verhaltensmuster von Menschen und Tieren beziehen.

1.1 Gegensätze sind etwas Notwendiges (B51)

In der Abgeschiedenheit konnte Heraklit Alltagsbeobachtungen
durchführen, die ihn zu der These leiteten, dass ein und dasselbe

gegensätzlich aufgefasst werden kann. Dies betrifft beispielsweise das

Meerwasser, welches zugleich „reinstes und verdrecktestes Wasser

(ist) - für Fische trinkbar und lebensspendend, für Menschen
untrinkbar und lebensgefährlich"4 -, oder das Feuer, welches zugleich

2 Es erfolgt eine Beschränkung auf solche Fragmente, die sich auf Gegensatz und
Einheit beziehen. Abfolge und direkte Zusammenhänge der meist nur in Einzelsätzen

überlieferten Fragmente des Buches bzw. der Sammlung Heraklits lassen sich

nicht zweifelsfrei rekonstruieren. Die Einzelsprüche müssen vom modernen

Interpreten geordnet und ausgewertet werden. Die Zählung der Fragmente bezieht sich

im Folgenden auf diejenige von Diels-Kranz (DlELS, Hermann / KRANZ, Walter
[Hgg.]: Die Fragmente der Vorsokratiker. Griechisch und Deutsch. Bd.l. 11. Aufl.
Zürich/Berlin: Weidmann 1964). Die Ubersetzungen sind vom Verfasser verantwortet

(zum Vergleich lassen sich beispielsweise neben Diels-Kranz heranziehen:

SNELL, Bruno: Heraklit. Fragmente. Griechisch und Deutsch. 6. Aufl. München:
Artemis 1976; CAPELLE, Wilhelm: Die Vorsokratiker. Die Fragmente und Quellenberichte

übersetzt und eingeleitet. 5. Aufl. Stuttgart: Kröner 1968; vgl. ferner die
Editionen der Fragmente von KlRK, Geoffrey Stephen: Heraclitus. The Cosmic
Fragments. Edited with an Introduction and Commentary. Cambridge: University Press

1954; KAHN, Charles H.: The Art and Thought of Heraclitus. An Edition of the

Fragments with Translation and Commentary. Cambridge: University Press 1979).
3 Vgl. DlELS / KRANZ: Fragmente der Vorsokratiker, 139f.
4 B61.



Heraklits Deutung der Welt 541

„Bedürftigkeit und Überfluss"5 ausstrahlt, oder etwas Wertvolles, das

andere als wertlos betrachten würden.6 Zu fragen bleibt jedoch, ob

derartige Dinge, die verschiedentlich als Gegensätze aufgefasst werden

können, für unterschiedliche Beobachter (Fisch und Mensch,
Holzhausbesitzer und Frierender, Mensch und Esel) als gegensätzlich

erscheinen oder ob sie es an sich sind.

Andere, ähnlich gelagerte Fragmente7 geben hier Aufschluss. He-
raklit spricht dort eine Identität aus, in welcher die objektive Sache

und die subjektive Erfahrung sind. Fragmente wie dasjenige über den

Weg (B60)8 machen deutlich, dass dasselbe Ding nach Heraklit zweierlei

ist. Denn in diesem Fall des Weges, der als solcher zugleich Hin-
wie Rückweg bzw. Auf- wie Abstieg sein kann, bedingen sich Hin-
und Rückweg bzw. Auf- und Abstieg gegenseitig. Dem Reisenden

kann niemals nur eines von beiden erscheinen: Durch den Hinweg
respektive Aufstieg entsteht auch der Rückweg respektive Abstieg
(im Übrigen gilt dies selbst dann, wenn für den Rückweg ein anderer

Weg gewählt wird, also sozusagen ein Rundweg beschritten wird). In

5 B65. Gemeint ist, dass ein Feuer hinsichtlich des benötigten Brennmaterials
wie Holz o.ä. bedürftig ist, hinsichtlich Wärme und Licht hingegen Überfluss bietet.

Diese Interpretation ist deutlicher der Erfahrung und Empfindung der
Menschen (die Feuer sowohl als verzehrend-hungrig wie auch als wärmend-abgebend
empfinden können) verhaftet als die von GÜNTHER, Hans-Christian: Grundfragen
des griechischen Denkens. Heraklit, Parmenides und der Anfang der Philosophie in
Griechenland. Würzburg: Königshausen & Neumann 2001, 162, vorgeschlagene

Deutung, wonach das Fragment mit „Bedürftigkeit und Sättigung" angemessen
übersetzt sei, weil ein Feuer das verzehrt, womit es sich sättigt, hier also Sättigung
und Bedürftigkeit identisch seien.

6 B9: „Esel würden Spreu dem Gold vorziehen."
7 Zu nennen wären B48 („Also ist der Bogen namentlich Leben [= bîos, Bogen

bios'], tatsächlich aber Tod."), B58 („Die Arzte schneiden und brennen und beklagen

sich, dass sie kein angemessenes Honorar erhalten, dass sie derartiges tun." -
gemeint ist, dass die Behandlung für die Patienten bisweilen schmerzhaft, aber

zugleich heilsam sein kann), B59 („Der Weg der Walkerschraube, gerade und krumm,
ist ein und derselbe."), B60 („Der Weg hinauf [und] hinab [ist] ein und derselbe."),
B103 („Gemeinsam nämlich [sind] Anfang und Ende auf der Kreislinie."). In
Nuancen betonen alle Fragmente, die lebensweltliche Alltagsbeispiele aufgreifen,
unterschiedliche Akzente, die hier nicht alle eigens aufgeführt werden (vgl. auch die

Typisierung der Gegensatz-Fragmente bei RAPP, Christof: Vorsokratiker. München:
Beck 1997, 80-83).

8 Vgl. Anm. 7. Zur Interpretation vgl. besonders HELD: Heraklit, 151-155.



542 Holger Zeigan

demselben Ding sind also die Gegensätze anwesend, zumindest können

sie es sein, je nach dem, welchen Betrachterstandpunkt man
einnimmt: Für den Hin-Reisenden ist der Weg ein Hinweg, für den

Rück-Reisenden ein Rückweg, es bleibt aber derselbe Weg mit den

beiden gegensätzlichen Eigenschaften. Oder: Für den Starter ist ein
Punkt eines Rundweges der Anfang, für den Zielankömmling das

Ende, es bleibt aber derselbe Punkt des Kreises (B103).
Daneben wird bei Heraklit deutlich, dass die Gegensätze in derselben

Sache sogar sein müssen, denn ohne die Gegensätze wären die

Dinge zerstört oder unnütz. Dies gilt für den Bogen und die Leier,9
deren Funktion gerade darin begründet ist, dass sie zugleich
Auseinanderstrebendes und Zusammenkommendes in sich vereinigen: Bogen
und Leier bestehen aus einem zusammengebundenen, aber in
auseinanderstrebender Spannung stehenden Stück Holz. Ist diese Eigenart
nicht gegeben, ist das Stück Holz mit Sehne bzw. Saite nicht mehr als

Bogen bzw. als Leier benutzbar. Die Gegensätze (hier:
Auseinanderstrebendes und Zusammenkommendes) sind also wesentliches und
konstituierendes Merkmal der Einheit (hier: Bogen bzw. Leier).

Die oben gestellte Frage, ob die Gegensätze in einem Ding als

solche erscheinen oder tatsächlich sind, muss also zugunsten der
zweiten Alternative beantwortet werden. Heraklit bleibt nicht bei
dem Problem stehen, dass ein und demselben Ding unterschiedliche,

gar entgegengesetzte Qualitäten zukommen, sondern er will mit den

paradoxen Sprüchen eine Aussage über die „Natur" der Dinge
machen. Dies bedeutet dann, dass Heraklit letztlich den Charakter von
Meerwasser als gesund-gefährlich, von Feuer als hungernd-satt, von
Gold als wertvoll-wertlos bezeichnen würde. Was damit letztlich
gemeint ist, muss an dieser Stelle noch offen bleiben - nur so viel:

9 B51: „Sie verstehen nicht, wie das Gegenstrebende mit sich selbst zusammenkommt:

dehnbare Vereinigung wie bei Bogen und Leier." Subjekt des Hauptsatzes
(„sie") sind die Vielen, die Unverständigen (vgl. Bl, B2; die axynetoi, wörtl.: die, die

es nicht zusammenbringen, nämlich das Auseinandergehende der Einheit). Diese

geraten in Streit, weil sie - ein und dasselbe (z.B. den Weg) gegensätzlich empfindend

- nicht einsehen, dass dieses beides sein muss (hier: Hin- und Rückweg),
sondern bei den Ansichten stehen bleiben, dass es beides sein kann. Vgl. auch B8: „Das
Auseinanderstrebende kommt zusammen, aus dem Gegenstrebigen (wird) schönste

Vereinigung."



Heraklits Deutung der Welt 543

Heraklit denkt die Welt nicht in einfachen, einander abschliessenden

Kategorien.

1.2 Gegensätze sind etwas Identisches (B62)

Die Notwendigkeit der Gegensätze äussert sich also zum einen, wie
gesehen, darin, dass die Dinge ohne Gegensätze zerstört bzw.
unnütz wären. Zum anderen findet sich bei Heraklit darüber hinaus
auch der Gedanke, dass die Dinge ansonsten gar nicht als Ding
identifizierbar wären: Ein A wäre nicht als A identifizierbar, wenn
es nicht zugleich auch ein Nicht-A gäbe. Gesundheit ist nicht ohne
Krankheit bemerkbar, Sattheit nicht ohne Hunger, Ruhe nicht ohne

Anstrengung, Recht nicht ohne Unrecht.10 Die Gegensätze erzeugen
also, aufeinander angewiesen, die Identität. Die Einheit der Gegensätze

ist somit fundamentaler als die Gegensätze an sich. Denn
sobald der eine von beiden verschwindet, verschwindet automatisch
auch der andere. Ohne das Gefühl des Hungers gäbe es auch kein
Gefühl der Sattheit usw.

Diese gegenseitige Angewiesenheit, aus der die Identität der

Gegensätze folgt, wird vor allem in Fragment B6211 deutlich. Dort
wird zunächst die Hauptaussage gemacht, die Unsterbliche und
Sterbliche - also zwei an sich unvereinbare Gegensätze - in eine
Denk-Einheit bringt, nämlich in eine wechselseitige. Im zweiten Teil
des Spruches wird diese wechselseitige Einheit erläutert: Menschen
sterben das Leben der Götter - insofern sind sie gewissermassen
Unsterbliche; Götter leben den Tod der Menschen, insofern sind sie

gewissermassen Sterbliche. Man kann also erst im Tod der
Sterblichen jedweder Unsterblichkeit der Unsterblichen gewahr werden.
Nur angesichts des ewigen Lebens der Unsterblichen wird der Tod
der Sterblichen deutlich. Und umgekehrt: Nur angesichts des Todes
der Sterblichen wird das besondere Leben der Unsterblichen deutlich.

Durch die Sterblichkeit, das Sterben seitens der Menschen tritt

10 Vgl. Bill: „Krankheit macht Gesundheit angenehm und gut, Hunger
Sattheit, Anstrengung Ruhe." B23: „Die Bezeichnung des Rechts wäre nicht bekannt,
gäbe es nicht dieses (Gefühl des Unrechts)."

11 „Unsterbliche Sterbliche, sterbliche Unsterbliche; lebend den Tod jener, das

Leben jener sterbend/tot seiend."



544 Holger Zeigan

erst das ewige Leben als solches deutlich hervor, d.h. die Sterblichkeit

der einen macht erst die Unsterblichkeit der anderen als solche:

Sterblichkeit ist Unsterblichkeit. Der Hauptaspekt des Sterbens ist
für Heraklit also nicht das menschliche Todesschicksal, sondern das

ewige Leben der Unsterblichen. Und umgekehrt gilt ebenso: Durch
die Ewigkeit des Lebens seitens der Götter tritt das begrenzte Leben
als solches deutlich hervor; d.h. die Unsterblichkeit der einen macht

erst die Sterblichkeit der anderen als solche: Unsterblichkeit ist
Sterblichkeit. Es gilt also: Sterblichkeit (der Menschen) ist zugleich
Un-Sterblichkeit (der Götter); A ist zugleich Nicht-A.

An dieser Stelle ist ein Exkurs zum Fragment BIO12 notwendig, das

vielfach als eine Aussage Heraklits über die Gegensätze aufgefasst
und interpretiert wird.13 Diese Auslegung basiert auf der älteren

Heraklit-Interpretation,14 die das einleitende Substantiv syllapsies

(Zusammenfassungen) als Prädikatsnomen auffasste, so dass der

Spruch BIO als Aussage über die Gegensatzpaare, die als zusammengehörend

zu denken seien, verstehbar wird: Ganze und Nicht-Ganze
bilden eine Einheit (insofern, als ein Ganzes aus Teilen besteht),
ebenso Zusammenkommendes und Gegenstrebendes (wie bei Bogen
und Leier in Fragment B51), und auch Einklang und Mehrklang (wie
bei einem Chor). Doch haben bereits Bruno Snell (1941) und Klaus
Held (1980) gezeigt, dass jenes Substantiv - und nicht die Gegensatzpaare

- das Subjekt des Satzes bilden.15 Damit wird der Spruch zu

12 „Zusammenfassungen (sind) Ganze und Nicht-Ganze,
Zusammenkommendes Gegenstrebendes,

Einklang Mehrklang;
und aus Allem Eins und aus Einem Alles." Der Nachsatz ist vermutlich zwar

heraklitisch, aber im ursprünglichen Zusammenhang nicht zum Vordersatz gehörig.
13 Vgl. nur FLEISCHER: Anfänge europäischen Philosophierens, 16f.; MARCOVICH,

Miroslav: Heraclitus. Greek Text with a short Commentary. Merida: Los Andes

University Press 1967, 109; auch GÜNTHER: Grundfragen des griechischen Denkens,
137, 152f., der jedoch entgegen den Argumenten von SNELL, Bruno: Gesammelte

Schriften. Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht 1966, 152-155, an der in der
Überlieferung des Fragments BIO ebenfalls vorzufindenden Lesart synäpsies statt syllapsies
festhält.

14 Vgl. nur GlGON, Olof: Untersuchungen zu Heraklit. Leipzig: Dieterich 1935, 23.
15 Vgl. SNELL: Gesammelte Schriften, 152-156 (erstmals erschienen in: Hermes

76 [1941] 84-87); HELD: Heraklit, 163. Während Snell lediglich diese philologisch-



Heraklits Deutung der Welt 545

einer Aussage über das Zusammenfassen, das Betrachten. Heraklit
wollte dann aussprechen, dass man etwas zusammenfassen kann
durch zwei Typen des Betrachtens: Man betrachtet entweder das

Ganze oder die Teile bzw. entweder das Zusammenkommende oder
das Gegenstrebende bzw. entweder den Einklang oder den Mehrklang.

Es handelt sich dann um einen zweistufig aufgebauten
Spruch, der zunächst in einer Art Uberschrift die Hauptaussage
formuliert: Zusammenfassungen/Betrachtungsweisen sind Untersuchen
des Ganzen oder Betrachten der Teile.16 Danach erfolgt eine

Exemplifizierung dieser Hauptaussage an zwei Beispielen: dem Aspekt der

Spannung (bei einem Bogen beispielsweise lässt sich sowohl das

Zusammenkommende der die Enden des Holzes verbindenden Sehne

als auch das Gegenstrebende des gespannten Holzes betrachten) und
dem Aspekt der Parallelität (bei einem Chorgesang beispielsweise
lässt sich sowohl der Einklang aller Stimmen bzw. Chorgesänge als

auch der Mehrklang von allen Einzelstimmen betrachten).17 Somit
macht BIO schlechterdings keine Aussage über die Einheit von
Gegensätzen, sondern über die unterschiedlichen Weisen des Zusam-
menfassens/Betrachtens.18

1.3 Gegensätze sind etwas Ineinander-Umschlagendes (B126)

Nach Heraklit bestehen also die Gegensätze sowohl in einer gewissen

Notwendigkeit - da es sonst bestimmte Dinge wie den Bogen
oder die Leier nicht gäbe - als auch, wie soeben gesehen, in einer
Identität. Dazu tritt ein dritter Gedankengang Heraklits, der das

grammatikalische Beobachtung machte und begründete, zieht Held daraus zudem

philosophische Konsequenzen.
16 Dass in BIO das erste der drei Gegensatzpaare im Vergleich zu den beiden

anderen eine Sonderstellung einnimmt, wird daran deutlich, dass die Gegensätze dort
im Plural stehen und durch eine Konjunktion verbunden sind.

17 Ein ähnlicher formaler Aufbau findet sich auch bei Fragment B61: Der
Hauptaussage über das Meerwasser, das sowohl reinstes als auch abscheulichstes

Wasser ist, folgt die Exemplifizierung an den Beispielen von Fisch und Mensch.
18 In diese Richtung weist auch der Zusatz des Fragments („aus Allem Eins und

aus Einem Alles"), der ebenfalls darauf abzielt, dass es zwei gegensätzliche Arten des

Zusammenfassens gibt, die beide aber letztlich das Gleiche darstellen.



546 Holger Zeigan

Umschlagen der Gegensätze ineinander betrifft.19 Heraklit benutzt
dafür das griechische Wort metapiptein (B88) oder metabdllein

(B84a), die beide die Bedeutung von „sich verändern/umwenden/
verwandeln, umschlagen/umfallen" haben. Dies fügt sich natürlich
auf den ersten Blick bestens zu dem Stichwort, unter dem Heraklit
gemeinhin bekannt ist: pdnta rheî - alles fliesst: Alles ist in steter
Veränderung.20 Doch stellt dies eine Verzeichnung der herakliti-
schen Philosophie dar, denn Heraklit spricht von einem Umschlagen

und Ausruhen.21 Heraklit kennt also zwischen Phasen des

Umschlagens auch die Phase einer Ruhe.

Der Umschlag-Gedanke Heraklits lässt sich recht gut am Fragment

B57 veranschaulichen, wo die Einheit der Gegensätze Tag und
Nacht zur Sprache gebracht ist.22 Bei Tage herrscht eine Ruhephase
im Umschlaggeschehen zwischen Tag und Nacht: Der Tag ist in
reiner Anwesenheit. Zu einem gewissen Zeitpunkt setzt ein allmähliches

Umschlaggeschehen ein; gemeint ist die Abenddämmerung, das

allmähliche Heraufkommen der Nacht. Hier gilt nun in Heraklits
Gedankengang: Das Heraufkommen der Nacht ist identisch mit dem

Weggehen des Tages. Hier ist die Identität - das Eins-Sein (B57) -
von Tag und Nacht ohne weiteres nachvollziehbar. Dasselbe gilt
natürlich für die Morgendämmerung; hier gilt: Das Heraufkommen
des Tages ist identisch mit dem Weggehen der Nacht.

Ein Umschlaggeschehen setzt also zu einem gewissen Zeitpunkt
ein und währt dann so lange, bis der heraufziehende Gegensatz voll-

19 Dieser Gedankengang ist jedoch nicht für alle Gegensätze gültig. Das

Meerwasser beispielsweise (B61) vereinigt in sich zwar die Gegensätze reinstes Wasser

und abscheulichstes Wasser. Doch schlagen diese Gegensätze nicht ineinander um.
Für Fische bleibt Meerwasser immer reinstes Wasser, für Menschen immer
abscheulichstes.

20 Vgl. nur Nietzsches Heraklit-Rezeption, in der Heraklits Metaphysik des

(vermeintlichen) ewigen Werdens einer platonischen Metaphysik des starren Seins

entgegengestellt wird.
21 B84a: „... schlägt um und ruht aus."
22 B57: „Der Lehrer der Vielen (ist) Hesiod: Von ihm sind sie überzeugt, er wisse

am meisten; er, der Tag und Nacht nicht erkannte; ist es doch Eins." Für unseren
Zusammenhang ist die Aussage „Tag und Nacht sind/ist Eins" entscheidend.



Heraklits Deutung der Welt 547

ständig anwesend ist. Dann herrscht wieder eine Ruhephase.23 Nun
ist - im Anschluss an die Abenddämmerung - die Nacht in reiner
Anwesenheit. Und an dieser Stelle ist es entscheidend, Heraklits
Gedankengang der Identität der Gegensätze konsequent weiter zu
denken: Der Gegensatz der Nacht - also der Tag - ist jetzt nicht in
Abwesenheit; dann könnten die Gegensätze nicht identisch sein,
sondern würden sich einander ablösen und nur ihr Heraufziehen
und Weggehen würde eine gewisse Identität darstellen. Mit Heraklit
ist der Tag also nicht in Abwesenheit oder in einem Nicht-Sein zu
denken. Er ist vielmehr in möglicher Anwesenheit.24 Denn er wird
mit dem nächsten Umschlaggeschehen wieder zu reiner Anwesenheit

kommen.25 Und die reine Anwesenheit der Nacht ist dann
zugleich als mögliche Anwesenheit des Tages zu denken. Hierin
besteht die Identität von Tag und Nacht.

Die Schlussbemerkung in B57 (ésti gar hén - es ist doch Eins)
wirft ein Interpretationsproblem auf: Sie kann zum einen in dem
Sinne gedeutet werden, dass Tag und Nacht eine Einheit bilden -
wie zwei sich abwechselnde Phasen in einem Kontinuum. Oder sie

ist zu verstehen in dem Sinne, dass Tag und Nacht ein und dasselbe

sind - also identisch, nicht zweierlei. Dies kann überzeugend nur
durch einen Vergleich mit anderen Fragmenten beantwortet
werden.26 Aus B8 827 lässt sich ableiten, dass die Konsequenz des

Umschlagens nicht in einer Kontinuität der Gegensätze besteht,
sondern in deren Identität: Die betonte Stellung des Prädikatsno-

23 Diese Ruhephase ist wohl nicht als absolute Ruhe zu verstehen, sondern eher

im Sinne einer Ruhe als Geschehen bzw. als Teil des Umschlaggeschehens.
24 Dieser Ausdruck - wie überhaupt die Interpretation von B84a und B57 -

verdankt sich der Arbeit Margot Fleischers (vgl. FLEISCHER: Anfänge europäischen

Philosophierens, 22-26).
25 Vgl. auch B80: „Zu wissen tut Not, dass der Krieg gemeinsam ist und Recht

Streit und alles entsteht durch Streit und Gesetzmässigkeit." Das abwechselnde

Umschlagen der Gegensätze ist also geregelt, das jeweils nicht in reiner Anwesenheit
Seiende hat ein Recht auf neue reine Anwesenheit.

26 Methodisch weniger überzeugend - wenngleich das Ergebnis dasselbe ist wie
hier im Folgenden vorgeschlagen - ist die Argumentation von HELD: Heraklit,
287f., die sich auf den formalen Aufbau des Fragments bezieht.

27 „Dasselbe (sind) Lebend und Tot, Wachend und Schlafend, Jung und Alt;
denn dies ist umschlagend jenes und jenes wieder umschlagend dieses."



548 Holger Zeigan

mens tauto (dasselbe) am Satzanfang macht deutlich, dass es sich bei

den darauf folgenden Gegensätzen nicht um einen kontinuierlichen
Prozess handelt, bei dem sich die Gegensätze ablösen, sondern um
die Selbigkeit der Gegensätze, um ihre Identität.

Für das Gegensatzpaar Wachend - Schlafend ist deren Selbigkeit,
die auf ihrem Umschlagen ineinander beruht, evident: Auf die Ruhephase

der Identität von reiner Anwesenheit des Wachend und
zugleich möglicher Anwesenheit des Schlafend folgt das Umschlaggeschehen

des Einschlafens. Hier ist das Heraufkommen des Zustan-
des „Schlafend" identisch mit dem Weggehen des Zustandes
„Wachend". Dies gilt bis zur Phase der Identität von reiner Anwesenheit
des Schlafend und zugleich möglicher Anwesenheit des Wachend,
bis das nächste Umschlaggeschehen des Aufwachens einsetzt. Das

Umschlagen besagt also mehr als nur ein abwechselndes

Aufeinanderfolgen, es beinhaltet auch die am Anfang des Fragments
ausgesprochene Selbigkeit. In ähnlicher Weise sind auch das Umschlagen

von Jung zu Alt (durch Altern) und das Umschlagen von
Lebend zu Tot (durch Sterben) recht einsichtig, da uns aus dem

Lebensalltag die Ablösung des ersten durch den zweiten Gegensatz
hinlänglich bekannt ist. Lebensweltlich weniger einfach nachvollziehbar

sind jedoch die Umschlaggeschehen von Alt zu Jung sowie von
Tot zu Lebend.

Mit Hilfe des heraklitischen Gedankens der Identität bzw. Selbigkeit

von Gegensätzen wird auch das Umschlagen von Alt zu Jung
bzw. von Tot zu Lebend einsichtig.28 Lebend ist demnach der

Zustand der reinen Anwesenheit von Lebend und zugleich der
möglichen Anwesenheit von Tot. Tot ist der Zustand der reinen An-

28 Damit wird ein Zentrum heraklitischer Philosophie zur Erklärung von B88

herangezogen - ein Vorteil gegenüber anderen neueren Erklärungsvorschlägen wie

denjenigen von BÄCHLI, Andreas: Heraklit. Einheit der Gegensätze. In: ERLER,
Michael / GRAESER, Andreas (Hgg.): Philosophen des Altertums. Von der Frühzeit bis

zur Klassik. Eine Einführung. Darmstadt: Primus-Verlag 2000, 56-71 (hier 62f.:
Heraklit meine kein reales, sondern ein begriffliches Umschlagen, da ein alter Mensch

im Vergleich zu einem noch älteren durchaus jung sein könne) und von FLEISCHER:

Anfänge europäischen Philosophierens, 26f. (Heraklit vertrete letztlich einen Rein-

karnationsgedanken, denn in der Phase des Lebend vollziehe sich das Umschlagen

von lung zu Alt, in der Phase des Tot das Umschlagen von Alt zu Jung).



Heraklits Deutung der Welt 549

Wesenheit von Tot und zugleich der möglichen Anwesenheit von
Lebend. Jung ist der Zustand der reinen Anwesenheit von Jung und
zugleich der möglichen Anwesenheit von Alt. Alt ist der Zustand
der reinen Anwesenheit von Alt und zugleich der möglichen
Anwesenheit von Jung. Die reine Anwesenheit eines Gegensatzes ist
also immer zugleich auch die mögliche Anwesenheit des anderen

Gegensatzes, der also zwar gerade in gefühlter Abwesenheit ist; aber

aufgrund der Tatsache, dass es sich um mögliche Anwesenheit und
nicht reine, absolute Abwesenheit handelt, ist die Rückkehr des

gefühlt abwesenden Gegensatzes mit Sicherheit zu erwarten. Jede

Anwesenheit ist also immer zugleich auch mögliche Abwesenheit;
bei der reinen Anwesenheit des einen Gegensatzes ist also immer der
andere Gegensatz mitzudenken. Die Erfahrung von Lebend schliesst
das Totsein mit ein; die Erfahrung von Jung schliesst das Altsein mit
ein, die Erfahrung von Tot schliesst das Lebend mit ein, die Erfahrung

von Alt schliesst das Jungsein mit ein. Auch in anderen
Fragmenten wird deutlich, dass Heraklit bei der Erfahrung, dem Erleben
eines Gegensatzes den anderen immer zugleich mitdenkt: Der Gott
des Todes, Hades, ist zugleich der Gott des Lebens, Dionysos;29 die

Geburt eines Kindes bedeutet letztlich nichts anderes als Tod.30

Das Fragment B12631 verdeutlicht all diese im Umschlagen der

Gegensätze zum Ausdruck kommenden Aspekte: In den dort
genannten lebensweltlichen Beispielen wird das allmähliche Umschlagen

von Gegensätzen (B84a), die Identität der reinen Anwesenheit
des einen Gegensatzes mit der möglichen Anwesenheit des anderen

Gegensatzes (B57), das Umschlagen als Einheit und nicht als

kontinuierlicher Prozess (B88) aufgenommen: Kaltes wird nicht plötzlich
warm, sondern erwärmt allmählich, und zudem ist - beispielsweise -
in einer kalten Flüssigkeit Kalt in reiner Anwesenheit, aber Warm
deshalb nicht abwesend, sondern in möglicher Anwesenheit, da die

Flüssigkeit warm werden kann und normalerweise auch irgendwann

29 Ein Auszug aus B15 lautet: „Derselbe ist Hades und Dionysos."
30 B20: „Sind sie geboren, nehmen sie auf sich zu leben und ihr Todeslos zu

haben, und sie hinterlassen Kinder, auf dass neue Todeslose geboren werden."
31 „Kaltes erwärmt (sich), Warmes kühlt ab, Feuchtes vertrocknet, Trockenes

durchfeuchtet."



550 Holger Zeigan

wird. Dass Heraklit dieses zentrale, wichtige Fragment in die
lebensweltlichen Beispiele des Umschlagens von Warm und Kalt sowie von
Feucht und Trocken einkleidet, macht deutlich, dass Heraklit bei

seinen Gedankengängen von dem Erleben, dem Empfinden, dem
Erfahren ausgeht.32 Dass Heraklits Sprache (nicht nur in diesem

Fragment) episch-poetisch und nicht physikalisch-registrierend ist, hat
bereits Bruno Snell aufgegriffen.33 Heraklit registriert also nicht die

Gegensätze wie ein Beobachter, sondern er fühlt und empfindet sie

als ein in die Welt Eingebundener. Es geht Heraklit also um die

Deutung der fühlbaren, uns umgebenden Welt.

1.4 Gegensätze bilden eine Einheit (B12)

Ein weiteres lebensweltliche Beispiele aufgreifendes Fragment Heraklits

ist B67.34 Im Sinne von B88 sind die hier aufgeführten Gegensätze

Tag - Nacht, Winter - Sommer, Krieg - Frieden, Sattheit -
Hunger Einheiten bzw. Identitäten. Diese Einheiten werden
identifiziert mit dem Gott, also dem Übergeordneten, dem Leitenden
der Welt. Unsere Welt ist also geleitet und geordnet bzw. geprägt

von diesen Einheiten/Identitäten, welche zyklische Perioden darstellen.

Dass Heraklit zufolge hier in der Tat an zyklische Perioden zu
denken ist, verdeutlicht der doppelte chiastische Aufbau des

Fragments: Im ersten Gegensatzpaar wird zunächst der positive,
wünschenswerte Zustand (Tag), dann der entsprechend negative (Nacht)

genannt; im zweiten und dritten Paar ist die Abfolge umgekehrt:
Winter sowie Krieg als negative Zustände ziehen Sommer sowie
Frieden als positive Zustände nach sich. Das letzte Paar wiederum
beginnt mit dem positiven Zustand der Sattheit, dem der negative
Zustand des Hungers folgt. Es ergibt sich damit die Abfolge: pn, n

32 Vgl. auch andere lebensweltliche Beispiele wie B58, B60, B61, Bill.
33 Vgl. SNELL: Gesammelte Schriften, 130-135, 147-150.
34 „Der Gott (ist) Tag - Nacht, Winter - Sommer, Krieg - Frieden, Sattheit -

Hunger, wandelt sich wie was vermischt mit Duftstoffen nach dem jeweiligen
Geruch benannt wird." Vgl. dazu auch STEMICH HUBER, Martina: Heraklit. Der
Werdegang des Weisen Bochumer Studien zur Philosophie 24). Amsterdam/
Philadelphia: Grüner 1996, 197f.



Heraklits Deutung der Welt 551

p; n p, p n.35 Die beiden ersten Gegensatzpaare verdeutlichen das

Umschlagen von Positivem zu Negativem und zurück; die beiden
letzten stehen für das Umschlagen von Negativem zu Positivem und
zurück. Zusammen wird dadurch das ewige Umschlaggeschehen
deutlich, das an keinem Punkt ein Ende nimmt, vielmehr einen

Zyklus durchläuft.
Entscheidend ist dabei, dass wir einen der Gegensätze immer

erleben, empfinden, fühlen. Jederzeit befinden wir uns in einem der
Zustände: dem des Tages oder dem der Nacht, dem des Krieges oder
dem des Friedens usw. (oder in der Phase des Umschlagens der
entsprechenden Gegensätze). Der jeweils andere Zustand befindet sich
dann in gefühlter Abwesenheit - ohne dass er tatsächlich abwesend

wäre, er ist vielmehr in möglicher Anwesenheit, seine gefühlte
Abwesenheit währt nämlich nur bis zum nächsten Umschlaggeschehen.
Dieser ewige, zyklische Wechsel der Gegensätze macht aber erst die

Welt für uns erlebbar.36 Ohne sie wäre unsere Welt für uns nicht
fühlbar. Jedoch darf Heraklit hier nicht in dem Sinne missinterpretiert

werden, dass er sich die Welt als endlose Iteration vorgestellt
habe, aus deren ewiger Wiederholung es kein Entrinnen gäbe.
Gemeint ist vielmehr ein ewiges Umschlagen, ewiger Wechsel im Sinne

einer Strukturierung der Welt und einer Erfahrung. Denn das Neue
ist nach Heraklit in dieser iterierenden Schleife keineswegs
ausgeschlossen.37

Auf dieser Grundlage ist nun Heraklits bekanntes Fluss-Fragment
zu interpretieren.38 Auch hier ist von Gegensätzen die Rede: von

35 Hier steht p für positiven Zustand, n für negativen Zustand. Einen ähnlichen
Versuch führt HELD: Heraklit, 459, durch, kommt jedoch zu der unnachvollziehbaren

Abfolge pnnppnnp.
36 Vgl. auch B125: „Der Mischtrank zersetzt sich, wird er nicht gerührt."

Gemeint ist hier ein Trank bestehend aus Gerstenmehl, Käse, Wein und/oder Honig.

Diese Bestandteile bilden nur solange ein Mischgetränk, wie sie durch Rühren
in Bewegung bleiben, ansonsten zersetzt sich der Trank in seine Bestandteile und
existiert nicht mehr als gemischtes Getränk.

37 Vgl. nur B6: „Die Sonne (ist) neu jeden Tag."
38 B12: „Denen, die in dieselben Flüsse steigen, fliessen andere und andere Wasser

entgegen." Der Nachsatz des Fragments („Und Seelen dunsten hervor aus dem

Feuchten.") gehört ursprünglich nicht hierhin, der erste Satz ist unumstritten original

(vgl. nur KlRK: Heraclitus, 367ff.). Die anderen, Heraklit zugeschriebenen Fluss-



552 Holger Zeigan

Gleichbleibendem (nämlich denselben Flüssen, also dem Flussbett)
und von Veränderlichem (nämlich den neuen Wassern).39 Das Flussbett

stellt in diesem Bild eine feste Orientierungsmöglichkeit dar.

Gemeint ist der Fluss, in den man erneut steigt. Mit B67 ist zu
konstatieren, dass die Orientierungsmöglichkeit für uns in der Welt
durch die zyklischen Perioden gegeben ist. Das Flussbett steht also

für die Orientierungsmöglichkeit, für den beständigen Wandel bzw.

Zyklus. Die anderen Wasser stehen für das Neue in diesem Zyklus.
Dieses Wasser begegnet wiederum als ein Identität darstellender

Gegensatz: Es ist der Gegensatz von zufliessendem und abfliessen-

dem Wasser, das doch identisch ist. Dieser Gegensatz ist darüber

hinaus ein notwendiger, weil ansonsten der Fluss nicht weiter existent

wäre, mithin die Orientierungsmöglichkeit aufgehoben wäre! Das

Neue im Zyklus, welcher für unsere Erfahrung, unser Erleben der

Welt notwendig ist, ist selbst notwendig für den Zyklus.
Nun konstatiert Heraklit diesen Gegensatz nicht nur, sondern

schildert diesen in den Worten des erlebenden Menschen: Die embai-

nusin werden eigens genannt. Heraklits grundlegende Aussage dreht
sich also schlechterdings nicht um den ewigen Wandel. Es geht ihm
vielmehr um die Erfahrung einer Veränderung - nicht einer
physikalisch beobachtbaren Veränderung, sondern empfindbarer, erfühlbarer

Gegensätze.40 Zentrum der heraklitischen Philosophie über die

Einheit von Gegensätzen sind nicht die Dinge in Raum und Zeit,

Sprüche (B49a: „In dieselben Flüsse hinein steigen wir und steigen wir nicht, wir
sind und wir sind nicht.", B91: „Man kann nicht zweimal in denselben Fluss steigen.
Es zerstreut sich und versammelt sich und nähert sich und entfernt sich.", PLATON:

Kratylos, 402a: „Heraklit lehrt, dass alles fliesst und nichts bleibt.") sind Anklänge
an das Original, aber wohl keine echten Sprüche Heraklits (vgl. dazu nur HELD:

Heraklit, 325-327, und KlRK: Heraclitus, 367ff.).
39 Vgl. auch FLEISCHER: Anfänge europäischen Philosophierens, 30f., die den

Gegensatz „als Gleichnis für die Zeit und Ausdruck der originellen Zeitauffassung
Heraklits [versteht] [...]. Das Charakteristische dieser Zeitvorstellung und ihre tiefe

Bedeutung scheinen [...] darin zu liegen, daß sie, orientiert an Lebenswelt und
menschlichem Dasein, den Gegensatz von zyklisch und linear in sich vereinigt, und
das eben im Sinne einer Identität Entgegengesetzter, die die Gegensätze gerade nicht
beseitigt" (FLEISCHER: Anfänge europäischen Philosophierens, 31).

40 Deshalb ist Heraklits Sprache auch poetisch und nicht physikalisch-registrie-
rend (vgl. nochmals Anm. 33). Vgl. auch HELD: Heraklit, 327f.



Heraklits Deutung der Welt 553

sondern der auffassende und erlebende Mensch. Dieser empfindet
und fühlt Gegensätze, die ihm die Welt strukturieren und ihm
Erfahrungen möglich machen - wie beispielsweise die Erfahrung, dass

Meerwasser für einen Menschen ungesund ist, jedoch nicht für alle
Lebewesen. Die Gegensätze müssen also nicht immer als einfach

entgegengesetzt und einander ausschliessend existieren,41 sondern
bisweilen auch als ko-existent oder gar als interdependent. Die Gegensätze

sind bei Heraklit diejenigen Phänomene, durch welche die

Natur und die Welt erklärbar sind.

2. Gottesglaube

Eine Entfaltung der seit Jahrtausenden entworfenen Antworten auf
die Frage, wie der Mensch sich „Gott" vorstellt und wie der Mensch
ein Verhältnis zu „Gott" aufbaut, würde wohl einer Darstellung der

Menschheitsgeschichte recht nahe kommen. Gemeinsam ist allen
diesen Antworten, dass sie die anthropologische Grundvoraussetzung

zu erfüllen suchen: die Suche nach Sinn, das Verlangen nach

einer eigentlichen Identität. Im Mythos wurde dieser Sinn einer
transzendenten und/oder überlegenen Macht zugeordnet. Auch der

an biblischen Aussagen orientierte Glaube kennt solche Mythen, in
denen der christliche Gott zu einem mit Allmacht und Allwissenheit

ausgestatteten Wesen wurde. Wenn auch die biblisch begründete Rede

von einem allmächtigen christlichen Gott mit Problemen behaftet

ist,42 so bleibt dennoch die Tatsache unbetroffen, dass die frühe
christliche Theologie durch die Verbindung von biblischer
Frömmigkeit mit griechischen philosophischen Traditionen ein Weltbild
geschaffen hat, in dem Gott an der Spitze einer hierarchischen Pyramide

stand. Viele Jahrhunderte lang wurde an diesem theistischen
Weltbild nicht gezweifelt - hier ist bewusst von „wurde" die Rede,
denn die mit der Aufklärung einsetzende Entwicklung hat bis heute

(glücklicherweise) dazu geführt, dass ein derartiges Weltbild kaum

41 Sonst wäre der Satz vom Widerspruch ausser Kraft gesetzt!
42 Vgl. BACHMANN, Michael: Göttliche Allmacht und theologische Vorsicht. Zu

Rezeption, Funktion und Konnotationen des biblisch-frühchristlichen Gottesepithetons

pantokrator SBS 188). Stuttgart: Verlag Katholisches Bibelwerk 2002.



554 Holger Zeigan

noch ernsthaft vertreten wird. Mit der Preisgabe des theistischen
Weltbildes war und ist aber häufig (leider) auch die Aufgabe eines

Gottesglaubens verbunden.43 Für eine wachsende Mehrheit der
Menschen in industrialisierten Ländern fügt sich „Gott" nicht mehr in
das aufgeklärte wissenschaftliche Weltbild.

2.1 Gott und Mensch: Zwei Möglichkeiten der Verhältnishestimmung

In den Mythen werden die zwei Sphären des Göttlichen und des

Menschlichen unterschieden, „Gott" ist sozusagen das Gegenüber
des Menschen - im Sinne Heraklits: „Gott" und Menschen sind zwei

Gegensätze. Fraglich bleibt dann jedoch, ob es sich um zwei Gegensätze

im Sinne von B51, von B62 oder von B126 handelt. Im ersten
Fall handelte es sich um konstatierbare, aber nicht ineinander
umschlagende Gegensätze. Im zweiten Fall wären es Gegensätze, die

aufeinander angewiesen sind. Im letzten Fall würden die Gegensätze
ineinander umschlagen.

Der vom Theismus geprägte christliche Glaube betrachtet Gott
und Menschen am ehesten als konstatierbare Gegensätze. Die theisti-
sche Perspektive denkt Gott „als ein übermächtiges, vollkommenes
und unendliches Wesen",44 dem der Mensch als ein ausgeliefertes,
fehlerhaftes und begrenztes Wesen gegenübersteht. Hier bestehen

zwei gegensätzliche Bereiche, die nicht ohne weiteres zu verbinden
sind.

Gott und Menschen hingegen als aufeinander angewiesen zu
begreifen, ist ein Gedanke, der sich in der Theologie durchaus finden
lässt. Er wird beispielsweise von Martin Buber ausgesprochen: „Du
brauchst Gott, um zu sein, und Gott braucht dich - zu eben dem,

was der Sinn deines Lebens ist."45 Er findet sich auch im theologischen

Werk Dorothee Sölles, das auf den Grundsatz „Gott hat keine

43 Damit muss gar nicht unbedingt auf atheistische Weltbilder angespielt sein,

genauso sind auch von Gleichgültigkeit bezüglich der Gottesfrage geprägte
Weltbilder entstanden, in denen über „Gott" nicht einmal mehr nachgedacht wird.

44 MOLTMANN, Jürgen: Der gekreuzigte Gott. Das Kreuz Christi als Grund und
Kritik christlicher Theologie. 2. Aufl. München: Kaiser 1973, 236.

45 BUBER, Martin: Werke I. Schriften zur Philosophie. München: Kösel 1962, 133.



Heraklits Deutung der Welt 555

anderen Hände als unsere" hinausläuft:46 Gottes Macht - nicht aber

seine Allmacht - wirkt im Handeln, in der Aktivität des einzelnen
Menschen. Solle geht dabei von einer „Abwesenheit Gottes" aus, die

der Mensch verschuldet habe, da seit der Aufklärung die Hypothese
Gott sukzessive aus dem Weltbild entfernt worden sei.47 Die
Menschen haben Gott zumindest insofern „getötet", als er jetzt nicht
mehr direkt und unmittelbar erfahrbar ist. Der Gedanke einer
Nichterfahrbarkeit Gottes findet sich auch bei Dietrich Bonhoeffer.
Er spricht von einem Gott, der uns zwingt, so zu leben als ob es

keinen Gott gäbe.48 Hier wird Gott selbst für die moderne Erfahrung

einer Abwesenheit Gottes verantwortlich gemacht. Gleichwohl
ist zu beachten, dass sich hier der Irrealis findet: „als ob es Gott
nicht gibe". Der Mensch ist somit vor die Aufgabe gestellt, die Welt,
den Alltag, die Probleme ohne den Lückenbüsser Gott zu bewältigen,

auf den eine Verantwortlichkeit jederzeit abgewälzt werden
kann. Allerdings ist für Bonhoeffer die Begegnung mit Gott dadurch
nicht ausgeschlossen.49 Der Gott, der uns zunächst alleine lässt, wartet

und antwortet auf verantwortliches Handeln in menschlichen

Beziehungen.
Dieser kurze Rekurs auf einen winzigen Ausschnitt christlicher

Theologiegeschichte muss genügen, um deutlich zu machen, dass die

Gotteserfahrungen der Menschen nicht etwas Statisches sind,
sondern sich im Laufe der Zeit veränderten: von der naiv-theistischen

Anschauung bis zur „Erfahrung des schweigenden Gottes in unserer
Zeit".50 Dabei wird die Frage aufgeworfen, von welcher Seite die

Veränderung dieser Erfahrung ausgeht. Im Allgemeinen - und im

46 Vgl. nur SÖLLE, Dorothee: Gott denken. Einführung in die Theologie. 4. Aufl.
Stuttgart: Kreuz-Verlag 1992, 235f.; 239-245; DIES.: Stellvertretung. Ein Kapitel Theologie

nach dem „Tode Gottes". 6. Aufl. Stuttgart/Berlin: Kreuz-Verlag 1970, 202-205.
47 Vgl. nur SÖLLE: Stellvertretung, 177-181; DIES.: Atheistisch an Gott glauben.

Beiträge zur Theologie. Olten/Freiburg i.Br.: Walter 1968, 52-76.
48 Vgl. Bonhoeffers Brief vom 16.07.1944 in: BONHOEFFER, Dietrich: Widerstand

und Ergebung. Briefe aus der Haft (hg. von Eberhard BETHGE). 13. Aufl. München:

Kaiser 1966.
49 Vgl. nur BONHOEFFER: Widerstand und Ergebung, 221.

50 RAHNER, Karl: Schriften zur Theologie VII. Zur Theologie des geistlichen
Lebens. Einsiedeln: Benziger 1966, 286ff.



556 Holger Zeigan

Besonderen beispielsweise bei Dorothee Solle - wird davon

ausgegangen, dass diesen Wandlungen der Gotteserfahrung eine Wandlung

der religiösen und nichtreligiösen Anschauungen des Menschen

zugrunde liegt. An dieser Stelle können - sozusagen alternativ -
Heraklits Gedanken des Umschlagens von Gegensätzen ineinander
(B126) und des Neuen im ewigen Umschlagen (B12) den Blick weiten

für eine andere Antwort auf die gestellte Frage.

2.2 Gott und Mensch - interpretiert mit Heraklit

Versetzen wir uns zurück in die Zeit der Mythen: Hier galt den

Menschen Gott als täglich zu machende Erfahrung. Gott war für die
Menschen unmittelbar erfahrbar. Gott war für sie in reiner
Anwesenheit. Und nun fügen wir den Gedanken des Umschlagens von
dem einen Gegensatz „Gott" in den anderen Gegensatz „Mensch"
ein. Dies stellt für christliche Theologie keineswegs einen neuen, gar
abstrusen Gedanken dar. Denn dieses „Umschlagen" ist ja Grundlage
des christlichen Glaubens! Gott ist vor 2000 Jahren Mensch geworden.

Ein solches Umschlagen hat also bereits stattgefunden. Nun
muss dieser Ansatz heraklitisch weitergedacht werden. Wenn das

Umschlaggeschehen beendet ist, wenn also Gott Mensch geworden
ist, dann gilt in dieser „Phase": Der Mensch ist in reiner Anwesenheit

und Gott ist in - siehe oben - gefühlter Abwesenheit, die letztlich

aber mögliche, verborgene Anwesenheit ist.
Dies ist genau die Erfahrung, die moderne Theologen zu

beschreiben versuchen: In heutiger Zeit gilt Gott weithin als nicht
mehr erfahrbar. Er wird als abwesend, oder gar als tot bezeichnet.
Doch berücksichtigt ein solches Reden über Gott nicht die „Wandlungen

Gottes"51 vom Gott der reinen Anwesenheit in einen Gott
der möglichen Anwesenheit zugunsten eines Menschen in reiner An-

51 Vgl. ZAHRNT, Heinz: Gott kann nicht sterben. Wider die falschen Alternativen
in Theologie und Gesellschaft. München: Piper 1970, 7 Iff. (der Begriff wird hier in
modifizierter Weise gebraucht, während Zahrnt ihn verwendet, um die Wandlung
einer hermeneutischen Subjekt-Objekt-Beziehung zwischen Gott und Mensch zu
beschreiben; doch sind auch Parallelen in der Bedeutung des Begriffs zur hier
vorgelegten Auslegung zu beobachten: vgl. nur ZAHRNT: Gott kann nicht sterben,

201, 203, 210).



Heraklits Deutung der Welt 557

Wesenheit. Denn den heraklitischen Gedanken des Umschlagens

konsequent weiter angewendet, bedeutet dieses Umschlagen von
Gott zu Mensch, dass der Mensch erst jetzt, nachdem Gott Mensch

geworden ist, in reiner Anwesenheit ist. Erst jetzt beginnt das

Zeitalter des eigentlichen Menschen. Erst jetzt hat er die Möglichkeit,

reiner Mensch zu sein. Erst jetzt ist er nicht mehr nur der

mögliche Mensch, der sich an dem theistischen Gott auszurichten
hat, sondern selbst sein Leben in die Hand nehmen kann.

Der heraklitische Gedanke ist weiter anzuwenden: Denn Hera-
klit spricht nicht von einem einmaligen Umschlagen, sondern von
dem ewigen - allerdings unter Einschluss des Neuen (B12). Es ist
also ein erneutes Umschlagen vom Mensch in Gott zu erwarten.
Allerdings: Dies ist kein Wieder-Entstehen des theistischen
Weltbildes, sondern die Weiterentwicklung des Menschen zu einem

„göttlichen Part": Der Mensch selbst kann Gott werden. Dieser
Gedanke wurde bereits von Philosophen wie Friedrich Nietzsche und
vielen Anderen ausgesprochen, indes ist hier etwas anderes gemeint:
Der in Gott umschlagende Mensch setzt voraus, dass der Mensch
bereit ist, wie der christliche Gott zu handeln, der in Jesus Christus
Mensch wurde: eine Existenz für andere. Gott ist dann nicht das

theistisch reflektierte, transzendente Wesen, das die Welt so herrlich
regieret,52 sondern Gott ist nach diesem Verständnis eine Beziehung,
ein Ereignis: ein gegenseitiges, sinnerhaltendes und Leben ermöglichendes

Handeln an dem Anderen. Gott ereignet sich in unserem
Leben. Gott ist eine nachtheistische, immanente Begegnung
zwischen Menschen.

Eine so verstandene Wandlung Gottes in den Menschen in reiner
Anwesenheit und wieder zurück zu Gott in reiner Anwesenheit
setzt die Möglichkeit voraus, Gott im Menschen entdecken zu kön-

52 Die rein transzendental verstandene Vorstellung des christlichen Gottes als

weltüberlegene Macht wird heute bekanntlich von vielen theologischen Richtungen
abgelehnt - z.B. von der Politischen Theologie, der nordamerikanischen
Prozesstheologie oder der Befreiungstheologie; im Übrigen auch von jüdischen Denkern
wie Abraham Joshua Heschel und Harold Kushner.



558 Holger Zeigan

nen53 und umgekehrt das Menschliche in Gott.54 Gott braucht somit
nicht als der unveränderliche Partner des Menschen verstanden zu
werden. Er ist vielmehr der Partner in uns, der sich in uns hinein
wandelt. Eine Erfahrung Gottes im Sinne eines theistischen
Weltbildes ist dabei heute zweifelsohne nicht möglich, wohl aber eine

Gottesbeziehung in der Beziehung zum anderen Menschen.

Abstract
This article consists of two parts. First some annotations of the antique
philosopher Heraclitus are presented concerning his construction of the world
as a unity of opposites (B67 and B12): Heraclitus considers opposites as

necessary (B51), because without opposites some things would not exist.
Furthermore Heraclitus reads opposites as something identical (B62), because a
thesis needs its antithesis to be perceived as existing. Finally Heraclitus notes
that opposites turn into one another (B126).

The second part tries to apply Heraclitus' idea of the unity ofopposites to

a modern train of thought dealing with a Christian faith in God, which
leads to the opinion that man and God could be read as a unity ofopposites.

53 Vgl. BULTMANN, Rudolf: Glauben und Verstehen. Gesammelte Aufsätze. Bd.

IV. Tübingen: Mohr 1965, 125f.: Es gilt, „im Bedingten das Unbedingte, im
Diesseitigen das Jenseitige, im Gegenwärtigen das Transzendente" zu finden.

54 Vgl. Matth. 25,40.


	Heraklits Deutung der Welt als Gegensatz-Einheit : regulativ für einen modernen Gottesglauben?

