Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 53 (2006)

Heft: 3

Artikel: Cur Deus homo? : Uberlegungen zur Verantwortung des christlichen
Inkarnationsglaubens

Autor: Stosch, Klaus von

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-760629

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-760629
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

KLAUS VON STOSCH

Cur Deus homo?

Uberlegungen zur Verantwortung des christlichen
Inkarnationsglaubens

Immer neue Hollywoodfilme erzihlen die Geschichte von der Liebe
zwischen einem reichen Superstar und einem armen, aber wunder-
schonen Gegeniiber, das der Superstar mit allen Mitteln fiir sich
gewinnen will. Sie gehen dabei der Frage nach, wie eine Person die
Liebe einer anderen gewinnen kann, wenn sie dieser an gesellschaft-
lichem Rang weit iiberlegen ist.! Damit nehmen sie sich eines The-
mas an, dessen Durchdringung bereits von Seren Kierkegaard als
schlechthin zentral fiir die Begriindung des christlichen Inkarna-
tionsdenkens erkannt wurde.

Kierkegaard kleidet seine Uberlegungen dabei in die Frage, wie
ein Konig die Liebe eines armen Maidchens gewinnen kann.2 Der
Ko6nig ist in seiner Darstellung so machtig, dass er sich und ihr jeden
Wunsch erfiillen kann. Jeder Staatsmann und jeder Wirtschaftsboss
fiirchtet seinen Zorn, und jeder fremde Staat zittert vor seiner
Macht. Alle Menschen unterstiitzen 1thn deshalb in seiner Absicht,
und er kann das Midchen problemlos zwingen, ihn zu heiraten und
mit ihm zu schlafen. Solcher Zwang ist bei dem Midchen aber wahr-
scheinlich tiberfliissig, weil es begeistert die Nihe seiner Macht und
Herrlichkeit sucht und nichts lieber will, als an der Seite des Konigs
zu sein.

1 Vgl. etwa die Erzihlung der Liebe von Julia Roberts zu Hugh Grant in Not-
ting Hill, die erst in dem Moment gliicklich wird, in dem sie auf all ihre Privilegien
verzichtet und als einfaches Midchen vor ihn tritt.

2 Vgl. KIERKEGAARD, Seren: Philosophische Brocken. Ubers. u. hg. v. L. Richter
(= Werke 5). Hamburg: Europidische Verlagsanstalt 1992, 27-33.



522 Klaus von Stosch

Doch trotz dieser Machtfiille und trotz der Bereitschaft des Mid-
chens gibt es fiir den Konig unter den beschriebenen Voraussetzun-
gen als Konig keine Moglichkeit, die Liebe des armen Midchens zu
gewinnen. Denn die Liebe des Midchens kann er nur gewinnen,
wenn er sich auf die gleiche Ebene mit ihm begibt.3 Erhebt er das
Midchen aber zu sich und macht es zur Konigin, so kénnen weder
er noch das Midchen sicher sein, ob es wirklich ihn liebt oder nicht
nur vom Glanz der neu gewonnenen Mdglichkeiten geblendet ist.4
Die einzige Moglichkeit, seine Liebe zu gewinnen, ist die, Knecht zu
werden und so an (fehlender) Machtfiille ganz und gar ithm gleich zu
sein.

Diese Notwendigkeit besteht - so die Uberlegung Kierkegaards —
in gleicher Weise fiir Gott in seiner schlechthin grundlosen und un-
ableitbaren Liebe zum Menschen. Wenn Gott unsere Liebe gewin-
nen will, muss er ein Mensch werden, Knechtsgestalt annehmen und
auf alle Machtfiille verzichten.

»Denn das ist die Unergriindlichkeit der Liebe, nicht zum Spaf}, son-
dern in Ernst und Wahrheit von gleicher Art wie der Geliebte sein zu
wollen, und dies ist die Allmacht der entschlossenen Liebe, das zu
konnen, was weder der K6énig noch Sokrates vermochten, weshalb ih-
re angenommene Gestalt doch eine Art Betrug war.“5

3 Es wiire jedenfalls eine sehr merkwiirdige Form der Zuneigung, wenn der Lie-
bende nichts dabei findet, wenn die von ihm Geliebte unendlich schlechter gestellt
ist als er. ,Kann sie [die Gleichheit zwischen den Liebenden; V{.] nicht zustande ge-
bracht werden, dann wird die Liebe ungliicklich [...], weil sie einander nicht verste-
hen konnen“ (KIERKEGAARD: Philosophische Brocken, 28). Insofern strebt die Liebe
danach gleich zu machen, ,was ungleich war“ (KIERKEGAARD: Philosophische Bro-
cken, 27).

4 Vgl. KIERKEGAARD: Philosophische Brocken, 29: ,So hitte der Kénig sich vor
dem armen Midchen zeigen kdnnen in all seiner Pracht, die Sonne seiner Herrlich-
keit vor ihrer Hiitte aufgehen lassen, auf den Fleck scheinen lassen, wo er sich vor
ihr zeigte, und sie sich selbst in anbetender Bewunderung vergessen lassen. Aber
den Kénig konnte das nicht befriedigen, er wollte nicht seine Verherrlichung, son-
dern die des Midchens.“ Und auch wenn er diese Verherrlichung durch Erhéhung
des Midchens in seiner Herrlichkeit zustandebringen wollte, bliebe offen, ob sie
nicht am Ende nur ihre eigene Verherrlichung, nicht aber den sie liebenden Konig
lieben wiirde.

> KIERKEGAARD: Philosophische Brocken, 32.



Cur Deus homo? 523

Anders als der Konig in der Geschichte nimmt Gott die Knechts-
gestalt also nicht nur zum Schein an, sondern gibt sich ganz und gar
dem von ihm aus Freiheit gewihlten Gegeniiber in dieser Gestalt
hin. Gott kehrt - wie bereits Schelling deutlich macht - sein Inners-
tes nach auflen, setzt sich dem Menschen aus und offenbart sich so
»in seiner Schwiche fiir den Menschen.“¢ Denn Gott will nichts als
die Liebe des Menschen und ist bereit, dafiir alle Auswirkungen der
von ihm umworbenen Freiheit auf sich zu nehmen und den Men-

schen also nur mit den Mitteln der Liebe fiir sich zu gewinnen.
Deshalb gilt:

»~Aber die Knechtsgestalt war nicht blof} angenommen, deshalb muf}
der Gott alles leiden, alles dulden, alles versuchen, in der Wiiste hun-
gern, in Qualen dirsten, im Tode verlassen sein, absolut gleich dem
Geringsten - sehet, welch ein Mensch! [...] Jede andere Offenbarung
wire fiir die Liebe ein Betrug, weil sie entweder zuerst eine Verinde-
rung mit dem Lernenden vorgenommen haben mifite [...] und vor
ihm verborgen hielte, daf} dies notwendig war, oder leichtsinnig dari-
ber unwissend geblieben sein miifite, dafl das ganze Verstindnis eine
Tduschung war.“7

Die einzige Moglichkeit fiir den vom Christentum verkiindigten
Gott der Liebe, unsere Liebe zu gewinnen, besteht also darin, dass er
Knechtsgestalt annimmt und uns so in der Preisgabe seiner Macht
und Herrlichkeit von gleich zu gleich umwirbt. Denn die Zusage
von Liebe ist ohne demiitige Selbsterniedrigung hin zum Niveau des

6 WERBICK, Jiirgen: Von Gott sprechen an der Grenze zum Verstummen (= Reli-
gion - Geschichte - Gesellschaft 40). Miinster: Lit 2004, 126; vgl. DERS.: Mensch-
werdung Gottes? Zu den christologischen Thesen von Tiemo Rainer Peters. In: MANE-
MANN, Jiirgen / METZ, Johann Baptist (Hgg.): Christologie nach Auschwitz. Stellung-
nabmen im Anschluf$ an Thesen von Tiemo Rainer Peters (= Religion - Geschichte -
Gesellschaft 12). Miinster: Lit 1998, 156-165, hier 157f.: ,Gottes Schwach-,Werden*
erdffnet den Menschen die Méglichkeit einer ,persénlichen® Beziehung zu ihm, da
es ihm Gottes ,Innerstes® erschliefit. [...] Schelling denkt Kenose hier tatsichlich als
Ent-GufSerung: Sie kehrt nach auflen, was nicht in Gott verschlossen bleiben kann;
und so erdffnet sie die Méglichkeit eines ,Herzens-Verhiltnisses'.“ Zu Schellings
Theologie der Kenosis vgl. einfithrend TILLIETTE, Xavier: Philosophische Christolo-
gie. Eine Einfiihrung. Aus dem Franz. iibertr. v. J. Disse. Freiburg 1.Br.: Johannes
1998, 200-207.

7 KIERKEGAARD: Philosophische Brocken, 321.



524 Klaus von Stosch

Anderen nicht moglich.8 Die Liebende braucht den Geliebten und
will von ithm abhingen; sie kann nicht souverin von ihm bleiben.?
In diesem Sinne zeigt sich auch Gottes Souveranitit und Freiheit
darin, dass er auf die Unabhingigkeit vom Menschen verzichtet und
sich von ithm bestimmen lassen will,10 indem er Knecht wird und um
die Liebe des Menschen wirbt.

Bei aller Konsistenz dieser Grundidee stellen sich gleichwohl zu-
mindest zwei Anschlussprobleme, die die Christologie bis heute in
Atem halten und die in diesem Beitrag wenigstens kurz bedacht wer-
den sollen. Wie kann Gott uns als Gott in seiner Liebe nahe sein,
wenn er diese Liebe nur offenbaren kann, wenn er nicht mehr Gott
ist? Oder anders gewendet: Wie kann Gott Knecht werden und doch
gerade dadurch der Gott der Liebe sein, dem ich mich im Glauben
tiberantworten kann? Neben dieser ontologischen Frage stellt sich
aber auch die gnoseologische: Wie kann der Mensch erkennen, dass
ihm im Knecht Gott begegnet, ohne dass dadurch die Maglichkeit
der Liebe widerrufen wiirde? Wie kann also die Unerkennbarkeit
Gottes gewahrt bleiben, die Voraussetzung dafiir ist, dass die Zu-
wendung zum Knecht allein aus Liebe geschieht, ohne dass das
Bekenntnis zum menschgewordenen Gott pure Willkiir wird? Oder
ist das Bekenntnis zum menschgewordenen Gott etwa schon als sol-
ches Widerruf der soeben konzipierten Menschwerdung Gottes, die
ja nur erfolgt ist, um die Liebe des Menschen zu gewinnen?

8 Vgl. VARILLON, Frangois: L’humilité de Dieu. Paris 1974, 70: ,On ne peut
regarder de haut quelqu’un a qui I’on dit ,Je t’aime‘. [...] Un regard qui signifie ,Je
vaux plus que toi‘ ne peut pas dire ,Je t’aime*.”

9 Vgl. VARILLON: L’humilité de Dieu, 70: ,Quand on aime, on veut dépendre:
,Je te suivrai jusqu’au bout du monde.‘ Le plus aimant est le plus dépendant. [...] Si
’amour n’est pas un aspect de Dieu, mais Dieu méme, vouloir dépendre qualifie son
étre. [...] Cette dépendance [...] est pure tension vers I’autre, ou attention a l’autre,
comme celle de la mére par rapport a son enfant.“

10 Vgl. VARILLON: L’humilité de Dien, 71: ,Dieu est souverainement indépen-
dant, donc libre. Mais libre d’aimer et d’aller jusqu’au bout de ’amour. Le bout de
I’amour, c’est le renoncement de I’indépendance.®



Cur Deus homo? 525

1. ZUR ONTOLOGISCHEN GRUNDLAGE DES INKARNATIONSGLAUBENS

Die erste der soeben gestellten Fragen ist keine andere als die nach
dem Verhiltnis von gdttlicher und menschlicher Natur in Jesus
Christus. Denn das Bekenntnis zur vollen Menschheit Jesu war der
Alten Kirche ja nicht zuletzt deshalb so wichtig, weil nur bei der
Wahrung der Integritit seiner menschlichen Natur Erlésung gedacht
werden kann. Nur wenn Gott wirklich Knecht geworden ist und
also ganz und gar Mensch war, ist die letzte Hoffnung unserer Liebe
erfiillt, ist die Offenbarung kein Betrug.

Doch andererseits gilt genauso, dass diese Knechtsgestalt nur
dann unser Leben entscheidend verindert, wenn sie in strengem Sin-
ne die Wirklichkeit des uns in Liebe zugewandten Gottes ist. Ist sie
nicht die Wirklichkeit Gottes selbst, so ist dieser Knecht nur eine
liebenswerte, aber letztlich gescheiterte Existenz mehr im Vernich-
tungskampf der Geschichte. Wie kann nun aber gedacht werden,
dass Jesus Christus zugleich Gestalt der gottlichen Liebe und doch
ganz und gar Mensch ist?

So richtig die zu dieser Frage filhrenden Grundintentionen der
Zwei-Naturen-Lehre sind, so unméglich ist es, eine (auch heute
noch) befriedigende metaphysische Rahmentheorie zu finden, die es
erlaubt, ein Wesen zu denken, das sowohl eine unverkiirzte mensch-
liche als auch eine unverkiirzte gottliche Natur hat.1t Will man nicht
die Aporetik der Zwei-Naturen-Lehre zum Anlass nehmen, der
Theologie insgesamt einen aporetischen Denkstil zu verordnen,!2

11 Vgl. zur Aporetik der Zwei-Naturen-Lehre ESSEN, Georg: Die Freibeit Jesu.
Der neuchalkedonische Enbypostasiebegriff im Horizont neuzeitlicher Subjekt- und Frei-
heitsphilosophie (= ratio fidei 5). Regensburg: Pustet 2001, 192-205.

12 Tn diesem Sinne meint etwa HOFF, Gregor Maria: Aporetische Theologie. Skiz-
ze eines Stils fundamentaler Theologie. Paderborn u.a.: Schéningh 1997, 218-299,
»,Chalkedon als Paradigma aporetischer Interpretation fiir die Christologie® (220)
ansehen und damit alle ,christologische[n] Reflexion auf eine unhintergehbare, un-
abweisbare Aporetik“ festlegen zu dirfen (236). Aus Hoffs Darstellung der ,Un-
moglichkeit einer christologischen Auflésung, einer theoretisch befriedigenden
Deutung des Grundproblems der gottmenschlichen Einheit“ folgt in meinen Augen
allerdings nicht die Durchbrechung unserer Vorstellungen ,auf diese eine Aporie
hin, die letztlich Gott selbst ist“ (beide Zitate: 296). Vielmehr wird iiberhaupt die
Moglichkeit sinnvoller Vorstellungen und intelligibler Begriffe in der Theologie



526 Klaus von Stosch

bleibt deshalb nur die Moglichkeit, die zu bewahrenden Grundin-
tentionen der Zwei-Naturen-Lehre begrifflich neu zu fassen.

Diesen beispielsweise von Pannenberg eingeschlagenen Weg hat
neuerdings Georg Essen aufgenommen und eine Neubestimmung
der neuchalkedonischen Enhypostasielehre in der Begrifflichkeit
neuzeitlichen Freiheitsdenkens versucht. Dabei geht er von Pannen-
bergs viel zitierter Einsicht aus, dass Jesus gerade aufgrund seiner
besonderen Art des Menschseins Gott ist.13 Diese Aussage versucht
Essen dadurch zu prizisieren, dass er von einer formellen Identitit
der Freiheit Jesu mit der Freiheit des innertrinitarischen Logos
spricht.% Allerdings wird in Essens Ausfiihrungen auf den ersten
Blick nicht ganz klar, was er mit dieser Rede von einer formellen
Identitit genau meint. Einerseits scheint er an so etwas wie nume-
rische Identitit zu denken und betont ohne jede Einschrinkung,
dass ,,die Freiheit des Menschen Jesus keine andere sein [konne; V1.]
als die Freiheit des gottlichen Sohnes selbst.“15 Auf dieser Linie liegt
auch Essens Uberlegung, dass die ,Lebensgeschichte Jesu fiir den
inkarnierten ewigen Sohn eine Fortbestimmung seines gottlichen
Personseins bedeutet, die seine ewige Selbstidentitit als Sohn nicht
authebt.“16

Andererseits besteht er ganz im Einklang mit seinem Lehrer
Thomas Propper darauf, dass die Freiheit Jesu dem Wesensgesetz
menschlicher Freiheit ausgesetzt bleibt und insofern ihre eigene
Bestimmtheit nur auf material bedingte Weise zum Ausdruck brin-
gen kann.?” Insofern wird man von der menschlichen Freiheit Jesu

durchbrochen, so dass ich nicht sehe, wieso die Rede von einer Aporie, die Gott ist,
nicht in Beliebigkeit enden sollte.

13 Vgl. ESSEN: Die Freibeit Jesu, 206-241, als ausfithrliche Explikation des Schliis-
selsatzes Pannenbergs: ,,Als dieser Mensch ist Jesus Gott.“

14 Vgl. nur ESSEN: Die Freiheit Jesu, 295.

15 ESSEN: Die Freibeit Jesu, 291.

16 ESSEN: Die Freiheit Jesu, 312.

17 Vgl. ESSEN: Die Fretheit Jesu, 310f. Etwas ungliicklich ist in diesem Zusam-
menhang, dass bei der Rede von der formellen Identitit der Freiheit Jesu mit der
Freiheit des Sohnes Gottes der gleiche Terminus verwendet wird wie bei der Rede
von der formellen Unbedingtheit, die jeder Freiheit per definitionem zukommt und
die insofern nicht als Ankntipfungspunkt fiir die Identitit der Freiheit Jesu mit der
des Logos dienen kann.



Cur Deus homo? 527

nicht sagen kénnen, dass sie wie die Freiheit des Logos in der ,Ein-
heit von urspriinglich-unbedingtem Sich-Entschlieflen und urspriing-
lich trinitarisch vermittelter Fiille des Inhalts“18 existiert. Vielmehr
diirfte diese in Gott vollkommene Einheit aufgrund der materialen
Bedingtheit menschlicher Freiheit im Menschen Jesus gebrochen
bzw. allenfalls auf symbolische Weise verwirklicht sein.

Die ontologische Besonderheit der Freiheit Jesu fasst Essen denn
auch nicht in einer hier vorliegenden Durchbrechung des Wesens-
gesetzes menschlicher Freiheit, sondern in Jesu Bewusstsein un-
vermittelter Unmittelbarkeit des Vaters.1? Jesu Besonderheit besteht
ihm zu Folge also darin, sich in seiner Freiheit ,urspriinglich aus der
bedingungslosen Zuwendung des Vaters bestimmen“?0 zu lassen. Die
Freiheit Jesu ist nach Essen also insofern identisch mit der Freiheit
des innertrinitarischen Logos, als sie sich wie diese aus der unver-
mittelten Unmittelbarkeit des Vaters bestimmt.

Fragwiirdig bleibt an dieser Stelle von Essens Konzeption aller-
dings, wie ein solch unvermittelter Bezug auf Gott bei menschlicher
Freiheit gedacht werden kann.2! Denn die leibliche Verfasstheit des

18 Dieser Punkt ist allerdings nicht in allen Wendungen Essens eindeutig. Zu-
mindest die Formulierung ESSEN: Die Fretheit Jesu, 297, kénnte auch eine weiter-
gehende Identitit der Freiheiten meinen. Die Aufnahme der zitierten Formel an
anderer Stelle (ESSEN: Die Freibeit Jesu, 306, 310) macht aber deutlich, dass Essen
hier nur den immanenttrinitarischen bzw. pri-inkarnatorischen Bereich im Blick
haben kann.

19 Vgl. ESSEN: Die Freibeit Jesu, 289.

20 ESSEN: Die Freiheit Jesu, 308. Jesus ist also auf einmalige Weise von der Liebe
Gottes bestimmt und sich ,seiner urspriinglich-unmittelbaren Beziehung unvermit-
telt gewifl und mit dessen Liebe einig“ (ESSEN: Die Freiheit Jesu, 295); ,unmittelbar
bezieht sich [dabei; V1I.] das Selbstbewufitsein Jesu nicht auf den gottlichen Logos
als die zweite trinitarische Person, sondern auf Gott den Vater, mit dessen Willen er
sich eins wufite“ (ESSEN: Die Freibeit Jesu, 283).

21 Vgl. die in eine dhnliche Richtung gehende Nachfrage von MENKE, Karl-
Heinz: Anmerkungen zu Magnus Striets ,Monotheismus und Schopfungsdifferenz. Eine
trinitdtstheologische Evkundung®. In: WALTER, Peter (Hg.): Das Gewaltpotential des
Monotheismus und der dreieine Gott (= QD 216). Freiburg/Basel/Wien: Herder
2005, 154-165, hier 165, danach, ,wie man widerspruchsfrei denken soll, dass die
gottliche Freiheit - d.h. ja die Einheit von urspriinglich-unbedingtem sich Ent-
schlieffen und urspriinglich trinitarisch vermittelter Fiille des Inhaltes - als solche



528 Klaus von Stosch

Menschen und die Tatsache, dass er sich zu Gott und Welt nur ver-
mittelt durch geschichtliche Zeichen in ein Verhiltnis setzen kann,
schliefen den Gedanken der Unmittelbarkeit in meinen Augen aus.
Zudem scheint mir auch innertrinitarisch die Einheit zwischen
Logos und Vater nicht ohne den Geist denkbar zu sein, so dass die
Rede von einer unvermittelten Bezugnahme der einen Person auf die
andere zumindest missverstiandlich ist. Gerade auch im Blick auf das
gleich noch zu explizierende biblische Zeugnis wire deshalb zu
tiberlegen, ob man nicht von einer im Geist vollzogenen besonderen
Vertrautheit Jesu mit dem Vater und seinem Hineinfinden in dessen
Willen sprechen konnte.

- Sollte mit Unmittelbarkeit bei Essen in diesem Sinne einfach die
besondere Vertrautheit Jesu mit dem Willen des Vaters gemeint sein,
fragt sich allerdings, wie diese als ontologische Kategorie gedacht
werden konnte. Uberhaupt scheint die Rede von Unmittelbarkeit
eines Verhiltnisses ebenso wie die Behauptung besonderer Vertraut-
heit eher eine phanomenologische als eine ontologische Kategorie zu
sein.22

Vielleicht sollte man es also auf ontologischer Ebene bei der
bewusst vagen und formalen Auskunft belassen, dass die Besonder-
heit der Freiheit Jesu darin besteht, dass er sich im Laufe seines
Lebens ganz und gar dazu bestimmt hat, seine Freiheit vom Willen
des Vaters her fiillen zu lassen und auf diesen hin zu leben. Die
ontologische Besonderheit Jesu Christi bestiinde dann darin, dass er

bzw. selber geschichtlich in der unabschliefibaren Differenz von formaler Unbe-
dingtheit und materialer Bedingtheit existiert.

22 Wie man die Sache auch dreht und wendet: An dieser Stelle scheinen mir die
von Essen kritisierten Probleme der Zwei-Naturen-Lehre auch in seiner Konzeption
wiederzukehren. Dennoch kann man in seinen Uberlegungen einen begrifflichen
Gewinn sehen und die hier wiederkehrenden Probleme als Implikat jeder Rede vom
Absoluten anerkennen. Aporetisch wird diese Situation erst dann, wenn man meint,
an irgendeiner Stelle eine Univozitit in der Rede von Gott und Mensch etablieren
zu kénnen - einen Anspruch, den allerdings sowohl G. Essen als auch der eng mit
ihm verbundene M. Striet ausdriicklich erheben (vgl. ESSEN: Die Freibeit Jesu, 334,
Fn. 57; STRIET, Magnus: Offenbares Geheimnis. Zur Kritik der negativen Theologie
[= ratio fidei 14]. Regensburg: Pustet 2003, 204-211). Dem wire gerade vom trini-
tarischen Hintergrund des Kenosisgedankens her entschieden zu widersprechen und
die analoge Struktur jeder Rede von Gott entgegenzuhalten.



Cur Deus homo? 529

»seine personale Identitdt darin [findet; VI.], Gottes Willen als den
eigenen mitzuwollen und dafiir da zu sein, dass dieser gute Wille
geschehen kann. [...] Es macht sein Menschsein aus, das Wesens-
Wort Gottes zu sein.“23

Die Bestimmung der eigenen Freiheit zur vollmichtigen Dar-
stellung des Willens des Vaters bleibt - da ist Essen Recht zu geben -
in der Kenosis des Logos dem Wesensgesetz menschlicher Freiheit
unterworfen. Sie kann sich deshalb - in der Terminologie Essens ge-
sprochen - in Jesus von Nazareth nur auf material bedingte Weise
realisieren. Wihrend der pri-inkarnatorische Logos ganz aus der
Fiille des Vaters lebt und dadurch die umfassende Wirklichkeit von
Liebe realisiert, kann derselbe Logos als Mensch gewordener nur
noch Realsymbol dieser Liebe sein, weil er dem Wesensgesetz der
Freiheit entsprechend die Wirklichkeit der Nahe des Vaters nur auf
symbolische Weise zum Ausdruck bringen kann. Trotzdem handelt
es sich um denselben Logos, der sich in Jesus von Nazareth fortbe-
stimmt.

Auf das oben skizzierte Szenario Kierkegaards angewendet be-
deutet das, dass der Mensch gewordene Logos dadurch, dass er das
Wesensgesetz menschlicher Freiheiten und die damit verbundene
Diastase von formeller Unbedingtheit und materialer Bedingtheit
der Freiheit auf sich genommen hat, tatsichlich vorbehaltlos auf die
gleiche Ebene mit uns Menschen gekommen ist. Er verfiigt weder
iiber supranaturale Eigenschaften noch iiber eine Riickkehroption in
die immanenttrinitarische Fiille und Reinheit Gottes. Somit erfiillt
er tatsichlich die Bedingung, Knecht geworden zu sein, und steht
insofern so auf unserer Ebene, dass uns echte Liebe zu ihm mdglich
ist. Fraglich ist allerdings, wie er dabei als das definitive Zusagewort
Gottes erkannt werden kann. Auch wenn man bis zu diesem Punkt
mitgehen kann, bleibt also die gnoseologische Frage ungelost, wie

23 WERBICK: Von Gott sprechen an der Grenze zum Verstummen, 129; vgl.
SCHMIDBAUR, Hans Christian: Gottes Handeln in Welt und Geschichte. Eine trini-
tarische Theologie der Vorsehung (= MthS.S 63). St. Ottilien: EOS 2003, 165: ,[S]ein
Personsein besteht vielmehr darin, den gottlichen Willen zu empfangen und zu ken-
nen. Oder anders gesagt: Er ist der viterliche Wille im Modus des Empfangenseins,
getragen von einer ewigen zweiten Person.”



530 Klaus von Stosch

erkannt werden kann, dass Jesus von Nazareth in einer solchen ein-
zigartigen Vertrautheit mit dem Vater lebte, dass er durch die Rea-
lisierungsweise seiner Freiheit unverbriichliche Gemeinschaft mit
dem Vater ermdglicht.

2. DIE FRAGE NACH DEM ERKENNTNISGRUND DES INKARNATIONS-
GLAUBENS

Die dadurch aufgerissene Frage nach der Erkennbarkeit der Inkar-
nation beantwortet Essen einerseits ebenso wie Hans Kessler mit
dem Hinweis auf ,Jesu Gottvertrauen und Gottverbundenheit als
Mitte seines Lebens.“24 Dabei wihlt er im Anschluss an Pannenberg
einen indirekten Weg, um die Identitit der Freiheit Jesu mit der
Freiheit des innertrinitarischen Logos aufzuweisen. Dieser Weg geht
von der Vertrautheit und einzigartigen Nihe zum Vater aus, die
Jesus in seinem Selbstverstindnis prigen. Jesu Besonderheit besteht
demnach nicht in irgendeiner besonderen Beziehung zum Logos,
sondern in seiner Einheit mit dem Vater bei gleichzeitiger Unter-
schiedenheit von ithm.25

Andererseits scheint Essen diesen Hinweisen (wiederum wie
Kessler) nicht ganz zu trauen, insofern er offenbar den Aufer-
stehungserfahrungen eine de facto und de iure unabdingbar konsti-
tutive Rolle fiir den Inkarnationsglauben zuschreibt.26 Diese Posi-
tion bringt aber - unabhingig von den von H. Verweyen immer
wieder genannten Folgeproblemen fiir die Inkarnationstheologie,
Theodizeeproblematik sowie das Verhiltnis der Jinger erster und

24 ESSEN: Die Freibeit Jesu, 295; vgl. KESSLER, Hans: Christologie. In: SCHNEI-
DER, Theodor (Hg.): Handbuch der Dogmatik. Bd. 1. Diisseldorf: Patmos 1992, 239-
442, hier 295.

25 Vgl. ESSEN: Die Freiheit Jesu, 207; zum Verhiltnis zu Pannenberg vgl. ESSEN:
Die Freibeit Jesu, 2711.

26 Vgl. KESSLER, Hans: Sucht den Lebenden nicht bei den Toten. Die Auferstehung
Jesu Christi in biblischer, fundamentaltheologischer und systematischer Sicht. Erwei-
terte Neuausgabe. Wiirzburg: Echter 2002; ESSEN, Georg: Historische Vernunft und
Auferweckung Jesu. Theologie und Historik im Streit um den Begriff geschichtlicher
Wirklichkeit (= TSTP 9). Mainz: Griinewald 1995.



Cur Deus homo? 531

zweiter Hand? - Schwierigkeiten bei der Beantwortung der eingangs
gestellten Frage mit sich. Wenn Gott, wie zu Beginn dieses Kapitels
betont, unsere Liebe nur gewinnen kann, indem er ganz und gar
Knecht wird, darf es keinen Moment in der Beziehung zwischen
Gott und Mensch geben, in dem seine Kenosis widerrufen wird.
Auch Auferstehung darf kein Widerruf der Kenosis sein. Sie darf -
im Bild gesprochen - nicht der Moment sein, in dem der Konig dem
armen Midchen seine vorher verborgene Macht und Herrlichkeit
offenbart, weil sonst das Middchen doch wieder nur aufgrund der
Herrlichkeit des Knechtes lieben wiirde. Einer Liebe, die die als
Triumph gedeutete Auferstehungserfahrung als gnoseologische Basis
verwendet, bleibt die Méglichkeit unbedingter Realisierung versagt.
Auferstehung kann im Rahmen des Inkarnationsglaubens also nicht
als (offensichtlicher, fiir alle sichtbarer) Triumph iiber den Tod
gedeutet werden; ,denn der Glaube, der triumphiert, ist das Licher-
lichste von allem.“28

Die Kategorie der Auferstehung bringt aus fundamentaltheolo-
gischer Sicht also erhebliche Schwierigkeiten mit sich, wenn sie in
einer triumphalistischen Weise als Sachgrund des christlichen Be-
kenntnisses zu Jesus als dem Christus verwendet wird. Ich will des-
halb im Folgenden versuchen, die Frage nach dem Erkenntnisgrund
des Inkarnationsglaubens zumindest zunichst unabhingig vom Auf-
erstehungsglauben zu formulieren. Dabei will ich so vorgehen, dass
ich den bereits von Essen und Pannenberg vorgezeichneten Weg
eines indirekten Aufweises der strukturellen Ubereinstimmung der
Freiheit Jesu mit der Freiheit des innertrinitarischen Logos weiter-
verfolge.?

27 Vgl. VERWEYEN, Hansjiirgen: ,Auferstehung” - ein Wort verstellt die Sache. In:
DERS. (Hg.): Osterglaube obne Auferstehung? Diskussion mit Gerd Liidemann (= QD
155). Freiburg/Basel/Wien: Herder 1995, 105-144; DERS.: Gottes letztes Wort.
Grundrif§ der Fundamentaltheologie. 3., vollst. iiberarb. Aufl. Regensburg: Pustet
2000, 338-362.

28 KIERKEGAARD: Philosophische Brocken, 98.

29 Da ich nicht sehe, wie eine geschaffene Freiheit mit einer ungeschaffenen
formell identisch sein kann, spreche ich anders als Essen lieber von einer struk-
turellen Ubereinstimmung, um anzudeuten, dass sich die Freiheit Jesu in der glei-
chen Weise vollzieht wie die Freiheit des innertrinitarischen Logos.



532 Klaus von Stosch

In diesem Zusammenhang gilt es einerseits die Suchbewegungen
einer Christologie von unten aufzunehmen, andererseits diese aber
mit den grundlegenden Einsichten einer Christologie von oben und
der damit zusammenhingenden Trinitdtslehre zu vermitteln.

Geht man induktiv in einer Suchbewegung von unten an das
Leben Jesu von Nazareth heran, so gibt es zwei Eigenschaften Jesu,
die angesichts der bis jetzt entwickelten Begrifflichkeit besonders ins
Auge fallen.’0 Da ist zum einen sein oben bereits ins Feld gefiihrter
besonders vertrauter Umgang mit seinem Abba im Himmel. Zum
anderen fallt auf, dass sein Umgang mit seinen Mitmenschen frei
von jeder ausgrenzenden Angst gewesen zu sein scheint.

Fasst man mit Kierkegaard die Angst um sich selbst als Wurzel
der Siinde,’! kann man vollig im Einklang mit der kirchlichen Tra-
dition ein entscheidendes Moment der Besonderheit Jesu also da-
durch charakterisieren, dass aufgrund seiner besonderen Beziehung
zu seinem Vater im Himmel die Angst letztlich keine Macht tber
ihn hatte. Als begrenzter Mensch, der er war und blieb, musste er
doch niemanden ausgrenzen, weil er oder sie ihm fremd war und da-
durch Angst machte. So ging er partnerschaftlich mit Frauen um,
heilte Kranke und Aussitzige durch seine Berithrung und Nihe und
nahm Partei fiir die Menschen am Rande der Gesellschaft. Statt sich
angstlich von Siindern und Unreinen fernzuhalten, forderte er dazu
auf, alle diskriminierenden Grenzen und Trennungen zu beseitigen.
Die von der Dorfgemeinschaft Misshandelten und nach der offiziel-
len Doktrin von Gottes Liebe Ausgesperrten lud er zu seinen froh-
lichen Gastmihlern in den galildischen Dorfern ein. Alle, die mit-
feiern wollten, waren ihm willkommen.

Insofern wird man auch in der Perspektive der historisch-kri-
tischen Methode zum einen zugeben diirfen, dass Jesus sich vom

30 Vgl. als kurze Zusammenstellung der wichtigsten Fakten zum historischen Je-
sus HOPPE, Rudolf: Jesus. In: Impulse Nr. 60 (2001) 2-6; MERKLEIN, Helmut: Jesus,
Kiinder des Reiches Gottes. In: KERN, Walter / POTTMEYER, Hermann J. / SECKLER,
Max (Hgg.): Handbuch der Fundamentaltheologie. Bd. 2: Traktat Offenbarung. 2.,
verb. u. aktualisierte Aufl. Tiibingen/Basel: Francke 2000, 115-139.

31 Vgl. KIERKEGAARD, Sgren: Der Begriff Angst. Giitersloh: Giitersloher Ver-
lagshaus 1983, 60f.; PROPPER, Thomas: Erlésungsglanbe und Freibeitsgeschichte. Eine
Skizze zur Soteriologie. 2., wesentl. erw. Aufl. Miinchen: K&sel 1988, 201.



Cur Deus homo? 533

Vater gesandt fiihlte und seine Freiheit darin aufgehen lieff, auf sei-
nen himmlischen Vater zu verweisen. Zum anderen wird man fest-
halten diirfen, dass es gerade diese Beziehung vom Vater her und auf
den Vater hin war, die Jesus das Selbstbewusstsein gab, anderen
Menschen Gemeinschaft mit Gott zu vermitteln und sie in ihrer
Andersheit anzuerkennen.

Hilt man also als grundlegende Identititsmerkmale Jesu seine be-
sondere Beziehung zum Vater und seine in dieser Beziehung wur-
zelnde erkennende Anerkennung anderer Freiheit fest, dann weist
Jesu Freiheit genau die Merkmale auf, die auch die Freiheit des
innertrinitarischen Logos ausmachen. Denn der innertrinitarische
Sohn geht ganz darin auf, vom Vater her und auf den Vater hin zu
sein, und ist gerade dadurch mit dem Vater zusammen (in der
Hauchung des Heiligen Geistes) die Ermdglichung von vollkomme-
ner Gemeinschaft und Liebe mit anderer Freiheit. Nur von einem
Menschen, der ganz darin aufgeht, vom Vater her und auf den Vater
hin zu sein, der also aus einer einzigartigen Vertrautheit mit dem
Vater lebt und immer von sich weg auf diesen hin verweist, und der
durch diese Bindung an den Vater allumfassende, angstfreie Gemein-
schaft ermdglicht, kann deshalb ausgesagt werden, dass sich in seiner
Freiheit die Freiheit des innertrinitarischen Sohnes verwirklicht.32

Die damit gegebene strukturelle Ubereinstimmung der Freiheit
des innertrinitarischen Sohnes mit der Freiheit Jesu von Nazareth ist
dabei der ontologische Grund dafiir, Jesus eine erkennende Aner-
kennung jeder Andersheit zuzutrauen, die vor Gott Bestand haben
soll. Trinitarische Gemeinschaft bedeutet nimlich nicht die Aner-
kennung jeder beliebigen Andersheit, sondern erméglicht gerade die
Anerkennung von solcher Andersheit, die andere Andersheit und
Differenz setzt und zulisst. Zugleich ist Andersheit innertrinitarisch
die Erméglichung von Identitit und Einheit. Ob die Andersheit des

32 Es wiirde in diesem Zusammenhang zu weit fithren, auf die Frage einzugehen,
ob eine solche strukturelle Ubereinstimmung auch noch von anderen Freiheiten
ausgesagt werden kann oder exklusiv von Jesus von Nazareth ausgesagt werden
muss. Vgl. zu meiner Position zur damit zusammenhingenden Diskussion um die
Theologie der Religionen einstweilen STOSCH, Klaus von: Komparative Theologie -
ein Ausweg aus dem Grunddilemma jeder Theologie der Religionens In: ZKTh 124
(2002) 294-311.



534 Klaus von Stosch

Anderen in letzter Instanz der Moglichkeit anderer Differenz und
der Moglichkeit versohnter Verschiedenheit widerspricht, kann ein
Mensch im Letzten nur dann beurteilen, wenn er ganz aus der Ver-
schiedenheit konstituierenden Einheit mit Gott lebt.

Insofern greift es zu kurz, die Besonderheit Jesu dadurch zu cha-
rakterisieren, dass man ihm zuspricht, jede Andersheit in ihrer An-
dersheit unbedingt anerkannt zu haben. Denn es gibt Andersheit,
die andere Andersheit negiert und deren unbedingte Anerkennung
die Erméglichung der Anerkennung von anderer Andersheit zersts-
ren wiirde.33 Man wird Jesus deshalb nur eine Anerkennung solcher
Andersheit zusprechen diirfen, deren Anerkennung keinen Selbst-
widerspruch fiir die universale Intention der Anerkennung mit sich
bringt. Die Besonderheit Jesu wiirde dann nicht darin bestehen, alle
Menschen so zu lieben und zu lassen, wie sie sind, sondern in Liebe
zu erkennen, welche Andersheit des Anderen in letzter Instanz sein
darf und welche Andersheit entschiedenen Widerspruch braucht, um
eine allumfassende Anerkennung von Andersheit zu erméglichen.
Seine Freiheit miisste dann so charakterisiert werden, dass sie gerade
durch ihre stindige Bezugnahme auf und Vertrautheit mit dem Va-
ter vollig angstfrei Andersheit des Anderen wiirdigen kann. Dabei
ginge es um eine erkennende Wiirdigung, die aus der Perspektive der
Liebe zu sehen vermag, welche Seiten der Andersheit des Anderen
ohne Selbstwiderspruch in der universalen Intention der Anerken-
nung gewiirdigt werden kénnen und bei welchen Seiten entschiede-
ner Widerspruch vonnoten ist.

Allerdings kann man Jesus auch in seinem entschiedenen Nein
zur konkreten Realisation der Freiheit des Anderen (etwa bei der
Tempelreinigung) zutrauen, noch in seinem Nein um die Freiheit
des Anderen zu werben. Denn auch bei noch so gravierenden Ver-
fehlungen der eigenen Freiheit bleibt der Freiheit aufgrund ihrer
Wesensstruktur immer die Moglichkeit, neu die eigene Andersheit
in einer Weise zu realisieren, die wieder mit der Intention univer-
saler Anerkennung vereinbar ist. Insofern wird man Jesu Einspruch

33 In diesem Sinne wire die todbringende Ausiibung von Gewalt gegeniiber
einem unschuldigen Dritten sicher keine Andersheit, die aus der Intention allum-
fassender Anerkennung heraus unbedingt anerkannt werden kann.



Cur Deus homo? 535

gegen den Vollzug der Freiheit des Anderen als Anerkennung nicht
realisierter Moglichkeiten des Anderen verstehen kénnen, so wie
man seine Anerkennung als freisetzende Anerkennung verstehen
kann, die dem Anderen zutraut, auf dem einmal beschrittenen Weg
voranzukommen.

Es ist also nicht moglich, die in Christus Gestalt gewordene In-
tention allumfassender Liebe gnoseologisch dadurch einzuholen,
dass einfach gepriift wird, ob dieser Mensch, der mit einem uner-
horten Vollmachtsanspruch das jetzt schon greifbare Hereinbrechen
der Herrschaft Gottes behauptet, tatsichlich jeden Menschen aner-
kennt. Denn Liebe muss nicht in einem positivistischen Sinne
heiflen, dass der andere so anerkannt und gelassen wird, wie er ist.
Ob ein Mensch tatsichlich jedem Menschen gegeniiber Gestalt von
Gottes unbedingter Liebe ist, lisst sich ebenso wenig wissen, wie ich
wissen kann, ob ein Mensch einen anderen liebt. Es gibt hier aller-
dings eine Reihe von (falliblen) Kriterien, die es ggf. erlauben, eine
solche Aussage als verniinftig anzuerkennen. Letzte (allerdings auch
wieder zeichenhaft vermittelte und damit kontingente) Gewissheit
kann ich nur in dem mir geltenden und von mir erwiderten Akt der
Liebe erfahren. Insofern kann ich mit letzter Gewissheit nur von
mir sagen, dass ich von einem Menschen wirklich so erkannt und
geliebt bin, wie ich sein soll. Erlebe ich in dieser Anerkennung aber
eine Unbedingtheit und Entschiedenheit, die durch nichts Inner-
weltliches gerechtfertigt oder hergeleitet werden kann, besteht viel-
leicht ein Ankniipfungspunkt, um in dieser Liebe eine Wirklichkeit
zu erleben, die auf mehr verweist als Menschen einander zu geben
vermogen.

3. EIN MARCHEN WIRD WAHR

Kommen wir nach diesen Uberlegungen noch einmal zur Ausgangs-
frage zuriick, wie Gott so in seiner Knechtsgestalt erkannt werden
kann, dass dem Menschen wirkliche Liebe zu Gott mdglich wird.
Wie also kann das Mirchen wahr werden, dass der Kénig/Gott sich

dem armen Midchen so zuwendet, dass wechselseitige, unbedingte
Liebe Wirklichkeit werden kann?



536 Klaus von Stosch

Wie bereits angedeutet fiithrt an dieser Stelle die oben angefiihrte
Analogie Kierkegaards nicht weiter. Fiir das Midchen gibt es keine
Moglichkeit, im Knecht den Konig zu lieben. Entweder die Tarnung
des Knechtes ist so perfekt, dass es tatsichlich nur den Knecht liebt,
ohne dass es merken konnte, dass seine Zuwendung dem Kénig gilt.
Oder der Knecht gibt sich ihm zu erkennen, was sofort zur Folge
hitte, dass entsprechend dem oben skizzierten Dilemma wirkliche
Liebe unmoglich wird. Eine Offenbarung der Liebe des Konigs zu
dem armen Midchen durch Annahme der Knechtsgestalt ist also
unmoglich, weil entweder die Liebe des Konigs durch den Knecht
nicht erkennbar wird oder die unbedingte Liebe des Midchens nicht
gewonnen werden kann.

Bei niherer Betrachtung lisst sich allerdings zeigen, dass dieses
Dilemma nicht fiir den Gott gilt, der die Liebe ist. Wenn der Gott
der Liebe Knechtsgestalt annimmt und den Menschen im Knecht
vorbehaltlos, ohne Vor- und Nachbedingungen erkennend liebt und
anerkennt, ist die Wahrnehmung und Erwiderung dieser Liebe mehr
als die Liebe zum Knecht, gerade wenn sie nur den Knecht meint.
Denn der Knecht als Gestalt gewordene Liebe Gottes ist gerade als
Knecht die ausgesagte Seite Gottes. Die Zuwendung zu ithm als Ge-
stalt gewordener Liebe ist deshalb Zuwendung zum Logos. Bezogen
auf Jesus von Nazareth wiirde gelten, dass er gerade deswegen Got-
tes Wesenswort ist, weil er nicht nur den Glauben an seine Liebe,
sondern den Glauben an die Liebe tiberhaupt hervorruft.

Da die vorbehaltlose Bejahung eines anderen Menschen zugleich
die Bejahung von Bejahung ist, ist sie auch Bejahung dieses Wesens-
wortes Gottes; die Hingabe an die Liebe zum Anderen ist zugleich
Hingabe an die Liebe {iberhaupt. Insofern ist jede ohne Vor- und
Nachbedingung ergehende erkennende Anerkennung des Anderen
als des Anderen Zuwendung zu dem diese Liebe vollziehenden Gott.
Eben deshalb hat ja schon Rahner véllig zu Recht nicht nur die Ein-
heit von Gottes- und Nichstenliebe,34 sondern auch die in jedem to-

34 Vgl. RAHNER, Karl: Uber die Einbeit von Nichsten- und Gottesliebe. In: DERS.:
Schriften zur Theologie VI. Einsiedeln/Ziirich/K6ln: Benzinger 1965, 277-298.



Cur Deus homo? 537

talen Akt der Liebe liegende suchende Christologie herausgestellt.35
Denn vorbehaltlose Liebe ist immer auch ein Bekenntnis zur Liebe
und damit Ausgriff nach dieser Liebe als uns zugesagter letzter
Wirklichkeit unseres Seins.

Wenn der Mensch im Gegeniiber die Unbedingtheit bzw. den un-
bedingten Ernst der Liebe erfihrt, erlebt er fiir den Augenblick die-
ser Erfahrung die bleibende Wirklichkeit unbedingter Liebe. Wird
diese Erfahrung gedeutet als Begegnung mit dem uns in Liebe
zugewandten Gott, der uns allein mit den Mitteln der Liebe an sich
binden will, bedeutet dies dann keinen Verrat an der Liebe, wenn
unsere Liebe weiter der uns begegnenden Knechtsgestalt gilt. Wende
ich mich vorbehaltlos und unbedingt dem mir begegnenden Knecht
in Liebe zu und meine ich mit meiner Liebe allein dieses mein
menschliches Gegeniiber, so gilt meine Liebe nicht dem mir in Herr-
lichkeit weit iiberlegenen Gott, sondern dem auf meiner Stufe ste-
henden Knecht und dem in dieser Gestalt verborgenen Gott, und
kann deshalb vollkommen sein. Wende ich mich in meiner Liebe auf
den Knecht gewordenen Gott (und nicht auf die Idee des Mensch
gewordenen Gottes, die — wie alle Ideen - per definitionem nicht ge-
liebt werden kann), so braucht meine Liebe mein menschliches Ge-
geniiber, um Wirklichkeit zu werden, und ist abermals Liebe zum
konkreten Knecht. Liebe zu Gott ist sie unabhingig von ihrer ur-
spriinglichen Intention dadurch, dass sie sich dem Anderen total und
in riickhaltlosem Vertrauen tibereignet, ohne dabei blind fir die Ei-
genart und Andersheit des Anderen zu werden.

Objektiv kann der Liebe allerdings nur dann Unbedingtheit zuge-
sprochen werden, wenn sie tatsichlich todiberwindende Kraft ent-
faltet. Insofern ist das Bekenntnis zur Auferstehung des Anderen
notwendiger Ausdruck des Vertrauens in den uns Menschen in Liebe
zugewandten Gott. Eine Auferstehungserfahrung ist die Erfahrung
des Augenblicks, in dem diese todiiberwindende Kraft fiir mich an-
fanghaft erlebbar wird; christlicher Auferstehungsglaube ist das Be-

35 Vgl. DERS.: Grundkurs des Glaubens. Einfiibrung in den Begriff des Christen-
tums. Freiburg/Basel/Wien: Herder 1976, 288f.



538 Klaus von Stosch

kenntnis dazu, dass diese Erfahrung in Christus geschichtlich greif-
bare Wirklichkeit geworden ist.36

Bei allem Vertrauen in die in Christus offenbar gewordene tod-
iiberwindende Kraft der Liebe bleibt es aber dabei, dass die Gestalt
der Zuwendung Gottes in Jesus Christus gerade dadurch Liebe des
Menschen zu diesem Mensch gewordenen Gott ermdglicht, dass sie
an keiner Stelle den Weg der Kenosis des Logos durchbricht. Denn
nur so lisst uns Gottes Zuwendung die Moglichkeit aus freien
Stiicken in seine Liebe einzuwilligen, und nur so bleibt der Glaube
an Jesus Christus kontingente, aber gerade dadurch unableitbare, ein
Freiheitsverhiltnis zu Gott erméglichende Tat der Liebe.

Abstract

The paper tries to elucidate the concept of incarnation on the ontological
and the epistemological level. The starting point of the reflection is Kierke-
gaard’s question how a powerful king can win a poor girl’s beart. The au-
thor searches for an answer by exploring the concept of kenosis. He under-
stands the unconditional human love of the servant as an answering offer-
ing to God who tries to win bis beart by giving up all means of power.

36 Auferstehung als Erkenntnisgrund des Inkarnationsglaubens ist sicher dann
nichts als Fiktion, wenn sie fiir ein ausweisbares Faktum gehalten werden kann,
weil sie dann das Faktum der Inkarnation als um Liebe werbender unbedingter Lie-
be widerrufen wiirde. Insofern kénnte man fast sagen: Erst wenn Auferstehungs-
erfahrung in Bildern bewusst als Fiktion gestaltet wird, muss das dahinter stehende
Faktum der den Tod iiberwindenden Liebe nicht als Fiktion gewertet werden.



	Cur Deus homo? : Überlegungen zur Verantwortung des christlichen Inkarnationsglaubens

