
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 53 (2006)

Heft: 3

Artikel: Cur Deus homo? : Überlegungen zur Verantwortung des christlichen
Inkarnationsglaubens

Autor: Stosch, Klaus von

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760629

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760629
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Klaus von Stosch

Cur Deus homo?

Überlegungen zur Verantwortung des christlichen
Inkarnationsglaubens

Immer neue Hollywoodfilme erzählen die Geschichte von der Liebe
zwischen einem reichen Superstar und einem armen, aber wunderschönen

Gegenüber, das der Superstar mit allen Mitteln für sich

gewinnen will. Sie gehen dabei der Frage nach, wie eine Person die
Liebe einer anderen gewinnen kann, wenn sie dieser an gesellschaftlichem

Rang weit überlegen ist.1 Damit nehmen sie sich eines Themas

an, dessen Durchdringung bereits von Soren Kierkegaard als

schlechthin zentral für die Begründung des christlichen
Inkarnationsdenkens erkannt wurde.

Kierkegaard kleidet seine Überlegungen dabei in die Frage, wie
ein König die Liebe eines armen Mädchens gewinnen kann.2 Der
König ist in seiner Darstellung so mächtig, dass er sich und ihr jeden
Wunsch erfüllen kann. Jeder Staatsmann und jeder Wirtschaftsboss
fürchtet seinen Zorn, und jeder fremde Staat zittert vor seiner
Macht. Alle Menschen unterstützen ihn deshalb in seiner Absicht,
und er kann das Mädchen problemlos zwingen, ihn zu heiraten und
mit ihm zu schlafen. Solcher Zwang ist bei dem Mädchen aber
wahrscheinlich überflüssig, weil es begeistert die Nähe seiner Macht und
Herrlichkeit sucht und nichts lieber will, als an der Seite des Königs
zu sein.

1 Vgl. etwa die Erzählung der Liebe von Julia Roberts zu Hugh Grant in Not-
ting Hill, die erst in dem Moment glücklich wird, in dem sie auf all ihre Privilegien
verzichtet und als einfaches Mädchen vor ihn tritt.

2 Vgl. KIERKEGAARD, Soren: Philosophische Brocken. Übers, u. hg. v. L. Richter
Werke 5). Hamburg: Europäische Verlagsanstalt 1992, 27-33.



522 Klaus von Stosch

Doch trotz dieser Machtfülle und trotz der Bereitschaft des

Mädchens gibt es für den König unter den beschriebenen Voraussetzungen

als König keine Möglichkeit, die Liebe des armen Mädchens zu
gewinnen. Denn die Liebe des Mädchens kann er nur gewinnen,
wenn er sich auf die gleiche Ebene mit ihm begibt.3 Erhebt er das

Mädchen aber zu sich und macht es zur Königin, so können weder

er noch das Mädchen sicher sein, ob es wirklich ihn liebt oder nicht
nur vom Glanz der neu gewonnenen Möglichkeiten geblendet ist.4

Die einzige Möglichkeit, seine Liebe zu gewinnen, ist die, Knecht zu
werden und so an (fehlender) Machtfülle ganz und gar ihm gleich zu
sein.

Diese Notwendigkeit besteht - so die Überlegung Kierkegaards -
in gleicher Weise für Gott in seiner schlechthin grundlosen und
unableitbaren Liebe zum Menschen. Wenn Gott unsere Liebe gewinnen

will, muss er ein Mensch werden, Knechtsgestalt annehmen und
auf alle Machtfülle verzichten.

„Denn das ist die Unergründlichkeit der Liebe, nicht zum Spaß,
sondern in Ernst und Wahrheit von gleicher Art wie der Geliebte sein zu
wollen, und dies ist die Allmacht der entschlossenen Liebe, das zu
können, was weder der König noch Sokrates vermochten, weshalb ihre

angenommene Gestalt doch eine Art Betrug war."5

3 Es wäre jedenfalls eine sehr merkwürdige Form der Zuneigung, wenn der
Liebende nichts dabei findet, wenn die von ihm Geliebte unendlich schlechter gestellt
ist als er. „Kann sie [die Gleichheit zwischen den Liebenden; Vf.] nicht zustande
gebracht werden, dann wird die Liebe unglücklich [...], weil sie einander nicht verstehen

können" (KIERKEGAARD: Philosophische Brocken, 28). Insofern strebt die Liebe
danach gleich zu machen, „was ungleich war" (KIERKEGAARD: Philosophische
Brocken, 27).

4 Vgl. KIERKEGAARD: Philosophische Brocken, 29: „So hätte der König sich vor
dem armen Mädchen zeigen können in all seiner Pracht, die Sonne seiner Herrlichkeit

vor ihrer Hütte aufgehen lassen, auf den Fleck scheinen lassen, wo er sich vor
ihr zeigte, und sie sich selbst in anbetender Bewunderung vergessen lassen. Aber
den König konnte das nicht befriedigen, er wollte nicht seine Verherrlichung,
sondern die des Mädchens." Und auch wenn er diese Verherrlichung durch Erhöhung
des Mädchens in seiner Herrlichkeit zustandebringen wollte, bliebe offen, ob sie

nicht am Ende nur ihre eigene Verherrlichung, nicht aber den sie liebenden König
lieben würde.

5 KIERKEGAARD: Philosophische Brocken, 32.



Cur Deus homo? 523

Anders als der König in der Geschichte nimmt Gott die Knechtsgestalt

also nicht nur zum Schein an, sondern gibt sich ganz und gar
dem von ihm aus Freiheit gewählten Gegenüber in dieser Gestalt
hin. Gott kehrt - wie bereits Schelling deutlich macht - sein Innerstes

nach außen, setzt sich dem Menschen aus und offenbart sich so

„in seiner Schwäche für den Menschen."6 Denn Gott will nichts als

die Liebe des Menschen und ist bereit, dafür alle Auswirkungen der

von ihm umworbenen Freiheit auf sich zu nehmen und den
Menschen also nur mit den Mitteln der Liebe für sich zu gewinnen.
Deshalb gilt:

„Aber die Knechtsgestalt war nicht bloß angenommen, deshalb muß
der Gott alles leiden, alles dulden, alles versuchen, in der Wüste

hungern, in Qualen dürsten, im Tode verlassen sein, absolut gleich dem

Geringsten - sehet, welch ein Mensch! [...] Jede andere Offenbarung
wäre für die Liebe ein Betrug, weil sie entweder zuerst eine Veränderung

mit dem Lernenden vorgenommen haben müßte [...] und vor
ihm verborgen hielte, daß dies notwendig war, oder leichtsinnig darüber

unwissend geblieben sein müßte, daß das ganze Verständnis eine

Täuschung war."7

Die einzige Möglichkeit für den vom Christentum verkündigten
Gott der Liebe, unsere Liebe zu gewinnen, besteht also darin, dass er

Knechtsgestalt annimmt und uns so in der Preisgabe seiner Macht
und Herrlichkeit von gleich zu gleich umwirbt. Denn die Zusage

von Liebe ist ohne demütige Selbsterniedrigung hin zum Niveau des

6 WERBICK, Jürgen: Von Gott sprechen an der Grenze zum Verstummen Religion

- Geschichte - Gesellschaft 40). Münster: Lit 2004, 126; vgl. DERS.:

Menschwerdung Gottes? Zu den christologischen Thesen von Tiemo Rainer Peters. In: MANE-

MANN, Jürgen / METZ, Johann Baptist (Hgg.): Christologie nach Auschwitz. Stellungnahmen

im Anschluß an Thesen von Tiemo Rainer Peters Religion - Geschichte -
Gesellschaft 12). Münster: Lit 1998, 156-165, hier 157f.: „Gottes Schwach-,Werden'
eröffnet den Menschen die Möglichkeit einer .persönlichen' Beziehung zu ihm, da

es ihm Gottes .Innerstes' erschließt. [...] Schelling denkt Kenose hier tatsächlich als

Ent-äußerung: Sie kehrt nach außen, was nicht in Gott verschlossen bleiben kann;
und so eröffnet sie die Möglichkeit eines .Herzens-Verhältnisses'." Zu Schellings
Theologie der Kenosis vgl. einführend TiLLIETTE, Xavier: Philosophische Christologie.

Eine Einführung. Aus dem Franz. übertr. v. J. Disse. Freiburg i.Br.: Johannes
1998, 200-207.

7 KIERKEGAARD: Philosophische Brocken, 32f.



524 Klaus von Stosch

Anderen nicht möglich.8 Die Liebende braucht den Geliebten und
will von ihm abhängen; sie kann nicht souverän von ihm bleiben.9

In diesem Sinne zeigt sich auch Gottes Souveränität und Freiheit
darin, dass er auf die Unabhängigkeit vom Menschen verzichtet und
sich von ihm bestimmen lassen will,10 indem er Knecht wird und um
die Liebe des Menschen wirbt.

Bei aller Konsistenz dieser Grundidee stellen sich gleichwohl
zumindest zwei Anschlussprobleme, die die Christologie bis heute in
Atem halten und die in diesem Beitrag wenigstens kurz bedacht werden

sollen. Wie kann Gott uns als Gott in seiner Liebe nahe sein,

wenn er diese Liebe nur offenbaren kann, wenn er nicht mehr Gott
ist? Oder anders gewendet: Wie kann Gott Knecht werden und doch

gerade dadurch der Gott der Liebe sein, dem ich mich im Glauben
überantworten kann? Neben dieser ontologischen Frage stellt sich
aber auch die gnoseologische: Wie kann der Mensch erkennen, dass

ihm im Knecht Gott begegnet, ohne dass dadurch die Möglichkeit
der Liebe widerrufen würde? Wie kann also die Unerkennbarkeit
Gottes gewahrt bleiben, die Voraussetzung dafür ist, dass die

Zuwendung zum Knecht allein aus Liebe geschieht, ohne dass das

Bekenntnis zum menschgewordenen Gott pure Willkür wird? Oder
ist das Bekenntnis zum menschgewordenen Gott etwa schon als

solches Widerruf der soeben konzipierten Menschwerdung Gottes, die

ja nur erfolgt ist, um die Liebe des Menschen zu gewinnen?

8 Vgl. VARILLON, François: L'humilité de Dieu. Paris 1974, 70: „On ne peut
regarder de haut quelqu'un à qui l'on dit Je t'aime'. [...] Un regard qui signifie Je
vaux plus que toi' ne peut pas dire Je t'aime'."

9 Vgl. VARILLON: L'humilité de Dieu, 70: „Quand on aime, on veut dépendre:
Je te suivrai jusqu'au bout du monde.' Le plus aimant est le plus dépendant. [...] Si

l'amour n'est pas un aspect de Dieu, mais Dieu même, vouloir dépendre qualifie son
être. [...] Cette dépendance [...] est pure tension vers l'autre, ou attention à l'autre,
comme celle de la mère par rapport à son enfant."

10 Vgl. VARILLON: L'humilité de Dieu, 71: „Dieu est souverainement indépendant,

donc libre. Mais libre d'aimer et d'aller jusqu'au bout de l'amour. Le bout de

l'amour, c'est le renoncement de l'indépendance."



Cur Deus homo? 525

1. Zur ontologischen Grundlage des Inkarnationsglaubens

Die erste der soeben gestellten Fragen ist keine andere als die nach

dem Verhältnis von göttlicher und menschlicher Natur in Jesus

Christus. Denn das Bekenntnis zur vollen Menschheit Jesu war der
Alten Kirche ja nicht zuletzt deshalb so wichtig, weil nur bei der

Wahrung der Integrität seiner menschlichen Natur Erlösung gedacht
werden kann. Nur wenn Gott wirklich Knecht geworden ist und
also ganz und gar Mensch war, ist die letzte Hoffnung unserer Liebe

erfüllt, ist die Offenbarung kein Betrug.
Doch andererseits gilt genauso, dass diese Knechtsgestalt nur

dann unser Leben entscheidend verändert, wenn sie in strengem Sinne

die Wirklichkeit des uns in Liebe zugewandten Gottes ist. Ist sie

nicht die Wirklichkeit Gottes selbst, so ist dieser Knecht nur eine

liebenswerte, aber letztlich gescheiterte Existenz mehr im
Vernichtungskampf der Geschichte. Wie kann nun aber gedacht werden,
dass Jesus Christus zugleich Gestalt der göttlichen Liebe und doch

ganz und gar Mensch ist?

So richtig die zu dieser Frage führenden Grundintentionen der
Zwei-Naturen-Lehre sind, so unmöglich ist es, eine (auch heute

noch) befriedigende metaphysische Rahmentheorie zu finden, die es

erlaubt, ein Wesen zu denken, das sowohl eine unverkürzte menschliche

als auch eine unverkürzte göttliche Natur hat.11 Will man nicht
die Aporetik der Zwei-Naturen-Lehre zum Anlass nehmen, der

Theologie insgesamt einen aporetischen Denkstil zu verordnen,12

11 Vgl. zur Aporetik der Zwei-Naturen-Lehre ESSEN, Georg: Die Freiheit Jesu.

Der neuchalkedonische Enhypostasiebegriff im Horizont neuzeitlicher Subjekt- und
Freiheitsphilosophie ratio fidei 5). Regensburg: Pustet 2001, 192-205.

12 In diesem Sinne meint etwa HOFF, Gregor Maria: Aporetische Theologie. Skizze

eines Stils fundamentaler Theologie. Paderborn u.a.: Schöningh 1997, 218-299,
„Chalkedon als Paradigma aporetischer Interpretation für die Christologie" (220)
ansehen und damit alle ,,christologische[n] Reflexion auf eine unhintergehbare,
unabweisbare Aporetik" festlegen zu dürfen (236). Aus Hoffs Darstellung der

„Unmöglichkeit einer christologischen Auflösung, einer theoretisch befriedigenden
Deutung des Grundproblems der gottmenschlichen Einheit" folgt in meinen Augen
allerdings nicht die Durchbrechung unserer Vorstellungen „auf diese eine Aporie
hin, die letztlich Gott selbst ist" (beide Zitate: 296). Vielmehr wird überhaupt die

Möglichkeit sinnvoller Vorstellungen und intelligibler Begriffe in der Theologie



526 Klaus von Stosch

bleibt deshalb nur die Möglichkeit, die zu bewahrenden
Grundintentionen der Zwei-Naturen-Lehre begrifflich neu zu fassen.

Diesen beispielsweise von Pannenberg eingeschlagenen Weg hat

neuerdings Georg Essen aufgenommen und eine Neubestimmung
der neuchalkedonischen Enhypostasielehre in der Begrifflichkeit
neuzeitlichen Freiheitsdenkens versucht. Dabei geht er von Pannenbergs

viel zitierter Einsicht aus, dass Jesus gerade aufgrund seiner
besonderen Art des Menschseins Gott ist.13 Diese Aussage versucht
Essen dadurch zu präzisieren, dass er von einer formellen Identität
der Freiheit Jesu mit der Freiheit des innertrinitarischen Logos
spricht.14 Allerdings wird in Essens Ausführungen auf den ersten
Blick nicht ganz klar, was er mit dieser Rede von einer formellen
Identität genau meint. Einerseits scheint er an so etwas wie numerische

Identität zu denken und betont ohne jede Einschränkung,
dass „die Freiheit des Menschen Jesus keine andere sein [könne; Vf.]
als die Freiheit des göttlichen Sohnes selbst."15 Auf dieser Linie liegt
auch Essens Überlegung, dass die „Lebensgeschichte Jesu für den

inkarnierten ewigen Sohn eine Fortbestimmung seines göttlichen
Personseins bedeutet, die seine ewige Selbstidentität als Sohn nicht
aufhebt."16

Andererseits besteht er ganz im Einklang mit seinem Lehrer
Thomas Pröpper darauf, dass die Freiheit Jesu dem Wesensgesetz
menschlicher Freiheit ausgesetzt bleibt und insofern ihre eigene
Bestimmtheit nur auf material bedingte Weise zum Ausdruck bringen

kann.17 Insofern wird man von der menschlichen Freiheit Jesu

durchbrochen, so dass ich nicht sehe, wieso die Rede von einer Aporie, die Gott ist,
nicht in Beliebigkeit enden sollte.

13 Vgl. ESSEN: Die Freiheit Jesu, 206-241, als ausführliche Explikation des

Schlüsselsatzes Pannenbergs: „Als dieser Mensch ist Jesus Gott."
14 Vgl. nur ESSEN: Die Freiheit Jesu, 295.
15 ESSEN: Die Freiheit Jesu, 291.
16 ESSEN: Die Freiheit Jesu, 312.
17 Vgl. ESSEN: Die Freiheit Jesu, 3 lOf. Etwas unglücklich ist in diesem

Zusammenhang, dass bei der Rede von der formellen Identität der Freiheit Jesu mit der
Freiheit des Sohnes Gottes der gleiche Terminus verwendet wird wie bei der Rede

von der formellen Unbedingtheit, die jeder Freiheit per definitionem zukommt und
die insofern nicht als Anknüpfungspunkt für die Identität der Freiheit Jesu mit der
des Logos dienen kann.



Cur Deus homo? 527

nicht sagen können, dass sie wie die Freiheit des Logos in der „Einheit

von ursprünglich-unbedingtem Sich-Entschließen und ursprünglich

trinitarisch vermittelter Fülle des Inhalts"18 existiert. Vielmehr
dürfte diese in Gott vollkommene Einheit aufgrund der materialen

Bedingtheit menschlicher Freiheit im Menschen Jesus gebrochen
bzw. allenfalls auf symbolische Weise verwirklicht sein.

Die ontologische Besonderheit der Freiheit Jesu fasst Essen denn
auch nicht in einer hier vorliegenden Durchbrechung des Wesensgesetzes

menschlicher Freiheit, sondern in Jesu Bewusstsein
unvermittelter Unmittelbarkeit des Vaters.19 Jesu Besonderheit besteht

ihm zu Folge also darin, sich in seiner Freiheit „ursprünglich aus der

bedingungslosen Zuwendung des Vaters bestimmen"20 zu lassen. Die
Freiheit Jesu ist nach Essen also insofern identisch mit der Freiheit
des innertrinitarischen Logos, als sie sich wie diese aus der
unvermittelten Unmittelbarkeit des Vaters bestimmt.

Fragwürdig bleibt an dieser Stelle von Essens Konzeption
allerdings, wie ein solch unvermittelter Bezug auf Gott bei menschlicher
Freiheit gedacht werden kann.21 Denn die leibliche Verfasstheit des

18 Dieser Punkt ist allerdings nicht in allen Wendungen Essens eindeutig.
Zumindest die Formulierung ESSEN: Die Freiheit Jesu, 297, könnte auch eine
weitergehende Identität der Freiheiten meinen. Die Aufnahme der zitierten Formel an
anderer Stelle (ESSEN: Die Freiheit Jesu, 306, 310) macht aber deutlich, dass Essen

hier nur den immanenttrinitarischen bzw. prä-inkarnatorischen Bereich im Blick
haben kann.

19 Vgl. ESSEN: Die Freiheit Jesu, 289.
20 ESSEN: Die Freiheit Jesu, 308. Jesus ist also auf einmalige Weise von der Liebe

Gottes bestimmt und sich „seiner ursprünglich-unmittelbaren Beziehung unvermittelt

gewiß und mit dessen Liebe einig" (ESSEN: Die Freiheit Jesu, 295); „unmittelbar
bezieht sich [dabei; Vf.] das Selbstbewußtsein Jesu nicht auf den göttlichen Logos
als die zweite trinitarische Person, sondern auf Gott den Vater, mit dessen Willen er
sich eins wußte" (ESSEN: Die Freiheit Jesu, 283).

21 Vgl. die in eine ähnliche Richtung gehende Nachfrage von MENKE, Karl-
Heinz: Anmerkungen zu Magnus Striets „Monotheismus und Schöpfungsdifferenz. Eine
trinitätstheologische Erkundung". In: WALTER, Peter (Hg.): Das Gewaltpotential des

Monotheismus und der dreieine Gott QD 216). Freiburg/Basel/Wien: Herder
2005, 154-165, hier 165, danach, „wie man widerspruchsfrei denken soll, dass die

göttliche Freiheit - d.h. ja die Einheit von ursprünglich-unbedingtem sich
Entschließen und ursprünglich trinitarisch vermittelter Fülle des Inhaltes - als solche



528 Klaus von Stosch

Menschen und die Tatsache, dass er sich zu Gott und Welt nur
vermittelt durch geschichtliche Zeichen in ein Verhältnis setzen kann,
schließen den Gedanken der Unmittelbarkeit in meinen Augen aus.

Zudem scheint mir auch innertrinitarisch die Einheit zwischen

Logos und Vater nicht ohne den Geist denkbar zu sein, so dass die
Rede von einer unvermittelten Bezugnahme der einen Person auf die
andere zumindest missverständlich ist. Gerade auch im Blick auf das

gleich noch zu explizierende biblische Zeugnis wäre deshalb zu
überlegen, ob man nicht von einer im Geist vollzogenen besonderen
Vertrautheit Jesu mit dem Vater und seinem Hineinfinden in dessen

Willen sprechen könnte.
Sollte mit Unmittelbarkeit bei Essen in diesem Sinne einfach die

besondere Vertrautheit Jesu mit dem Willen des Vaters gemeint sein,

fragt sich allerdings, wie diese als ontologische Kategorie gedacht
werden könnte. Uberhaupt scheint die Rede von Unmittelbarkeit
eines Verhältnisses ebenso wie die Behauptung besonderer Vertrautheit

eher eine phänomenologische als eine ontologische Kategorie zu
sein.22

Vielleicht sollte man es also auf ontologischer Ebene bei der
bewusst vagen und formalen Auskunft belassen, dass die Besonderheit

der Freiheit Jesu darin besteht, dass er sich im Laufe seines

Lebens ganz und gar dazu bestimmt hat, seine Freiheit vom Willen
des Vaters her füllen zu lassen und auf diesen hin zu leben. Die
ontologische Besonderheit Jesu Christi bestünde dann darin, dass er

bzw. selber geschichtlich in der unabschließbaren Differenz von formaler Unbe-

dingtheit und materialer Bedingtheit existiert."
22 Wie man die Sache auch dreht und wendet: An dieser Stelle scheinen mir die

von Essen kritisierten Probleme der Zwei-Naturen-Lehre auch in seiner Konzeption
wiederzukehren. Dennoch kann man in seinen Überlegungen einen begrifflichen
Gewinn sehen und die hier wiederkehrenden Probleme als Implikat jeder Rede vom
Absoluten anerkennen. Aporetisch wird diese Situation erst dann, wenn man meint,
an irgendeiner Stelle eine Univozität in der Rede von Gott und Mensch etablieren

zu können - einen Anspruch, den allerdings sowohl G. Essen als auch der eng mit
ihm verbundene M. Striet ausdrücklich erheben (vgl. ESSEN: Die Freiheit Jesu, 334,
Fn. 57; STRIET, Magnus: Offenbares Geheimnis. 7.ur Kritik der negativen Theologie

[= ratio fidei 14]. Regensburg: Pustet 2003, 204-211). Dem wäre gerade vom trini-
tarischen Hintergrund des Kenosisgedankens her entschieden zu widersprechen und
die analoge Struktur jeder Rede von Gott entgegenzuhalten.



Cur Deus homo? 529

„seine personale Identität darin [findet; Vf.], Gottes Willen als den

eigenen mitzuwollen und dafür da zu sein, dass dieser gute Wille
geschehen kann. [...] Es macht sein Menschsein aus, das Wesens-

Wort Gottes zu sein."23

Die Bestimmung der eigenen Freiheit zur vollmächtigen
Darstellung des Willens des Vaters bleibt - da ist Essen Recht zu geben -
in der Kenosis des Logos dem Wesensgesetz menschlicher Freiheit
unterworfen. Sie kann sich deshalb - in der Terminologie Essens

gesprochen - in Jesus von Nazareth nur auf material bedingte Weise

realisieren. Während der prä-inkarnatorische Logos ganz aus der
Fülle des Vaters lebt und dadurch die umfassende Wirklichkeit von
Liebe realisiert, kann derselbe Logos als Mensch gewordener nur
noch Realsymbol dieser Liebe sein, weil er dem Wesensgesetz der
Freiheit entsprechend die Wirklichkeit der Nähe des Vaters nur auf

symbolische Weise zum Ausdruck bringen kann. Trotzdem handelt
es sich um denselben Logos, der sich in Jesus von Nazareth
fortbestimmt.

Auf das oben skizzierte Szenario Kierkegaards angewendet
bedeutet das, dass der Mensch gewordene Logos dadurch, dass er das

Wesensgesetz menschlicher Freiheiten und die damit verbundene
Diastase von formeller Unbedingtheit und materialer Bedingtheit
der Freiheit auf sich genommen hat, tatsächlich vorbehaltlos auf die

gleiche Ebene mit uns Menschen gekommen ist. Er verfügt weder
über supranaturale Eigenschaften noch über eine Rückkehroption in
die immanenttrinitarische Fülle und Reinheit Gottes. Somit erfüllt
er tatsächlich die Bedingung, Knecht geworden zu sein, und steht
insofern so auf unserer Ebene, dass uns echte Liebe zu ihm möglich
ist. Fraglich ist allerdings, wie er dabei als das definitive Zusagewort
Gottes erkannt werden kann. Auch wenn man bis zu diesem Punkt
mitgehen kann, bleibt also die gnoseologische Frage ungelöst, wie

23 WERBICK: Von Gott sprechen an der Grenze zum Verstummen, 129; vgl.
SCHMIDBAUR, Hans Christian: Gottes Handeln in Welt und Geschichte. Eine trini-
tarische Theologie der Vorsehung MthS.S 63). St. Ottilien: EOS 2003, 165: „[S]ein
Personsein besteht vielmehr darin, den göttlichen Willen zu empfangen und zu kennen.

Oder anders gesagt: Er ist der väterliche Wille im Modus des Empfangenseins,

getragen von einer ewigen zweiten Person."



530 Klaus von Stosch

erkannt werden kann, dass Jesus von Nazareth in einer solchen

einzigartigen Vertrautheit mit dem Vater lebte, dass er durch die

Realisierungsweise seiner Freiheit unverbrüchliche Gemeinschaft mit
dem Vater ermöglicht.

2. Die Frage nach dem Erkenntnisgrund des Inkarnationsglaubens

Die dadurch aufgerissene Frage nach der Erkennbarkeit der
Inkarnation beantwortet Essen einerseits ebenso wie Hans Kessler mit
dem Hinweis auf „Jesu Gottvertrauen und Gottverbundenheit als

Mitte seines Lebens."24 Dabei wählt er im Anschluss an Pannenberg
einen indirekten Weg, um die Identität der Freiheit Jesu mit der

Freiheit des innertrinitarischen Logos aufzuweisen. Dieser Weg geht

von der Vertrautheit und einzigartigen Nähe zum Vater aus, die

Jesus in seinem Selbstverständnis prägen. Jesu Besonderheit besteht
demnach nicht in irgendeiner besonderen Beziehung zum Logos,
sondern in seiner Einheit mit dem Vater bei gleichzeitiger Unter-
schiedenheit von ihm.25

Andererseits scheint Essen diesen Hinweisen (wiederum wie
Kessler) nicht ganz zu trauen, insofern er offenbar den

Auferstehungserfahrungen eine de facto und de iure unabdingbar konstitutive

Rolle für den Inkarnationsglauben zuschreibt.26 Diese Position

bringt aber - unabhängig von den von H. Verweyen immer
wieder genannten Folgeproblemen für die Inkarnationstheologie,
Theodizeeproblematik sowie das Verhältnis der Jünger erster und

24 ESSEN: Die Freiheit Jesu, 295; vgl. KESSLER, Hans: Christologie. In: SCHNEIDER,

Theodor (Hg.): Handbuch der Dogmatik. Bd. 1. Düsseldorf: Patmos 1992, 239-
442, hier 295.

25 Vgl. ESSEN: Die Freiheit Jesu, 207; zum Verhältnis zu Pannenberg vgl. ESSEN:

Die Freiheit Jesu, 271f.
26 Vgl. KESSLER, Hans: Sucht den Lebenden nicht bei den Toten. Die Auferstehung

Jesu Christi in biblischer, fundamentaltheologischer und systematischer Sicht. Erweiterte

Neuausgabe. Würzburg: Echter 2002; ESSEN, Georg: Historische Vernunft und
Auferweckung Jesu. Theologie und Historik im Streit um den Begriff geschichtlicher
Wirklichkeit TSTP 9). Mainz: Grünewald 1995.



Cur Deus homo? 531

zweiter Hand27 - Schwierigkeiten bei der Beantwortung der eingangs

gestellten Frage mit sich. Wenn Gott, wie zu Beginn dieses Kapitels
betont, unsere Liebe nur gewinnen kann, indem er ganz und gar
Knecht wird, darf es keinen Moment in der Beziehung zwischen

Gott und Mensch geben, in dem seine Kenosis widerrufen wird.
Auch Auferstehung darf kein Widerruf der Kenosis sein. Sie darf -
im Bild gesprochen - nicht der Moment sein, in dem der König dem

armen Mädchen seine vorher verborgene Macht und Herrlichkeit
offenbart, weil sonst das Mädchen doch wieder nur aufgrund der

Herrlichkeit des Knechtes lieben würde. Einer Liebe, die die als

Triumph gedeutete Auferstehungserfahrung als gnoseologische Basis

verwendet, bleibt die Möglichkeit unbedingter Realisierung versagt.
Auferstehung kann im Rahmen des Inkarnationsglaubens also nicht
als (offensichtlicher, für alle sichtbarer) Triumph über den Tod
gedeutet werden; „denn der Glaube, der triumphiert, ist das Lächerlichste

von allem."28

Die Kategorie der Auferstehung bringt aus fundamentaltheologischer

Sicht also erhebliche Schwierigkeiten mit sich, wenn sie in
einer triumphalistischen Weise als Sachgrund des christlichen
Bekenntnisses zu Jesus als dem Christus verwendet wird. Ich will
deshalb im Folgenden versuchen, die Frage nach dem Erkenntnisgrund
des Inkarnationsglaubens zumindest zunächst unabhängig vom
Auferstehungsglauben zu formulieren. Dabei will ich so vorgehen, dass

ich den bereits von Essen und Pannenberg vorgezeichneten Weg
eines indirekten Aufweises der strukturellen Ubereinstimmung der

Freiheit Jesu mit der Freiheit des innertrinitarischen Logos
weiterverfolge.29

27 Vgl. VERWEYEN, Hansjürgen: „Auferstehung" - ein Wort verstellt die Sache. In:
DERS. (Hg.): Osterglaube ohne Auferstehung? Diskussion mit Gerd Lüdemann QD
155). Freiburg/Basel/Wien: Herder 1995, 105-144; DERS.: Gottes letztes Wort.

Grundriß der Fundamentaltheologie. 3., vollst. Überarb. Aufl. Regensburg: Pustet

2000, 338-362.
28 KIERKEGAARD: Philosophische Brocken, 98.
29 Da ich nicht sehe, wie eine geschaffene Freiheit mit einer ungeschaffenen

formell identisch sein kann, spreche ich anders als Essen lieber von einer
strukturellen Ubereinstimmung, um anzudeuten, dass sich die Freiheit Jesu in der
gleichen Weise vollzieht wie die Freiheit des innertrinitarischen Logos.



532 Klaus von Stosch

In diesem Zusammenhang gilt es einerseits die Suchbewegungen
einer Christologie von unten aufzunehmen, andererseits diese aber

mit den grundlegenden Einsichten einer Christologie von oben und
der damit zusammenhängenden Trinitätslehre zu vermitteln.

Geht man induktiv in einer Suchbewegung von unten an das

Leben Jesu von Nazareth heran, so gibt es zwei Eigenschaften Jesu,
die angesichts der bis jetzt entwickelten Begrifflichkeit besonders ins

Auge fallen.30 Da ist zum einen sein oben bereits ins Feld geführter
besonders vertrauter Umgang mit seinem Abba im Himmel. Zum
anderen fällt auf, dass sein Umgang mit seinen Mitmenschen frei
von jeder ausgrenzenden Angst gewesen zu sein scheint.

Fasst man mit Kierkegaard die Angst um sich selbst als Wurzel
der Sünde,31 kann man völlig im Einklang mit der kirchlichen
Tradition ein entscheidendes Moment der Besonderheit Jesu also
dadurch charakterisieren, dass aufgrund seiner besonderen Beziehung
zu seinem Vater im Himmel die Angst letztlich keine Macht über
ihn hatte. Als begrenzter Mensch, der er war und blieb, musste er
doch niemanden ausgrenzen, weil er oder sie ihm fremd war und
dadurch Angst machte. So ging er partnerschaftlich mit Frauen um,
heilte Kranke und Aussätzige durch seine Berührung und Nähe und
nahm Partei für die Menschen am Rande der Gesellschaft. Statt sich

ängstlich von Sündern und Unreinen fernzuhalten, forderte er dazu

auf, alle diskriminierenden Grenzen und Trennungen zu beseitigen.
Die von der Dorfgemeinschaft Misshandelten und nach der offiziellen

Doktrin von Gottes Liebe Ausgesperrten lud er zu seinen
fröhlichen Gastmählern in den galiläischen Dörfern ein. Alle, die
mitfeiern wollten, waren ihm willkommen.

Insofern wird man auch in der Perspektive der historisch-kritischen

Methode zum einen zugeben dürfen, dass Jesus sich vom

30 Vgl. als kurze Zusammenstellung der wichtigsten Fakten zum historischen
Jesus HOPPE, Rudolf: Jesus. In: Impulse Nr. 60 (2001) 2-6; MERKLEIN, Helmut: Jesus,

Künder des Reiches Gottes. In: KERN, Walter / POTTMEYER, Hermann J. / SECKLER,

Max (Hgg.): Handbuch der Fundamentaltheologie. Bd. 2: Traktat Offenbarung. 2.,
verb. u. aktualisierte Aufl. Tübingen/Basel: Francke 2000, 115-139.

31 Vgl. KIERKEGAARD, Soren: Der BegriffAngst. Gütersloh: Gütersloher
Verlagshaus 21983, 60f.; PRÖPPER, Thomas: Erlösungsglaube und Freiheitsgeschichte. Eine
Skizze zur Soteriologie. 2., wesentl. erw. Aufl. München: Kösel 1988, 201.



Cur Deus homo? 533

Vater gesandt fühlte und seine Freiheit darin aufgehen ließ, auf
seinen himmlischen Vater zu verweisen. Zum anderen wird man
festhalten dürfen, dass es gerade diese Beziehung vom Vater her und auf
den Vater hin war, die Jesus das Selbstbewusstsein gab, anderen
Menschen Gemeinschaft mit Gott zu vermitteln und sie in ihrer
Andersheit anzuerkennen.

Hält man also als grundlegende Identitätsmerkmale Jesu seine
besondere Beziehung zum Vater und seine in dieser Beziehung
wurzelnde erkennende Anerkennung anderer Freiheit fest, dann weist
Jesu Freiheit genau die Merkmale auf, die auch die Freiheit des

innertrinitarischen Logos ausmachen. Denn der innertrinitarische
Sohn geht ganz darin auf, vom Vater her und auf den Vater hin zu
sein, und ist gerade dadurch mit dem Vater zusammen (in der

Hauchung des Heiligen Geistes) die Ermöglichung von vollkommener

Gemeinschaft und Liebe mit anderer Freiheit. Nur von einem

Menschen, der ganz darin aufgeht, vom Vater her und auf den Vater
hin zu sein, der also aus einer einzigartigen Vertrautheit mit dem

Vater lebt und immer von sich weg auf diesen hin verweist, und der

durch diese Bindung an den Vater allumfassende, angstfreie Gemeinschaft

ermöglicht, kann deshalb ausgesagt werden, dass sich in seiner

Freiheit die Freiheit des innertrinitarischen Sohnes verwirklicht.32
Die damit gegebene strukturelle Ubereinstimmung der Freiheit

des innertrinitarischen Sohnes mit der Freiheit Jesu von Nazareth ist
dabei der ontologische Grund dafür, Jesus eine erkennende
Anerkennung jeder Andersheit zuzutrauen, die vor Gott Bestand haben
soll. Trinitarische Gemeinschaft bedeutet nämlich nicht die

Anerkennung jeder beliebigen Andersheit, sondern ermöglicht gerade die

Anerkennung von solcher Andersheit, die andere Andersheit und
Differenz setzt und zulässt. Zugleich ist Andersheit innertrinitarisch
die Ermöglichung von Identität und Einheit. Ob die Andersheit des

32 Es würde in diesem Zusammenhang zu weit führen, auf die Frage einzugehen,
ob eine solche strukturelle Ubereinstimmung auch noch von anderen Freiheiten

ausgesagt werden kann oder exklusiv von Jesus von Nazareth ausgesagt werden

muss. Vgl. zu meiner Position zur damit zusammenhängenden Diskussion um die

Theologie der Religionen einstweilen STOSCH, Klaus von: Komparative Theologie -
ein Ausweg aus dem Grunddilemma jeder Theologie der Religionen? In: ZKTh 124

(2002) 294-311.



534 Klaus von Stosch

Anderen in letzter Instanz der Möglichkeit anderer Differenz und
der Möglichkeit versöhnter Verschiedenheit widerspricht, kann ein
Mensch im Letzten nur dann beurteilen, wenn er ganz aus der
Verschiedenheit konstituierenden Einheit mit Gott lebt.

Insofern greift es zu kurz, die Besonderheit Jesu dadurch zu
charakterisieren, dass man ihm zuspricht, jede Andersheit in ihrer An-
dersheit unbedingt anerkannt zu haben. Denn es gibt Andersheit,
die andere Andersheit negiert und deren unbedingte Anerkennung
die Ermöglichung der Anerkennung von anderer Andersheit zerstören

würde.33 Man wird Jesus deshalb nur eine Anerkennung solcher
Andersheit zusprechen dürfen, deren Anerkennung keinen
Selbstwiderspruch für die universale Intention der Anerkennung mit sich

bringt. Die Besonderheit Jesu würde dann nicht darin bestehen, alle

Menschen so zu lieben und zu lassen, wie sie sind, sondern in Liebe

zu erkennen, welche Andersheit des Anderen in letzter Instanz sein

darf und welche Andersheit entschiedenen Widerspruch braucht, um
eine allumfassende Anerkennung von Andersheit zu ermöglichen.
Seine Freiheit müsste dann so charakterisiert werden, dass sie gerade
durch ihre ständige Bezugnahme auf und Vertrautheit mit dem Vater

völlig angstfrei Andersheit des Anderen würdigen kann. Dabei

ginge es um eine erkennende Würdigung, die aus der Perspektive der
Liebe zu sehen vermag, welche Seiten der Andersheit des Anderen
ohne Selbstwiderspruch in der universalen Intention der Anerkennung

gewürdigt werden können und bei welchen Seiten entschiedener

Widerspruch vonnöten ist.

Allerdings kann man Jesus auch in seinem entschiedenen Nein
zur konkreten Realisation der Freiheit des Anderen (etwa bei der

Tempelreinigung) zutrauen, noch in seinem Nein um die Freiheit
des Anderen zu werben. Denn auch bei noch so gravierenden
Verfehlungen der eigenen Freiheit bleibt der Freiheit aufgrund ihrer
Wesensstruktur immer die Möglichkeit, neu die eigene Andersheit
in einer Weise zu realisieren, die wieder mit der Intention universaler

Anerkennung vereinbar ist. Insofern wird man Jesu Einspruch

33 In diesem Sinne wäre die todbringende Ausübung von Gewalt gegenüber
einem unschuldigen Dritten sicher keine Andersheit, die aus der Intention
allumfassender Anerkennung heraus unbedingt anerkannt werden kann.



Cur Deus homo? 535

gegen den Vollzug der Freiheit des Anderen als Anerkennung nicht
realisierter Möglichkeiten des Anderen verstehen können, so wie

man seine Anerkennung als freisetzende Anerkennung verstehen

kann, die dem Anderen zutraut, auf dem einmal beschrittenen Weg
voranzukommen.

Es ist also nicht möglich, die in Christus Gestalt gewordene
Intention allumfassender Liebe gnoseologisch dadurch einzuholen,
dass einfach geprüft wird, ob dieser Mensch, der mit einem
unerhörten Vollmachtsanspruch das jetzt schon greifbare Hereinbrechen
der Herrschaft Gottes behauptet, tatsächlich jeden Menschen
anerkennt. Denn Liebe muss nicht in einem positivistischen Sinne

heißen, dass der andere so anerkannt und gelassen wird, wie er ist.
Ob ein Mensch tatsächlich jedem Menschen gegenüber Gestalt von
Gottes unbedingter Liebe ist, lässt sich ebenso wenig wissen, wie ich
wissen kann, ob ein Mensch einen anderen liebt. Es gibt hier
allerdings eine Reihe von (falliblen) Kriterien, die es ggf. erlauben, eine
solche Aussage als vernünftig anzuerkennen. Letzte (allerdings auch

wieder zeichenhaft vermittelte und damit kontingente) Gewissheit
kann ich nur in dem mir geltenden und von mir erwiderten Akt der
Liebe erfahren. Insofern kann ich mit letzter Gewissheit nur von
mir sagen, dass ich von einem Menschen wirklich so erkannt und
geliebt bin, wie ich sein soll. Erlebe ich in dieser Anerkennung aber

eine Unbedingtheit und Entschiedenheit, die durch nichts
Innerweltliches gerechtfertigt oder hergeleitet werden kann, besteht
vielleicht ein Anknüpfungspunkt, um in dieser Liebe eine Wirklichkeit
zu erleben, die auf mehr verweist als Menschen einander zu geben

vermögen.

3. Ein Märchen wird wahr

Kommen wir nach diesen Überlegungen noch einmal zur Ausgangsfrage

zurück, wie Gott so in seiner Knechtsgestalt erkannt werden
kann, dass dem Menschen wirkliche Liebe zu Gott möglich wird.
Wie also kann das Märchen wahr werden, dass der König/Gott sich

dem armen Mädchen so zuwendet, dass wechselseitige, unbedingte
Liebe Wirklichkeit werden kann?



536 Klaus von Stosch

Wie bereits angedeutet führt an dieser Stelle die oben angeführte
Analogie Kierkegaards nicht weiter. Für das Mädchen gibt es keine

Möglichkeit, im Knecht den König zu lieben. Entweder die Tarnung
des Knechtes ist so perfekt, dass es tatsächlich nur den Knecht liebt,
ohne dass es merken könnte, dass seine Zuwendung dem König gilt.
Oder der Knecht gibt sich ihm zu erkennen, was sofort zur Folge
hätte, dass entsprechend dem oben skizzierten Dilemma wirkliche
Liebe unmöglich wird. Eine Offenbarung der Liebe des Königs zu
dem armen Mädchen durch Annahme der Knechtsgestalt ist also

unmöglich, weil entweder die Liebe des Königs durch den Knecht
nicht erkennbar wird oder die unbedingte Liebe des Mädchens nicht

gewonnen werden kann.
Bei näherer Betrachtung lässt sich allerdings zeigen, dass dieses

Dilemma nicht für den Gott gilt, der die Liebe ist. Wenn der Gott
der Liebe Knechtsgestalt annimmt und den Menschen im Knecht
vorbehaltlos, ohne Vor- und Nachbedingungen erkennend liebt und
anerkennt, ist die Wahrnehmung und Erwiderung dieser Liebe mehr
als die Liebe zum Knecht, gerade wenn sie nur den Knecht meint.
Denn der Knecht als Gestalt gewordene Liebe Gottes ist gerade als

Knecht die ausgesagte Seite Gottes. Die Zuwendung zu ihm als

Gestalt gewordener Liebe ist deshalb Zuwendung zum Logos. Bezogen
auf Jesus von Nazareth würde gelten, dass er gerade deswegen Gottes

Wesenswort ist, weil er nicht nur den Glauben an seine Liebe,
sondern den Glauben an die Liebe überhaupt hervorruft.

Da die vorbehaltlose Bejahung eines anderen Menschen zugleich
die Bejahung von Bejahung ist, ist sie auch Bejahung dieses Wesenswortes

Gottes; die Hingabe an die Liebe zum Anderen ist zugleich
Hingabe an die Liebe überhaupt. Insofern ist jede ohne Vor- und
Nachbedingung ergehende erkennende Anerkennung des Anderen
als des Anderen Zuwendung zu dem diese Liebe vollziehenden Gott.
Eben deshalb hat ja schon Rahner völlig zu Recht nicht nur die Einheit

von Gottes- und Nächstenliebe,34 sondern auch die in jedem to-

34 Vgl. RAHNER, Karl: Über die Einheit von Nächsten- und Gottesliebe. In: DERS.:

Schriften zur Theologie VI. Einsiedeln/Zürich/Köln: Benzinger 1965, 277-298.



Cur Deus homo? 537

talen Akt der Liebe liegende suchende Christologie herausgestellt.35
Denn vorbehaltlose Liebe ist immer auch ein Bekenntnis zur Liebe
und damit Ausgriff nach dieser Liebe als uns zugesagter letzter
Wirklichkeit unseres Seins.

Wenn der Mensch im Gegenüber die Unbedingtheit bzw. den

unbedingten Ernst der Liebe erfährt, erlebt er für den Augenblick dieser

Erfahrung die bleibende Wirklichkeit unbedingter Liebe. Wird
diese Erfahrung gedeutet als Begegnung mit dem uns in Liebe

zugewandten Gott, der uns allein mit den Mitteln der Liebe an sich

binden will, bedeutet dies dann keinen Verrat an der Liebe, wenn
unsere Liebe weiter der uns begegnenden Knechtsgestalt gilt. Wende
ich mich vorbehaltlos und unbedingt dem mir begegnenden Knecht
in Liebe zu und meine ich mit meiner Liebe allein dieses mein
menschliches Gegenüber, so gilt meine Liebe nicht dem mir in
Herrlichkeit weit überlegenen Gott, sondern dem auf meiner Stufe
stehenden Knecht und dem in dieser Gestalt verborgenen Gott, und
kann deshalb vollkommen sein. Wende ich mich in meiner Liebe auf
den Knecht gewordenen Gott (und nicht auf die Idee des Mensch

gewordenen Gottes, die - wie alle Ideen - per definitionem nicht
geliebt werden kann), so braucht meine Liebe mein menschliches

Gegenüber, um Wirklichkeit zu werden, und ist abermals Liebe zum
konkreten Knecht. Liebe zu Gott ist sie unabhängig von ihrer
ursprünglichen Intention dadurch, dass sie sich dem Anderen total und
in rückhaltlosem Vertrauen übereignet, ohne dabei blind für die

Eigenart und Andersheit des Anderen zu werden.

Objektiv kann der Liebe allerdings nur dann Unbedingtheit
zugesprochen werden, wenn sie tatsächlich todüberwindende Kraft
entfaltet. Insofern ist das Bekenntnis zur Auferstehung des Anderen
notwendiger Ausdruck des Vertrauens in den uns Menschen in Liebe

zugewandten Gott. Eine Auferstehungserfahrung ist die Erfahrung
des Augenblicks, in dem diese todüberwindende Kraft für mich
anfanghaft erlebbar wird; christlicher Auferstehungsglaube ist das Be-

35 Vgl. DerS.: Grundkurs des Glaubens. Einführung in den Begriff des Christentums.

Freiburg/Basel/Wien: Herder 51976, 288f.



538 Klaus von Stosch

kenntnis dazu, dass diese Erfahrung in Christus geschichtlich greifbare

Wirklichkeit geworden ist.36

Bei allem Vertrauen in die in Christus offenbar gewordene
todüberwindende Kraft der Liebe bleibt es aber dabei, dass die Gestalt
der Zuwendung Gottes in Jesus Christus gerade dadurch Liebe des

Menschen zu diesem Mensch gewordenen Gott ermöglicht, dass sie

an keiner Stelle den Weg der Kenosis des Logos durchbricht. Denn

nur so lässt uns Gottes Zuwendung die Möglichkeit aus freien
Stücken in seine Liebe einzuwilligen, und nur so bleibt der Glaube

an Jesus Christus kontingente, aber gerade dadurch unableitbare, ein
Freiheitsverhältnis zu Gott ermöglichende Tat der Liebe.

Abstract
The paper tries to elucidate the concept of incarnation on the ontological
and the epistemological level. The starting point of the reflection is Kierkegaard's

question how a powerful king can win a poor girl's heart. The

author searches for an answer by exploring the concept of kenosis. He understands

the unconditional human love of the servant as an answering offering

to God who tries to win his heart by giving up all means ofpower.

36 Auferstehung als Erkenntnisgrund des Inkarnationsglaubens ist sicher dann

nichts als Fiktion, wenn sie für ein ausweisbares Faktum gehalten werden kann,
weil sie dann das Faktum der Inkarnation als um Liebe werbender unbedingter Liebe

widerrufen würde. Insofern könnte man fast sagen: Erst wenn Auferstehungserfahrung

in Bildern bewusst als Fiktion gestaltet wird, muss das dahinter stehende

Faktum der den Tod überwindenden Liebe nicht als Fiktion gewertet werden.


	Cur Deus homo? : Überlegungen zur Verantwortung des christlichen Inkarnationsglaubens

