Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 53 (2006)
Heft: 1-2
Rubrik: Besprechungen - Rezensionen - Comptes rendus

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

BESPRECHUNGEN - REZENSIONEN - COMPTES RENDUS
THEOLOGIE

BRANTSCHEN, Johannes B.: Goit ist anders. Theologische Versuche und Besin-
nungen. Luzern 2005. 212 S. ISBN 3-905577-71-2.

Der Text, zusammengestellt aus verschiedenen Aufsitzen des Autors, be-
sticht durch sprachliche Prignanz, schndrkellosen Stil und anspielungs-
reiche Zwischenténe. Das ist umso willkommener fiir den Leser, als J.B.
mit seinen didaktisch unaufdringlichen Beiliufigkeiten auf vermutlich fiir
gliubige Christinnen und Christen entscheidende, an den Erfahrungen
mit Tod und Leid dringlich gewordenen Themen aufmerksam macht. Es
handelt sich dabei um theologisch-geschichtliche Restbestinde, deren
einstige Virulenz zwar abgeflaut ist, die sich aber im kollektiven Ge-
dichtnis vorab von katholisch sozialisierten Subjekten festgesetzt haben -
von Subjekten nota bene, die zu Objekten der ungebrochenen Glaubens-
unterweisung gemacht worden sind. J.B. versteht es, seine Leser in die
Freiheit, also in das Reich des geliuterten Denkens und des liebenden
Fiihlens zu fithren. Die in diesem Prozess massgebliche Leitkategorie ist
der Liebes-Gott. J.B. fithrt zu diesem Gott hin mit dem im theologischen
Geschift schon immer befreienden Grundsatz: Gott ist anders. Ganz
konsequent diese normative, zutiefst dialektisch angelegte Denkfigur
durchzuhalten gelingt dem Autor nur bedingt. Denn er muss ja an einen
Punkt gelangen, wo es anders nicht mehr geht, d.h. wo sein Gott eben
Gott und nichts sonst ist - der Gott ist Liebe und nicht noch einmal an-
ders.

Dieser philosophische Einwand muss sogleich abgemildert werden,
weil J.B. nicht als Philosoph, sondern als christlicher Theologe zu denken
versucht, indem er den kerygmatischen Satz ,Gott ist Liebe“ trinitarisch
deutet. So miissen denn diese theologischen Versuche vor allem als Rand-
glossen zur Trinitit und als Meditationen iiber das trinitarische Dogma
gelesen werden. Der homo oeconomicus werkelt von Epoche zu Epoche an
der Rekonstruktion und Perfektionierung des Menschenhauses. Wie ne-
benher, 4 tergo, hinterriicks also, stellt sich dem homo sacer die Gottes-
frage. Monotheismus (Unitarier, Sozinianer), Polytheismus (Odo Mar-
quard), Atheismus sind ebenso gingige wie abschiissige Lésungen. J.B.
arbeitet sich an der (einst) zentralen christlichen trinitarischen Gottesleh-
re ab. Dass sich der eine-dreifaltige Gott historisch, also mit der Zeit und
mithin als eine Geschichte des glaubend-risonierenden Bewusstseins im
Abendland als Geschichte der Entdeckung herausgebildet hat, gilt ihm als



Besprechungen - Rezensionen - Comptes rendus 443

epistemologische Selbstverstindlichkeit. Umso dringender stellt sich nun
die denkerisch-hermeneutische Aufgabe. Sie besteht darin, zwei dem
Begriff nach widerspriichliche, von der Vernunft nicht einholbare, aber
am christlich-plotinischen Gottesbild aufscheinende Gegebenheiten zu
vershnen, nimlich die Differenz als Einheit in der einzigen Gottheit
denken zu konnen, ohne das hohe menschliche Gut, die Vernunft, zu
skandalisieren und ohne das Empfinden der Harmonie zu banalisieren,
also die gegenldufige Spannung, aufrecht zu halten. Dieser dynamische
Prozess ,ist“ die ,fliessende Gottheit, nach J.B. der Gott der Liebe.

Der Autor liefert keine Beweise fiir seine Position. Er hilt es, nach al-
len Regeln des rhetorisch verfassten Kerygmas, mit der persuasiven Argu-
mentation. Sie lduft ab wie ein freundschaftliches Gesprich unter Chris-
tinnen und Christen. Diese h6ren aufmerksam auf die Tradition und sind
zugleich darauf bedacht, das Mysterium des innergottlichen Lebens als
tiberzeugungsstarke Anmutung, J.B’s behutsame Stirke, zu erwigen. Die
theologischen Persuasionsversuche werden, sie lesend, im Gemiit der
Lesenden zu einem Ereignis. Dies zu wecken, darin besteht m.E. die Leis-
tung dieser niichternen, tastenden und zugleich zielsicheren Sitze: Theo-
logie als Kerygma. Kerygma nicht (mehr) im pathetisch-emphatischen
Gestus - ].B. denkt und schreibt Ernst Fuchs fort -, sondern als Echo auf
das verschwiegene Wortgeschehen im dewus absconditus. Deutlich vernehm-
bar wird das Echo auf dieses Schweigen immer dann und dort, wo fried-
liebende, tolerante Menschen (oder Nationen oder Stimme oder Klassen
oder Konfessionen) einander begegnen und in der Differenz gutheissen.

Die ,Dogmatik® von J. B. erinnert an das allerdings hdchst umfangrei-
che, kaum mehr gelesene Werk des Reformtheologen und ,Mirtyrers® der
Spiritualitit des Goldenen Jahrhunderts, an Jean Duvergier de Hauranne,
Abbé de Saint-Cyran (1581-1643). ,Une ame est un monde®, schrieb er.
Sein reiches Schrifttum versah er mit dem Titel einer ,théologie famili-
ere”.

J.B’s. Text ist von einem iiberzeugenden, den Leser (fast) nie zum Ein-
verstindnis zwingenden Pathos durchdrungen. Ganz im Gegensatz etwa
zur apologetischen verve eines Blaise Pascal: ein Monstrum ist fiir diesen
eifrigen, unerbittlichen Heroen der einen und einzigen Wahrheit, wer
sich nicht bedingungslos Gott zuwendet. Als monstrds wiederum gilt fiir
J.B. jener Gott, der die angeschlagenen Kreaturen, seine Ebenbilder, scha-
renweise zur Holle fahren lisst. In aktuellen Lebensfragen, etwa zur Stel-
lung der Frau, nimmt J.B. Positionen ein, die man allgemein von jedem
einigermassen verniinftigen und vorurteilsbewussten Akademiker erwar-
ten darf.



444 Besprechungen - Rezensionen - Comptes rendus

Es muss schon auffallen und wird den offiziell titigen Theologen
nicht entgehen, dass J.B. soweit ich sehe - auf seinen 210 Seiten - nicht ei-
nen einzigen Satz zuwege gebracht hat, der den Begriff ,,der Kirche® zum
Subjekt (oder Objekt) hitte. J.B’s. Theologie ist hochgradig privatistisch.
In diesem Sinne also nicht katholisch (im Selbstverstindnis des rémischen
Katholizismus). Vielleicht ist das der kiinftig mdgliche und gewiinschte
Argumentations- und Interpretationsstil, der in Richtung der Okumene
zielt.

Insgesamt also eine Publikation, die dem ausdriicklich christlichen Be-
wusstsein, sofern es bei zahlreichen ,aufgeklirten” sich ,modern“ verste-
henden Subjekten noch wie fliehende Schatten vorhanden ist, nur hilf-
reich und fdérderlich sein kann. Man kann nur wiinschen, dass die Lesege-
meinde unseres Autors weiter wichst und gedeiht.

GONSALV K. MAINBERGER

HART, David Bentley: The Beauty of the Infinite. The Aesthetics of Christian
Truth. Grand Rapids, MI - Cambridge U.K.: Eerdmans 2003. 448 pp. ISBN 0-
8028-2921-X.

This long essay and short summa of Christian theology is probably the
most important theological work in English in the last ten years. It is an
astonishing event, comparable to Karl Barth’s Romans Commentary of
1919. Anyone interested in Christian theology or in Christian intellectual
life should know about this book. This review intends to be primarily in-
formative, with only a minimum of criticism.

The work is divided into three main parts: after an introduction (1-4),
the first part (35-151), entitled Dionysus against the Crucified, tackles the
main enemies of Christian faith today: Nietzschean nihilism as embodied
in postmodern thought: Heidegger, Deleuze, Derrida, with references to
Occam, Luther, Calvin, Descartes, Kant, Hegel and then to Gregory of
Nyssa and Maximus the Confessor. In other words, it is about the vio-
lence of metaphysics and the metaphysics of violence. The second part
(153-411) is by far the longest and most important. It is subtitled A Dog-
matica Minora, and it is true to its word. It is subdivided into four sec-
tions: Trinity, creation, salvation, eschaton. The first three are the heart
of the book and are of high quality. The section on eschaton is short and
weak. This central part of the book is also divided into a series of theses:
Trinity (four theses); creation (three); salvation (two); eschaton (one).
The numbers themselves speak for the relative richness of development in



Besprechungen - Rezensionen - Comptes rendus 445

the four sections. The third and final part of the book (413-443) is enti-
tled Rbetoric without Reserve: Persuasion, the Tyranny of Twilight, and
the Language of Peace. This part consists of a series of short “riffs” or es-
says on some of the main themes of the book, especially the question of
whether Christian theology should abandon the style of rhetorical per-
suasion in favour of a style of neutral, cautious, timid hermeneutical dis-
crimination in regard to conflicting truth claims. Here he discusses the
“weak” thought of Gianni Vattimo, the restraint of John Caputo, the ex-
perience of shopping malls, and the meaning of martyrdom.

Why is this book important? It is a work of immense intellectual
courage. A young man (circa 40), from a pragmatic, non-speculative
country (the USA), at an early age masters the philosophical and theo-
logical tradition of the West, Greek, Latin, French, German, English,
even a little Italian, and powerfully restates classical Christian faith for
his generation, in full dialogue with the most radical critics of that faith
from the last century. That is no mean achievement and deserves our ad-
miration and respect.

The book began as a dissertation on the infinity of God in St. Greg-
ory of Nyssa. (The author as a young man converted from the Anglican
to the Greek Orthodox form of Christian faith. He takes this decision se-
riously, yet he is a theologian who draws on the whole of Christian tradi-
tion Eastern and Western.) The dissertation was written under the direc-
tion of Robert Wilkens at the University of Virginia. It draws inspiration
for certain of its basic options from Hans Urs von Balthasar and from
John Milbank. (He is perhaps a C.S. Lewis of a higher order.) The book
could be said to have three dominant themes: beauty (including the im-
portance of surface), rhetoric, and peace, especially metaphysical or intel-
lectual peace. (Hart is not an absolute pacificist, but tries to take the in-
sights and concerns of Renée Girard seriously.) For these themes, the title
and subtitle of the work are important: The Beauty of the Infinite: the Aes-
thetics of Christian Truth. Beauty and Aesthetics suggest both the
Balthasarian and the Orthodox liturgical heritage. The Infinite refers to
the theology of Nyssa, with its predominantly rbetorical style. Christian
means orthodox Christian, the faith of Nicea-Chalcedon. Truth comes in
last place. The faith is true, one could imagine, because it is beautiful.

The reviewer, as an Aristotelian-Thomistic Hegelian exegete, is not in
great sympathy with these priorities. He has therefore been pleasantly
surprised that the author’s bite is better than his bark. In Hart’s book a
concern for truth, reason, a demonstrative-scientific method, courage and
polemic are as present as is beautiful rhetoric, despite his own rhetoric. It



446 Besprechungen - Rezensionen - Comptes rendus

is in his betrayal of his principles that his greatness emerges. In this re-
spect Hart’s statement of the question that motivates the book (1-4) is
unsatisfactory to the reviewer. Hart is troubled by Nietzsche’s suspicion
that every discourse includes a will to power and an original violence.
Against this he wants to claim that Christian discourse is peaceful and
reconciling and charitable, because it is beautiful and true, rooted in the
infinite beauty of God. (He does mention that it contains a will to power
in that it seeks to persuade.) But Nietzsche’s “violence” is primarily rhe-
torical and thus in a sense trivial, although it has had quite horrid, mas-
sive consequences. One should rather distinguish between different kinds
of will to power, of control, of violence. But that would be a different
project.

In the four theses on Trinity, the perichoresis (or dance) of love be-
tween the divine persons becomes the basis for the Christian understand-
ing of beauty. The divine apatheia is defended against sentimental trends
in recent theology. The true form of “difference” is peace. In the Chris-
tian God, the infinite is seen to be beautiful and can be “traversed” by
way of the beautiful (187). Christian ontology is based on the analogy of
being. Note that the true and the ontological have a place here (he rejects
the Filioque). In the three theses on creation, the nonnecessity of creation
is defended. Creation is a form of infinite, polyphonic music (with Bach
as the human analogue). God creates through his Word (the Logos,
Christ), an “eloquence” of divine love. The two theses on salvation affirm
that salvation occurs as recapitulation, the restoration of the human im-
age in Christ, as the recovery of an original beauty (cf. Acts 3:21). There
is a place for miracles (327-331). Sin is primarily steresis, the privation of
good (Proclus). Christian ethics is primarily striving, stretching toward
the goal (Phil 3:13), epektasis, a theme dear to Nyssa (cf. A. Levy, RSPT
84 [2000] 247-274). The (Hegelian) economy of (dialectical) violence is
overcome by the infinity of God’s peace; Christ’s sacrifice is an infinitely
beautiful gift. Surprisingly, Anselm is defended against Harnack and
Lossky (360-372). Attic tragedy is shown to pale in comparison with
Christ’s death; D.M. MacKinnon and Nicolas Lash are put in their place.
The thesis on eschaton has little to do with eschatology, so far as the re-
viewer can see. Hart is against an eternal hell, and this amounts to purga-
tory and universal salvation (399, 410-411), yet he claims to oppose pru-
dential, realistic middle paths (399, 415-416, 439), perhaps a contradic-
tion. He refrains from formally teaching the apokatastasis panton (even
the devil is saved), because his Church does not authorize him to do so
(410). This shows becoming modesty. But he is inclined to believe it, in



Besprechungen - Rezensionen - Comptes rendus 447

part out of loyalty to his hero, Gregory of Nyssa. He also claims that
Gregory breaks out of conventional neo-Platonic overspirituality. Hart
tries to replace Hegel’s attempt at a total grasp of the meaning of history
by means of Gregory’s akoluthia, a gradual unfolding of God’s eternal de-
sign in time (403, 405-407), but it is a thin affair. He is honest not to ig-
nore totally Jesus’ central theme, the kingdom of God, but he does noth-
ing serious with Jewish apocalyptic (Dan 7:13-14), Jesus’ teaching about
the kingdom (e.g. Matt 4:17; 6:10,33; 10:7; 26:19), or Paul’s in 1 Cor
15:20-28 (quoted on p. 318-319). His use of Scripture is real and frequent,
but it is the use made by a dogmatic theologian, better than Tillich’s,
worse than Thomas’ or Barth’s. He is aware of historical criticism, but
makes little use of its insights. The New Testament speaks hardly at all
about beauty, but there is much in the Old. Hart refers to some texts and
Hebrew terminology (177): temuna, noam, yofi. His main point is that
God is beautiful (177), based on Gregory Nazianzen (Oratio 28.30-31)
and Dionysius (De div. nom 4.7).

The book is written in a hard, serious style. Because of its powerful
concentration on the central affirmations of Christian faith, it does not
take up issues of religious pluralism, religious liberty or world religions.
It deserves to be taken seriously by readers interested in Christian theol-

Ogy.
BENEDICT T. VIVIANO OP

LEHMKUHLER, Karsten: Inbabitatio. Die Einwobnung Gottes im Menschen (=

Forschungen zur systematischen und Skumenischen Theologie 104). Géttin-
gen: Vandenhoeck & Rupprecht 2004. 365 S. ISBN 3-525-56331-0.

Die Habilitationsschrift von K. Lehmbkiihler setzt bei der Wahrnehmung
ein, dass in der gegenwirtigen evangelischen Theologie die Lehre von der
Einwohnung Gottes im (glaubenden) Menschen kaum Beachtung findet.
Im Anschluss an diese Problemdiagnose verfolgt die Studie die folgenden
beiden Zielsetzungen: Einerseits versucht sie durch einen theologiege-
schichtlichen Riickblick die Relevanz dieses Themas aufzuweisen. Zum
anderen fragt sie nach der ,Gestalt dieser Lehre innerhalb der evangeli-
schen Dogmatik® heute (17).

Im Aufbau der Arbeit kommt der theologiegeschichtlichen Rekon-
struktion das gréssere Gewicht zu. Sowohl L.s Auswahl und Darstellung
der massgebenden Autoren und Stromungen ist stark von der Sichtweise
der finnischen Lutherforschung bestimmt, erweitert diese jedoch durch
eine ausfithrliche Befragung auch der katholischen Tradition. Nach einem



448 Besprechungen - Rezensionen - Comptes rendus

Uberblick iiber die Einwohnungsmetaphorik im N'T (bzw. die diesbeziig-
lichen exegetischen Diskussionen der letzten 100 Jahre) (I.), wendet sich
L. in zwei lingeren Abschnitten der Einwohnungslehre des Thomas von
Aquin (II.) und der ,neueren‘ katholischen Theologie zu (IIL.), wobei letz-
tere hauptsidchlich durch die Neuscholastik und deren Transformation bei
Karl Rahner reprisentiert ist. Erst danach behandelt L. seine eigene re-
formatorische Tradition, indem er zunichst nach der Bedeutung der ,unio
mystica‘® in der lutherischen Orthodoxie fragt (IV.), dann deren Weiter-
fiihrung bei Schleiermacher bzw. deren Kritik bei Ritschl ins Auge fasst
(V.), um schliesslich mit dem Streit um die finnische Lutherforschung
zugleich in der Gegenwart als auch bei Luther anzukommen (VL.). Das
letzte Kapitel stellt den Versuch dar, ,die Hauptziige einer evangelischen
Lehre von der Einwohnung zu zeichnen® (287; VIL).

Nach L. nimmt A. Ritschl in ,der Geschichte der Einwohnungslehre
[...] eine negative Hauptrolle ein“ (201). Die Vorstellung, der Heilige
Geist wohne auf mystische Weise in der Seele der Gliubigen, weist
Ritschl als (neu-)platonisch und ,katholisch® zuriick. Als ,unio mystica®
kdnne allenfalls die Gesinnungseinheit mit Jesus Christus bezeichnet
werden. Gott wirke zwar auf uns ein und vergegenwirtige sich uns durch
das erinnernde Wort, doch verfalle man einer dem Christentum feindli-
chen Metaphysik, wenn man diese Gegenwart als eine ,substantielle’ be-
schreibe. Die Unio-Lehre der lutherischen Orthodoxie sei bestenfalls ein
»,Luxusartikel’ der evangelischen Dogmatik® (212), eine unniitze Dub-
lette der Rechtfertigungslehre. Ritschls Kritik, der L. als ,theologische
‘ eine gewisse Berechtigung zubilligt, die aber we-
der dem neutestamentlichen Zeugnis noch Luther und der lutherischen
Orthodoxie gerecht werde, prigt nach L. die evangelische Diskussion bis
heute. L. unterscheidet zwischen jenen Theologen, die wie Ritschl selber
die Bedeutung des Inhabitatio-Gedankens minimieren, und solchen wie E.
Troeltsch, die sich davon absetzten, jedoch ihrerseits zu einem Spiritua-
lismus neigen und die Bedeutung der Gnadenmittel unterschitzen. L. sel-
ber kann einer mittleren Position zugerechnet werden, die er durch
Theologen wie P. Althaus, E. Peterson und D. Bonhoeffer verkdrpert
sieht.

Der zentrale Streitpunkt der Diskussionen um die Einwohnung Got-
tes im Menschen besteht nach L. in der Frage, ob diese biblische Meta-
pher ontologisch oder lediglich psychologisch und ethisch zu verstehen
sei. Wird damit eine besondere Weise des Seins Gottes beim Menschen
beschrieben oder handelt es sich einfach um eine Metapher fiir die gliu-
bige Identifikation mit Christus und das Einstimmen in Gottes Heilswir-

,Vorsichtsmafinahme*¢



Besprechungen - Rezensionen - Comptes rendus 449

ken? Die Pointe von L.s theologiegeschichtlicher Rekonstruktion besteht
darin, dass s. E. sowohl die (Neu-)Scholastik und Rahner als auch Schlei-
ermacher und Ritschl dazu tendieren, die Einwohnung Gottes auf eine
operatio des Menschen zu verkiirzen. L. wendet sich im Anschluss an R.
Saarinen insbesondere gegen ein ,transzendentales Wirkungsdenken®, das
die Inhabitatio auf die ,Wirkung des geschichtlichen Christus auf die
Seele des Menschen® (246) reduziere. In lutherischer Perspektive erschei-
nen solche ,Deutungen, die auf eine Willens- und Gedankeneinheit mit
Christus hinauslaufen, [...] als Menschenwerk® (278). Der Gliubige stehe in
einer Gemeinschaft mit Gott, die seiner aktualen Realisation vorausgeht
und sie ermdglicht. Im Glauben sei Christus dem Glaubenden persdnlich
und personbildend gegenwirtig. Der Heilige Geist sei unmittelbar gegen-
wirtig (nicht nur durch seine Wirkungen und Gaben), wenn auch nicht
unvermittelt, hiille er sich doch in ,Tiicher® (Wort und Sakrament), um
erkennbar zu werden. Diese Sicht einer seinshaften (oder ,substantiellen®)
Gegenwart Christi im Gliaubigen widerspricht nach L. ,nicht der relatio-
nalen Beschreibung des Seins des Menschen® (282). Vielmehr sei es gerade
so moglich, die einzigartige Qualitdt, welche die Glaubende Verwurze-
lung in Gott auszeichnet, zur Geltung zu bringen und die Differenz zwi-
schen der ,natiirlichen Exzentrizitit des Menschen” und der Exzentrizitit
des Glaubens deutlich machen (309). Schliesslich diirfe das ,,Sein ,extra se
des Gldubigen [...] nicht nur als die Auflerlichkeit eines Urteils verstanden
werden, es geht vielmehr um ein Ergreifen Christi selbst® (308f.). Auf
diese Weise lasse sich auch die Differenz zwischen Gottes- und Gotzen-
dienst klar artikulieren: ,In der Einwohnung Gottes entsteht [...] eine
neue Person, wihrend die Gegenwart des Abgottes die Person des Men-
schen nur verindert (und zerstort), aber nicht neu erschafft” (314).

L.s Habilitationsschrift ruft Aspekte der Gottes- und Gnadenlehre in
Erinnerung, die in der gegenwirtigen Diskussion wenig Beachtung fin-
den. Mit der geschichtlichen Erkundung einer theologischen Leitmeta-
pher legt diese Studie eine wertvolle Basis fiir gegenwirtige Weiterfiih-
rungen. L.s eigene systematische Entfaltung im Horizont heutiger Theo-
logie beschrinkt sich auf die Skizzierung der eigenen Position im
Schlusskapitel. Um das personschaffende Einwohnen Christi im Glau-
benden zu betonen und ,das ,novo modo‘ der Prisenz Gottes im Gliubi-
gen® (309) herauszustellen, bestimmt L. hier die Inhabitatio primir chris-
tologisch. Im Kontext der finnischen Lutherdeutung mag sich eine solche
Bestimmung aufdringen. Von den neutestamentlichen Quellen her lige
jedoch eine stirker pneumatologische Akzentsetzung niher, die auch fiir
gegenwirtige systematisch-theologische Fragestellungen ein Differenzie-



450 Besprechungen - Rezensionen - Comptes rendus

rungsgewinn verspricht. Versteht man nimlich unter der Inhabitatio die
spezifische Gegenwartsweise des Heiligen Geistes als wirksame Liebe
Gottes, so kann man zugleich das novo modo der Gegenwart Gottes als
auch das bleibende personale extra nos Christi wahren. Dann ist auch die
schone scholastische Analogie, dass Christus im Gliubigen wohne wie das
Erkannte im Erkennenden und der Geliebte im Liebenden, problemlos zu
gebrauchen, ohne damit die Inhabitatio auf eine operatio des menschli-
chen Erkenntnis- und Liebesvermégens zu reduzieren.

Abschliessend ist noch eine grundsitzliche Frage an L.s Problemdispo-
sition zu stellen: Miisste nicht stirker zwischen Metapher (Einwohnung)
und Thema (Gegenwartsweise Gottes) unterschieden werden? Wieweit
hat die Gegenwartstheologie wirklich, wie L. meint, ein in fritheren
Lehrzusammenhingen zentrales Thema vergessen? Hat sie sich nicht nur
von einer bestimmten Thematisierungsweise distanziert?

SIMON PENG-KELLER

SALES, Michel: L*étre humain et la connaissance naturelle qu’il a de Dieu. Essais
sur la structure anthropo-théologigue fondamentale de la Révélation chrétienne
dans la pensée du P. Henri de Lubac. Paris 2003. 141 S. ISBN 2-84573-175-2.

1978 erschien im Johannes Verlag Einsiedeln als Band 46 der Sammlung
oKriterien“ Der Mensch und die Gottesidee bei Henri de Lubac von P. Mi-
chel Sales SJ. Das hier zu besprechende Buch ist nicht etwa dessen Uber-
setzung, sondern die - mit Ausnahme von Kapitel IIT ,La théologie néga-
tive“ (hier 59-88) in: ,Axes“, décembre 1970 - erstmalige Veroffentli-
chung des schon 1970 abgeschlossenen Originals, erginzt um einige neu-
ere Texte: Ein aktuelles Vorwort des Autors (9-11), eine Skizze zur kom-
plizierten Publikationsgeschichte aller Schriften, die de Lubac dem
Thema ,Surnaturel“ gewidmet hat (119-122), ferner ,,Une note personelle
inédite du Pére de Lubac“ (131-133), die sich im Nachlass von Abbé Du-
perray, eines Freundes von Jules Monchanin, fand, sowie schliefilich und
vor allem ein urspriinglich fiir die Zeitschrift ,Les quatre fleuves verfass-
ter, dort dann aber nicht publizierter Aufsatz zum Thema: ,L’incarnation
du Verbe et la nouvelle connaissance de Dieu® (89-116).

Michel Sales zeichnet im Hauptteil des Buches die fiir de Lubacs Anth-
ropo-Theologie charakteristische Ldsung des Natur-Gnade Problems
nach: Der Mensch ist ein ,Paradox®. ,Absolument impossible et absolu-
ment nécessaire 2 ’homme, c’est 1a proprement la notion du surnaturel“:
so hatte Maurice Blondel in L’Action (1893) diesen letztlich von Augusti-
nus und Thomas inspirierten Gedanken erstmals in aller Schirfe zuge-



Besprechungen - Rezensionen — Comptes rendus 451

spitzt formuliert, und de Lubacs Anliegen war es, ihn theologisch zu un-
termauern. Entscheidend ist dabei die Einsicht, dass sich die menschliche
Geistnatur, im Unterschied zu allen anderen Geschépfen, iiber sich hin-
aus verwiesen erfihrt, so dass die ihr innewohnende Finalitit nicht durch
die eigene Dynamik erreicht werden kann. Die Sehnsucht ist dabei noch
keineswegs mit einem Besitz Gottes als der Erfiillung zu verwechseln; es
ist eine Sehnsucht durch Nichtbesitz. Andererseits ist die Erfiillung dem
solcherart geschaffenen Menschen dennoch nicht geschuldet: ,Ainsi, la
gratuité absolue du don divin apparait aussi bien comme une requéte de la
créature pour elle-méme que pour la grandeur de son Dieu [...]. L’esprit
désire non seulement Dieu lui-méme, mais Dieu tel qu’il ne peut pas ne
pas étre, Dieu se donnant librement, dans I'initiative de son pur amour®
(50, nach de Lubac).

Das Ineditum, das sich gut in de Lubacs Sur les chemins de Dieu (1956)
einfligen wiirde, stellt eine geradezu mystische Reflexion iiber die Gren-
zen der Sprache und des Denkens im Bezug auf die Wirklichkeit des drei-
faltigen Gottes dar, dessen innerstes Wesen Liebe ist und sich im Kreuz
Jesu Christi offenbart.

Dem Buch sind mehrere Motti vorangestellt, die, ganz im Sinne de
Lubacs, die biblische und patristische Verwurzelung des behandelten
Themas dokumentieren und der Lektiire dementsprechend als Leitsterne
dienen: Neben das augustinische Fecisti nos ad te (Conf. 1,1) wurde, sogar
auch in hebriischen Buchstaben, Ps 43,3 gestellt: ,Meine Seele diirstet
nach Gott, dem lebendigen Gott...“; schlieflich das Wort aus Tertullians
De carnis resurrectione, VI: ,Quodcumque limus exprimebatur Christus
cogitabatur homo futurus® (Denn zu was auch immer der Lehm gestaltet
wurde, es schwebte der Gedanke an Christus dabei vor, der einst Mensch
werden sollte), wobei dieses die Christofinalitit der Schépfung zum Aus-
druck bringende Wort noch illustriert wird durch eine Abbildung der
»Erschaffung des Adam“ vom Nordportal der Kathedrale von Chartres.
Nicht nur diese Rahmung, sondern auch die konsequente Ubersetzung al-
ler im Text zitierten lateinischen Originale ins Franzdsische zeigen, mit
wie viel Sorgfalt und Uberlegung das Buch gemacht ist. (In dem Zitat aus
Surnaturel, 484, auf S. 50 ist allerdings in der vorletzten Zeile ein ,ne pas“
- oben stillschweigend korrigiert - zuviel!).

De Lubacs Denken ist mittlerweile auch hinsichtlich der Natur-
Gnade-Thematik in mehreren Studien eingehend analysiert worden (vgl.
die jiingsten: RULANDS, Paul: Menschsein unter dem An-Spruch der Gnade.
Das idibernatiirliche Existential und der Begriff der natura pura bei Karl
Rabner. Innsbruck 2000, hier 158-248; MOULINS-BEAUFORT, Eric de: An-



452 Besprechungen - Rezensionen — Comptes rendus

thropologie et mystique selon Henri de Lubac. ,L’esprit de I’homme“ ou la
présence de Dieu en ’homme [= études lubaciennes III]. Paris 2003). Doch
weder diese beiden Werke noch die schon iltere Arbeit von Michael Fi-
gura (Der Anruf der Gnade. Einsiedeln 1979) ersetzen das kleine, De Lu-
bac sehr textnah interpretierende Buch von Michel Sales, sondern bestiti-
gen seine grundlegende Sicht, so dass seine Lektiire nach wie vor lohnt.

RUDOLE VODERHOLZER

ETHIK

SCHNABL, Christa: Gerecht sorgen. Grundlagen einer sozialethischen Theorie der
Fiirsorge (= Studien zur theologischen Ethik 109). Freiburg i.Ue.: Academic
Press; Freiburg 1.Br.: Herder 2005. 539 S. ISBN 3-7278-1493-4.

Der Titel des anzuzeigenden Buches ist Programm. Fiirsorge und Gerech-
tigkeit sind zwei Seiten der gleichen Medaille. Im Hintergrund steht - auf
unaufdringliche, aber dennoch nachhaltige Weise - die Genderproblema-
tik. Nicht nur gesellschaftliche Strukturen stehen auf dem Priifstand, eine
Transformation des Denkens ist das Gebot der Stunde. Fiirsorge als klas-
sische Frauendomine ist gerecht auf die Schultern beider Geschlechter zu
verteilen. Das ist mehr als ein reines Umverteilungsproblem Vielmehr ist
eine geschlechtsgebundene Diskriminierung der Frau zu iiberwinden, und
diese Aufgabe beginnt im Kopf.

Die Verfasserin verteilt ihr Thema tiber sechs Kapitel, die einander er-
ginzen und durchdringen. Ein gekonnter Uberblick iiber historische Zu-
ginge erdffnet den Reigen. Die Wandlungen des Begriffs Fiirsorge werden
plastisch vor Augen gefithrt. Was in der Stindegesellschaft im Streube-
reich der persdnlichen und stindisch gebundenen Wohltitigkeit um des
Seelenheils willen verblieb und die gesellschaftlichen Griinde der Not
ausklammerte, unterliegt mit der Zeit einem Prozess wachsender Kom-
munalisierung. Helfen bleibt aber iiber weite Strecken ein weibliches
Spezifikum; eine Kulturaufgabe wird mit ihm benannt (35, 37). Bedingt
durch die gesellschaftliche Ausdifferenzierung, aber auch durch die jewei-
lige politische Ideologie, treten neue Gesichtspunkte hinzu: Biirokratie,
rassehygienisch bedingte Selektion, und - nach dem 2. Weltkrieg - Soli-
daritit, Renten- und Versicherungsprinzip. Die Sozialhilfe nimmt den
Rang eines letzten Liickenbiiflers ein.

Im 2. Kapitel beginnen die systematischen Uberlegungen mit einem
Blick auf aktuelle begriffliche und sozialwissenschaftliche Zuginge. Die
klischeehafte Zuwendung der Produktion an Minner und der Reproduk-



Besprechungen - Rezensionen - Comptes rendus 453

tion an Frauen und die damit einhergehende emotivistische Verkiirzung
der Fiirsorge - ein Referenzpunkt ist Carol Gilligan - werden im Blick
auf die gewandelte gesellschaftliche Konstellation kritisch hinterfragt.
Fiirsorge ist Arbeit fiir andere, wobei im Zuge der Emanzipation der Frau
und ihrer Teilnahme am Erwerbsleben immer noch ein Anerkennungsde-
fizit zu beklagen ist. Minner delegieren Fiirsorge an Frauen, und besser
verdienende Frauen an drmere Frauen. Ausbeutung und Pauperisierung
der Fiirsorge sind die Folge. Der Markt bestraft jene, die Fiirsorgearbeit
leisten (109).

Der Boden fiir theologisch-ethische Traditionslinien und die Schliis-
selstellung der Fiirsorge in der Moraltheorie, deren Behandlung an das 3.
und 4. Kapitel verwiesen wird, ist so bereitet. Im Zuge herrschender Ge-
rechtigkeitstheorien - besondere Beachtung findet J. Habermas - ist eine
Substituierung der Fiirsorge durch Solidaritit zu beobachten: Ihr Ziel ist
die Uberwindung von Asymmetrie durch Symmetrie. Die Verfasserin
stellt heraus, dass die bibel-theologischen Wurzeln und die kirchliche
Lehrtradition eine andere Perspektive favorisieren: Die leitenden Begriffe
sind Liebe und Barmherzigkeit; sie werden nicht privatistisch enggefiihrt,
sondern erlauben eine Einbindung in Gerechtigkeit. Im Gefolge kann
Fiirsorge als Briickenschlag zwischen der individual- und sozialethischen
Ebene dienen (225). Leitende Voraussetzung ist, dass Asymmetrien - in
welcher Variante auch immer - bleiben werden. Die Verfasserin bezieht
entschiedene Position gegeniiber androzentrischen Denkmodellen. Fiir-
sorgeist so in ethische Theoriebildung zu integrieren, dass die leitenden
Autonomievorstellungen nicht zu Lasten der Frau gehen. Es erfolgt eine
klare Absage an jede Form von dualistischer Konzeption.

Das 5. Kapitel wirft einen Blick auf die politischen Theoriebildungen
der Gegenwart, in denen Fiirsorge als eine Leerstelle erscheint. Beherr-
schender Referenzautor ist J. Rawls. Die Verfasserin legt den Finger auf
einen wunden Punkt: die reduktiven anthropologischen Vorgaben. Sein
Differenzprinzip bleibt formal, Solidaritit spielt keine Rolle, Asymmetrie
wird programmatisch ausgeblendet, politisches und gesellschaftliches
Handeln geht in wohlverstandenem Eigeninteresse auf, das nur aus die-
sem Grunde den weniger Beglinstigten beriicksichtigt, und die Geschlech-
terdifferenz bleibt unbeachtet. Feministische Kritik an Rawls ist darum
angebracht. Sie kann herausstellen, dass Fiirsorgearbeit asymmetrischer
Anstofle bedarf, und dass sie keinesfalls zu Lasten von Autonomie aus-
schlagen muss (368). Es bedarf eines offensiven Gegenkonzepts im Ge-
schlechterverhiltnis. Republikanisch-zivilgesellschaftliche Ansitze kon-
nen da Bewusstsein bildend wirken und sichtbar machen, dass es in west-



454 Besprechungen - Rezensionen - Comptes rendus

lichen Staaten ein Demokratiedefizit im Umgang mit Differenzen gibt:
Fiirsorge ist nun einmal kein Joch.

Das 6. Kapitel unter dem Titel ,Gerecht sorgen. Elemente einer
sozialethischen Theorie der Fiirsorge“ biindelt Gedanken wie Anliegen
des Buches. Als Leitidee mag fungieren, dass Abhingigkeit keinen stigma-
tisierenden Effekt haben muss, sondern auch Beziehungen stiften kann.
Sie erfordert aber eine Einbettung in gerechte Strukturen und die Ergrei-
fung transformativer Maflnahmen. Ziel ist die bessere Integration von
Lebens- und Arbeitsmodellen. Erwerbs- und Fiirsorgearbeit miissen so
verteilt werden, dass beide Geschlechter den gleichen Anteil leisten.
Kombinationsmodelle - die Verfasserin schaut auf die skandinavischen
Linder - sind angesagt.

Das Buch wurde als Habilitationsschrift von der Katholisch-Theologi-
schen Fakultdt der Universitit Wien angenommen. Seine Stirke liegt in
der minutiésen Analyse unterschiedlicher Positionen, die in der katholi-
schen Moraltheologie und Sozialethik bisweilen ein Randdasein fiihren.
Die Literaturkenntnis und -verarbeitung ist beispielhaft und die Stellung-
nahme zu den Autoren, von denen aus Raumgriinden nur einige heraus-
gegriffen wurden - unerwihnt blieben P. Ricoeur, E. Levinas, A. Hon-
neth, aber auch Autorinnen, die einen maternalistischen Ansatz vertreten
- fundiert. Was zur Geschlechterdifferenz ausgefithrt wurde, erscheint
dem Rezensenten berechtigt; die Verfasserin vermeidet grelle Wertungen.

Die Arbeit wirkt bisweilen ein wenig langatmig; eine Verschlankung
hitte hier und da gut getan. Sicher wird mancher Leser auch Fragen ha-
ben. Kommt der ,,Genius des Frausein“ (Johannes Paul II.) angemessen
zum Vorschein? Gibt es eine natiirliche Nihe der Frau zu Fiirsorgearbeit
- zumindest zu gewissen Spielarten, die als ,unsichtbare Hand“ geschicht-
liche Entwicklungen, die auch Fehlentwicklungen sind, mit verursacht
hat? Man mag sich auch fragen, was von den praktischen Vorschligen im
Einzelfall durchsetzbar ist, zumal wenn man die Zwinge der Arbeitswelt
in manchen Berufen vor Augen hat. Aber das ist nicht als Kritik gemeint;
die vorliegende Arbeit bietet vielfache wertvolle Anregungen und das
zugrunde liegende Material.

KLAUS DEMMER

DOUBLE, Richard: Metaethical Subjectivism. Ashgate 2006. 129 pp. ISBN 0-
7546-5417-6.

Der skeptische Verdacht, dass sich die Moral nicht in soliden Fakten oder
Ziigen der Wirklichkeit begriinden lisst, sondern in Gefiihlen, Interessen



Besprechungen - Rezensionen - Comptes rendus 455

und Einstellungen begriindet ist, fithrt zur These des metaethischen Sub-
jektivismus. Der metaethische Subjektivismus behauptet also nicht, es
gibe iiberhaupt keine Standards oder giiltigen Argumente in der Moral
(subjektiv - ohne Standard), sondern er behauptet, dass Standards der
Moral nicht ohne Bezugnahme auf das mentale Leben begriindet werden
kénnen (subjektiv — mental). Diese beiden Bedeutungen von ,subjektiv®
sollten unterschieden werden, damit der metaethische Subjektivismus
nicht verwechselt wird mit der These, es gebe keine Anhaltspunkte des
Urteilens in der normativen Ethik, alles sei erlaubt. Es gibt moralische
Begriindungen, aber sie sind schwicher und haben - jedenfalls in ihren
Grundziigen - mehr mit Leidenschaften zu tun als mit niichternen Tatsa-
chenfeststellungen.

Das zentrale Argument fiir den metaethischen Subjektivismus findet
Double in den vielen Uneinigkeiten bzw. Ungewissheiten, das heisst in
den Beispielen, in denen entweder verschiedene Personen (oder verschie-
dene Theorien) zu unvereinbaren Antworten gelangen oder in allen Fil-
len, in denen es keine objektiv wahre Antwort zu geben scheint. Damit
ist nicht nur gemeint, dass wir zur Zeit keine Antwort haben, sondern
dass es nicht wahrscheinlich ist, dass es iiberhaupt eine objektive wahre
Antwort gebe. Sowohl die scharfen Uneinigkeiten, die zur ewigen Wie-
derkehr der gleichen konkurrierenden Theorien (Konsequentialismus,
Deontologie, Vertragstheorien, Tugendethik) fithren, sind starke Indizien
dafiir, dass sich der Bereich der Moral nie endgiiltig ausmisten lisst, dass
eine Unordnung im Nebeneinander und Gegeneinander von grundlegen-
den moralischen Intuitionen tibrig bleibt, die wir nicht aufgeben wollen
oder konnen, die wir aber auch nicht in ein kohirentes System bringen
kénnen. Die moralischen Intuitionen sind zwar nicht unfehlbar, aber sie
sind doch die einzigen ,harten Tatsachen®, die wir bei der Konstruktion
moralischer Theorien unbedingt beachten miissen. Sie erweisen sich im
grosseren Zusammenhang als chaotisch und somit widerspenstig gegen
Versuche, sie in ein System zu bringen und sie durch eine Ubereinstim-
mung mit vermeintlichen moralischen Fakten zu erkliren (vgl. Kapitel 4).

Wie der Autor selber zugibt, vertritt er eine Position, die jener von
John Leslie Mackie und Gilbert Hartman sehr nahe kommt. Der meta-
ethische Subjektivismus ist eine metaphysische bzw. ontologische Theo-
rie, nicht eine Theorie iiber die Sprache der Moral. Wollte z.B. Richard
Hare eine spezifische sprachphilosophische Theorie vertreten (die besagt,
dass die Bedeutung moralischer Terme nicht primir deskriptiv ist) und
dabei ontologisch neutral bleiben, so will Double (wie Mackie) eine onto-
logische These vertreten und dabei sprachphilosophisch neutral bleiben.



456 Besprechungen - Rezensionen - Comptes rendus

Der metaethische Subjektivismus braucht keine semantische Analyse der
moralischen Sprache vorzulegen, weil ithn das auch nicht wirklich weiter
bringen wiirde. (Dies wird in Kapitel 3, Abschnitt 1 aufgefiithrt.) Double
setzt ein Verstindnis von Philosophie voraus, das an Weltanschauung in-
teressiert ist (Worldview Construction), und nicht lediglich an der Praxis.
Es geht ihm nicht nur darum, ob und wie Ethik ,funktioniert®, sondern
darum, was der Fall ist und was nicht. Die Entscheidung fiir oder gegen
diese metaphilosophische Option ist wiederum subjektiv. Sie ergibt sich
aus einem Interesse des Forschers, das sich darin niederschligt, dass er in
allen Bereichen (moralischen und nicht-moralischen) die gleiche Theorie
der Wahrheit, nimlich eine Korrespondenztheorie der Wahrheit und die
gleichen epistemologischen und methodischen Werkzeuge verwenden
mdochte und dass er glaubt, dass Wiinsche (desires) per se nicht wahr sein
konnen. Wahr konnen nur Urteile sein, die besagen, dass Menschen be-
stimmte Wiinsche haben. Die Subjektivitit der Metaphilosophie lisst sich
auch dadurch erkliren, dass Richard Double zuerst im Bereich der theo-
retischen Philosophie des Geistes (iiber Wille und Determinismus) gear-
beitet hat. Seine Metaphilosophie ist autobiographisch subjektiv. Vertre-
ter der sprachphilosophischen Metaethik dagegen waren hiufig Sprach-
philosophen. Gewidhrt man den Anspriichen auf Konsistenz und Exakt-
heit nach dem Vorbild der Aristotelischen Ethik gewisse Ermissigungen,
so wird man vielleicht nicht zu gleichermassen dramatischen Einschit-
zungen kommen wie Double, der den scharfen Kontrast zwischen ,harter
Wissenschaft® und ,weicher Ethik“ beschwort.

Ein Vorzug des vorliegenden Buches besteht darin, dass der Verfasser
die metaphilosophischen Karten von Anfang an auf den Tisch legt und -
gemessen an seine hohen Erwartungen an eine wissenschaftliche Theorie
— den vergleichsweise unwissenschaftlichen Status der normativen Ethik
so ausdeutet, dass der ,Stoff“ der Ethik Gefiihle, Einstellungen und fal-
sche Meinungen sind. Um diese Hypothese zu erhirten, braucht der Au-
tor nur schwierige moralische Puzzles zu sammeln. Dieser Strategie kann
man nicht dadurch entkommen, dass man sagt: ,Wir finden zwar nicht
immer die objektiv wahre Antwort - aber es muss sie im Prinzip immer
geben.“ Die Beispiele von Dissens und Unentschiedenheiten sollen viel-
mehr zeigen, dass es héchst unwahrscheinlich ist, dass in einem so kom-
plexen und fragmentierten Gebiet, das aus kulturell tief verwurzelten,
prima facie ernst zu nehmenden moralischen Intuitionen besteht, eindeu-
tige und einstimmige Antworten zu haben sind. Double bestreitet nicht,
dass es auch in anderen Erkenntnisgebieten hartnickige Debatten und
Uneinigkeiten gibt, doch diese Debatten werden nicht als so vertrackt be-



Besprechungen - Rezensionen - Comptes rendus 457

trachtet, dass sie zwingend Anlass zu Zweifeln tiber das Vorkommen
einer realen Welt oder objektiver Fakten giben. Der Grad der Uneinigkeit
und der Unordnung ist in der Moral so gravierend, dass der Optimismus,
eine einzig wahre Theorie zu finden, unwahrscheinlich ist, jedenfalls so-
fern man von einer Theorie erwartet, dass sie die einzig richtigen Ant-
worten liefern kann und dies fiir den gesamten Bereich moralischer Fra-
gen: die Pflichten (was wir in Erwigung aller relevanten Tatsachen tun
sollten), die intrinsischen Werte und die Tugenden. Dass diese drei Fak-
toren Pflicht, Wert und Tugend ihrerseits irreduzibel sind, erhdht die
Anfilligkeit der Moral fiir Konflikte. Thr Pluralismus trigt ganz entschei-
dend bei zum Eindruck der Fragmentierung der Moral (vgl. Kapitel 8).

Der eigentliche Trumpf des vorliegenden Buches sind die folgenden
drei Beispielgruppen, welche die notorischen Querelen der Ethik auf den
Punkt bringen: 1) Unparteilichkeit versus Parteilichkeit; 2) Maximierung
versus nicht-aggregative Anwendung moralischer Prinzipien; 3) die Frag-
mentierung der Moral in irreduzible Faktoren von Pflichten, intrinsi-
schen Werten und Tugenden. Wie diese Problemfamilien zeigen, geht es
nicht bloss um isolierte Knackniisse, sondern um systematische und weit
verzweigte Unbestimmtheiten und Zweifel, die das gesamte Feld der Mo-
ral unterminieren. Die Auffassung des moralischen Standpunktes als eines
unparteiischen Standpunktes scheint beinahe definitorisch wahr zu sein.
Doch sind Bevorzugungen von gewissen Personen per se moralisch
falsch? Auch die subtilsten Versuche, gewisse Formen der Parteilichkeit
in die Moral zu integrieren und - mit indirekten Argumenten - gemis-
sigte Formen des Impartialismus zu formulieren, kénnen nicht davon ab-
lenken, dass persdénliche Griinde (wie z.B. Handeln aus Freundschaft)
eine genuine moralische Dimension haben kénnen, die sich nicht aus dem
Standpunkt eines ,impartial spectator ableiten lassen (vgl. Kapitel 5 und
6). Alle Moraltheorien, nicht etwas nur der Konsequentialismus, sind
vom Widerstreit der Intuitionen vergiftet, welche besagen, dass die Ma-
ximierung moralischer Faktoren manchmal erlaubt, manchmal verboten
sei. Die Beispiele der T6tung von Menschen zur Rettung anderer stiirzen
die Moralkasuisten in einen Abgrund von Zweifeln und Ritseln, die sie
ohne willkiirliche Postulate nicht l6sen konnen. Die verbreitete Auffas-
sung, dass deontologische Moraltheorien mit der Begriindung strikter
Verbotsnormen, die nicht aussschliesslich folgenorientiert begriindet
werden, das Problem der Maximierung (oder Steigerung von akzeptierten
moralischen Normen) umgehen kénne, ist illusorisch (vgl. Kapitel 7:
»>Maximisation Troubles for all Moral Theories®).



458 Besprechungen - Rezensionen - Comptes rendus

Das vorliegende Buch ist erfreulich knapp und dicht beziiglich der
Argumente. Es verfolgt eine klare Linie, die mich insgesamt iiberzeugt.
Gleichwohl wird der Autor auf Widerspruch stossen. Angesichts der Sub-
jektivitdt (oder fast Beliebigkeit) metaphilosophischer Vorentscheidungen
wird man sich fragen, ob die Anforderungen an Theorien nicht zu hoch
gesteckt werden, um dann die Diskrepanz zwischen Wissenschaft und
Ethik unnétig zu dramatisieren. Welche Disziplin kann den formulierten
Anforderungen auch nur anniherungsweise gentigen? Warum ist der Ver-
gleichspunkt fiir einen moralischen Realismus die theoretische Physik,
und nicht z.B. die Geschichtswissenschaft oder die Philologie? Ist die
methodologische und thematische Nihe zu Medizin, Recht und Rhetorik
nicht erhellender als die methodologische und thematische Ferne zur
Physik und Astronomie? Haben die Anforderungen an (kausale) Erkli-
rungskraft, Prognosekraft und methodologische Sparsamkeit in allen Be-
reichen der Wissenschaft den gleichen Stellenwert? Gibt es ein fiir die
Lhirtesten” Disziplinen allgemein akzeptiertes Verstindnis von Wahrheit
als Korrespondenz oder von Fakten?

Eine unndtige Schwiche des Buches liegt im Vergleich von Werturtei-
len mit Geschmacksurteilen (vgl. 112, 115). Geschmacksurteile sind mei-
nes Erachtens nur ein kleines Segment von Werturteilen. Sind Urteile wie
»Einstein war ein schlechter Schiiler® oder ,Balzac war ein guter Schrift-
steller” (beides Fille von nicht-moralischen Werturteilen) etwa blosse Ge-
schmacksurteile? Und was hat das Werturteil ,Vélkermord ist schreck-
lich“ mit dem Urteil ,,Vanilleeis schmeckt gut® gemeinsam? Hier wire es
angebracht, auf das Schwarz-Weiss-Schema zu verzichten und die Dicho-
tomie zwischen Subjektivismus und Objektivismus aufzuweichen.

Trotz dieser Bedenken ist das vorliegende Buch erfrischend direkt und
transparent in der Argumentation. Es bringt den Verdacht, dass die Ethik
nicht unabhingig von menschlichen Interessen wahr oder giiltig sein
kann, auf den Punkt.

JEAN-CLAUDE WOLF



Besprechungen - Rezensionen - Comptes rendus 459

PHILOSOPHIEGESCHICHTE

BECKERMANN, Ansgar / PERLER, Dominik (Hgg.): Klassiker der Philosophie
beute. Stuttgart: Reclam 2004. 823 S. ISBN 3-15-010557-9.

GAMM, Gerhard / SCHURMANN, Eva (Hgg.): Von Platon bis Derrida. 20
Hauptwerke der Philosophie. Darmstadt: Primus Verlag 2005. 391 S. ISBN 3-
89678-263-0.

Es wird wieder in die Philosophie eingefiihrt. In den beiden hier anzuzei-
genden Binden gleichsam in straff gefithrten Exkursionen, die im einen
Fall ausgewihlten ,Problemen®, im anderen Fall ,Hauptwerken® der Phi-
losophie gelten. Ziel ist, ein um das andere Mal, eine der zahlreichen Se-
henswiirdigkeiten der Gegend: da eine Hohle, dort ein tiefer Schacht,
viele erhabene Gipfel und Aussichtspunkte. Land und Leute lernt man so
zwar nicht wirklich kennen. Gesehenes und Erlebtes lisst einem zudem,
man mag es sich eingestehen oder nicht, zuweilen eher ratlos zuriick -
doch bereits der nichste Tagesausflug verspricht ein neues, ein wahrhaft
begliickendes und bereicherndes Erlebnis.

Bei der von Beckermann und Perler besorgten Klassiker-Reise fillt die
Empfehlung des Rezensenten aufs Ganze gesehen aber iiberaus klar aus:
Kaufen! Und, mehr als das, in Ruhe die einzelnen Beitrige durcharbeiten,
warum nicht zweimal, sich Zeit nehmen, auch den betreffenden Klassi-
kerband zur Hand nehmen, sich durch die weiterfithrende Literatur auch
tatsichlich weiter fiihren lassen, und vor allem und nochmals, sich Zeit
lassen! Geschickt benutzt vermag dieses dicke Bindchen eine formidable
Einfithrung in die Philosophie zu bieten, in verschiedene ihrer Gegenden
und Regionen. Etliche Beitrige leiten, wenn nicht zum eigenen Forschen,
so doch zum systematischen Philosophieren an. Nicht allein der Laie,
auch der Spezialist findet hier Anregendes zuhauf.

Zu loben ist besonders die klare Sprache und meist gut nachvollzieh-
bare Gedankenfithrung der insgesamt 37 Beitrige. Thre mafivolle Linge
macht es moglich, einen Beitrag jeweils aufs Mal ganz durchzulesen. Das
Grundmuster der einzelnen Fiithrungen bleibt iiberdies immer gleich. Das
erleichtert den Umgang mit dem Heterogenen, das zum Charme, be-
kanntlich aber auch zur Uniibersichtlichkeit der philosophischen Land-
schaft wesentlich beitrigt. Den Einstieg bilden jeweils kurze Angaben zu
Person und Werk - die meisten Beitrige sind einem einzelnen Autor ge-
widmet -, den Abschluss ebenfalls sehr knapp gehaltene Literaturanga-
ben. Im Zentrum steht eine meist konzise Einfithrung in ein ,Problem®
(eine ,Fragestellung“, zuweilen wird auch von einem ,Thema“ gespro-



460 Besprechungen - Rezensionen - Comptes rendus

chen), das anhand der Auseinandersetzung des entsprechenden Klassikers
- zuweilen tber verschiedene Etappen seiner Entwicklung, zuweilen in
textnaher Auslegung - vertieft und abschlieffend zum Stand der Debatte
heute in Bezug gesetzt wird. Das Interesse am betreffenden Klassiker fin-
det sich so konsequent fokussiert auf ein einzelnes, auch einziges seiner
Probleme. Gleichwohl bleibt weit mehr als nur die Abfolge der einzelnen
Beitrige an philosophiegeschichtlichen Usanzen orientiert, welche die
Klassiker in ihrer jeweiligen Epoche zu verstehen fordern, auch wenn die
Fokussierung auf einzelne Probleme eine noch andere Ordnung, die Ord-
nung der Probleme selbst, ins Spiel bringt.

Nicht allen Beitragen gelingt diese Verkniipfung von historischer und
zugleich problemfokussierter Ausrichtung. Nicht immer gelingt auch der
Spagat zwischen Klassikertreue, oder schlicht historischer Wahrheit, und
der von den Herausgebern angemahnten Aktualisierung. Die in der Ein-
leitung formulierte Absicht, die Klassiker letztlich allein zum Zwecke des
Exempels zu referieren, einzig zur Verdeutlichung, wie mit philosophi-
schen Problemen iiberhaupt umgegangen werden kann, fithrt nicht zwin-
gend zu nur erfreulichen Ergebnissen. Hie und da raubt sie dem histori-
schen Interesse jeden Schwung, und verstirkt die irrige Meinung, dass al-
lein jenseits dieses Interesses so etwas wie Wahrheit und philosophische
Sachkompetenz anzutreffen sind.

Dessen ungeachtet ist die in diesem Band durchgehaltene Konzentra-
tion auf philosophische Sachprobleme auflerordentlich begriifienswert. Es
bewihrt sich, in didaktischer wie inhaltlicher Hinsicht, das Interesse des
Lesers auf Problemstellungen hinzufiihren und zu konzentrieren, auf dass
sich die Leselust, die Lust an der Bildung und dem Wissen, mit einer
(kleinen) Disziplin in Denkarbeit verbinde. Die Qualitdt der Beitrige, die
fast durchwegs von renommierten Forscherinnen und Forschern stam-
men, ist tiiberdies iiberzeugend, zuweilen gar bestechend. Und die aller-
meisten Beitrige sind, auch was die Auswahl des Problems betrifft,
zugleich informativ und originell. Bereits der allererste Beitrag lisst ,all
das, was man heutzutage mit dem Stichwort ,Platonismus‘ zu kennzeich-
nen pflegt“ (S. 26) links liegen und konzentriert sich auf Platons eudimo-
nistische Ethik auf der Basis einer Tugendlehre (Problem: Was ist das
gute Leben?). Das ist so durchaus originell, und anregend dazu. Ebenso
ein Beitrag, der einen Leibniz prisentiert, der sich einzig mit dem Prob-
lem, was Raum ist, beschiftigt. Fast zu originell freilich, und die Prob-
lemperspektive hier wohl allzu eng. Zuweilen richt es sich, die Klassiker
einzig als mehr oder weniger gliicklose, heroische oder hartnickig
(un)einsichtige Problemdenker im engen Zirkel heutiger Debatten pri-



Besprechungen - Rezensionen - Comptes rendus 461

sentieren zu wollen. Den meisten Beitrigen aber gelingt die pointierte
Akzentsetzung und zugleich die historische wie systematische Verortung
der ausgewihlten Fragestellung in einem (nicht allzu groflen) Ganzen.
Gewiinscht hitte man sich aber, dass die Beitrige dort, wo ihre Probleme
sich beriihren, aufeinander Bezug nihmen. Immerhin ist dem Band ein
Personen- und Sachregister beigefiigt, das entsprechende Zusammenhinge
zu verfolgen erlaubt. Gewiinscht hitte man sich auflerdem, dass das - wie
die Beitrige belegen - gute Konzept des Bandes vermehrt auf moderne
Klassiker ausgeweitet worden wire: Im 20. Jahrhundert diinnt das Ange-
bot merklich aus - und droht zuletzt sich allein noch um das Grundprob-
lem des Bandes selber zu drehen, welches die Herausgeber in der Einlei-
tung als das ,philosophische Problem® umschreiben, ,dazu gezwungen
[zu sein], sich die grundlegende Frage zu stellen, worin ein philosophi-
sches Problem iiberhaupt besteht“ (S. 14).

In solche Abgriinde fithrt der von Gamm und Schiirmann betreute Band
nicht. Er gilt den Hohen und Aussichtspunkten. Inhaltlich kann hier auf
die Beitrige dieses Bandes ebenfalls nicht niher eingegangen werden. Ich
beschrinke mich auf einige knappe Angaben und Bemerkungen vorab zur
Anlage der Sammlung. Zu besichtigen gibt es im Rahmen dieser Einfiih-
rung wie angedeutet keine ausgeschnittenen Landschaften, einzelne Prob-
lemfelder, Goldschmiedewerkstitten und tiefen Schichte. Die Wanderung
gilt den Anhdhen, der Rundumsicht und der endlosen Weite. Wir alle
stehen, wie die Herausgeber einleitend bemerken, auf den Schultern von
Riesen.

Das mag sein. Eine Einfithrung, die sich nicht scheut, die Klassiker
nicht als oft gliicklose Problemdenker, sondern zunichst einmal als Klas-
siker zu prisentieren, hat ihr gutes Recht. Leider ist den meisten Beitri-
gen jedoch die Vorlesungssituation (vor gemischtem Publikum) anzumer-
ken. Der Blick schweift allzu oft in die Weite; die Riesen sind mitunter
sehr riesig. Unkonzentriert ist diese aus einer Ringvorlesung an der
Technischen Universitdit Darmstadt hervorgegangene Sammlung gleich-
wohl nicht, vielmehr konzentriert auf insgesamt 20 Schriften aus der phi-
losophischen Tradition. Entsprechend viele Beitrige enthilt der Band.
Die Darstellung dieser ,Hauptwerke® (angefangen mit Platons Politeia bis
hin zu Davidsons Handlung und Ereignis und Derridas Die Schrift und die
Differenz) liest sich leicht und keineswegs ohne Gewinn. Auch hier folgen
die resiimierenden Darstellungen einem einheitlichen Plan: Eine mehr
oder weniger kurze Einfithrung in den historischen Kontext beleuchtet
die geistes- und sozialgeschichtlichen Zusammenhinge, worauf Inhalt und
Grundgedanken der Schrift dargestellt und nicht selten in ein originelles



462 Besprechungen - Rezensionen - Comptes rendus

Licht geriickt werden. Biographische Kurzportrits der ausgewihlten
Klassiker (im Unterschied zum oben besprochenen Band mit seinen im-
merhin 37 Beitrigen findet sich in dieser Sammlung wenigstens ein einzi-
ger Beitrag, der der Arbeit einer klassischen Philosophin gewidmet ist:
Hannah Arendts Vita activa oder Vom tdtigen Leben), Angaben zum Werk
und zur Literatur finden sich hier gesondert am Schluss des Bandes,
schliefflich ebenfalls Angaben zu den Autorinnen und Autoren des Ban-
des.

ALDO LANFRANCONI

KNAPP, Markus / KOBUSCH, Theo (Hgg.): Querdenker. Visiondre und Aussen-
seiter in Philosophie und Theologie. Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesell-
schaft 2005. 299 S. ISBN 3-534-18385-1.

Dieser Band ist aus einer Ringvorlesung der Ruhr-Universitit Bochum
hervorgegangen (im Jahre 2003/2004), in der Figuren aus dem Bereich der
Philosophie und der Theologie vorgestellt wurden, ,die am Rande des
Denkens iiberhaupt stehen® (S. 9). Gemiss der Ausdrucksweise der beiden
Herausgeber handelt es sich um Aussenseiter, Visionire, Querdenker und
Ketzer. In dem dreihundertseitigen Band werden insgesamt 25 Denker
vorgestellt. Der Reigen wird eréffnet mit dem Propheten Jeremia, dessen
Verkiindigung als ,radikale Infragestellung® von Georg Fischer erdrtert
wird (S. 14-23). Als letzter Zeuge wird Georges Bataille (1897-1962) auf-
gerufen. Gregor Hifliger fokussiert seine Darstellung dieses Autors der
Somme athéologigue um den Begriff des Opfers (S. 288-298). Eine Gruppe
der prisentierten Denker konnte unter dem Stichwort ,Kezter zusam-
mengefasst werden, da ihre Randstellung mit der Verurteilung durch die
christliche Orthodoxie zusammenhingt. Origenes (S. 50-60), Arius (S.
61-71), Pelagius (S. 72-83), aber auch die 1310 in Paris hingerichtete
Margarete Porete (S. 117-127) und der 1600 verbrannte Giordano Bruno
(S. 139-149) gehoren ebenso zu dieser Kategorie wie Johannes Scottus
Eriugena (S. 84-94), Siger von Brabant (S. 95-105) und der rebellierende
Franziskaner Petrus Johannis Olivi (S. 106-116), von dem der Heraus-
geber Theo Kobusch ein vorziigliches Portrit zeichnet, aus dem klar her-
vorgeht, wie bedeutend dieser wenig bekannte Denker fiir die Entwick-
lung des mittelalterlichen Denkens ist. Die blosse Aufzihlung dieser
Namen bestitigt, was die Herausgeber im Vorwort festhalten (S. 10): Wer
im antiken Christentum Querdenker identifizieren will, braucht sich nur
an Verurteilungen auf den Konzilien zu halten. Offensichtlich gilt dieses
Kriterium auch fiir die Periode des Mittelalters und die frithe Neuzeit.



Besprechungen - Rezensionen - Comptes rendus 463

Der kritische Leser macht sich aber auch Gedanken {iber die Aussage, die
Christoph Markschies am Ende seiner Darstellung der Gnosis macht (S.
45): ,Das Christentum ist nur in einem begrenzten Grade pluralismus-
fihig.“ Wihrend der Verdacht des Ketzertums aufgrund verschiedener Di-
mensionen ihres Denkens gewiss auch fiir Raimundus Lullus (S. 128-138)
und Jacob Bohme (S. 150-164) gelten kann, ist die Stellung zum Chris-
tentum in den Fillen von Maurice Blondel (1861-1949, S. 257-265) und
Simone Weil (1909-1943; S. 278-287) schwieriger zu bestimmen. In seiner
Wiirdigung von Blondels Denken geht Anton van Hooff so weit, dass er
die Frage stellt, ob der franzosische Philosoph mit seiner Lehre der ,ac-
tion‘ (Handlung und Handeln) nicht die im abendlindischen Denken seit
Parmenides postulierte Einheit von Denken und Sein iiberwunden habe:
»Die ,action‘ schlechthin, das vielfiltige und vielgestaltige menschliche
Handeln, das immer zugleich Be-Handlung und ,Handlung’ von dem
Menschen zunichst heterogener Wirklichkeit ist, ist sodann das konkrete
Grundgefiige, in dem ,Alles ruht‘ (Picht), nicht nur allen Denkens son-
dern primir allen Seins“ (S. 263). Johann Georg Hamann (S. 177-187),
Georg Christoph Lichtenberg (S. 188-198), Franz-Xaver von Baader (S.
199-211), Max Stirner (S. 234-245), aber auch Maine de Biran (S. 212-222)
und Ralph Waldo Emerson (S. 223-233) kénnen aus anderen Griinden als
Querdenker oder Denker an der Peripherie betrachtet werden, von denen
indes entscheidende Impulse fiir das Denken der Moderne ausgegangen
sind. Unter den beriicksichtigten Denkern verdient zweifellos John To-
land (1670-1722), den Gersine Palmer in ihrem Aufsatz vorstellt (S. 165-
176), besondere Aufmerksamkeit, weil sein ganzes Bemiithen dem Versuch
galt, ,die rechte Vernunft und alles, was im Christentum wahr und gut
sein konnte, gegen die Gifte der Dummbheit und selbstverschuldeter
Unmiindigkeit“ (S. 174) zu verteidigen. Leider ist der Beitrag zu diesem
wichtigen Deisten kein Vorbild einer lesefreundlichen Prisentation eines
Denkers, wie sie von einem Band wie dem vorliegenden erwartet werden
darf. Viel zu lange, nicht iibersetzte englische Zitate, fehlende Hinweise
auf den Lebensgang des Autors (es fehlen z.B. die Geburts- und Todes-
daten) und unvollstindige Anmerkungen erschweren die Lektiire des Auf-
satzes, der indes zahlreiche, iiberaus anregende Informationen, Thesen
und Deutungsansitze enthilt. Leider fehlen in diesem Falle wie bei meh-
reren anderen Beitrigen unentbehrliche Hinweise zu den verlisslichen
Ausgaben und Ubersetzungen und zur grundlegenden Sekundirliteratur.
In diesem Buch ist von Aussenseitern die Rede, definitionsgemiss also
von wenig bekannten Autoren. Es wire deshalb sinnvoll gewesen, jeden
Artikel mit einer nach prizisen Massstiben eingerichteten Bibliographie



464 Besprechungen - Rezensionen - Comptes rendus

zu versehen. Ein beachtlicher Teil der Aufsitze erfiillt iibrigens dieses De-
siderat. Man konnte jetzt einen Disput mit den Herausgebern beginnen
iber die Auswahl, man kénnte mit mehr oder weniger guten Griinden
das Fehlen dieses oder jenes Theologen oder Philosophen bemingeln. Das
scheint mir miissig: Ich finde die Auswahl vertretbar und habe durch die
Lektiire dieses iiberaus interessanten und vielseitigen Bandes viel gelernt.
Er bietet einen ungewohnten Einstieg in die europiische Geistesgeschich-
te. Jeder Leser und jede Leserin wird unter den ausgewihlten Querden-
kern eine Priferenzliste erstellen. Was mich betrifft, so gehéren Gustav
Landauer (1870-1919), den Hanna Delf von Wolzogen als einen ,Pro-
pheten aus dem Geiste der Niichternheit* bezeichnet (S. 266-277), und
Franz Overbeck (1837-1905) fraglos dazu. Markus Knapp zeichnet von
Overbeck, der als theologischer Lehrer, welcher seinen Kinderglauben
verloren hatte, etwas zu vertreten hatte, an dessen Wahrheit er zweifelte,
ein sehr umsichtiges Portrit (S. 246-256), das mit dem Hinweis endet, die
Kritik Overbecks am Christentum bleibe fiir die Theologie unvermindert
aktuell. Landauer, Vertreter eines ,nichtmarxistischen auf einem geistigen
Anarchismus beruhenden Sozialismus® (S. 273), hat nicht nur im Gefing-
nis Meister Eckhart iibersetzt, einen lesenswerten Aufruf zum Sozialismus
verfasst, sondern auch im Anschluss an Fritz Mauthner einen Entwurf
einer Sprachphilosophie verfasst, dessen Titel bereits aufschlussreich ist:
Skepsis und Mystik. Einen der zentralen Gedanken dieser kleinen Schrift
fasst die Autorin des Beitrages treffend zusammen: ,Das Sprechen iiber
die Sachen wird immer auch Sprechen iiber die Sprache des Sprechenden
sein® (S. 270). Dass ich indes Diogenes von Sinope allen andern vorziehe,
moége man mir verzeihen. Die lebendige Darstellung von Heinrich Nie-
hues-Probsting (S. 24-35), die auch die tiberaus vielseitige Wirkungsge-
schichte des Kynikers beriicksichtigt, bestirkt den Leser in der Uberzeu-
gung, dass Kant durchaus Recht hatte, wenn er behauptete, Diogenes sei
der ,wahre[n] Idee des Philosophen weit getreuer geblieben® als manche
Philosophen der neueren Zeit (vgl. S. 33). Unabweisbar eine ,Identifika-
tionsfigur intellektueller Freiheit“ nach der Diagnose von Niklaus Largier
(Diogenes der Kyniker, Tiibingen 1997, S. 376)! Ist einem etwas kleinli-
chen Rezensenten noch eine letzte Bemerkung gestattet, die sich wohl
eher an den Verlag als an die Herausgeber richtet? Auf dem Klappentext
wird demjenigen, der das Buch in die Hand nimmt, versprochen, es ent-
halte eine Geschichte der Aussenseiter und Nonkonformisten. ,Per-
sonlichkeiten wie Giordano Bruno, Arthur Schopenhauer und Walter
Benjamin werden so in ihrer Aussenseiterposition, aber auch in ihrer
Vorreiterrolle charakterisiert.“ Schopenhauer und Benjamin sind gewiss



Besprechungen - Rezensionen - Comptes rendus 465

mogliche Kandidaten fiir ein Buch iiber Querdenker. In diesem Band
allerdings kommen sie nicht vor!

RUEDI IMBACH

Storia della filosofia nell’Islam medievale. Volume 1. A cura di Cristina D’AN-
CONA. Torino : Einaudi 2005 (= Piccola Biblioteca Einaudi, Filosofia). LII +
489 pp. ISBN 8806170732.

Storia della filosofia nell’lslam medievale. Volume II. A cura di Cristina
D’ANCONA. Torino : Einaudi 2005 (= Piccola Biblioteca Einaudi, Filosofia).
XVI + 492 pp. ISBN 8806172425

La fréquentation des textes anciens nous enseigne que les titres des ceuvres
ont leur importance. Dans le cas de ce livre, le titre posséde un caractere
programmatique, et I’éditeur responsable, Cristina d’Ancona, le sait puis-
qu’elle commente dans son avant-propos le choix de ce titre. Elle ex-
plique, en effet, pourquoi il fallait éviter les syntagmes ‘philosophie isla-
mique’ et ‘philosophie arabe’ et elle précise pourquoi il convenait de pre-
férer le titre retenu : Storia della filosofia nell’Islam medievale. On peut
expliquer le caractéere programmatique de ce titre en précisant trois
points : (1) « Voremmo presentare ai lettori ’idea di una forma di pen-
siero — la filosofia - che nata in Grecia [...] attraversa scenari diversi » (p.
XX). Personne, certes, ne contestera la these que la philosophie est d’ori-
gine grecque. Ce qui pourtant est vraiment essentiel est le fait que les
textes ou est consigné le patrimoine philosophique grecque ont voyage. Il
est par conséquent tout 2 fait logique qu’une partie importante de cet ou-
vrage soit consacrée a ce phénomene extraordinaire que I’on peut appeler
le voyage des textes. Ce qui correspond dans les voyages physiques que
nous entreprenons au déplacement d’un lieu a un autre dans ’espace est
dans le cas du voyage textuel la traduction d’une langue a une autre. Les
remarquables chapitres de Cristina d’Ancona sur « le traduzione di opere
greche e la formazione del corpus filosofico arabo » (p. 180-258) et sur
« la transmissione della filosofia araba dalla Spagna musulmane alle uni-
versita del XIII secolo » (p. 783-843) montrent de maniére extrémement
convaincante qu’il ne s’agit pas ici seulement de prolégomenes et de ques-
tions subsidiaires ou secondaires. Je crois, pour ma part, que la traduction
dans toute sa complexité - processus qui inclut le fait que certains mots
sont intraduisibles et doivent le rester — est un des phénomeénes culturels
les plus importants. Cela est manifeste pour la culture européenne qui,
pour une large partie, est née de traductions, mais cela est vrai également



466 Besprechungen - Rezensionen - Comptes rendus

pour le monde de I'Islam médiéval. Comme le langage et la compréhen-
sion, la traduction est une sorte de miracle extraordinaire et permanent
permettant aux hommes de vivre et de progresser. (2) Toutefois, afin que
le miracle de la traduction puisse se réaliser, certaines conditions matériel-
les, sociales et institutionnelles sont exigées. Faut-il des lors s’étonner que
cette dimension soit amplement abordée dans cette histoire de la philoso-
phie ? Il ne faut pas s’étonner mais plutdt s’en réjouir. Lorsque Paolo Bet-
tiolo aborde le « scuole e ambienti intellettuali » de la Syrie (p. 48-100)
ou quand Cleophea Ferrari explique le fonctionnement de ’enseignement
a Bagdad au IX° siécle (p. 352-379) ou encore lorsque Amos Bertolacci dé-
crit avec précision mais sans pédanterie inutile les bibliothéques et les
centres de culture dans 1’Orient du X© et XI° siécle, de Buhara jusqu’a Is-
fahan (p. 495-521), il ne s’agit point d’une érudition superflue ou d’un de
renseignement complémentaires dont on pourrait faire abstraction en étu-
diant la pensée et la philosophie. Bien au contraire, ces chapitres, dont le
but est de décrire le contexte ou les plus belles synthéses philosophiques
de I'Islam médiéval ont pu s’épanouir et se développer, font partie de
I’histoire de la pensée elle-méme, plus exactement contribuent singulie-
rement a mieux saisir le sens, la portée et ’enjeu de la pensée. Un méme
souci de contextualisation est a ’ceuvre dans le chapitre que Marc Geof-
froy consacre 2 la formation de la culture philosophique de 1’Occident
musulman (p. 671-722). (3) Le titre de cet ouvrage suggére une troisieéme
idée tout a fait fondamentale 2 mon avis : on peut ’expliquer en se réfe-
rant a un adage scolastique qui est inspiré par Boéce et le Liber de causis, a
savoir le célebre théoreme de la réception : guod recipitur in aliquo recipi-
tur in eo per modum recipientis. L’histoire dont il est question dans
I’ouvrage édité par Cristina d’Ancona est une histoire de réception (Re-
zeptionsgeschichte). Ce qui est regu ou transmis, est la philosophie grec-
que. Dans son essai introductif, intitulé « la via della felicita. Il ruolo della
filosofia nell’Islam medievale » Gerhard Endress insiste beaucoup sur ce
point (p. XXIII-LII), montrant de maniére tout a fait convaincante com-
ment et pourquoi la philosophie dans I'Islam médiéval peut étre décrite
comme un héritage de Platon et d’Aristote, comment la prédominance de
I’un fait place a celle de I’autre, comment certains tichent d’harmoniser le
double héritage et pourquoi d’autres pensent qu’il faut se libérer du legs
platonicien. On peut donc effectivement parler d’une « communauté epis-
témique » (comunita epistemica, p. XXIV), communauté qui s’explique
par le processus de réception précisément. Cependant « ce qui est regu est
recu selon le mode de celui qui regoit » ; cela implique que toute récep-
tion est nécessairement une transformation. Les éditeurs et les auteurs de



Besprechungen — Rezensionen - Comptes rendus 467

ces deux ouvrages ont voulu manifester ce processus complexe et diversi-
fié par le titre méme, en précisant qu’il s’agit de I’histoire de la philoso-
phie dans I'[slam médiéval : celui-ci est le milieu, le réceptacle ou est recu
I’héritage grec. Cependant, et cette dimension du processus de réception
est remarquablement présenté par le chapitre déja cité de Paolo Bettiolo
sur le role de la phase syriaque de la transmission du corpus philosophi-
que grec, le corpus des textes originaux devait étre préparé pour pouvoir
étre regu. Mais ce moment essentiel du passage par la Syrie doit étre mis
en relation avec ce que historiographie traditionnelle désigne avec I’ex-
pression : d’Athénes a Bagdad. Comme le rappelle Cristina d’Ancona
dans le chapitre qui dessine I’état de la philosophie dans I’Antiquité tar-
dive (p. 5-47), il faut toutefois abandonner la reconstruction farabienne
de la constitution de la falsafa en trois étapes, reconstruction selon la-
quelle « da Alessandria, il sapere si tranferi ad Antiochia, da Antiochia a
Harran, e infine da Harran a Bagdad » (p. 43). Les choses sont plus com-
plexes, puisque la voie royale qui conduit de Bagdad a Alexandrie n’a pas
encore été retrouvé, il faut donc préférer des analyses moins synthétiques,
plus détaillées et ponctuelles. Ces deux volumes montrent admirablement
que le modus recipientis dans I'Islam médiéval est multiple et varié, variété
qui va des polémiques arabo-chrétiennes du début, analysées par Ida Zilio-
Grandi (p. 101-136), jusqu’aux efforts d’Averroeés dont la présentation
par Marc Geoffroy clot I’exposé des auteurs et des textes de la falsafa (p.
722-782).

On "aura compris : ces deux volumes tentent de présenter la genese, le
développement et ’apogée de la philosophie dans I’Islam médiéval comme
un processus historique qui est lié a des conditions sociales et matérielles,
pourtant et il serait insensé de vouloir écrire ’histoire de la pensée philo-
sophique en n’accordant pas la place qui leur revient aux grandes figures :
tandis que le projet fondateur du « philosophe des arabes », Al-Kindi, est
esquissé par Cristina d’Ancona (p. 282-351), Cecilia Martini Bonadeo et
Cleophea Ferrari donnent un tableau trés complet de la logique, la méta-
physique et la pensée politique de Al-Farabi (p. 380-448). L’exposé
d’Amos Bertolacci, essentiellement organisé autour du Kitab al-Shifa, le
Livre de la guérison, culmine dans ’interprétation de la réélaboration de la
Métaphysique par Avicenne. L’auteur insiste, a juste titre selon moi, sur
I’étonnant effort synthétique d’Ibn Sina: « potremmo descrivere la
filosofia di Avicenna come una forma particolarmente riuscita di
peripatetismo arabo, in cui [orignario pensiero di Aristotele,
reinterpretato secondo le indicazioni dei suoi esegeti greci e arrichito di
quegli elementi della tradizione neoplatoncia propri dell’aristotelismo



468 Besprechungen - Rezensionen - Comptes rendus

arabo, si coniuga con una visione del mondo di matrice islamica » (p.
598).

L’adage invoqué permet d’aborder un aspect supplémentaire : quod re-
cipitur in aliquo recipitur in eo per modum recipientis. Chaque lecteur de
cet ouvrage y trouvera des chapitres ou des paragraphes qu’il préfere.
Quant a moi, les pages que Marc Geoffroy consacre a Ibn Tufail (p. 703-
711) ont une fois de plus attiré mon attention sur ’extraordinaire Epistola
de Hayy ibn Yagzan. On est naturellement d’abord frappé par ’histoire de
cet enfant né par génération spontanée ou, selon une autre version, né
d’une princesse qui I’a jeté a la mer. Ce solitaire apprit donc, petit a petit,
a connaitre le monde sans recevoir aucun enseignement, seulement a
’aide de ses propres facultés ; il découvre non seulement la structure de
Iunivers tel que le Stagirite le décrit mais parvient a la découverte du mo-
teur immobile qu’il adore avec une piété purement philosophique. In-
nombrables sont les dimensions intéressantes de cet ouvrage particulier et
Marc Geoffroy évoque plusieurs perspectives philosophiques. L’ouvrage
peut se lire comme une réflexion epistémologique sur la genese de la con-
naissance, comme un ouvrage sur l’induction et I’expérimentation. « La
descrizione del percorso seguito dal ‘filosofo autodidatta’ mette in risalto
la relazione primordiale che lega I'uvomo all’oggetto della sua conoscen-
za » (p. 708), mais encore le texte met I’accent sur ’expérience comme
facteur important du progrés philosophique. Geoffroy évoque aussi ce
que I’on peut appeler une interprétation mystique, mais il vaut sans doute
mieux parler d’expérience meétaphysique. En effet, au cours de son che-
minement, le « Vivant fils du Vigilant » découvre son affinité avec les ani-
maux, les corps et Dieu et il va s’efforcer d’effectuer une ascension qui
culminera dans I’élimination de toute trace de corporéité et de multi-
plicité pour perdre a la fin la conscience de sa propre individualité « per
raggiungere quelle felicita che non pu’espressa discorsivamente e consiste
nella percezione estatica delle gerarchie delle sostanze separate » (p. 710).
Non moins remarquables sont les réflexions contenues dans cet ouvrage
sur ce que nous pouvons appeler la religion naturelle et qui sont provo-
quées par l’arrivée sur I’ile du solitaire d’un personnage venant d’une ile
voisine ou manifestement on vit selon la religion de I'Islam. Asal, par le-
quel Hayy ibn Yaqzan apprend le langage des humains, et le Vivant se
rendent sur cette ile voisine, espérant convertir I’humanité a cette reli-
gion de pure raison. Bien vite, ils doivent se rendre compte que cette
forme supérieure de la religion n’est pas apte a étre enseignée au peuple.
Lorsque I’on se souvient du succes que la traduction latine de ce texte, pa-
rue en 1671, a connu et quand on sait que Spinoza et Daniel Defoe, 1’au-



Besprechungen - Rezensionen - Comptes rendus 469

teur du Robinson Crusoe, ont lu ce texte on pergoit d’'une maniére nou-
velle la présence dans la culture occidentale de la philosophie issue du
monde islamique.

Il est impossible de ne pas évoquer une autre curiosité qui est bien
plus qu’une curiosité en vérité. Cristina d’Ancona consacre, dans le cha-
pitre ou les traductions des ceuvres grecques en syriaque et en arabe sont
traitées, quelques pages merveilleuses au Liber de causis (p. 208-210). Ce
texte, attribué a Aristote, provenant du cercle d’Al-Kindi, manifeste de
maniére paradigmatique ce qu’il faut entendre par les expressions voyages
textuels et métissage des idées. Ce texte qui sera traduit en latin par Gérard
de Crémone vers la fin du XII° siecle n’est pas seulement une compilation
X partir des Eléments de théologie de Proclus mais il s’agit d’une adaptation
monothéiste et créationniste des doctrines néoplatoniciennes, adaptation
rendue possible par la Théologie d’Aristote. Comme d’autres travaux de
Cristina d’Ancona ’ont montré, cette compilation est devenu un des pi-
liers de la métaphysique occidentale parce qu’elle réalise une synthése dé-
cisive entre le créationnisme et la métaphysique, ’ontologie et I’héno-
logie, ’apophatisme et le discours sur Dieu. Je parle de métissage non
seulement en raison de la beauté singuliére de ’enfant mais surtout parce
que dans ce cas nous sommes en présence d’un texte qui fut composé a
Bagdad au IX® siecle et qui est une adaptation arabe et musulmane d’un
ouvrage de la culture grecque ; il sera traduit en latin et va inspirer pro-
fondément des auteurs chrétiens comme Albert le Grand, Thomas
d’Aquin et Maitre Eckhart et leur permettre de donner une forme philo-
sophique a la question de Iorigine radicale du monde.

J’indique une troisieme chose qui m’a particulierement frappé. Vu par
les yeux d’un européen occidental, la philosophie dans I’'Islam médiéval et
son influence sur notre culture apparait d’abord sous ’aspect métaphysi-
que. Cependant il y a tout une autre dimension qui saute aux yeux lors-
que I’on parcourt le chapitre sur la transmission de la philosophie arabe, a
savoir la médecine et I’art de vivre. Un des bestsellers de la philosophie
arabe peut ici étre mentionné, je veux dire le célebre Sirr al-asnar, le Se-
cretum secretorum des Latins. Le récent livre de Steven J. Williams (The
Secret of Secrets. The Scholarly Career of a Pseudo-Aristotelian Text in
the Latin Middle Ages. Ann Arbor: The University of Michigan Press
2003) sur cet ouvrage que Alexander Birkenmajer voulait exclure de
P’Aristoteles Latinus a cause de son caractére superstitieux témoigne de
I’immense diffusion de cet ouvrage curieux. On ne peut certainement pas
mettre au méme niveau le De causis et le Secretum secretorum mais dans le
cas de ce dernier, le Moyen Age latin a bénéficié d’une perception



470 Besprechungen - Rezensionen - Comptes rendus

d’Aristote et de 1’aristotélisme qui différe beaucoup des récits que I’on lit
dans les manuels. Dans un commentaire inédit de cet ouvrage, conservé a
la Bibliothéque universitaire de Bale et dont la copie date de 1459, I'auteur
inconnu recommande la lecture de ce livre pour trois raisons : « Et notan-
dum, quod presens libellus potest commendari ex tribus. Primo ex multo-
rum comprehensione, nam comprehendit totum regimen sanitatis [...]. Se-
cundo potest commendari ex brevi et compendiosa tradicione, nam satis
admirabile videtur, quod in isto parvo libello tantam poterant compre-
hendere scienciam. Tercio potest commendari ex lucida et clara tradi-
cione, nam multum subtiliter et clare tradidit modum vivendi, dormiendi,
cibum et potum sumendi in presenti libro.» (Basel UB A V 14, fol.
120ra). Un ouvrage comme le Secretum et sa diffusion font donc certaine-
ment partie de cette conception de la philosophie comme « maniere de
vivre » que Pierre Hadot a tant mis en valeur ces derniéres années.

Mais revenons de nouveau a ’ouvrage que nous voulons recenser : je
voudrais, en adoptant cette fois la perspective du destinataire, insister sur
deux points qui me paraissant vraiment importants : je ne parle pas des
bibliographies extrémement riches et amples mais je voudrais saluer
I’excellente idée d’ajouter a la fin de chaque chapitre une bréve anthologie
des textes importants. Ces traductions dont certaines sont originales se-
ront utiles et indispensables aux étudiants et aux enseignants qui liront ce
livre et auxquels il s’adresse en premier lieu. Le second point que je veux
souligner dans ce contexte me parait encore plus fondamental : tous les
auteurs sont trés attentifs a [historiographie. En effet, ils esquissent
Phistoire de la découverte et de I’interprétation des textes. Je suis con-
vaincu que ’on ne peut surestimer la signification de ce fait. Seule une
conscience aigué de I’historicité de notre propre regard sur ’histoire
permet d’éviter la naivete et ['utilisation idéologique des textes du passé.

Pour terminer, je reviens une nouvelle fois au titre. Il faut, en effet,
dire un mot sur ’expression Islam médiéval. Personne n’ignore que I’ad-
jectif médiéval désigne une époque dans une périodisation spécifiquement
occidentale et européenne et ’on peut donc se demander dans quelle me-
sure 1l est légitime d’appliquer une telle périodisation a I’Islam. Au terme
de ’entreprise, Cristina d’Ancona propose une justification tout a fait
convaincante de ce choix : « abbiamo voluto descrivere un segmento della
storia della filosofia, raccontando le continuita e le trasformazioni in
terra musulmana dei temi che questa forma di sapere ha ereditato della
sua nascita greca » (p. 830). Deux points sont complémentaires de ce pro-
jet : d’abord il faut se rendre compte que cette réception de I’héritage
grecque est médiatisée par la version tardo-antique de la pensée grecque,



Besprechungen - Rezensionen — Comptes rendus 471

et d’autre part il faut noter que ce paradigme du savoir a progressivement
traversé les frontiéres linguistiques et culturelles - du grec au latin, du
grec au syriaque, du grec a l’arabe, de I’arabe au latin, sans oublier
I’hébreu. L’utilisation de ’adjectif médiéval dans le titre de cet ouvrage
veut, & mon avis, rendre attentif 2 la complexité de ce processus, dans sa
dimension diachronique et synchronique. Un fait auquel j’attribue une si-
gnification symbolique peut nous aider & comprendre la complexité de ce
dont nous voulons parler : nous sommes quelque peu informeé sur la ma-
niére dont le De anima d’Avicenne a été traduite. Nous savons que cette
traduction s’est réalisée en deux temps, un savant hébreu, Avendauth
israelita, philosophus, traduisit a haute voix le texte en langue vulgaire, et
un savant latin, Dominicus Archidiaconus, notait la version latine. Le texte
d’un philosophe musulman, profondément influencé par I’héritage paien
de I’Antiquité, est donc traduit par un clerc chrétien avec ’aide d’un sa-
vant juif. Lorsque I'on tient compte de 'influence profonde que vont
exercer les textes d’Avicenne dans le monde latin, on peut se poser des
questions sur la genése de ’identité philosophique de ’Occident chrétien.
Ce processus complexe me fait penser a ce que Thomas d’Aquin dit de la
connaissance de soi qui est évidemment liée a la genése de I’identité de
soi : il n’y a pas de connaissance de soi sans connaissance de ’autre car
celle-la présuppose celle-ci : cognoscere differentiam suam ab aliis rebus [,
quod] est cognoscere quidditatem et naturam suam (Summa theologiae 1,
87,1). Cette nécessité de la connaissance de I’autre pour la saisie de ce que
nous sommes et de ce que nous sommes devenus vaut, selon moi, aussi
lorsqu’il s’agit de I’identité culturelle et intellectuelle de I’Europe. Je con-
sidére les deux volumes de la Storia della filosofia nell’Islam medievale,
rédigés par des auteurs occidentaux, comme un effort notable dans ce sens
d’une clarification de notre propre identité historique.

RUEDI IMBACH

ROSIER-CATACH, Iréne: La Parole efficace. Signe, Rituel, Sacré. Paris : Editions
Seuil 2004. 767 pp. ISBN 2020628058.

Le dernier livre d’Iréne Rosier-Catach propose une interrogation origi-
nale sur le rapport qui peut s’établir entre la théologie et la théorie du
langage. Par rapport a La Parole comme acte sur la grammaire et la séman-
tique au XIII siécle (Paris: Vrin 1994), La parole efficace marque une
continuation en ce qui concerne le méme intérét qu’lrene Rosier-Catach
cultive pour la doctrine du langage au Moyen Age. L’originalité de son
dernier ouvrage surgit 2 la fois d’un choix pour un corpus inédit de tex-



472 Besprechungen - Rezensionen - Comptes rendus

tes, et d’une tres fine analyse qui lui permet de pénétrer, par la voie de la
linguistique, a l’intérieur d’une tradition théologique. De Pierre Lombard
jusqu’a Duns Scot, I'auteur de La Parole efficace arrive A retracer la dé-
marche des commentateurs du IV® livre de Sentences. Derriére cette chro-
nologie, Iréne Rosier-Catach diagnostique un fond commun pour
’évolution de la doctrine du sacrement, et signale a quel point la présence
du langage modifie ’architecture interne de la pensée théologique.

Dans un volume impressionnant (767 pages dont plus de 200 pages des
notes), Iréne Rosier-Catach manipule une information extrémement va-
riée et neuve (surtout quant aux textes inédits qu’elle transcrit et qui sont
présentes comme annexe a la fin de chaque chapitre) structurée en cing
chapitres et ordonnée autour de quatre questions majeures : Qu’est-ce
qu’un sacrement ? Comment se produit-t-il ? Comment ’exprimer ? Et
comment [’appliquer ? Cette quadruple structure est le prétexte pour voir
comment dans les marges d’une doctrine du sacrement on retrouve ca-
chée, dans la pratique, une véritable théorie du signe.

Iréne-Rosier-Catach ne choisit pas de répertorier les pratiques du
sacrement car c’est plutdt le but des anthropologues et des historiens, et
sous cet aspect il y a déja une « réalité amplement documentée » (cf. p.
23). Elle considére le sacrement comme un concept clef dans ’application
de la théologie en tant que discours sur Dieu, pour développer une nou-
velle herméneutique théologique qui impose comme regle générale la lec-
ture des auteurs médiévaux en tant que théologiens.

Le sacrement comme signe doit étre compris d’abord comme une ren-
contre entre une matiére et une forme c’est-a-dire comme une rencontre
entre la chose elle-méme qui dans le cas de I’eucharistie est le pain et le
vin, et la formule ou les mots (cf. p. 35). En tant que signe le sacrement
est signe de quelque chose et signe pour quelqu’un (cf. p. 69), il se mani-
feste selon une double relation qui se réclame de son role d’intermédiaire
entre le message et le récepteur. Un autre aspect déterminant de la nature
du sacrement est dévoilé par Iréne Rosier-Catach dans le fait que celui-ci
actualise ce que sa formule présente seulement en puissance, autrement
dit toute sa valeur se joue autour du fait qu’il peut « faire ce qu’il figurent
» (Cf. P 79)

La pratique de ’eucharistie représente pour le contexte médiéval le
modele sacramentel invoqué le plus souvent dans les débats théologiques,
modele qui est en méme temps le plus épineux parmi les autres exemples
de sacrement. La fréquence et la variété de cet exemple présuppose une
démarche archéologique par laquelle Iréne Rosier-Catach arrive a identi-
fier, a I’intérieur des querelles doctrinales, une théorie médiévale du signe



Besprechungen - Rezensionen - Comptes rendus 473

que la sémiologie moderne ignore encore. Cette réflexion est possible
parce que les attributs et la diversité de la théorie du signe se retrouvent
dans toute la pratique du sacrement. En ce qui concerne la diversité du
sacrement, ’auteur de La Parole efficace identifie plusieurs exemples.
Parmi les premiers, Béranger est celui qui, sous I’influence de la doctrine
augustinienne, envisage le sacrement comme un pur signe (cf. p. 37). Ri-
chard Fishacre ajoute a cette définition de sacrement une autre idée au-
gustinienne, a savoir la distinction entre signe sensible et signe intelligi-
ble. Une autre perspective est celle de Thomas, le signe est congu par lui
comme un moyen de transgression d’'un monde sensible soumis a la cor-
ruption vers le monde d’intelligible (cf. p. 44). Guillaume d’Auvergne at-
tire I’attention sur une fonction sociale du signe, qui sert de moyen de re-
connaissance au sein d’une méme communauté (cf. p. 54). La théorie du
signe est aussi complétée par ’idée de la similitude qui peut s’instaurer
entre le signe et le signifié. La ressemblance entre ces deux parties du si-
gne le rend plus persuasif dans I’accomplissement de sa fonction, car I’eau
est utilisée pour le baptéme en raison de sa puissance de purifier ou de la-
ver les souillures de I’ame. Cette conception est aussi la source de grandes
controverses au sein des disputes théologiques. Hugues de Saint-Victor af-
firme (cf. p. 55) que la similitude peut étre une source de la tromperie, par
les illusions qu’elle implique, surtout dans le domaine de I’1mage qui peut
détourner I’attention. Une réponse dans ce débat surgit chez Richard Fis-
hacre qui indique (cf. p. 69) que la similitude ne doit pas étre cherchée
avec la substance du pain ou du vin mais avec leurs accidents. Au moment
de la transsubstantiation, les signes du corps du Christ doivent étre re-
cherchés parmi les accidents du pain et du vin et non dans leurs subs-
tance.

La démarche initiée par Iréne Rosier-Catach qui consiste a répondre 2
la question de la possibilité de production d’un sacrement ’améne vers les
débats médiévaux du probléme de la causalité. D’une grande portée, la
théorie de la causalité se retrouve au cceur de la doctrine du sacrement
comme une application théologique faite avec les moyens de la philoso-
phie. Dans le cas de I’actualisation du sacrement, les interprétations causa-
les s’enchainent autour de quatre grandes directions : la causalité physi-
que, la causalité pacte, la causalité instrumentale et causalité efficiente.
Ainsi il y a des partisans de I’idée que le sacrement est accompli par une
cause physique, et parmi eux on retrouve Etienne Langton, Hugues de
Saint Chair, Guillaume de Méliton (cf. p. 124). En tant que cause physi-
que, le sacrement présuppose une union directe entre les paroles et
’élément, d’une telle fagon qu’il entraine I’effet par la présence d’une vir-



474 Besprechungen - Rezensionen - Comptes rendus

tus sanctificandi attribué au sacrement et la présence d’une virtus signifi-
candi due au langage (cf. p. 156). Une réaction 2 cette doctrine vient de la
part de Richard Fishacre et de Bonaventure, et consiste dans la théorie de
la causalité pacte. Cette nouvelle perspective rejette I’efficacité d’un rap-
port purement nécessaire, pour accepter comme unique modele, celui de
la cause sine qua non. En effet, le sacrement est envisagé comme un pacte
qui s’établit entre Dieu et I’homme au moment de I’institution du sacre-
ment, car il est envisagé que Dieu lui-méme baptise a travers le prétre.
Sous l’influence d’Aristote, Thomas s’intéresse a d’autres aspects de la
doctrine de la causalité physique. Il accepte que I’idée de la cause soit
comprise selon la dichotomie entre un agent principal (le premier mo-
teur) et I’agent instrumental, qui peut subir [’action du premier moteur. Il
résulte que dans cet ordre le sacrement est une cause instrumentale et
qu’'un lui agit le pouvoir de I’agent principal (cf. p. 135). La position de
Thomas devient plus limpide par rapport au développement de la causa-
lité physique parce qu’en tant que cause instrumentale, on peut justifier la
présence d’une virtus sanctificandi comme action de ’agent principal. La
nature duale de I’agent instrumental rend possible le fait qu’il peut agir
selon sa propre nature, mais en tant que md par le premier moteur il ar-
rive qu’il géneére un effet supérieur a ce que sa propre nature produit
d’habitude. La conception thomasienne de la causalité instrumentale
trouve un critique redoutable en Duns Scot, pour qui le sacrement a la
forme d’un signe instauré par Dieu (cf. p. 140). La nature du signe
consiste dans le fait qu’il signifie d’une maniére efficace ses effets, qu’il
devient opérant par sa nature immédiate. La place que Duns Scot occupe
dans ’histoire des débats sur le role de la causalité marque dans le milieu
théologique, une nouvelle conception du sacrement, car celui-ci est re-
pensé comme « un signe sensible, signifiant par institution, un signe vrai
qui s’accompagne toujours de son signifié, pour ce qui le concerne [...]
non équivogue (puisqu’il signifie toujours de maniére certaine la grace),
représentant la maniére démonstrative, la grice invisible, relevant d’un
sensible ou de plusieurs, sensible se trouvant dans une relation naturelle
ou ad placitum a son signifié » (cf. p. 147).

La structure du livre prouve que I’étude de ’aspect purement théori-
que du signe est doublée d’une tres fine analyse des détails qui permet 2
Irene Rosier-Catach de dévoiler la variété des exemples de la pratique sa-
cramentelle. Il s’agit d’une lecture qui rend possible le déchiffrage de la
logique du langage, qui par sa valeur performative, ordonne ’action. Les
moyens d’exprimer un sacrement représentent en méme temps la source
d’une variété de questions : Est-ce que la diversité des langues assure une



Besprechungen - Rezensionen - Comptes rendus 475

unique signification d’un sacrement comme c’est I’exemple du baptéme
ou du mariage ? (cf. p. 199) Est-ce que la synonymie ou la variation dans
une méme langue peut opérer une modification de D’efficacité du sacre-
ment ? (cf. p. 231). Est-ce que le mensonge avec ses variations « intention
de dire le faux » et « intention de tromper » génere une déviation du lan-
gage ? (cf. p. 295).

Le probléme du role joué par le protagoniste de I’acte se dresse en pa-
ralléle avec les conditions d’énonciation du sacrement. La pratique pro-
prement dite du sacrement réclame la présence d’une personne détermi-
née (certa persona), des paroles solennelles (selena parola) et d’une inten-
tion fidéle (fidelis intentio). A V’intérieur de cette structure triple, chaque
élément peut influencer ’acte final du sacrement. Autant le ministre, que
son intention qui garantit la signification du signe, doivent étre mis en
question pour déterminer a quel degré la qualité du sacrement (par exem-
ple celui du baptéme ou du mariage) est affectée, ou pour déterminer a
quel point I’accomplissement du sacrement dépend de leur influence (cf.
p- 264). Le ministre peut opérer un déplacement de sens étant donné qu’il
est prédisposé au mensonge et a la fausseté ou étant donné qu’il est exposé
méme aux fautes de prononciations.

L’excellente étude linguistique d’Iréne Rosier-Catach sur la formule
eucharistique signale la pertinence des attributs des arts du langage dans
les arguments théologiques. La lecture du détail grammatical est légitimée
par une nécessité interne du discours théologique de rendre plus limpide
le sacrement. En s’appuyant sur les témoignages de textes, Iréne Rosier-
Catach arrive & démontrer comment la formule Hoc est corpus meum se
constitue comme un pur acte linguistique grace a ’aspect performatif de
I’expression. En revanche pour montrer comment cette formule atteint
son sens, Iréne Rosier-Catach questionne le réle récitatif et significatif de
celle-ci (cf. p. 387). Comprendre 1’objectif du pronom démonstratif hoc et
sa place dans cette formule signifie a la fois ’appel a la tradition par une
enquéte sur la notion demonstratio (cf. p. 431), et ’examen linguistique
qui permet d’expliquer la métamorphose de sens que ce pronom opere. Sa
valeur pronominale désigne deux choses différentes au début et a la fin de
la consécration. La conversion du pain en corps du Christ traduit une
double désignation : 'une s’adresse a I'intellect par le message des mots et
’autre aux sens en indiquant 1’élément matériel.

Sans ignorer la grande ouverture que I’ouvrage d’Iréne Rosier-Catach
propose dans I’histoire d’études médiévales, il s’avere impensable d’assi-
gner une portée unique a ce livre. Par une méthode qui propose de garder
dans I’analyse la fidélité avec les textes médiévaux, Iréne Rosier-Catach



476 Besprechungen - Rezensionen - Comptes rendus

arrive a retracer la difficile histoire de la complicité qu’il y a entre la phi-
losophie, la théologie et la grammaire pendant le Moyen Age.

Ce livre ouvre par ses conclusions (cf. p. 471) un dialogue avec les étu-
des linguistiques contemporaines parce qu’il offre des témoignages a la
fois historiques et doctrinaux. Il montre ainsi qu’il est possible d’établir
des liens entre les auteurs médiévaux et les probléemes actuels de la lin-
guistique moderne, comme par exemple en ce qui concerne la valeur per-
formative des énoncés, la causalité de l'opérativité, la vérité des paroles
ou la théorie du signe qui dément toute présence du symbole dans la doc-
trine médiévale.

MoNiIcA CALMA

[Anonymus): Liber de causis. Das Buch von den Ursachen. Mit einer Einleitung
von Rolf SCHONBERGER. Ubersetzung, Glossar, Anmerkungen und Verzeich-
nisse von Andreas SCHONFELD. Lateinisch-deutsch (= Philosophische Biblio-
thek 553). Hamburg: Felix Meiner 2003. LII + 207 S. ISBN 3787317058.

Alain de Libera hat das Buch von den Ursachen als eines der ,dunkelsten
Werke“ des Mittelalters bezeichnet, aber ohne Zweifel hat Henri-Domi-
nique Saffrey Recht, wenn er diese im IX. Jahrhundert in Bagdad entstan-
dene und zwischen 1167 und 1187 in Toledo von Gerhard von Cremona
ins Lateinische tibersetzte Schrift als ,eine der wichtigsten Quellen der
Metaphysik im Mittelalter” betrachtet. Es ist iber allen Zweifel erhoben,
dass diese Schrift, die volle Entfaltung der onto-theologischen Struktur
der mittelalterlichen Metaphysik wesentlich geférdert hat, weil hier im
Kontext einer primir neuplatonisch orientierten Auffassung der Wirk-
lichkeit das erste Prinzip mit dem reinen Sein identifiziert wird (vgl. II,
20 [S. 6] und IV, 40 [S. 10], XV, 132 [S. 32]). Nicht weniger unbestreitbar
ist die Behauptung, dieses bis zur Entdeckung der wahren Quelle durch
Thomas von Aquin oft dem Aristoteles zugeschriebene Opuskel habe
eine ontologisch-metaphysische Auslegung der biblischen Schépfungsleh-
re im Sinne einer mit der physischen Ursichlichkeit nicht vergleichbaren
Gabe des Seins, wie sie namentlich bei Thomas von Aquin vorliegt, er-
leichtert. Es wiren weitere Philosopheme zu nennen, deren Artikulation
und Verbreitung dieses Werk ermdglicht hat, etwa das ontologisch und
epistemologisch zentrale Rezeptionstheorem oder der Gedanke der Refle-
xivitdt geistiger Naturen, aber diese knappen Hinweise mdgen geniigen,
um die fundamentale Bedeutung der hier zu rezensierenden Ubersetzung
zu unterstreichen. Der lateinische Text (nach der Ausgabe von A. Pattin)
und die Ubersetzung von A. Schénfeld (S. 2-63) werden erginzt durch



Besprechungen — Rezensionen - Comptes rendus 477

einen reichhaltigen Anmerkungsapparat (S. 65-126), wo nicht nur die
Verbesserungsvorschlige von R. Taylor sowie Ubersetzungsprobleme dis-
kutiert werden, sondern auch Bezug genommen wird auf Schwierigkeiten
der Interpretation. Eine Ubersicht zum Inhalt der Kompilation (S.
XLVII-LI) und sehr wichtige tabellarische Tafeln (S. 155-176; u.a. zum
Verhiltnis der Elementatio theologica des Proklos [der wichtigsten, erst-
mals von Thomas von Aquin identifizierten Quelle des Opuskels] oder
zur Priasenz der Schrift bei Meister Eckhart, zu den Kommentaren von
Albert dem Groflen und Thomas) sowie ein ausfiihrliches lateinisch-deut-
sches Glossar erginzen den Text, der iiberdies durch eine aufschlussreiche
Einleitung von Rolf Schénberger historisch und philosophisch erschlos-
sen wird.

Bereits Otto BARDENHEWER hatte in der Editio princeps des Textes
die arabische und die lateinische Version mit einer deutschen Uberset-
zung versehen (Freiburg 1.Br. 1882). Vor kurzem ist eine zweisprachige
Ausgabe publiziert worden: Alexander FIDORA / Andreas NIEDERBER-
GER: Von Bagdad nach Toledo. Das ,Buch der Ursachen® und seine Re-
zeption im Mittelalter. Lateinisch-deutscher Text, Kommentar und Wir-
kungsgeschichte des Liber de causis. Mit einem Geleitwort von Matthias
Lutz-Bachmann. Mainz: Dieterich’sche Verlagsbuchhandlung 2001. Es
lohnt sich deshalb, die beiden neueren Ubersetzungen kurz zu verglei-
chen, aber nicht ohne darauf hinzuweisen, dass es in jedem Falle eine be-
sonders schwierige Angelegenheit ist, diesen aus dem Arabischen iiber-
setzten, lateinischen Text zu verdeutschen. Des Weiteren diirfte es klar
sein, wie wichtig im Falle dieser Schrift, die ihrerseits das scholastische
Vokabular beeinflusst hat, eine prazise Terminologie ist.

Als erstes Beispiel sei ein Theorem zitiert, das eine dreistufige Onto-
logie im Verhiltnis zur Ewigkeit einfiihrt.

IL%p. 6 SCHONFELD, 7 FIDORA/NIEDERBERGER,
41

Omne esse superius aut  Jedes hohere Sein ist Jedes hohere Sein ist
est superius aeternitate  entweder hoher als die  entweder iiber der
et ante ipsam, aut est Ewigkeit und vor ihr Ewigkeit und vor dieser
cum aeternitate, aut est  oder es ist mit der Ewig- oder mit der Ewigkeit
post aeternitatem et keit, oder es ist nach der oder nach der Ewigkeit
supra tempus Ewigkeit und {iber der ~ und iiber der Zeit.

Zeit.

Aufschlussreicher ist ein zweites Beispiel:



478

VII, 72, p. 18

Omnis intelligentia
scit quod est supra se
et quod est sub se: ve-
rumtamen scit se
quomniam est causa el,
et scit quod est supra
se quoniam acquirit
bonitates ab eo.

SCHONFELD, 19

Jeder Geist weif}, was
iiber thm 1st und was
unter thm ist : und zwar
weifd er, was unter ihm
1st, weil er dessen Ursache
ist, und er weif’, was iiber
thm 1st, weil er von
diesem die Gutheiten

Besprechungen - Rezensionen - Comptes rendus

FIDORA/NIEDERBERGER,
61

Jede Intelligenz weif3, was
iiber ihr 1st und was unter
ihr ist; dabei weif} sie, was
unter ihr ist, da sie dessen
Ursache ist, wihrend sie
weifd, was iiber ihr ist, da
sie hiervon die Gutheiten
erwirbt.

erwirbt.

Schonfeld rechtfertigt S. 72 die Ubersetzung von intelligentia durch Geist
mit einem Hinweis auf den plotinischen Nus. Da in der arabischen Meta-
physik, im Anschluss an Aristoteles, dieser Stufe der Realitit durchaus
eine kosmologische Funktion zukommt, so scheint es mir sehr wichtig,
hier den Ausdruck prizise mit Intelligenz widerzugeben. Die Diskussion
iber das Verhiltnis von Intelligenzen und Engeln ist im Mittelalter
grundlegend und bekanntlich haben die Intelligenzen in der Verurteilung
von 1277 eine sehr wichtige Rolle gespielt.

Auf die historische und philosophische Bedeutung des Rezeptions-
theorems habe ich schon hingewiesen. In seiner Einleitung macht Schén-
berger ebenfalls darauf aufmerksam (S. XV), wobei er auch die auf die
Erkenntnistheorie ausgerichtete Formulierung des Prinzips durch Boe-
thius erwihnt (,Omne enim, quod cognoscitur, non secundum sui vim,
sed secundum cognoscentium potius comprehenditur facultatem®; De
consol. phil. V, pr. 4; Weinberger 117, 25-26) und auch die proklische
Quelle zitiert (Theorem 103 der Elementatio: ,Alle Dinge sind in allen
Dingen, jedoch in jeglichem gemiss dessen Wesensnatur.“). Bei Thomas
wird dieses Theorem meistens in folgender Weise formuliert: ,omne quod
recipitur in aliquo recipitur in eo per modum recipientis.“! Es ist ein

1 Folgende Belegstellen kénnen angegeben werden: I Sent., d. 17, q. 1, a. 1, sc 1;
II Sent., d. 17, q. 2, a. 1, arg. 3; Il Sent, d. 14, q. 1, a. 1, qc 3; IV Sent, d. 1, q. 1, a. 4,
qc 2, arg. 4; IV Sent., d. 44, q. 3, a. 3, qc. 3, arg. 4; IV Sent., d. 48, q. 1, a. 3, arg. 4;
IV. Sent., d. 49, q. 2, a. 1; IV Sent, d. 49, q. 2, a. 2; IV Sent., d. 50, q. 1, a. 2; ScG II,
c. 74, n. 8; ScG II, c. 79, n. 7; ST 1, 75, 5; ST 76, 2, arg. 3; ST III, 54, 2 ad 1; ST III,
62, 4, arg. 1; De ver. 19, 1; De ver. 27, 4, arg. 4; De ver. 28, 3, ad 5; De pot. 3, 3, arg.
1; De pot. 3, 11, arg. 14; Qd de anima, 2, arg. 19; Qd de anima, 20, arg. 7; De
virtutibus 2, 1, sc; Quod. VII, 1, 1.



Besprechungen - Rezensionen - Comptes rendus 479

wichtiger Grundsatz der Ontologie und der Erkenntnistheorie, deshalb
ist seine Ubersetzung von grofler Wichtigkeit.

XI, 103, p. 26 SCHONEFELD, 27 FIDORA/NIEDERBERGER,
77

Primorum omnium  Alle ersten (Wesenheiten) Von allen Ersten ist jedes
quedam sunt in qui-  sind in den anderen auf einzelne im anderen in der
busdam per modum  eine Weise, durch diees  Art, wie es einem jeden von
quo licet ut sit unum mdglich ist, dass das eine  ihnen gebiihrt, im anderen
eorum in alio. von ihnen in dem anderen zu sein.

ist.

Keine der beiden Ubersetzungen ist nach meiner Einschitzung besonders
gliicklich. Der Zusatz von Wesenheiten bei Schonfeld ist unangebracht
und eher verwirrend, dagegen ist es in diesem Falle wahrscheinlich besser
licet mit ,moglich sein“ zu iibersetzen als mit ,gebiithrt“. Weil in Buch der
Ursachen die grundlegende These der Reflexivitit des Intellekts behauptet
wird, und zwar mit der einflussreichen Formulierung der reditio completa
(vgl. dazu die bedeutsame Arbeit von Reto FETZ: Ontologie der Innerlich-
keit : reditio completa #nd processio interior bei Thomas von Aquin. Frei-
burg: Universititsverlag 1975) kommt dem Theorem XIV eine besondere
Bedeutung zu.

XIV, 124, p. 30 SCHONEFELD, 31 FIDORA/NIEDERBERGER,
87

Omne sciens qui scit  Jeder Wissende, der sein Jedes Wissende, das von

essentiam suam est ~ Wesen weif}, kehrt zu seinem eigenen Sein weif3,

rediens ad essentiam  seinem Wesen in einer kehrt zu seinem eigenen

suam reditione com- vollstindigen Riickwen- Sein durch eine vollstindige

pleta. dung zuriick. Riickkehr zuriick.

Hier zeigt sich die Uberlegenheit der Ubersetzung von Schénfeld, der
beim ontologischen Vokabular konsequent verfihrt und genau unter-
scheidet zwischen ens (Seiendes), esse (Sein) und essentia (Wesen), wihrend
Fidora/ Niederberger essentia hier und anderswo mit Sein iibersetzen
(vgl. etwa S. 65, 81, 87, 121). Diese Hinweise verdeutlichen zum einen die
Schwierigkeit der Ubersetzungsarbeit und zum anderen deren Bedeutung
und philosophische Relevanz. Die von Schdnfeld vorgelegte Version ist
insgesamt von beachtlicher Prizision und stellt eine vorziigliche Leistung
dar, die grofle Dienste leisten wird. Es sei gleichzeitig festgehalten, dass
die Ausgabe von Fidora/ Niederberger durch diejenige von Schénber-
ger/Schonfeld keineswegs tiberfliissig geworden ist, da namentlich der
»Kurzkommentar der einzelnen Kapitel“ (Von Bagdad bis Toledo, S. 151-



480 Besprechungen - Rezensionen - Comptes rendus

204) und das Nachwort, wo die Rezeption des Opuskels im 12. und 13.
Jahrhundert skizziert wird, die Erlduterungen in der neuen Ausgabe
sinnvoll erginzen. Es ist auflergewohnlich erfreulich, dass dieses Kleinod
mittelalterlichen Denkens nun in zwei empfehlenswerten Ausgaben
vorliegt. Wie kaum ein anderes Werk wird uns anhand dieser Schrift klar,
dass die mittelalterliche Philosophie das Resultat eines komplexen multi-
kulturellen Prozesses ist, gleichsam ein Mestize mit Eltern und Groflel-
tern aus ganz verschiedenen Welten: Die neuplatonisch-heidnische Quelle
(Proklos’ Elementatio) wurde im muslimischen Bagdad dem monothe-
istischen Kreationismus angepasst, bevor dieses Konglomerat, das im mul-
tikulturellen Toledo fiir die lateinische Welt zubereitet wurde, die christ-
lichen Theologe faszinierte und inspirierte.

RUEDI IMBACH

ABU BAKR IBN TUFAIL: Der Philosoph als Autodidakt, Hayy ibn Yaqzan. Ein
philosophischer Inselroman. Ubers., mit e. Einl. und Anm. hg. v. Patric O.
SCHAERER (= Philosophische Bibliothek 558). Hamburg: Felix Meiner 2004.
LXXXVII + 152 S. ISBN 3787316809.

Kein geringerer als Gottfried Wilhelm Leibniz meinte, als er die latei-
nische Ubersetzung der hier anzuzeigenden Schrift gelesen hatte, dieses
Werk belege, dass ,die arabischen Philosophen ihren christlichen Fach-
genossen in theologischen Dingen durchaus ebenbiirtig seien“. Diese
Hochschitzung des Philosophus Autodidactus (so der lateinische Titel der
urspriinglich arabisch verfassten Schrift) scheint mir aus verschiedenen
Griinden gerechtfertigt, handelt es sich doch unzweifelhaft um eines der
originellsten Werke der gesamten Philosophiegeschichte. Der um 1110 in
Andalusien geborene Autor hat den wichtigsten Teil seines Lebens in
Ceuta und Tanger verbracht, sein philosophisches Hauptwerk, das hier in
einer neuen deutschen Ubersetzung vorliegt und im Original den Titel
fihrt Risalat Hayy ibn Yagzan (Der Traktat von Hayy ibn Yaqzan [d.h. der
Lebende Sohn des Wachenden]) wurde vermutlich in der Zeit um 1177-
1182 verfasst (Ibn Tufail starb 1185). Nach einem ausfithrlichen Vorwort
wird im Hauptteil dieses philosophischen Bildungsromans die intellek-
tuelle Entwicklung des Hayy ibn Yaqzan, der fiinfzig Jahre allein auf
einer Insel lebt und ohne Kontakt mit anderen Menschen die Welt und
die zentralen Ideen der aristotelischen Philosophie entdeckt, beschrieben:
Diese Entwicklung erreicht mit der Erkenntnis Gottes und der Einsicht,
»dass sein Gliick und sein Triumph tber das Elend einzig und allein in
der kontinuierlichen Schau dieses Notwendig-Seienden® (S. 78) liegen,



Besprechungen - Rezensionen — Comptes rendus 481

vorerst ithren Hohepunkt. Im letzten Teil des philosophischen Romans
begegnet Hayy ibn Yaqzan Absal, einem Bewohner der Nachbarinsel, der
die Einsamkeit sucht und eine allegorische Auslegung der heiligen
Schriften der auf dieser Nachbarinsel praktizierten Religion (wohl des
Islam) pflegt. Der Einsiedler erlernt von Absal die menschliche Sprache
und die beiden erkennen, dass die Entdeckungen Hayy’s und die Bild-
reden der Religion iibereinstimmen. Das Vorhaben der beiden, die Be-
wohner der Nachbarinsel den Kern der unverhiillten Wahrheit, d.h. die
Vernunftreligion, zu vermitteln, scheitert: Absal und Hayy ibn Yaqzan
kehren auf die Insel zuriick, wo sie sich der Kontemplation des héchsten
Wesens hingeben. Bereits diese elementare Zusammenfassung zeigt, dass
es sich hier um ein einzigartiges Werk handelt. Sie macht auch verstind-
lich, dass es fiir mehrere Interpretationen offen ist, je nachdem ob der
Aspekt der Selbstwerdung des Philosophen (der Philosoph als Autodi-
dakt), die mystische Dimension (die Schau Gottes als Ziel der Existenz)
oder schliesslich der Gedanke, dass wahre Religion und wahre Philoso-
phie iibereinstimmen, betont wird.

Die neue Ubersetzung des Textes mit zahlreichen Anmerkungen (S. 1-
140) wird von einer substanziellen, wirklich hervorragenden wund viel-
seitigen Einleitung begleitet. Wie der Autor zu Beginn seines Vorworts
betont, wendet er sich ,an ein Publikum mit einem Interesse an arabisch-
islamischer Philosophie, ohne allerdings grossere Vorkenntnisse auf die-
sem Gebiete vorauszusetzen® (S. IX). Dieses Ziel erfiillt die Einleitung
vorziiglich, da nach einem kurzen Uberblick zur iibersetzten Schrift eine
auf die darin zentralen Lehrgehalte ausgerichtete kleine Geschichte der
Philosophie im islamischen Raum geboten wird (S. XVIII-LIII), wo in
gebotener Kiirze, aber mit erstaunlicher Dichte, die Philosophen al-Kindi,
al-Farabi, Ibn Sina, al-Gazali und Ibn Bagga vorgestellt werden. Doch
nicht genug: Der Autor untersucht des Weiteren verschiedene Themen-
bereiche (namentlich die Mystik, das politisch-kulturelle Umfeld der
Almohaden in al-Andalus, das Inselmotiv), die fiir die richtige Beurtei-
lung des Romans aufschlussreich sind und beschreibt vorziiglich die
breite Rezeptionsgeschichte (S. LXX-LXXXYV), die vom ausfiihrlichen
Kommentar des jiidischen Philosophen Moses Narboni (1300-1362) bis zu
Ernst Bloch (1885-1977) reicht, der in seiner Abhandlung Avicenna und
die Aristotelische Linke (Frankfurt 1963) im Roman einen Vorliufer der
Aufklirung erblickt, weil da gelehrt wird, ,dass der Mensch ausser seiner
Vernunft einen Glauben nicht braucht®, weil die wahre Religion nicht im
Glauben an Dogmen, sondern in einer humanen Gesinnung und der rich-
tigen Praxis besteht. Selbstverstindlich werden in diesem Uberblick auch



482 Besprechungen - Rezensionen - Comptes rendus

die erste gedruckte lateinische Ubersetzung (1671), die erste englische des
Quikers George Keith (1674) und die frithen deutschen Versionen von Jo-
hann Georg Pritius (1726) und Johann Gottfried Eichhorn (1782) kurz
behandelt. Besonders aufregend ist aber vor allem der Hinweis auf eine
wahrscheinlich durch Pico della Mirandola (1463-1494) angeregte friithe
lateinische Fassung (S. LXXVI). Was den Einfluss des Traktats auf den
Verfasser von The Life and Strange Surprizing Adventures of Robinson
Crusoe angeht, ist Schaerer eher skeptisch (S. LXXXIII), weist aber nach,
dass unter den unzihligen Nachahmungen des Romans von Daniel Defoe
(1660-1731) mehrere Autoren Materialien von Defoe und Ibn Tufail
vermischen. Was die Deutung des Romans angeht, so meint Schaerer, dass
die bisherigen Auslegungen immer nur einen Aspekt beriicksichtig hit-
ten, der Traktat indes als ganzes gesehen und verstanden werden sollte.
Deshalb ist es erforderlich, die Frage nach den Adressaten zu stellen. Das
Werk richtet sich ,kaum an Fachphilosophen, vielmehr entsteht der Ein-
druck einer Lehr- oder Einfiithrungsschrift fiir ein Publikum ohne nen-
nenswerte philosophische Kenntnisse® (S. LXVIII), so dass es sich an-
bietet, von einer ,Art Einfithrung in die islamische Philosophie fiir ein
sufisch geprigtes Publikum® zu sprechen. Das zentrale Anliegen dieses
Unternehmens ist demnach ,die Legitimation der philosophischen Wis-
senschaften als wahre und rationale Form der Erkenntnis® (S. LXIX), ein
Vorhaben, das auch als Antwort auf Gazalis Angriff auf die Philosophie
gelesen werden kann. Dieser Versuch zu einer ausgeglichenen und umfas-
senden Interpretation, die auch das nicht ganz leicht einzuordnende
Vorwort beriicksichtigt, wo Ibn Tufail festhilt, er wolle den Worten Avi-
cennas und Gazilis folgen, indem er die Vorziige des einen und des an-
dern abwige (S. 13), leuchtet ein. Es ist zu vermuten, dass dieser Ansatz
seine historische Richtigkeit besitzt. Ich méchte indes die Dimension der
Aufklirung in diesem Werk nicht allzu sehr vernachlissigt sehen, wenn
wir unter religioser Aufklirung das Ersetzen religéser Autoritit durch
Einsichten der menschlichen Vernunft verstehen. Otto F. Best hat im
Nachwort zu der von ihm besorgten Ubersetzung (IBN TUFAIL: Der Ur-
Robinson. Miinchen: Matthes & Seitz 1987) sich nicht ganz zu Unrecht
mehrfach auf Gotthold Ephraim Lessing berufen, der unseren Text ge-
kannt hat, weil er davon ein Exemplar an Moses Mendelssohn geschickt
hat. Allerdings handelt es sich um eine auf eine kleine Gruppe begrenzte
Aufklirung, wie das Ende des Romans bestitigt, denn Hayy ibn Yaqzan
rit dem Volk auf der Nachbarinsel, ,in ihrer gewohnten Weise an den
Regeln der religidsen Satzung und den auf das Ausserliche bezogenen
Handlungen festzuhalten® (S. 112). Hier vertritt offensichtlich Ibn Tufail



Besprechungen - Rezensionen - Comptes rendus 483

eine konsequent esoterische Konzeption der Philosophie, die mit der-
jenigen von Averroes in seinem Traktat Fasl al-magqal (Die entscheidende
Abhandlung) tibereinstimmt, wo dieser Philosoph auch klar ausspricht,
dass die philosophische Weisheit nur fiir eine ganz kleine Gruppe be-
stimmt sei, wahrend das Volk sich mit dem wortlichen Sinn des Korans
begniigen muss (vgl. dazu namentlich die vorziigliche, von Schaerer nicht
beriicksichtigte Ausgabe AVERROES: Le livre du discours décisif. Intro-
duction par Alain DE LIBERA, traduction inédite et dossier par Marc
GEOFFROY. Paris: Garnier-Flammarion 1996). Ganz anders versteht es
Meister Eckhart, der entschieden fiir eine furchtlose Verbreitung der
Wahrheit an alle plidiert : « ensol man niht léren ungelérte liute, s6 en-
wirt niemer nieman geléret, s6 enmac nieman léren noch schriben. Wan
dar umbe léret man die ungelérten, daz sie werden von ungeléret ge-
1€ret. » (Buch der géttlichen Trostung. Meister Eckhart Werke II. Texte
und Ubersetzungen herausgegeben von NIKLAUS LARGIER. Frankfurt
1993, S. 312). Durch das Studium der grossartigen Ausgabe von Patric O.
Schaerer wird der Leser gelehrter und er versteht besser, welch unge-
wohnte Wege das menschliche Wissen manchmal einschligt. Der Verlag
Meiner ist zu begliickwiinschen dafiir, dass er diese Schrift in die re-
nommierte Reihe ,Philosophische Bibliothek“ aufgenommen hat.

RUEDI IMBACH

IBN SAB’IN: Die Sizilianischen Fragen. Arabisch-Deutsch, iibersetzt und einge-
leitet von Anna AKASOY (= Herders Bibliothek der Philosophie des Mittel-
alters 2). Freiburg/Basel/Wien: Herder 2005. 252 S. ISBN 3451285053.

Beim vorliegenden, zum ersten Mal vollstindig ins Deutsche {ibersetzten
Text handelt es sich um die um 1238-1242 verfassten Anworten des in
Andalusien geborenen Philosophen Aba Talib ibn Sab’in (um 1214/1217-
1270) auf die philosophischen Fragen, die ihm Kaiser Friedrich II. vorge-
legt hat. Der hier vorzustellende Band enthilt den arabischen Text nach
der einzigen iiberlieferten, 1853 von Michele Amari entdeckten Hand-
schrift (Oxford, Bodleian Library), eine deutsche Ubersetzung (S. 58-243)
sowie eine recht ausfihrliche Einleitung (S. 7-56), in der nicht nur das
Leben des Philosophen, der in Murcia geboren wurde und seinem Leben
in Mekka durch den Freitod ein Ende gesetzt hat, der philosophische Ge-
halt der Fragen, sondern auch der politische-kulturelle Kontext der anda-
lusischen Almohadenherrschaft skizziert wird. In dem recht umfangrei-
chen Text, dessen Authentizitit als gesichert gelten darf (vgl. S. 20-21),



484 Besprechungen - Rezensionen - Comptes rendus

werden vier Fragen beantwortet beziiglich (a) der Ewigkeit der Welt, (b)
der sog. Gottlichen Wissenschaft, (c) der zehn Kategorien des Aristoteles
und (d) der Unsterblichkeit der Seele. Die Herausgeberin erachtet die
finfte Frage, die eine Auslegung des Satzes ,das Herz der Gliubigen ist
zwischen den Fingern Gottes“ behandelt, als unecht (vgl. S. 23). Nicht
nur die Themen der vom Stauferkaiser gestellten Fragen, sondern auch
die Art, wie der Philosoph sie beantwortet, verdienen Aufmerksamkeit.
Es handelt sich hier ganz offensichtlich zum einen um Probleme, die sich
aus der Konfrontation der christlichen oder muslimischen Religion mit
der aristotelischen Philosophie ergeben (a und d) oder zum anderen um
Fragen, die ein aufmerksamer Leser des aristotelischen Corpus stellen
kann, wie die Natur der Metaphysik (b) oder die Zahl und das Wesen der
Kategorien (c). Der Einschitzung der Herausgeberin ist deshalb zuzu-
stimmen, wenn sie behauptet, die Fragen Friedrichs bildeten ,einen Spie-
gel der Zeit“ (S. 44) : ,Es handelt sich um die wichtigsten Themen der
zeitgenossichen Philosophie, genauer der Auseinandersetzung mit einer
neoplatonischen tuberformten aristotelischen Lehre, und dies sowohl in
der islamischen wie der christlichen als auch in der jiidischen Welt“ (S.
44). An der Beantwortung der Fragen ist nicht nur auffallend, dass Ibn
Sab’in, im Falle etwa des grundlegenden Problems der Ewigkeit der Welt,
auf eine genaue Festlegung seiner eigenen Meinung verzichtet, sondern
auch dass er dem Kaiser vorwirft, er sei ungenau im Fragen und beherr-
sche die Technik der Disputation iiberhaupt nicht : ,Du weisst insgesamt
nicht, wie disputiert wird“ (S. 197). Der Philosoph besteht darauf, dass
die verwendeten Begriffe richtig definiert und erklirt werden, so dass die
Definitionen in der Klirung der einzelnen Themen einen grossen Raum
einnehmen. Ich kann weder die Qualitit der Edition noch diejenige der
Ubersetzung beurteilen, aber da diese Ausgabe sich auch an ein Publikum
richtet, das des Arabischen nicht michtig ist, mdchte ich betonen, dass
dieser Band einen wichtigen Beitrag zum besseren Verstindnis des Ver-
hiltnisses von arabischer und europidischer Philosophie des Mittelalters
darstellt. Es scheint mir sehr wichtig, dass diese singulire Konstellation,
in der ein europiischer Fiirst einen islamischen Gelehrten zu ganz zen-
tralen Themen befragt, auch einem breiteren Publikum zuginglich
gemacht wird. Wahrscheinlich handelt es sich bei diesen Sizilianischen
Fragen eher um ein signifikantes kulturelles Zeugnis als um einen philo-
sophisch grundlegenden Text, aber es ist zweifellos ausserordentlich er-
freulich, dass dieses Dokument nun erstmals in einer ansprechenden und
leicht zuginglichen Form dem deutschsprachigen, am Mittelalter und am
Dialog zwischen Europa und dem Islam interessierten Publikum zur



Besprechungen — Rezensionen - Comptes rendus 485

Verfiigung steht und studiert werden kann. Die Herausgeberin hat ihr
Augenmerk in erster Linie auf den islamischen Denker und seine Umwelt
gerichtet, der Leser aus dem Bereich der lateinischen Philosophie hitte es
begriisst, wenn der Fragesteller und seine Umwelt ebenfalls etwas aus-
fihrlicher vorgestellt wiirden. Zu Friedrich II. als Fragesteller und Philo-
soph, zu seinem Hof als intellektuelles Milieu gibt es eine sehr umfang-
reiche Literatur, die unbedingt eingehender hitte beriicksichtigt werden
miussen, man denke beispielsweise an die Beziehungen Friedrichs zu
Michael Scotus.

RUEDI IMBACH

HONNEFELDER, Ludger / WOOD, Rega / DREYER, Mechthild / ARIS, Marc-
Aeilko (Hgg.): Albertus Magnus und die Anfinge der Aristoteles-Rezeption im
lateinischen Mittelalter. Von Richardus Rufus bis zu Franciscus de Mayronis.
Miinster: Aschendorff 2005. 862 S. ISBN 3-402-03993-1.

Seit 1931 - gegriindet im Jahr der Heiligsprechung von Albertus Magnus
und seiner gleichzeitigen Ernennung zum Kirchenlehrer - ediert das zu
diesem Zweck in Kéln gegriindete Albertus Magnus Institut die Werke
seines Namenspatrons. Um diese anspruchsvolle, kritische Werkausgabe
mit aktuellen Forschungsbeitrigen und Artikeln zu unterstiitzen und in
einen grosseren philosophie- und ideengeschichtlichen Rahmen zu setz-
ten, haben die Verantwortlichen des Instituts, Ludger Honnefelder und
Marc-Aeilko Aris, eine Zusatzrethe mit dem Namen Subsidia Albertina
begriindet und mit dem ersten Band dieser Reithe zu den Anfingen der
Aristoteles-Rezeption im lateinischen Denken des Mittelalters den
Grundstein gelegt.

In einer bemerkenswerten Breite sind hier die wichtigsten Namen der
aktuellen Forschung — wie beispielsweise Cristina d’Ancona, Henryk An-
zulewicz, Charles Lohr, Olga Weijers, Bernardo Bazan, aber auch Timo-
thy Noone, Simon Knuuttila, Luca Bianchi, Rolf Schénberger oder Burk-
hard Mojsisch - mit 30 Artikeln in einem Band vereint, um auf konzise
Weise eine Momentaufnahme der Forschung rund um die Rezeption der
Aristotelischen Texte auf das westliche Denken und, im Speziellen,
Albertus Magnus’ Beitrag in dieser Sache zu liefern. Die Autoren hatten
sich zu diesem Zweck bereits im Jahr 2000 in Bonn zu einer Internationa-
len Konferenz - veranstaltet vom Albertus-Magnus-Institut (Bonn, BRD)
und dem Richard Rufus of Cornwall-Projekt (Stanford, USA) - mit dem
Titel ,The Beginnings of the Medieval Reception of Aristotle in the Latin
West“ getroffen.



486 Besprechungen - Rezensionen - Comptes rendus

Doch obwohl dieser Eréffnungsband aus dem wissenschaftlichen Kon-
text heraus entstanden ist, wenden sich die einzelnen Artikel allerdings
bei weitem nicht nur an Forscher und Spezialisten, sondern sind auch fiir
Interessierte und Laien geeignet. Offensichtlich wurde viel Wert auf die-
sen Aspekt gelegt, und auch wenn einige Beitrige sich auf spezifische
Spezialfragen beziehen oder sich in grésseren wissenschaftlichen Diskus-
sionen realisieren, so wird durch eine Bestandesaufnahme der aktuelle sta-
tus quaestionis einer Frage wiedergegeben, statt sich in fachspezifischen
Diskussionen zu verlieren. Ausserdem weist die Anzahl der allgemeiner
gehaltenen Artikel darauf hin, dass vielmehr das Ziel einer generellen
Einfithrung zum Thema verfolgt wurde, als eine lose Sammlung spezifi-
scher Fachartikel, welche sich an ein wissenschaftliches Publikum wen-
den. Es handelt sich bei den Artikeln vielmehr um Synthetisierungen von
mehreren Jahren Forschung und zahlreicher Publikationen. Als Beispiele
mogen hier Olga Weijers (,The Literary Forms of the Reception of Aris-
totle: Between Exposition and Philosophical Treatise“), Bernardo Bazan
(,Radical Aristotelianism in the Faculties of Arts. The case of Siger of
Brabant”) oder aber Sten Ebbesen (,The Reception of Aristotle in the
12th Century: Logic“) dienen. Bei einer solchen Synthetisierung ergibt
sich im Folgenden ein zweifacher Nutzen: zum einen erhilt man einen
guten Uberblick von den verschiedenen Momenten eines der wichtigsten
Kapitels der westlichen Philosophie und zum anderen stellen die Forscher
eine gegenwirtige Zusammenfassung ihrer jahrelangen Titigkeit zur Ver-
fiigung.

Die Rezeption der aristotelischen Texte im westlichen Mittelalter ist
eines der interessantesten Kapitel der europiischen Geistesgeschichte und
hat daher bereits iiber Jahrzehnte und bald Jahrhunderte hinweg eine
Unzahl an Einfithrungen, Artikeln und Debatten hervorgebracht. Nicht
zuletzt aus dem Grund, dass sich die Vorginge dieses Prozesses in ver-
schiedenen Jahrhunderten und Kulturkreisen vollzogen und mit unter-
schiedlichen Absichten vorangetrieben wurden. ,Er [der Prozess der Aris-
totelesrezeption] ist von Beginn an umstritten und deshalb in seinem
Ausgang offen, und es sind gerade dies Spannungen, die ithm seine Pro-
duktivitdt verleihen. In dem Prozess spielen historische Bewegungen, in-
stitutionelle Vorgaben und Institutionen, bestimmte Schliisselgestalten
und signifikante Fernwirkungen eine Rolle“, wie Ludger Honnefelder in
seiner Einleitung schreibt.

Gerade in den letzten Jahren ist die Anzahl von Analysen der Tradie-
rungsgeschichte und der arabisch- oder hebriischsprachigen Kommentar-
tradition im Hinblick auf eine Vermischung der westlichen und der isla-



Besprechungen - Rezensionen - Comptes rendus 487

mischen Ideengeschichte auf bemerkenswerte Weise angestiegen. Dabei
lag der Fokus meist auf den arabisch-islamischen Kommentaren des Mit-
telalters und dem Einfluss, welchen sie auf das lateinische Christentum
hatten. Zugleich wurde wenig an den grundlegenden Kategorien der His-
toriographie geindert, vielmehr wurde bis heute die Ansicht eines Pro-
zesses in Etappen perpetuiert: In einer ersten Etappe hitten die arabi-
schen Kommentatoren die heidnisch-griechischen Ansichten iiber die
Welt und die Metaphysik in ihr monotheistisches Weltbild integriert
(Etappe 1). Das Resultat dieser Integration wurde dann des Weiteren von
christlich-lateinischen Denkern des Mittelalters mit ebendieser Absicht
einer erneuten Integration in ihr eigenes Weltbild eingepasst (Etappe 2).
Mit dieser Einteilung der Ideengeschichte in Etappen geht meist eine va-
lorisierende Haltung einher, welche mehr verschleiert als sie erkliart -
hingt sie doch oftmals eher von aktuellen Vorgingen der Zeitgeschichte
ab, als von historisch belegbaren Abliufen.

Die Herausgeber der Subsidia Albertina haben sich dagegen fiir eine
Methode entschieden, welche sich mehr den Texten und deren Einzeltra-
dierung widmet, als den Theorieschulen oder Kommentartraditionen, wie
sie durch die Historiographie iiberliefert sind, und den hiermit verbunde-
nen, meist uniibersehbaren, Einfliisssen und Querverbindungen.

In vier chronologisch geordneten Hauptteilen, werden die wichtigsten
Etappen der Leitfrage iiber Art und Weise der Aristoteles-Rezeption abge-
handelt: 1) Ubersetzung und Uberlieferung des Corpus Aristotelicum, 2)
Die Anfinge einer Rezeption der aristotelischen Werke, 3) Zur Rezeption
der aristotelischen Disziplinen der Philosophie, 4) Das Aristotelische
Philosophieverstindnis und seine Kritik. Innerhalb dieser vier Abschnitte
zeigt sich die immens grosse Fiille des aristotelischen Denkens und dessen
formgebende Einfliisse auf das mittelalterliche Denken. Wobei hier be-
sonders hervorzuheben ist, dass keine Disziplin der aristotelischen Wis-
senschaft favorisiert wurde. Vielmehr ist die Anzahl der Beitrige zu
Ethik, Physik, Metaphysik, Logik und Psychologie ausgeglichen.

Besonders bemerkenswert sind indes die Artikel zu Richardus Rufus,
der bereits als Fokussierungspunkt der Konferenz in Bonn diente und
dessen Beitrag fiir die Rezeption Aristoteles’ speziell an der Pariser Uni-
versitit grosser ist, als bis anhin aufgrund der Textlage angenommen
werden konnte. Elizabeth Kargers Untersuchung zu Rufus’ Einfluss auf
Albertus Magnus (,Richard Rufus as a source for Albert the Great®)
diirfte in dieser Frage durchaus wegweisenden Charakter haben.

Neben den ausfiithrlichen Analysen der Quellen von Albertus Magnus,
seinem Theologieverstindnis und seiner Funktion als Wegbereiter einer



488 Besprechungen - Rezensionen - Comptes rendus

offenen Aufnahme des aristotelischen Wissenschaftsbegriff und seiner
massgebenden Texte, runden vier Beitrige zum im 13. Jahrhundert auf-
kommenden Aristotelismus - welcher in den spiteren Jahrhunderten zu
grosserem Einfluss kam - das Bild historisch ab.

BETTINA MARIA KREISSL

ECHIVARD, Jean-Baptiste: Une introduction a la philosophie : Les proémes des
lectures se saint Thomas d’Aquin aux principaux cenvres d’Aristote. 1: L’esprit
des disciplines philosophiques fondamentales. Préface du Pere Serge-Thomas
Bonino op. Paris : Frangois-Xavier de Guibert 2004. 272 pp. ISBN 2-86839-937-
1. - I : Science rationnelle et philosophie de la nature. Paris : Francois-Xavier
de Guibert 2005. 370 pp. ISBN 2-86839-956-8.

Lorsque I’on compare la bibliographie thomasienne de langue allemande
avec celle en langue francaise, on peut faire une constatation assez surpre-
nante : les lecteurs allemands disposent d’au moins quatre introductions a
la philosophie thomasienne tandis que I’étudiant francophone est dans
une situation beaucoup moins favorable. Pour ma part, je leur recom-
mande avec une belle constance, encore et encore, Le thomisme d’Etienne
Gilson. La parution des deux premiers volumes de I’introduction a la phi-
losophie de Jean-Baptiste Echivard, nous oblige & réviser notre jugement.
L’auteur ’exprime de maniere trés claire la perspective de son approche :
« Thomas est philosophe, on peut le lire et le recevoir d’abord en philo-
sophe, exclusivement en philosophe » (I, p. 16). Comme plusieurs inter-
pretes d’obédience analytique, il est également de 1’avis que Thomas est
un interlocuteur philosophique que 1’on doit prendre au sérieux. Le but
explicite du livre est d’introduire, d’initier au style philosophique de
Thomas, et rien n’est plus apte selon ’auteur pour saisir ou pour faire
saisir la maniére de philosopher de Thomas que la lecture et ’exégese de
ses textes. Selon lui, les prologues aux commentaires des ceuvres principa-
les d’Aristote fournissent la meilleure introduction a la pensée philoso-
phique de s. Thomas : « Notre désir est le suivant: Le Discours de la Mé-
thode est sans doute la meilleure introduction a une maniére cartésienne
de penser le réel, la préface de la Critigue de la raison pure, ’est pour la
maniere kantienne de penser le réel, La lettre sur I’humanisme, pour une
maniére heideggerienne de penser, L’existentialisme est un humanisme
pour une maniére sartrienne etc. Pourquoi les proémes des commentaires
des ceuvres principales d’Aristote ne seraient pas la meilleure introduc-
tion 2 une maniére thomasienne de penser le réel ? » (vol. I, p. 16). Le
projet de M. Echivard est ambitieux puisqu’il prévoit pas moins que cinq



Besprechungen - Rezensionen - Comptes rendus 489

volumes dont le premier contient une introduction générale, les volumes
2 2 4 renfermeront les proémes et leur traduction et le volume cing sera
consacré aux questions 5 et 6 du commentaire du De trinitate.

Comme je I’ai déja laissé entendre, I’objectif de cet ensemble est expli-
citement philosophique. Cette affirmation repose sur deux présupposés
essentiels : 1° L’auteur est profondément convaincu qu’une lecture philo-
sophique de Thomas est possible, ce qui veut dire non seulement que ’on
peut lire Thomas en philosophe mais encore qu’il est permis de le consi-
dérer lui-méme comme philosophe. La préface du P. Bonino, rappelant
que la tendance actuelle des études thomistes privilégie la lecture propre-
ment théologique, affaiblit un peu cette conviction affirmé sans détour
par I’auteur : « on peut ne pas étre théologien, le sens philosophique [des
textes] demeurera » (p. 36), bref : on peut tenter de comprendre la philo-
sophie thomasienne sans envisager sa vocation de servante de la théologie.

2° Le deuxiéme présupposé n’est pas moins décisif, il concerne la va-
leur et le statut des commentaires d’Aristote. L’auteur se sépare claire-
ment d’une conception selon laquelle, pour utiliser une expression de
Gilson, Thomas « n’a étudié Aristote que pour mieux préparer une ceuvre
qui, d’intention premiére était une théologie ». Selon ’auteur, les com-
mentaires et en particulier leurs prologues représentent dignement la phi-
losophie de Thomas : « C’est pourquoi, les commentaires philosophiques
de Thomas sur les oeuvres principales d’Aristote n’ont peut-étre pas un
seul intérét archéologique ou historique. Ils peuvent aussi nourrir la for-
mation d’une raison philosophique qui cherche a étre raison philosophi-
que d’abord, méme si, également, elle veut s’ouvrir a une démarche théo-
logique » (vol. I, p. 41). Quant au style philosophique auquel le lecteur
peut s’initier en lisant de maniere approfondie les proemes, ’auteur pense
que I’on peut le résumer avec deux adages, a savoir 1) primo in intellectu
cadit ens car philosopher c’est se disposer a accueillir la diversité des étres
(cf. I, p. 236) et 2) sapientis est ordinare, I’ceuvre philosophique est une
ceuvre de la raison ordonnnante.

Le premier volume est congu comme une introduction qui traite no-
tamment de la nature des diverses disciplines philosophiques, de ’ordre
d’apprentissage et du caractére scolaire de la philosophie thomasienne
mais aussi de la noétique impliquée dans ces textes. Quant au deuxiéme
volume, il offre le texte des proémes de logique et de philosophie natu-
relle. Le texte latin et la traduction sont enrichies d’un nombre important
de notes explicatives dont certaines sont de véritables petits traités : je
mentionne quelques exemples : la distinction entre intellectus et ratio, la
place de la poétique dans la science rationnelle, la question des univer-



490 Besprechungen - Rezensionen - Comptes rendus

saux, la conscience de soi. Le lecteur est ébloui par la richesse de la docu-
mentation thomasienne car ’auteur est soucieux de fournir, toujours en
traduction francaise avec le texte latin en note, les lieux paralléles. On
peut donc affirmer sans s’avancer trop que cette introduction réussit a
transmettre ce que j’appellerai ’esprit de la philosophique thomasienne.
Pour ma part, je crois qu’une attention plus accrue au conditionne-
ment historique de cette méme philosophie thomasienne aurait permis
non seulement de mieux saisir ce qui est spécifiquement thomasien par
rapport a la tradition médiévale ambiante mais encore de mieux com-
prendre certaines des théses majeures. Je crois que Thomas n’a pas a
craindre la comparaison, par exemple, de ses proémes avec ceux d’Albert
le Grand ou encore celle avec toute la tradition des introductions a la phi-
losophie que nous connaissons maintenant beaucoup mieux grace aux tra-
vaux notamment de Claude Lafleur. Je pense également qu’il conviendrait
de nuancer une affirmation comme la suivante : «s. Thomas philosophe
est commentateur d’Aristote » (p. X) comme il serait utile de plus insister
sur la particularité de I’aristotélisme médiéval. En disant cela je ne mets
pas en question ’option de I’auteur qui dit qu’il n’a pas « tant cherché
I’érudition que la formation » (p. 25). Cette volonté didactique et un
souci de fidélité caractérisent I'entreprise de Jean-Baptiste Echivard. Pour
ma part, j’attends avec impatience la parution des trois autres volumes.

RUEDI IMBACH

LLULL, Ramon: Das Buch iiber die beilige Maria. Katalanisch-Deutsch. Hg. v.
Fernando Dominguez Reboiras, mit einer Einf. v. Fernando Dominguez Re-
boiras u. Blanca Gari, Ubers. v. Elisenda Padrés Wolff (= Mystik in Ge-
schichte und Gegenwart, Abteilung I: Christliche Mystik 19). Stuttgart/Bad
Cannstatt: Frommann-Holzboog 2005. XLVII+ 379 pp. ISBN 3-7728-2216-9.

Témoignant de la vivacité éditoriale du Raimundus-Lullus-Institut de
I’Université Albert-Ludwig de Fribourg-en-Brisgau, Fernando Dominguez
Reboiras présente une édition bilingue catalane-allemande du Libre de
sancta Maria de Raymond Lulle (1232-1316). Ce texte est représentatif a
plus d’un titre des préoccupations philosophiques et théologiques de I’au-
teur catalan; comme le dit I’éditeur lui-méme, « Sein marianischer Dis-
kurs fiigt sich in seine kosmologische Sicht und in sein System mit sol-
cher Evidenz ein, dass die herausragende Stellung Marias die rationale
Folge der Dreifaltigkeit und der Fleischwerdung ist und den Ungliubigen
mit derselben Notwendigkeit gepredigt werden muss wie diese grundle-
genden Dogmen » (XXIX). Le discours marial n’est donc en rien un the-



Besprechungen - Rezensionen - Comptes rendus 491

me marginal de la doctrine de Raymond Lulle, puisqu’il s’integre de plein
droit au sein de son Art, terme qui désigne, chez 1’auteur catalan, ’en-
semble du réseau de correspondances mutuelles de divers principes géné-
raux, correspondances qui renvoient a la structure effective de 'univers et
qui sont représentées graphiquement par une série figures géométriques.

Cependant, I’intérét du Libre de sancta Maria, qui a sans doute été ré-
digé a Montpellier en 1290, réside également dans le contexte tres particu-
lier de sa genese: en effet, ’année 1290 inaugure une période de transition,
au cours de laquelle le philosophe catalan entreprend de reformer sa doc-
trine afin d’en faciliter ’acces. A cet égard, la Vita Coetanea, récit auto-
biographique dicté par Raymond Lulle en 1311, fournit des éléments pré-
cieux. Pour la période qui nous intéresse, la Vita Coetanea rapporte les
faits suivants: « Perlectoque Parisius illo commento, ac ibidem uiso modo
scholarium, ad Montem rediit Pessulanum. Vbi de nouo fecit et legit
etiam librum ipsum uocans eundem Artem ueritatis inuentinam; ponendo
in ipso libro, nec non et in omnibus aliis libris, quos ex tunc fecit, quat-
tuor tantum figuras, resecatis seu potius dissimulatis propter fragilitatem
humani intellectus, quam fuerat expertus Parisius, duodecim figuris ex
sexdecim, quae prius erant in Arte sua » (Vita Coetanea, Raimundi Lulli
Opera Latina 178-189, t.VIII, Corpus Christianorum Continuatio Mediae-
valis XXXIV. Turnholti: Typographi Brepols Editores Pontificii 1980,
283). Ainsi, ’auteur catalan, venu présenter et promouvoir ses ceuvres a
Paris entre 1287 et 1289, se heurte donc 2 la fragilitas intellectuelle des
maitres de la Sorbonne, peu réceptifs a ’Art lullien. Cette déconvenue
motive la refonte, la reformulation et la simplification de la structure de
sa doctrine. Il faudra attendre les années 1309-1311 pour revoir Raymond
Lulle fréquenter les couloirs de 'université parisienne avec, a cette occa-
sion, un succes plus marqué. En attendant, il adapte donc la structure de
son Art; c’est le passage de la phase dite guaternaire a la phase ternaire: les
principes fondamentaux sont désormais structurés sur la base des multi-
ples de trois et le nombre de figures est réduit 2 quatre, sans oublier la
disparition de la notation algébrique des débuts.

Sur le front de la promotion de ses ceuvres et de sa doctrine en cours
de réforme, Lulle entreprend de surmonter 1’échec de la campagne pari-
sienne par le biais d’un rapprochement sérieux avec I’Ordre des fréres
mendiants, avec lequel il entretenait des liens étroits depuis le début de sa
carriere philosophique. Le 26 octobre 1290, il obtient une lettre de re-
commandation du Ministre général des Franciscains, Raimundo Ganfredi,
pour enseigner sa doctrine dans les couvents de I’Ordre en Italie et en Sy-
rie. Les Franciscains deviennent deés lors, dans la stratégie de [’auteur cata-



492 Besprechungen - Rezensionen - Comptes rendus

lan, le principal vecteur de la diffusion et de ’enseignement de I’Arz. A la
méme époque, Raymond Lulle entreprend la composition de deux traités,
I’Ars inventiva veritatis et I’ Ars amativa, tous deux rédigés 2 Montpellier
vers 1289-1290, qui fournissent un premier support a cette nouvelle phase
doctrinale. Ces deux premiers textes sont immeédiatement suivis par le Li-
bre de sancta Maria, composé dans I’élan réformateur de cette période
montpelliéraine.

Au-dela du contexte, il y a bien entendu le contenu de ce texte, dont le
prologue (2-3) précise I’enjeu et la finalité: il nous apprend que « Fragen,
Definitionen, Lobpreisung, Gebete und Intentionen sind die Grundlagen
dieses Buches. Die Fragen in diesem Buch werden mit der Absicht ge-
stellt, die Kunst und Methode zu lehren, Fragen zu beantworten, um den
Menschen den Weg zu weisen, wie sie miteinander von Unserer Lieben
Frau, der heiligen Maria, sprechen konnen, und damit sie durch die
Gutheit, Grosse, Schonheit und Vollkommenheit Unserer Lieben Frau,
der heiligen Maria, erleuchtet werden ». Pour atteindre son but, Lulle
s’appuie sur 30 chapitres qui correspondent a autant de définitions; 30
chapitres qui correspondent également, lit-on dans le prologue, aux 30
deniers pour lesquels Jésus fut vendu (2-3). A chaque définition corres-
pond trois questions relatives a la définition du principe et a sa nature. Ce
processus descriptif a lieu 2 ’intérieur d’une mise en scéne narrative typi-
quement lullienne: Dame Priere (Lawusor), Dame Oraison (Oracid) et
Dame Intention (Entencid) se rencontrent (4-11) et discutent ensemble.
Chacune a tenté, séparément, de chanter les louanges et de prier Marie,
meére de Dieu, auprés des hommes et des femmes des villes avoisinantes et
toutes ont rencontré ’indifférences des habitants, plongés dans leurs pré-
occupations mondaines. Soudain (12), les trois dames parviennent a un
tres bel endroit, ou coule une fontaine, a proximité d’une chapelle. A
I'intérieur de celle-ci, se trouve un homme a genou devant une image de
Marie. Priere, Oraison et Intention interrogent ’ermite et comprennent
qu’il ne prie pas Marie de la bonne maniére: il se contente de prier sa
beauté extérieure et ne parvient pas a appréhender les qualités intrinse-
ques de Marie. L’ermite concéde alors (14) qu’il n’est pas un lettré mais
un laic qui ne peut parler que des propriétés corporelles. Mais il y a, non
loin de 13, un autre ermite, un homme né dans la richesse et I’abondance,
un homme éduqué qui a tout abandonné pour se consacrer a la meédita-
tion. Priére, Oraison et Intention se rendent aupres de ce deuxiéme er-
mite et entament avec lui une discussion au sujet des trente propriétés dé-
finitoires de Marie: la bonté (20), la grandeur (34), la persévérance (50), le
pouvoir (64), le savoir (74), Pamour (84), la vertu (94), la vérité (108), la



Besprechungen - Rezensionen - Comptes rendus 493

gloire (118), la grace (130), la sainteté (140), la justice (150), la miséricorde
(162), la beauté (176), la virginité (186), la valeur (198), ’humilité (210), la
souveraineté (220), I’honnéteté (230), la foi (244), ’espérance (258), la
modération (272), la patience (284), la piété (300), la consolation (312), la
pauvreté (326), la charité (336), I’obéissance (346), I’entraide (358) et
’aube (370).

Par le biais allégorique, le Libre de sancta Maria entend donc fournir
aux hommes et aux femmes qui ne maitrisent pas le discours technique -
universitaire — sur Marie, un outil accessible et compréhensible afin d’ap-
préhender de facon adéquate le statut de la meére de Dieu. Cette visée est
également attestée par le fait que le traité est rédigé dans un premier
temps en catalan, pour étre ensuite rapidement traduit en latin. le Libre de
sancta Maria connaitra donc une diffusion en deux langues, diffusion qui
sera marquée par deux faits significatifs : en premier lieu, il faut rappeler
la condamnation sans ménagement promulguée par I’Inquisiteur général
de Catalogne, Aragon, Valence et Majorque, a savoir Nicolau Eymerich
(1320-1399), qui, dans son Directorium Inquisitorum rédigé en Avignon
en 1376, dénonce vingt ouvrages de Raymond Lulle et deux-cents théses
jugées hérétiques, tirées de I’ceuvre de ’auteur catalan. Parmi les ceuvres
condamnées figurent, en bonne place, le Libre de sancta Maria ainsi que
deux theéses qui en sont tirées. Cette condamnation, qui ne sera suivie
d’aucune conséquence officielle, témoigne toutefois de I’importance ac-
cordée a ce traité au sein de l’ceuvre prolifique du philosophe catalan.
Deuxiémement, il faut mentionner I’édition latine réalisée en 1499 par
’humaniste francais Jacques Lefévre d’Etaples (c.1460-1536), qui atteste
de la pérennité de la pensée lullienne et qui témoigne de ’intérét porté a
un certain nombre de ses ceuvres par certains humanistes des XV* et XVI°
siecles.

En guise de conclusion, signalons enfin que 1’édition bilingue de F.
Dominguez Reboiras reprend, avec quelques aménagements, ’édition de
Salvador Galmés (Libre de Sancta Maria, transcripcié directa per Moss.
Salvador Galmés, Obres de Ramon Lull, Volum X, Palma de Mallorca,
Comissi6é Editora Lulliana 1915) qui a 'immense avantage de se baser sur
le manuscrit de Palma de Mallorca, Biblioteca Pdblica 1002, ff. 1-160, da-
tant de la fin du XIV® siecle, qui est le plus ancien texte du Libre de Sancta
Maria en langue catalane qui nous soit parvenu. Elle comporte également
une excellente introduction, qui analyse la place du traité dans la trajec-
toire de I’auteur catalan. Cependant, le lecteur désireux d’approfondir ses
connaissances aura a coeur de consulter I’édition latine établie par Blanca
Gari et Fernando Dominguez Reboiras, (Liber de sancta Maria in Monte



494 Besprechungen - Rezensionen - Comptes rendus

Pessulano anno MCCXC conscriptus, Raimundi Lulli Opera Latina 49-52,
t. XXVIII, Corpus Christianorum Continuatio Mediaevalis CLXXXII.
Turnholt: Brepols Publishers 2003), qui fournit des indications complé-
mentaires trés utiles.

INIGO ATUCHA

BRENET, Jean-Baptiste: Transferts du sujet — La noétigue d’Averroes selon Jean de
Jandun (= Sic et Non). Paris : Vrin 2003. 505 pp. ISBN 2-7116-1653-3.

Gibt es im Bereich der Philosophiegeschichte zwei grundlegende Gattun-
gen, in welche sich wissenschaftliche Texte und Biicher einreihen lassen,
so ist man als Autor oder Leser meist gezwungen, eine der beiden Rich-
tungen zu wihlen. Bei der einen handelt es sich um eine detailreiche
Textstudie eines oder mehrerer fiir eine Frage oder Thematik relevanter
Werke, bei der anderen um eine synthetische Studie zu einer theoreti-
schen Schule oder einem Denker.

Wire man nun versucht, das ideale wissenschaftliche Werk zu definie-
ren - so dass es einen moglichst breiten Bereich abdeckt und gleichzeitig
verschiedenartige Antworten auf entweder schon lange oder noch gar
nicht gestellte Fragen liefert —, wire dies wohl eine Synthese der beiden
erwihnten Gattungen Textkommentar und Einfiihrung.

Jean-Baptiste Brenets Buch iiber Jean de Jandun (oder zu Deutsch: Jo-
hannes von Janduno) und die ,averroistische® Intellekttheorie vereint die
beiden Aspekte des wissenschaftlichen Arbeitens im philosophiehistori-
schen Bereich meisterhaft.

Obwohl der Name Johannes von Janduno heute relativ unbekannt ist,
handelt es sich doch um einen der angesehensten Philosophen des begin-
nenden 14. Jahrhunderts und Mitbegriinder des italienischen Averrois-
mus. Nicht nur seine intensive Freundschaft mit Marsilius von Padua und
sein Einfluss auf dessen Defensor Pacis, sondern auch seine Rolle als geis-
tiger Lehrer der Renaissance-Averroisten wie Nicoletto Vernia oder
Agostino Nifo zeigen seine enorme Bedeutung, die im Titel ,Prinz der
Averroisten“? am Klarsten zum Ausdruck kommt. Was nun - wie die
meisten -ismen oder -isten — wie ein passend vereinfachender Titel wirkt,
beinhaltet in Tat und Wahrheit eine iiberaus komplizierte Debatte der
Ideengeschichte und Historiographie gleichermassen.

2 Der Titel des Averroystarum princeps findet sich in mehreren frithen Drucken
seiner Werke, so beispielsweise im Kommentar zu De substantia orbis aus dem Jahr
1514, gedruckt in Venedig.



Besprechungen - Rezensionen - Comptes rendus 495

Die Diskussion dariiber, was ein ,Averroist‘ sei und was nicht, ist seit
Beginn der Averroes-Rezeption im westlichen Mittelalter anzutreffen.
Die einfachste (aber nicht minder problematische) Definition lautet wie
folgt: Ein Averroist ist ein aristotelischer Philosoph, der entweder eine
oder mehrere philosophische Thesen des Averroes oder aber seine Inter-
pretationen des Aristoteles als wahr vertritt, obwohl sie in direktem Wi-
derspruch mit der offenbarten Wahrheit stehen (vgl. Thomas von Aquin:
De unitate intellectus, V, 118-120). Die drei wichtigsten dieser Thesen
sind a) die Ewigkeit der Welt, b) die Einheit und Getrenntheit des Intel-
lekts und c) die Theorie der doppelten Wahrheit (= dass eine Ansicht
gleichzeitig philosophisch richtig und theologisch falsch sein kann). Ver-
tritt nun ein Philosoph mindestens eine dieser Thesen, spricht die Histo-
riographie von einem ,Averroisten‘. Als erste Vertreter dieser Denkrich-
tung, die oftmals auch als Schule bezeichnet wird, betrachten die Histori-
ker Siger von Brabant und Boethius von Dacien fiir das 13. Jahrhundert,
sowie Johannes von Janduno und Thomas von Wilton fiir das 14. Jahr-
hundert. Diese zugegebenermassen vereinfachende Darstellung wurde in
den letzten Jahrzehnten durch zahlreiche Artikel und Auseinanderset-
zungen mit den ersten Historiographen des 19. und 20. Jahrhunderts ver-
feinert und teilweise revidiert. In genau dieser Linie der Revision der his-
toriographischen Kategorien realisiert sich auch Jean-Baptiste Brenets Bei-
trag zu Johannes von Janduno. Man merkt dem Autor durchaus an, dass
er ein Schiiler von Alain de Libera ist und dass er sowohl in Themenwahl
als auch in der Methode dem Meister treu bleibt.

Die Hauptmerkmale dieser Methode sind unter anderem ein genaues
Quellenstudium im Sinne einer translatio studiorum, sowie das Einbezie-
hen des zeitgendssischen universitiren Diskurses, in welchem sich ein
Textcorpus realisiert. Die Vorteile einer solchen Text- oder Ideen-,arche-
ologie“ lassen sich bei Brenets Buch besonders gut zeigen. Lediglich eine
parallele Diskussion der relevanten Texte vermag die erstaunlichen Un-
terschiede, Divergenzen, gar Widerspriiche zwischen den Interpretatio-
nen des De anima des Janduno und Averroes aufzudecken.

Das vorliegende Buch teilt sich in drei Hauptteile, welche den jeweili-
gen Hauptpunkten der Intellekttheorie des Averroes entsprechen: I) Intel-
lekt und Kérper (,L’Intellect et le Corps®), II) Das Abbild oder imago
(»L’Image®), III) Der Denkakt (,La Pensée).

Allen drei Teilen ist gemeinsam, dass sie dem zweifachen Anspruch
der philosophiehistorischen Betrachtung gerecht werden: der rein textin-
ternen und doktrinellen Spurensuche, ferner der Revision allzu einfacher
historiographischer Qualifikationen.



496 Besprechungen - Rezensionen - Comptes rendus

Ein Beispiel: Im ersten Teil wird das Verhiltnis zwischen Intellekt -
als Form des organischen Koérpers - und Kérper betrachtet. Der Kom-
mentator Averroes, gestiitzt auf Aristoteles, geht davon aus, dass es einen
Intellekt fiir alle denkenden Subjekte gibt und er dabei von allen Kérpern
getrennt sei. Erstaunlicherweise zeigt sich nach einer genauen Textana-
lyse der Zitierweise Jandunos, dass dieser sich nicht an die Grundsitze
des Grossen Kommentars zu De anima von Averroes hilt, sondern viel-
mehr den Text seinen eigenen Bediirfnissen beugt oder gar darin nicht
enthaltene Erklirungen anbietet. So wendet er sich beispielsweise einer
offensichtlich sigerschen Theorie des operans intrinsecum zu, welche die-
ser unter anderem im Dialog mit Thomas von Aquin entwickelt hatte.
Janduno sieht darin allerdings nicht eine Abwendung Sigers von einer
kritischen Aristotelesinterpretation Seitens des Kommentators Averroes,
wie dies bereits mehrfach dargelegt wurde. Vielmehr rezipiert er Siger
von Brabants operans intrinsecum als die einzig richtige Lektiire von
Averroes’ Interpretation, die allerdings so im Grossen Kommentar nicht
zu finden ist.

Das Zweite Kapitel zeigt des Weiteren inwiefern sich Janduno bei der
Erkenntnis der Universale auf die Existenz des phantasma stiitzt, um
schliesslich zu einer Abstraktionstheorie zu gelangen, welche ihn erneut
vom Grossen Kommentar wegfiithrt: das phantasma erscheint hier als Ur-
sache des Erkenntnisbilds ohne weiteres Zuwirken des aktiven Intellekts.
War bei Averroes die Gefahr eines nicht-individuierten Denkaktes - da
der eine, getrennte aktive Intellekt fiir die Abstraktion der Denkinhalte
zustindig ist - noch durch die subjektiven Wahrnehmungsinhalte und die
Verbindung zwischen dem Mentalen und dem Korperlichen gesichert,
lduft Janduno - am Ende des zweiten Kapitels — mit einer vom Universa-
len ausgehenden Abstraktion Gefahr, den ,menschlichen®, individuierten
Denkakt vollkommen zu verlieren.

Erst im Dritten und letzten Kapitel wird klar, dass Janduno das per-
sonliche Denken des menschlichen Subjekts iiber eine zweifache Natur
des phantasmas oder Abbildes zu retten vermag: Das Bild ist zwar movens
des Denkaktes, aber nicht sein Subjekt, sondern vielmehr sein Objekt.
Garant fiir die Individualitit des Denkaktes selbst ist somit die Aktivitit
des denkenden Subjekts. Durch die Neudefinition der absiractio allerdings
wird die Moglichkeit einer direkten Erkenntnis der reinen Intelligiblen
(sprich: die getrennten Substanzen) miteingefiithrt, welche des Weiteren
zu einer Neuformulierung der Theorie der Gliickseligkeit fithren wird.
Bezeichnend fiir Jandunos Methode ist, dass ,[seine Antworten] ihn prak-
tisch vollstindig von Averroes trennen — den er ohne Unterlass zitiert,



Besprechungen - Rezensionen - Comptes rendus 497

jedes Mal um ihn hinzunehmen und einen vollkommen anderen Gedan-
ken zu rekonstruieren® (S. 275)

Dieses Verwirrspiel deckt Brenet gekonnt auf und relativiert dabei zu-
gleich den Absolutheitsanspruch einer Etikette des ,Averroisten“. Wih-
rend Etienne Gilson in Johannes von Jandunos Intellekttheorie einen ab-
soluten Willlen zum Aristotelismus gegen alle Kritik sah, der nahe an der
Starrkopfigkeit anzusiedeln sei,3 zeigt Brenets Analyse, dass dem
offensichtlich nicht so ist: ,L’;averroisme’ n’a pas été I’inutile doublet,
sur un versant latin, d’une théorie destinée seulement a se répéter pour
instiller son poison. Les diverses théses ‘averroistes’ ne méritent pas non
plus d’étre classées seulement les unes par rapport aux autres, de n’étre si-
tuées qu’a l’intérieur de 1’école a laquelle elles sont censées appartenir
[...]“ (S. 448). Der ,Averroismus® ist also nicht einfach nur (wie man oft-
mals auch der Scholastik als solche vorwirft) eine endlose, sklavische
Fortsetzung von bereits tausendmal zitierten Theorien und Thesen.4 Die
einfache Subsumierung der verschiedenen ,averroistischen“ Spielarten un-
ter eine Etikette wiirde lediglich die Originalitit und Subtilitit der Ar-
gumentation eines Siger von Brabant, eines Johannes von Janduno oder
eines Agostino Nifo verschleiern. Dabei wiirde man - wie bereits Alain
de Libera vor Brenet bzgl. Averroes ausfithrte - die Bedeutung der Aver-
roisten ebenso marginalisieren, wie man sie vorher iibertrieben hatte.

Jean-Baptiste Brenets nun als Buch vorliegende Dissertation arbeitet in
eben diese Richtung, hin zu einer Wiederaufarbeitung eingesessener — um
nicht zu sagen verkrusteter - historiographischer Ansichten, Klassifizie-
rungen und Werturteile. In diesem Sinne ist das Werk nicht nur fiir den
Philosophiehistoriker oder Mediivisten, sondern auch fiir mehr im All-
gemeinen an der Begriffsdiskussion im Mittelalter oder im Speziellen an
der Geschichte der Intellekttheorie interessierte Forscher geeignet.

BETTINA MARIA KREISSL

3 GILSON, Etienne : La philosophie au Moyen Age. Paris : Payot 1968, 639.

4 ,L’averroisme n’est en un sens que le nom de cette scolastique épuisée des
Quaestiones et des Quodlibeta, qui se traine en expirant péniblement de vieillesse et
de nullité jusqu’a l’apparition de la philosophie moderne.“ RENAN, Ernest:
Awverroes et [’averroisme. Paris: Maisonneuve et Larose 2002, 228.



498 Besprechungen - Rezensionen - Comptes rendus

KNUTZEN, Martin: Philosophischer Beweis von der Wahrbeit der christlichen
Religion (1747). Eingeleitet, kommentiert und herausgegeben von Ulrich L.

Lehner (= Religionsgeschichte der frithen Neuzeit 1). Nordhausen: Traugott
Bautz 2005. 44 + 257 S., geb. ISBN 3-88309-335-1.

Nicht zu verwechseln mit dem ilteren Matthias Knutzen, dem Atheisten,
ist der Konigsberger Philosophieprofessor Martin Knutzen (1713-1751),
der Lehrer von Kant. Nachdem seine Logik durch einen photomechani-
schen Nachdruck schon seit etlichen Jahren wieder vorliegt, ist jetzt auch
sein Philosophischer Beweis von der Wabrbeit der christlichen Religion wie-
der zuginglich. Aus Riicksicht auf die banausische Abneigung gegen Frak-
turschrift wurde der Text diplomatisch getreu neuerfafit. Ob Hemm-
schwellen so abgebaut werden, steht dahin: Respekt vor der Interpunk-
tion ist der vor der grofiten Schwiche alter Drucke. Auch die erldutern-
den Anmerkungen des Herausgebers zeigen sich bisweilen didaktisch
tiberbesorgt. So populir werden gelehrte Ausgrabungen in der Regel
nicht, dafl Namen wie Kopernikus oder Pascal erliuterungsbediirftig wi-
ren.

Zuerst 1740 erschienen, hat der Text bis 1763 fiinf Auflagen erlebt,
auch in skandinavische Sprachen ist er seinerzeit iibersetzt worden. Der
sich hier vornimmt, von der christlichen Erldsungslehre zu beweisen, daf}
sie ,von dem Gott der Wahrheit selbst herriihre, oder dafl dieselbe die
untriiglichsten Merkmale einer wahrhaften géttlichen Offenbarung an
sich habe“ (§ 3), ist seines Zeichens weder humanistischer Gelehrter, wie
einst Hugo Grotius (De wveritate religionis christianae), noch Kontrovers-
theologe. Ein Professor der Weltrweisheit macht sich anheischig, erstens, die
Notwendigkeit der Heilsveranstaltung dazutun, welche auf den stellver-
tretenden Sithnetod Christi zulduft. Das impliziert, dafl die Straffilligkeit
des Menschen philosophisch so hoch rangiert (§§ 12-16) wie sonst eben
nur in der Theologie. Zweitens steht es nicht an (S. 1191f.), auf die deisti-
sche Herausforderung hin sogar historisch den Beweis fiir die Wahrheit
des christlichen Dogmas zu fiithren, den durch das Auferstehungswunder.
Wie bei den katholischen Apologeten des 16. und 17. Jhs. und den von
ihnen abhingigen anglikanischen Theologen des 17. Jhs., dreht sich auch
bei Knutzen, der seinerseits von diesen Englindern (Tillotson u.a.) her-
kommt, hier alles um die Rettung der sog. ,moralischen Gewiflheit“ ge-
gen die Einwiirfe des historischen Pyrrhonismus. Knutzen bildet den
Ausldufer einer im Grunde posttridentinischen theologischen Diskursfor-
mation. Daf} dieser Diskurs am Ende in Preufien angekommen ist und an
der Wiege des Philosophen Kant gestanden hat, ist das eigentlich Uberra-
schende. Speziell gegen den Deisten Matthew Tindal richtet sich noch ein



Besprechungen - Rezensionen - Comptes rendus 499

Anhang (Verteidigte Wabrbeit der christlichen Religion gegen den Einwurf,
dafs die christliche Offenbarung nicht allgemein sei), in dem der Einwand
erortert wird, dafl, wire die christliche Religion die einzig wahre, ,wir
Europier allein die Lieblinge Gottes“ (S. 204) wiren. Knutzen findet es
ganz in Ordnung, dafl die Chancen zur Aneignung der Heilswahrheit
global und weltgeschichtlich ungleich verteilt sind.

Gern wird heute in Bausch und Bogen die wolffianische Schulphiloso-
phie der ,Frithaufklirung® subsumiert. Mit wie zweifelhaftem Recht,
zeigt der Fall Knutzen. Er bestitigt, dafl es der protestantischen Schulphi-
losophie vorbehalten geblieben ist, die Philosophie der christlichen Glau-
benswahrheit zu unterwerfen. Wihrend es in der Scholastik nie aufgehdrt
hat, kontrovers zu sein, ob die Bestreitung der Ewigkeit der Welt oder
das Unsterblichkeitsdogma {iberhaupt philosophische Artikel sind,
wihrend die katholische Schulphilosophie durch ihre Distinktionen
lediglich die Aufgeschlossenheit der Vernunft fiir das Dogma sicherzu-
stellen gehabt hatte, ist der protestantische Schulphilosoph selber in die
Arena der Kontroverstheologie gestiegen und hat das Geschift der Apo-
logeten tibernommen. Fiir Knutzen ist Philosophie erklirtermaflen nicht
ein im Licht des lumen naturale sich ergebender Zusammenhang, sondern
(S. 191) ,die Handleitung zu dem hoheren Lichte“. Das war eine phi-
losophiegeschichtlich folgenreiche Weichenstellung, woran das Erzihlen
von Ringparabeln, das nach Knutzens Tod eingesetzt hat, nichts inderte.
Weder einfach ablehnend hat sich die Philosophie des 18. Jhs. der Offen-
barung gegeniiber verhalten noch war es ausschliefllich oder auch nur
hauptsichlich die fideistische Skepsis, welche ihr die Stange gehalten hat.
Sicher, Knutzens Grobheiten gegen Judentum und Islam (§§ 34-37) wiren
nachher philosophisch nicht mehr guter Ton gewesen. Aber Kants Speku-
lation tiber das radikal Bése, Schellings positive Philosophie und manches
andere zeitlich dazwischen und daran im Anschluf ist das Ergebnis einer
Verquickung von Philosophie und Theologie, die sich bei Knutzen nur
darum oder gerade darum noch vergleichsweise harmlos ausnimmt, weil
er theologisch so durchaus orthodox ist. Wihrend der scholastische Theo-
loge irgendwann feststellen durfte ,Non minoris conditionis est philo-
sophia theologorum, quam philosophia philosophorum®“,;5 hitten Knut-
zen, Kant und Schelling am liebsten dagegengehalten ,Non minoris con-
ditionis est theologia philosophorum, quam theologia theologorum®. Von
den Gegnern wurde die theologia philosophorum freilich mit Ekel

5 PETRUS TARTARETUS: Lucidissima commentaria sive (ut vocant) Reportata in
quartum librum Sententiarum loannis Duns Scoti. Venedig 1583, 112a.



500 Besprechungen - Rezensionen - Comptes rendus

bedacht. Damit ,doch auch Christen herbeigelockt werden, den Saum zu
kiissen®, habe Kant mit dem radikal Bésen ,seinen philosophischen Man-
tel freventlich beschlabbert“. So Goethe, das Weltkind.6

Mit Knutzens Text liegt der Pilotband einer Reihe vor, die interessant
zu werden verspricht. Religionsgeschichte der frithen Neuzeit (RFN) ist so-
wohl fiir einschligige Studien als auch fiir seltene Quellentexte des 16.-
18. Jhs. bestimmt. Publiziert wird auf deutsch, englisch und franzésisch.
Das Lateinische soll dariiber nicht zu kurz kommen. Eine wichtige
Feststellung. So erdffnet sich nimlich die Aussicht auf einen Riesenkon-
tinent, der terra incognita ist, und zwar desto unbekannter, je mafigebli-
cher er einst das geistige Gesicht der Epoche mitbestimmt hat. ,Ich be-
dauere es“, meinte Leibniz seinerzeit, ,daf} uns eine Geschichte der scho-
lastischen Theologie und Philosophie fehlt, und ich wiinschte, es kime
mal einer, der, was Petau und Thomassin fiir den theologischen Lehrbeg-
riff auf patristischer Basis zu leisten begonnen haben, auf scholastischer
zu Ende fiihrte. So wiirden wir eine bis zur Gegenwart (ad nostra usque
tempora) reichende Dogmengeschichte bekommen.“7 Der Wunsch ist
mittlerweile genau dreihundert Jahre alt. In Erfiillung gegangen ist er
bisher allenfalls fiir die pritridentinische Theologie. Was wissen wir
schon iiber die theologischen Fakultiten, was iiber die Kollegien und
Konvente der Gutenberggalaxie? Die Quellenlage ist, nach Sikularisie-
rung, Bombenkrieg und wieder Sikularisierung, desolat. Jeder Unter-
grundautor von damals ist, dank Frommann-Holzboog (Stuttgart-Bad
Cannstatt), inzwischen prominenter als die akademischen Eliten. Und die
verdienstvolle Erginzungsreihe zu den Gesammelten Werken des Chris-
tian Wolff bei Olms (Hildesheim), die den reprisentativen Schulphiloso-
phen des 18. Jhs. kontextualisiert, zeigt sich gerade im Fach Theologie
tibel beraten: Anstatt den anspruchsvollsten Gegenentwurf zu Wolffs na-
tirlicher Theologie wieder zuginglich zu machen, die Theologia naturalis
des Indeterministen Christoph Stattler (1771), schadet sie den knappen
Bibliotheksetats durch den Nachdruck kompendiser Dutzendware. Viel-
leicht ist Ulrich L. Lehner Leibnizens Mann. Der Herausgeber der neuen
Reihe ist katholischer Theologe, ein Leinsle-Schiiler. Mit einer Arbeit
tiber Kant und die Vorsebhung. Der EinflufS der deuntschsprachigen Schulphilo-
sophie und -theologie auf die Providenzkonzeption Immanuel Kants hat er in

6 Goethe an Herder, 7. Juni 1793. Briefe (Sophienausgabe) Abt. IV Bd. 10, Wie-
mar 1892, 75.

7 G.W. LEIBNIZ: Philosophische Schriften. Hg. von C.I. Gerhardt. Berlin 1875-90
/ Repr. Hildesheim 1965, Bd. 2, 344.



Besprechungen - Rezensionen - Comptes rendus 501

Regensburg promoviert. Nach einer Assistentenzeit in Miinchen ist er
jetzt Professor fiir Kirchen- und Theologiegeschichte der Neuzeit an der
Marquette University in Milwaukee. Lehner teilt das in den USA kulti-
vierte systematische Interesse an Religionsphilosophie. Die Parallelen
zwischen Knutzen und dem neuen spekulativen Theismus sind ihm wich-
tig. Das ist eine giinstige Voraussetzung auch fiir das Erschlieflen neuer
Quellen aus der Vergangenheit. Vorldufig hilt sich die Planung verstind-
licherweise im Rahmen des Dissertationsthemas des Herausgebers. In
Vorbereitung befinden sich Religion nach Kant. Texte aus dem Werk Jo-
hann Heinrich Tieftrunks und Beda Mayr OSB - Beweis der katholischen Re-
ligion nach den Bediirfnissen unserer Zeit (1789). Man darf gespannt sein,
was noch kommen wird. Der Verlag Traugott Bautz, der die Reihe be-
treut, hat sich dem Fachmann durch sein Biographisch-Bibliographisches
Kirchenlexikon lingst unentbehrlich gemacht. Solide ausgestattet ist auch
die neue Reihe. Sie soll, das ist bemerkenswert, druckkostenzuschuffrei

bleiben.

SVEN K. KNEBEL

BESCHIN, Giuseppe / CRISTELLON, Luca (Hgg.): Rosmini e Gioberti. Pensatori
europei (= Filosofia. Nuova serie 15). Brescia: Morcelliana 2003. 436 S., geb.
ISBN 88-372-1946-6.

Anliegen des vorliegenden Bandes mit dem Titel Rosmini und Gioberti ist
es, die gegenwirtige Wiederentdeckung der beiden gréfiten Philosophen
und Theologen Italiens der ersten Hilfte des 19. Jahrhunderts, Antonio
Rosminis und Vincenzo Giobertis, nicht als rein nationale Angelegenheit
der italienischen Philosophie, Theologie und Politikwissenschaft, sondern
als Projekt von europidischer Tragweite zu erweisen. Die insgesamt 19
Beitrige sind den drei Oberthemen Filosofia, Teologia und Politica zuge-
ordnet, wobei jeweils auf eine parititische Behandlung der beiden Denker
Wert gelegt worden ist. Dabei sind die einzelnen Abhandlungen meist auf
jeweils einen der beiden Protagonisten konzentriert; nur selten wird auch
eine explizite Verkniipfung Rosminis und Giobertis vorgenommen (dies
nur bei Malusa, Lorizio, Mastantuono, Campanini). Da jedoch durchaus
deutlich wird, dass ein direkter Vergleich beider Persdnlichkeiten des 19.
Jahrhunderts nicht nur viele theoretische wie historische Ankniipfungs-
punkte hitte, sondern dariiber hinaus auch tiefere Einsichten in deren
Denken verspriche, kann bedauert werden, dass iiber gut 400 Seiten na-
hezu ausschliefilich die Methode der Nebeneinanderstellung gewahlt
worden ist. Zu rechtfertigen ist dieser Umstand wohl damit, dass zu-



502 Besprechungen - Rezensionen - Comptes rendus

nichst deren jeweils eigene Ansitze systematisch-exegetisch aus ihren
Schriften und ihren jeweiligen damaligen kulturellen Kontexten heraus-
gestellt werden muss, bevor an eine substantielle Neubestimmung des
Verhiltnisses der beiden Italiener gedacht werden kann.

Weiterhin ist zu bemerken, dass die ,europiische® Dimension dieses
vergleichenden Unternehmens expliciter leider kaum angesprochen wird,
wenn sie auch im Hintergrund aller Beitrige immer vorausgesetzt wird.
Im eigentlichen Sinne ausgefithrt wird sie nur im letzten Beitrag von
Campanini, ,Zwischen Rosmini und Gioberti. Religion, Nation, Demo-
kratie“ (413-423): Wenn sich auch Rosmini wie Gioberti gleichermafien
auf politischer Ebene fiir die Stimme von Theologie und Kirche in der
nachaufklirerischen, von revolutioniren und liberalen Ideen durchtrink-
ten Gesellschaft einsetzten, so waren ihre Zielsetzungen und ihre L&-
sungsvorschlige doch grundlegend verschieden. Fiir Rosmini bestand die
Aufgabe der Kirche in einer inneren Reform; Gioberti dagegen setzte auf
die Herausstellung der historischen und zivilisatorischen Bedeutung der
Kirche und der diesbeziiglichen Reform nicht der Kirche, sondern des
Papsttums im Sinne eines Riickbezugs auf dessen politische Stellung im
Mittelalter. Demzufolge agierte Rosmini politisch innerhalb der Kirche:
Er war 1848 engster Berater des Papstes. Gioberti dagegen wihlte die po-
litische Biithne des Staates und bekleidete zweimal das Amt des piemonte-
sischen Ministerprisidenten. Trotz aller fundamentalen Unterschiede
deckten sich die effektiven Reformappelle beider Abte an die Kirche an-
gesichts der damals prekiren politischen Lage der Kirche in vielen Punk-
ten, so v.a. in der Forderung der Beteiligung der Laien am Gottesdienst
durch die Einfithrung der Landessprache und in dem dringenden Rat ei-
ner grofleren philosophisch-theologischen Bildung des Klerus. Dank des
gegenseitigen Ineinandergreifens der beiden Artikel von Galantino (325-
342) und Marangon (343-359) ist dieser Punkt eines der Zentralthemen
des vorliegenden Tagungsbandes. Integration finden diese, der ,Theolo-
gie“ beider Denker zugeordneten Untersuchungen weiterhin im ersten,
philosophischen Teil durch den Beitrag von Malusa (,Vincenzo Gioberti
und die ,europiischen‘ Dimensionen des Ontologismus im 19. Jahrhun-
dert“, 47-88) sowie im dritten Abschnitt zur Politica durch den Titel von
Romagnani (,Die Regierung Gioberti und die moderaten Subalpini®, 397-
411). Damit ist deutlich, dafl fiir Rosmini wie fiir Gioberti die Theologie
die eigentliche Mitte ihres Denkens darstellt: Einerseits ist ithre Philoso-
phie - wenn auch bei beiden in unterschiedlicher Weise - letztlich auf die
Theologie hingeordnet; andererseits sind es theologisch-ekklesiologische
bzw. theologisch-politische Motive, die ihre jeweilige Politik motivieren.



Besprechungen - Rezensionen - Comptes rendus 503

Trotz dieser Feststellung ist der erste, an Titeln reichste, Teil des Ta-
gungsbandes mehr als nur eine theoretische Grundlegung fiir die Theolo-
gie, sondern stellt heraus, inwiefern Rosmini wie Gioberti gerade in der
Entwicklung eines eigenen philosophischen Ansatzes ,europiische® Den-
ker sind. Ontologie, Anthropologie und Moral werden nacheinander in
deren jeweiligem Denken vorgestellt (Muratore, Marcolungo, Cantillo,
Brugiatelli, Battaglia, Cuozzo, Derossi, Muste). Ein besonderes Augen-
merk soll in diesem Zusammenhang auf die einleitende Abhandlung Ri-
condas gelenkt werden (15-45): Minutiés und dennoch in der gebotenen
Knappheit arbeitet der Autor die Zentralstellung des Begriffs ,Rationa-
lismus“ in der rosminischen Auseinandersetzung mit der neuzeitlichen
Philosophie sowie die Konsequenzen fiir seine Verhiltnisbestimmung
zwischen Philosophie und Theologie heraus.

In gewisser Weise findet dieser Artikel seine theologische Entspre-
chung im zweiten Teil des Bandes in der Untersuchung von Grandis zum
Verhiltnis zwischen Freiheit und Gnade bei Rosmini (261-295). Hier
wird deutlich, wie Rosminis Anthropologie zwar neuzeitlich vom
menschlichen Subjekt ausgeht, dabei aber nicht den objektiven Horizont
der christlichen Heilsordnung aus dem Blick verliert, sondern gerade dem
neuzeitlichen Subjekt, das seine eigene Freiheit in Widerspruch zum tra-
ditionellen Gottesbegriff sieht, einen neuen spekulativen Zugang zur
Theologie erdffnet. Diesen Ansatz entwickelt Rosmini aus seiner Ausei-
nandersetzung mit der Transzendentalphilosophie Kants und Fichtes, die
am Anfang seines eigenstindigen Denkens steht. Gioberti dagegen verur-
teilt diesen Standpunkt als Psychologismus und wihlt — im Hinblick auf
Hegel und v.a. auf Schelling - die Offenbarung selbst als objektiven Aus-
gangspunkt fiir alle Philosophie. Die sich daraus ergebenden unterschied-
lichen philosophisch-theologischen Grundkonzeptionen beider Denker
stellt Lorizio in seinem Beitrag ,Philosophie und Theologie der Offenba-
rung in Gioberti und Rosmini“ (219-260) nebeneinander. Dabei wagt er
die vergleichende These, dass Gioberti das schellingsche Offenbarungsver-
stindnis in weiten Strecken rezipierte, wihrend Rosmini stirker an das
traditionelle scholastische Verstindnis zuriickgebunden bleibt und seine
Auseinandersetzung mit Schelling somit eher als kritisch-ablehnend denn
als wirkliche Rezeption zu bezeichnen sei. Gerade dieser Aspekt mache
aber auf der anderen Seite das rosminische Offenbarungsverstindnis im
heutigen Kontext aktueller als dasjenige Giobertis, da es sich nicht an das
schellingsche (oder hegelsche) Verstindnis ankoppelt, sondern seine Ori-
ginalitit gerade im Hindurchgang durch die Kritik an diesem gewinnt.
Sein Echo findet der Beitrag Lorizios im Titel Mastantuonos, ,Die Rezep-



504 Besprechungen - Rezensionen - Comptes rendus

tion des theologischen Denkens Antonio Rosminis und Vincenzo Giober-
tis“ (297-323), der anhand der Wirkungsgeschichte der Theologie beider
Denker zentrale und immer noch aktuelle Dimensionen ihrer Ansitze
aufzeigt. Bei Rosmini erscheint dem Autor iiber die Methodenfrage und
die anthropologische Wende hinaus besonders die neue theologische Di-
mension des Laizismus sowie die Entdeckung der Bedeutung der ,weis-
heitlichen” Integration jeder Wissenschaft von Bedeutung. Beziiglich Gio-
berti miisse zunichst einmal die Meinung widerlegt werden, die diesem
iiberhaupt ,theologisches Denken® abspricht; erst dann kdénne das Den-
ken Giobertis der aktuellen Problematik der Verhiltnisbestimmung zwi-
schen Philosophie und Religion, zwischen Schrift und Tradition wie
zwischen Wissenschaft und Dogma neue Impulse verleihen.

Ein letztes Paar von Beitrigen stellen die politischen Untersuchungen
Traniellos und Nicolettis zu dem schwierig zu bestimmenden Begriff der
Demokratie bei Gioberti sowie der Problematik des ,gerechten Krieges®
bei Rosmini dar.

Trotz der anfinglich geltend gemachten konzeptionellen Integrations-
bediirftigkeit der behandelten Thematik in einen komparativen Ansatz
einerseits bzw. in die europidische Dimension andererseits findet der Sym-
posiumsband Rosmini e Gioberti die hohe Anerkennung des Rez. Die
Reichhaltigkeit der behandelten Aspekte im Denken Rosminis und Gio-
bertis erdffnet auch dem Kenner dieser beiden Philosophen, Theologen
und Politiker des 19. Jahrhunderts zahlreiche neue und weiterfithrende
Perspektiven, die in ihrer Zielrichtung sehr wohl in einer umfassenden
Zusammenschau beider Denkansitze einerseits und in der Herausstellung
ihrer europiischen Relevanz andererseits wie in einem gemeinsamen
Fluchtpunkt konvergieren. Da diese Konvergenz gleichwohl noch der
zukiinftigen Rosmini- wie Giobertiforschung - nunmehr nicht nur Ita-
liens, sondern Europas - anvertraut bleibt, ist dieser Symposiumsband
nicht als abschlieBende Synthese zu verstehen, sondern vielmehr als Off-
nung zweier Denker fiir die europiische Geisteswissenschaft. In diesem
noch zu fithrenden Diskurs wird der hier besprochene Band zweifelsohne
von grundlegender Bedeutung sein.

MARKUS KRIENKE



Besprechungen - Rezensionen - Comptes rendus 505

SWIFT, Paul A.: Becoming Nietzsche. Early Reflections on Democritus, Schopen-
haner and Kant. Lanham/Boulder/New York/Oxford: Lexington Books 2005.
132 S. ISBN 0-7391-0981-2.

Nietzsches erste Philosophie findet sich nicht in seiner 1872 verdffent-
lichten Schrift Die Geburt der Tragidie aus dem Geist der Musik, sondern
in seinen Notizen der Studenten- und Militirzeit aus den Jahren 1864-
1868, welche der Bekanntschaft mit Richard Wagner vorausgingen. Ar-
beiten an der griechischen Philosophie, insbesondere zu Demokrit und
kritische Kommentare zu Kants Kritik der Urteilskraft und zu Schopen-
hauer konstituieren den Ubergang Nietzsches vom Philologen zum Phi-
losophen. Demokrit - der ,lachende Philosoph® - und Heraklit - ,der
Dunkle“ - werden gleichermassen zu geistigen Mentoren Nietzsches aus-
serhalb der Geschichte des Platonismus (vgl. 120). Hintergrund bildet
sowohl Heraklits Lehre vom Werden, die vom jungen Nietzsche zur tra-
gischen Weltdeutung weitergebildet wird, der gemiss es keine moralische
Weltordnung gibt, als auch die Lektiire von Philosophiehistorikern wie
Kuno Fischer und Friedrich Albert Lange, dem neukantianischen Histo-
riographen des Materialismus. Die Arbeit an den anekdotischen Philoso-
phenportrits von Diogenes Laertios inspiriert Nietzsche ebenfalls in sei-
nem typologischen Zugang zu den antiken Philosophen, die nicht als
Vertreter von Lehrmeinungen, sondern als grosse Persdnlichkeiten mit
einem scharfen Profil dargestellt werden. Nietzsche wird dieser typologi-
schen Denkerbiographik treu bleiben und sie in seiner spiteren unzeit-
gemissen Betrachtung zu ,Schopenhauer als Erzieher® selber perfektio-
nieren. So kann der scheinbar nebensichliche und vielleicht sogar legen-
denhafte Bericht dariiber, dass Platon alle Werke von Demokrit verbren-
nen wollte, zum Anlass einer Aufwertung jener Philosophen verstanden
werden, die unter dem iibermichtigen Einfluss Platons und der spiteren
Christianisierung des Platonismus ein Schattendasein fristeten. Die Arbeit
des Philologen hat Nietzsche sensibilisiert fiir die Zufille und ,Ungerech-
tigkeiten® der Uberlieferungsgeschichte von Texten und ihrer Rezeption.
Nietzsche hat sich dazu notiert: ,Wir sind Demokrit noch viele Todte-
nopfer schuldig, um nur einigermassen wieder gut zu machen, was die
Vergangenheit an ihm verschuldet hat“ (3, 347). In der Tendenz, von der
Uberlieferung und Rezeption vernachlissigte oder verleumdete Autoren
ernst zu nehmen, ohne sie allerdings unkritisch zu referieren, wurde
Nietzsche auch bestitigt durch Langes Geschichte des Materialismus. Dieses
Werk gilt seit den Studien von Jérg Salaquarda und Georg Stack als
sSchatzkammer® von Ideen, aus der sich Nietzsche wihrend seiner gan-
zen Schaffenszeit bedient hat. Nietzsche liess sich nicht nur von zahlrei-



506 Besprechungen - Rezensionen - Comptes rendus

chen Fakten und Details, sondern auch von Langes Auffassung leiten,
Metaphysik sei ,Begriffsdichtung®. Diese Auffassung wurde im folgenden
Jahrzehnt vom jungen Hans Vaihinger aufgegriffen und zu einem Fiktio-
nalismus verarbeitet, der von Swift nicht erwihnt wird. Die hohe Wert-
schitzung naturalistischer Entwiirfe wie jener von Demokrit und Epikur
und ihrer neuzeitlichen Anniherung bildet das Gegengewicht zur Vor-
herrschaft Platons und des Platonismus. Vorbild einer naturalistischen
und nicht-teleologischen Naturdeutung ist jene Demokrits, wobei Demo-
krit nicht nur als Lehrer des Atomismus (den Nietzsche inhaltlich kriti-
siert) gewiirdigt wird, sondern auch als grosse Personlichkeit, als Stilist
und Moralist.

Die Grundziige von Nietzsches Metaphysikkritik bilden sich bereits
in dieser ersten Phase seines Philosophierens aus. Sie betreffen den meta-
phorischen, anthropomorphen und fiktionalen Charakter unserer Grund-
begriffe von Einheit und Ganzheit, die von Lange als Schépfungen unse-
rer Konstitution verstanden werden. Ahnlich wie bei Schopenhauer
zeichnet sich bei Lange eine Umdeutung des transzendentalen Subjekts in
dessen physiologische Grundlagen ab - eine Konvergenz, die von Swift
nicht kommentiert wird. Im Unterschied zu Schopenhauer ist Lange
ohne platonisierende Vorbehalte offen fiir den Entwicklungsgedanken
Darwins. Mit Darwin ist Lange ein entschiedener Gegner der Teleologie
der Natur.

Die wissenschaftliche Entthronung der Naturteleologie wurde von
Hume und Kant vorbereitet. Nach Swift ist die Tatsache, dass Nietzsche
Kants ,Urteilskraft nach den Seitenangaben der Rosenkranz-Ausgabe
von 1838 zitiert, ein Indiz dafiir, dass Nietzsche dieses Werk Kants im
Original gelesen und sich seine Kenntnisse von Kant nicht nur aus den
sekundiren Darstellungen von Kuno Fischer und Lange angeeignet hat
(vgl. 102 und 115, Anm. 79). Bereits Kant schwicht die Naturteleologie
ab zu einem nicht-kognitiven Resultat unserer ,reflektierenden Urteile®,
die mehr aussagen iiber die Art unseres Denkens (,Anthropomorphis-
mus®) als tiber die Beschaffenheit der Dinge an sich. Der junge Nietzsche
radikalisiert diese Kantische Kritik in Ubereinstimmung mit Lange zur
Auffassung, dass teleologische Erklirungen iiberhaupt keinen wissen-
schaftlichen Erklirungswert haben, sondern lediglich der Erbauung und
der Suche nach Lebenssinn dienen. Sie sind vom ,Standpunkt des Ideals®
(Lange) aus zu verstehen, nimlich als niitzliche, ja in gewisser Weise un-
entbehrliche Fiktionen fiir ein existenzielles Bediirfnis nach Sinn und
Geborgenheit im Universum. Im Unterschied zu Kant bezweifelt Nietz-
sche den Zwang zum teleologischen Denken. Der Philosoph kann der



Besprechungen - Rezensionen - Comptes rendus 507

Versuchung, teleologische Urteile als notwendig zum tieferen Verstehen
oder Erkennen von Organismen zu betrachten, widerstehen.

Swift scheint die klare Absage an naturteleologische Naturerklirungen
zu geniessen und verbindet seine Darstellung mit Seitenhieben gegen mo-
derne intelligent-design-Ideologen (vgl. 35, Anm. 15). An dieser Stelle
komme ich zu einem ersten Einwand. Der Verfasser scheint sich nicht da-
fiir zu interessieren, dass hinter dieser harschen Kritik an Naturteleologie
oder dem ,argument of design® fiir die Existenz Gottes auch nachreligicse
Trauerarbeit steckt, nimlich die Verarbeitung des frithkindlichen Verlus-
tes des Vaters und des nachpubertiren Verlustes des Glaubens an den
,2unbekannten Gott“. Die Anti-Teleologie ist meines Erachtens errungene
tough-mindedness, die sich als Immunisierung gegen tender-mindedness
deuten liesse, d.h. gegen besondere Empfinglichkeit fiir seelische Verlet-
zungen und Enttiuschungen, vielleicht auch gegen die isthetische Emp-
finglichkeit fiir die Schénheit eines teleologischen Weltbildes. Trauerar-
beit als ,Immunisierung® kann voriibergehend zu einer Stabilisierung
fithren, doch ist sie auf die Linge erfolgreich? Warum erlag Nietzsche
schon kurz nach der Aufzeichnung seiner frithen Metaphysikkritik, ge-
nauer seit der ersten Begegnung mit Richard Wagner im November 1868
in Leipzig, der Faszination des ,alten Zauberers® und damit einem Ein-
fluss, dem er sich trotz aller spiteren Angriffe nie mehr zu entziehen ver-
stand? ,Ich bringe es nicht iibers Herz, mich dieser Musik gegeniiber kri-
tisch kiihl zu verhalten; jede Faser, jeder Nerv zuckt an mir, und ich habe
lange nicht ein solches andauerndes Gefiihl der Entriicktheit gehabt als
bei letztgenannter Ouvertiire.“ (Brief an Erwin Rohde vom 27. Oktober
1868, verfasst unmittelbar nach einem Konzertbesuch von ,Tristans®
Vorspiel und der ,Meistersinger“-Ouvertiire.) Es braucht wenig Scharf-
sinn, um die scharfe Konversion von schroffer Metaphysikkritik zu bac-
chantischer Schwirmerei fiir das ,Urwesen“ und die Anfilligkeit fiir das
Charisma Wagners als verkappte Religiositit zu deuten. Mit Wagner
wurde der junge Nietzsche zeitweilig in den Strudel und Nebel einer
spitromantischen Kunstreligion gezogen, der aus der Sicht seiner ersten
sproden Metaphysikkritik als Riickfall in Metaphysik und Mystizismus
erscheinen musste und - wie auch die spiteren Bekenntnisse zu Dionysos
~ einer nicht zu unterdriickenden religidsen Seite in Nietzsches Gemiit
entsprachen.

Damit komme ich zu einem zweiten Einwand. Nicht nur die Bezie-
hung der friithsten philosophischen Phase zur Phase der ,Geburt der Tra-
godie“ (die gewdhnlich als Frucht von Nietzsches erster Phase gilt und
keineswegs ungebrochen metaphysisch war) bleibt in der Arbeit von



508 Besprechungen - Rezensionen - Comptes rendus

Swift ungeklirt, sondern auch die Beziehung zur spiteren Spekulation,
welche das Wesen der Welt als Wille zur Macht interpretiert und damit
einen (nun allerdings methodisch reflektierten) Anthropomorphismus zu
rehabilitieren scheint. Ist es aus der Sicht der frithen Anti-Teleologie be-
trachtet nicht extrem unwahrscheinlich, dass sich der Urknall oder die
Entstehung des Universums mit Bezugnahme auf den Begriff des ,Willens
zur Macht® theoretisch erkliren ldsst?

Diese beiden kritischen Einwinde schmilern jedoch nicht die Bedeu-
tung dieses Buches, die in der thematischen Konzentration auf die frithen
Notizen liegt. Diese Notizen wurden lange unterschitzt und nicht ins
Englische iibersetzt - eine Arbeit, die Swift in den Anhingen zu den drei
Kapiteln mit eigenen Ubersetzungen und kondensierten Zusammenfas-
sungen nachholt. Swift gelingt es zu zeigen, dass ein Genie wie Nietzsche
nicht aus dem Nichts entsteht, dass die Konstellation des philologischen
Quellenstudiums von Diogenes Laertios, das Interesse an Demokrit und
anderen griechischen Philosophen auf der einen Seite, und das intensive
Studium von Lange, Schopenhauer und Kant auf der anderen Seite zu den
notwendigen Voraussetzungen fiir die Entstehung seines eigenstindigen
Denkens und Griibelns gehdren. Wichtiger noch ist die Tatsache, dass
Nietzsches sog. mittlere Phase (seit Menschliches-Allzumenschliches) als
Riickbesinnung auf die fritheste Metaphysikkritik verstanden werden
kann. Der Enthusiasmus fiir die naturalistische und evolutionistische Mo-
ralkritik von Paul Rée, der sich als neuer Freund und Biindnispartner
nach dem Bruch mit Wagner anbietet, gleicht einer Wiedergewinnung
jenes naturalistischen und evolutionistischen Terrains, das sich Nietzsche
bereits in der Auseinandersetzung mit Demokrit, Kant, Schopenhauer
und Lange voriibergehend erobert hatte.

JEAN-CLAUDE WOLF

HEER, Friedrich: Europa: Rebellen, Hiretiker und Revolutionire. Ausgewdibhlte
Essays. Hg. v. Johanna Heer (= Friedrich Heer: Ausgewihlte Werke in Einzel-
binden. Hg. v. Konrad Paul Liessmann 2). Wien: Bohlau 2003. 180 S. ISBN 3-
205-77123-0.

Friedrich Heer (1916-1983) war vor allem im &sterreichischen Kontext
eine bedeutende katholische Denker-Gestalt des 20. Jahrhunderts; er ver-
korpert(e) als Historiker, Publizist und Autor einen Universalgelehrten,
der jedoch auch ein Kind seiner Zeit gewesen ist und sich mit den Fragen
eben dieser beschiftigt hat. Insofern ist die hier vorgelegte Sammlung



Besprechungen - Rezensionen - Comptes rendus 509

kleiner Beitrige im Rahmen einer umfassenden Re-Edition ausgewihlter
Werke auch ein Stiick beredter Zeitgeschichte.

Im Vorwort schreibt seine Tochter Johanna, dass das Werk Friedrich
Heers ,um die Vergangenheit Europas“ und ,um die Frage, welche Be-
deutung dieser Vergangenheit fiir die Probleme und Aufgaben der Ge-
genwart zukommt® (I) kreise. Heers literarischer Stil ist facettenreich und
geschliffen; freie Assoziationen und Gedankenginge schneiden, obwohl
schier uferlos, niemals den roten Faden ab; manchmal wiirde sich der Le-
ser mehr Tiefgang wiinschen und sehnt sich nach Ausfaltung der Gedan-
ken. Aber diese Forderung an Essays zu stellen, wire vermessen. Dem
Sammelcharakter dieses Faszikels entsprechend konnen hier nur einige
Brennpunkte des reichhaltigen, in diesem Band zur Darstellung gelangten
Repertoires Heers gestreift werden: Kennzeichnend sind seine allgegen-
wirtigen Uberlegungen zum Judentum (,Gottes erste Liebe“; vgl. auch
den projektierten Teilband 5 im Rahmen dieser Werkausgabe zu Heer,
der 2006 erscheinen soll) in Osterreich, dessen Provinzialitdt (19, 20) er
nach der Ausrottung des jiidischen Geisteslebens (,Judenmord als Got-
tesmord“ [11]) in Wien der 1950er Jahren beklagt und betrauert; es ist
dies die Zeit der ,falschen Fiinfziger® (Ernst Hanisch). Heer trigt immer
wieder die (barocke) Forderung nach einer tiefgehenden Beziehung zum
Tod (z.B. 21f., 52) an den Leser heran und zitiert Hermann Broch: ,Wo
es keine echte Beziehung zum Tode gibt und seine Absolutheitsgeltung
im Diesseitigen nicht stindig erkannt wird, da gibt es kein wahres Ethos®
(23). Dieses kartiusische memento mori-Motiv faltet Heer vor allem im
eher lyrisch, erzihlerischen Essay ,Zeit zu leben, Zeit zu sterben“ (49-62)
weiter aus: ,Unsicher, ungesichert ist die Lage des Menschen: sie zeigt
sich dem Auge des ergriffenen Glaubensfrommen Reinhold Schneider
nicht weniger furchtbar, nicht weniger gefihrdet, nicht weniger tragisch
als dem Auge des Denkfrommen Theodor W. Adorno“ (54) Neben der
Belehrung, an den Tod zu denken, steht fiir Heer die entscheidende
»Menschenpflicht zur Heiterkeit“; eine Vernachlissigung eben dieser hat
einen ,Schaden humorloser Humanitit® (99) zur Folge, der sich im 20.
Jahrhundert vielfach zum ,morderischen Ernst mutiert prisentierte
(100f.) - so wurde z.B. im Deutschland des Jahres 1933 Hans Bétticher
(Joachim Ringelnatz) mit Auftrittsverbot belegt und alle seine Biicher be-
schlagnahmt. Dem stellt Heer die Gelassenheit der deutschen Mystik
(101) und die hart errungene ,indiferencia® des Ifiigo de Loyola gegen-
iber: ,[...] das ist die hohe Gleich-Giiltigkeit einer Seele, die alles, wirk-
lich alles, was ithr zukommt, an Siiflem und Saurem, an Gutem und Bo-
sen, in Gott sieht. Beschwingt von den Fliigeln dieses Enthusiasmus -



510 Besprechungen - Rezensionen - Comptes rendus

,Gott in allem zu erfahren® - schwirmen die jungen geistlichen S8hne des
Ignatius aus dem Bienenstock aus, nach Indien und China, nach den bei-
den Amerika.“ Die missionarische und friedensstiftende Kraft der Heiter-
keit - im Besonderen die zweite veranschaulicht Heer an Johannes XXIII.
(107) - ist ohne Frage auch in unseren Tagen von Belang. So wie etwa
auch die folgende vorgebrachte Mahnung zeitlose Aktualitit besitzt:
»Wer den gesellschaftlichen Konflikten von Morgen nicht bereits heute
ins Gesicht zu sehen wagt, wird durch sie iiberrascht werden. Die
schlimmsten Katastrophen in unserem Europa sind dadurch ausgeldst
worden, weil fithrende Schichten und Gruppen sich iiberraschen lieflen,
weil sie nicht sehen wollten, was lange zuvor bereits zu sehen war® (37).

Der Frauenfrage unter anderem in der Gestalt einer Angst des Man-
nes, ,von der Vagina dentata, von dem mit reiflenden Zihnen bewehrten
Hollenschofl der dunklen Groflen Mutter, der Todesgottin verschlungen
zu werden“ (64), widmet Heer - beinahe ein wenig modisch - einen 1972
erschienenen Beitrag: ,Ware Frau - oder gibt es eine zweite Emanzipa-
tion der Frau?“ (63-71). Darin wirft er auch einen Blick auf die Situation
der 40-70jahrigen Frauen (67), die seiner Meinung nach zu dieser Zeit we-
nig Beachtung erfuhren, um dann zu resiimieren: ,[...] die Stellung der
Frau in der Gesellschaft zeigt an, wie weit die Humanisierung dieser Ge-
sellschaft gediehen ist“ (71).

Ein weiterer gedanklicher Kondensationskeim Heers ist die Frage der
Toleranz. Er sieht die ,europiische Stadt“ als die Wiege einer Entwick-
lung hin zu mehr gesellschaftlich-ideeller Pluriformitit und damit einher-
gehend einer Toleranz als ,in langen Jahrhunderten erlernte, fast unbe-
wufdt, oft fast ungewollt erlernte Befihigung, mit anderen Menschen
zusammenzuleben® (82) und ,Duldung abweichender Meinungen inner-
halb eines gemeinsamen Bekenntnisraumes“ (88). Falsch ist dieses Kon-
zept der Toleranz u.a. dann, wenn darin ,,Unterlassungssiinden® (91) ein-
fach hingenommen werden wiirden. Dem hier fiir (den Rezensenten als)
Theologen interessanten Teil , Toleranz - die grofile Unbekannte (85-94)
soll noch ein weiterer hinzugesellt werden, der es in noch grosserem Aus-
mass sein kann: ,Theologie nach Auschwitz?“ (151-173). Hier werden
von einem ,Aussenstehenden®, wenn das zu sagen iiberhaupt berechtigt
ist, Anmerkungen an eine Disziplin getitigt, die ,auf den Knien des Her-
zens“ (154) zu denken hat. Es ist dies eine Theologie, die sich nach Heer
immer auch ihrer politischen Verbindlichkeit und Dimension bewusst
sein (154, 161f.), aber auch eine Theologie, die sich vom ,heroischen Irr-
tum® (154) eines Kierkegaard distanzieren muss: ,[...] der Irrtum vieler
Nonkonformisten [...], der Glaube also, zu einer ecclesia primitiva, zu ei-



Besprechungen - Rezensionen — Comptes rendus 511

ner reinen Urkirche zuriickkommen zu konnen - also den Ballast der
Jahrhunderte, der Jahrtausende abschiitteln zu kénnen. Der neue, junge
Christ also als ein Atlas, der die Last, nimlich die konkrete Welt, die
Menschenwirklichkeit abwirft (154). Und es ist eine Theologie, die sich
mit Heer auch ins Negative als das je Grossere erstrecken soll. Er zitiert
an dieser, zumindest fiir den Rezensenten brisanten, aber auch be-den-
kenswerten Stelle, den evangelischen Theologen Heinz Zahrnt. Dieser
fiihrt aus, dass ,die christliche Theologie Gott [...] als ,Person’
[bezeichnet, Vf.] - wohl wissend, dafl auch dies nur eine Chiffre ist, die
auf Gott hinzeigt, nicht eine Formel, die ihn umschliefit, und wohl dar-
auf bedacht, die personalen Aussagen iiber Gott nicht zu einem dogmati-
schen System aufzustauen, sondern sie durch Erfahrungen und Deutun-
gen in Fluf} zu halten. Gott ist nicht die hdchste Person unter anderen
Personen, doch er begegnet hochst ,persénlich*® (165).

Der Sammelband wird mit der Idee des ,gerechten Krieges als tausend-
jahrige Utopie“ (167-173) beendet. Auch wenn sich die katholische Kir-
che von dem Konzept des ,bellum iustum® endgiiltig verabschiedet hat
und militirische Aktionen nur im Verteidigungsfall fiir legitim erachtet
(vgl. u.a. GS 79), muss wohl u.a. Rudolf Burger (in seinem Werk: Re-
Theologisierung der Politik? Springe 2005) Recht gegeben werden, wenn
dieser eine ungemein lebendige Renaissance der auch religios motivierten
»just-war-theories“ zu statuieren vermeint. Insofern liest sich auch dieser
Beitrag von Friedrich Heer mit Gewinn, wie dies unumschrinkt fiir das
gesamte Buch gelten kann.

Dem Sammelwerk mit beigefiigtem Personenindex ist eine weite Ver-
breitung zu wiinschen, auch wenn man fir tiefere Einblicke in das
schriftstellerische und wissenschaftliche Werk Friedrich Heers auf wei-
tere Binde der vom Wiener Philosophen Konrad Paul Liessmann heraus-
gegebenen Reihe wird zuriick greifen miissen. Bisher sind 4 Binde in ei-
nem Umfang von 2438 Druckseiten publiziert worden.

DAVID NEUHOLD



	Besprechungen - Rezensionen - Comptes rendus

