
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 53 (2006)

Heft: 1-2

Rubrik: Besprechungen - Rezensionen - Comptes rendus

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Besprechungen - Rezensionen - Comptes rendus

Theologie

BRANTSCHEN, Johannes B.: Gott ist anders. Theologische Versuche und
Besinnungen. Luzern 2005. 212 S. ISBN 3-905577-71-2.

Der Text, zusammengestellt aus verschiedenen Aufsätzen des Autors,
besticht durch sprachliche Prägnanz, schnörkellosen Stil und anspielungsreiche

Zwischentöne. Das ist umso willkommener für den Leser, als J.B.
mit seinen didaktisch unaufdringlichen Beiläufigkeiten auf vermutlich für
gläubige Christinnen und Christen entscheidende, an den Erfahrungen
mit Tod und Leid dringlich gewordenen Themen aufmerksam macht. Es

handelt sich dabei um theologisch-geschichtliche Restbestände, deren

einstige Virulenz zwar abgeflaut ist, die sich aber im kollektiven
Gedächtnis vorab von katholisch sozialisierten Subjekten festgesetzt haben -
von Subjekten nota bene, die zu Objekten der ungebrochenen
Glaubensunterweisung gemacht worden sind. J.B. versteht es, seine Leser in die

Freiheit, also in das Reich des geläuterten Denkens und des liebenden
Fühlens zu führen. Die in diesem Prozess massgebliche Leitkategorie ist
der Liebes-Gott. J.B. führt zu diesem Gott hin mit dem im theologischen
Geschäft schon immer befreienden Grundsatz: Gott ist anders. Ganz

konsequent diese normative, zutiefst dialektisch angelegte Denkfigur
durchzuhalten gelingt dem Autor nur bedingt. Denn er muss ja an einen
Punkt gelangen, wo es anders nicht mehr geht, d.h. wo sein Gott eben

Gott und nichts sonst ist - der Gott ist Liebe und nicht noch einmal
anders.

Dieser philosophische Einwand muss sogleich abgemildert werden,
weil J.B. nicht als Philosoph, sondern als christlicher Theologe zu denken

versucht, indem er den kerygmatischen Satz „Gott ist Liebe" trinitarisch
deutet. So müssen denn diese theologischen Versuche vor allem als

Randglossen zur Trinität und als Meditationen über das trinitarische Dogma
gelesen werden. Der homo oeconomicus werkelt von Epoche zu Epoche an
der Rekonstruktion und Perfektionierung des Menschenhauses. Wie
nebenher, a tergo, hinterrücks also, stellt sich dem homo sacer die Gottesfrage.

Monotheismus (Unitarier, Sozinianer), Polytheismus (Odo Mar-
quard), Atheismus sind ebenso gängige wie abschüssige Lösungen. J.B.
arbeitet sich an der (einst) zentralen christlichen trinitarischen Gotteslehre

ab. Dass sich der eine-dreifaltige Gott historisch, also mit der Zeit und
mithin als eine Geschichte des glaubend-räsonierenden Bewusstseins im
Abendland als Geschichte der Entdeckung herausgebildet hat, gilt ihm als



Besprechungen - Rezensionen - Comptes rendus 443

epistemologische Selbstverständlichkeit. Umso dringender stellt sich nun
die denkerisch-hermeneutische Aufgabe. Sie besteht darin, zwei dem

Begriff nach widersprüchliche, von der Vernunft nicht einholbare, aber

am christlich-plotinischen Gottesbild aufscheinende Gegebenheiten zu
versöhnen, nämlich die Differenz als Einheit in der einzigen Gottheit
denken zu können, ohne das hohe menschliche Gut, die Vernunft, zu
skandalisieren und ohne das Empfinden der Harmonie zu banalisieren,
also die gegenläufige Spannung, aufrecht zu halten. Dieser dynamische
Prozess „ist" die „fliessende Gottheit", nach J.B. der Gott der Liebe.

Der Autor liefert keine Beweise für seine Position. Er hält es, nach
allen Regeln des rhetorisch verfassten Kerygmas, mit der persuasiven
Argumentation. Sie läuft ab wie ein freundschaftliches Gespräch unter
Christinnen und Christen. Diese hören aufmerksam auf die Tradition und sind
zugleich darauf bedacht, das Mysterium des innergöttlichen Lebens als

überzeugungsstarke Anmutung, J.B's behutsame Stärke, zu erwägen. Die
theologischen Persuasionsversuche werden, sie lesend, im Gemüt der
Lesenden zu einem Ereignis. Dies zu wecken, darin besteht m.E. die Leistung

dieser nüchternen, tastenden und zugleich zielsicheren Sätze: Theologie

als Kerygma. Kerygma nicht (mehr) im pathetisch-emphatischen
Gestus - J.B. denkt und schreibt Ernst Fuchs fort -, sondern als Echo auf
das verschwiegene Wortgeschehen im deus absconditus. Deutlich vernehmbar

wird das Echo auf dieses Schweigen immer dann und dort, wo
friedliebende, tolerante Menschen (oder Nationen oder Stämme oder Klassen
oder Konfessionen) einander begegnen und in der Differenz gutheissen.

Die ,Dogmatik' von J. B. erinnert an das allerdings höchst umfangreiche,

kaum mehr gelesene Werk des Reformtheologen und .Märtyrers' der

Spiritualität des Goldenen Jahrhunderts, an Jean Duvergier de Hauranne,
Abbé de Saint-Cyran (1581-1643). „Une âme est un monde", schrieb er.
Sein reiches Schrifttum versah er mit dem Titel einer „théologie familière".

J.B's. Text ist von einem überzeugenden, den Leser (fast) nie zum
Einverständnis zwingenden Pathos durchdrungen. Ganz im Gegensatz etwa
zur apologetischen verve eines Blaise Pascal: ein Monstrum ist für diesen

eifrigen, unerbittlichen Heroen der einen und einzigen Wahrheit, wer
sich nicht bedingungslos Gott zuwendet. Als monströs wiederum gilt für
J.B. jener Gott, der die angeschlagenen Kreaturen, seine Ebenbilder,
scharenweise zur Hölle fahren lässt. In aktuellen Lebensfragen, etwa zur
Stellung der Frau, nimmt J.B. Positionen ein, die man allgemein von jedem
einigermassen vernünftigen und vorurteilsbewussten Akademiker erwarten

darf.



444 Besprechungen - Rezensionen - Comptes rendus

Es muss schon auffallen und wird den offiziell tätigen Theologen
nicht entgehen, dass J.B. soweit ich sehe - auf seinen 210 Seiten - nicht
einen einzigen Satz zuwege gebracht hat, der den Begriff „der Kirche" zum
Subjekt (oder Objekt) hätte. J.B's. Theologie ist hochgradig privatistisch.
In diesem Sinne also nicht katholisch (im Selbstverständnis des römischen
Katholizismus). Vielleicht ist das der künftig mögliche und gewünschte
Argumentations- und Interpretationsstil, der in Richtung der Ökumene
zielt.

Insgesamt also eine Publikation, die dem ausdrücklich christlichen Be-

wusstsein, sofern es bei zahlreichen „aufgeklärten" sich „modern"
verstehenden Subjekten noch wie fliehende Schatten vorhanden ist, nur
hilfreich und förderlich sein kann. Man kann nur wünschen, dass die
Lesegemeinde unseres Autors weiter wächst und gedeiht.

Gonsalv K. Mainberger

HART, David Bentley: The Beauty of the Infinite. The Aesthetics of Christian
Truth. Grand Rapids, MI - Cambridge U.K.: Eerdmans 2003. 448 pp. ISBN 0-

8028-2921-X.

This long essay and short summa of Christian theology is probably the

most important theological work in English in the last ten years. It is an

astonishing event, comparable to Karl Barth's Romans Commentary of
1919. Anyone interested in Christian theology or in Christian intellectual
life should know about this book. This review intends to be primarily
informative, with only a minimum of criticism.

The work is divided into three main parts: after an introduction (1-4),
the first part (35-151), entitled Dionysus against the Crucified, tackles the
main enemies of Christian faith today: Nietzschean nihilism as embodied
in postmodern thought: Heidegger, Deleuze, Derrida, with references to
Occam, Luther, Calvin, Descartes, Kant, Hegel and then to Gregory of
Nyssa and Maximus the Confessor. In other words, it is about the
violence of metaphysics and the metaphysics of violence. The second part
(153-411) is by far the longest and most important. It is subtitled A Dog-
matica Minora, and it is true to its word. It is subdivided into four
sections: Trinity, creation, salvation, eschaton. The first three are the heart
of the book and are of high quality. The section on eschaton is short and
weak. This central part of the book is also divided into a series of theses:

Trinity (four theses); creation (three); salvation (two); eschaton (one).
The numbers themselves speak for the relative richness of development in



Besprechungen - Rezensionen - Comptes rendus 445

the four sections. The third and final part of the book (413-443) is entitled

Rhetoric without Reserve: Persuasion, the Tyranny of Twilight, and

the Language of Peace. This part consists of a series of short "riffs" or
essays on some of the main themes of the book, especially the question of
whether Christian theology should abandon the style of rhetorical
persuasion in favour of a style of neutral, cautious, timid hermeneutical
discrimination in regard to conflicting truth claims. Here he discusses the
"weak" thought of Gianni Vattimo, the restraint of John Caputo, the
experience of shopping malls, and the meaning of martyrdom.

Why is this book important? It is a work of immense intellectual

courage. A young man (circa 40), from a pragmatic, non-speculative

country (the USA), at an early age masters the philosophical and
theological tradition of the West, Greek, Latin, French, German, English,
even a little Italian, and powerfully restates classical Christian faith for
his generation, in full dialogue with the most radical critics of that faith
from the last century. That is no mean achievement and deserves our
admiration and respect.

The book began as a dissertation on the infinity of God in St. Gregory

of Nyssa. (The author as a young man converted from the Anglican
to the Greek Orthodox form of Christian faith. He takes this decision
seriously, yet he is a theologian who draws on the whole of Christian tradition

Eastern and Western.) The dissertation was written under the direction

of Robert Wilkens at the University of Virginia. It draws inspiration
for certain of its basic options from Hans Urs von Balthasar and from
John Milbank. (He is perhaps a C.S. Lewis of a higher order.) The book
could be said to have three dominant themes: beauty (including the

importance of surface), rhetoric, and peace, especially metaphysical or
intellectual peace. (Hart is not an absolute pacificist, but tries to take the
insights and concerns of René Girard seriously.) For these themes, the title
and subtitle of the work are important: The Beauty of the Infinite: the
Aesthetics of Christian Truth. Beauty and Aesthetics suggest both the
Balthasarian and the Orthodox liturgical heritage. The Infinite refers to
the theology of Nyssa, with its predominantly rhetorical style. Christian
means orthodox Christian, the faith of Nicea-Chalcedon. Truth comes in
last place. The faith is true, one could imagine, because it is beautiful.

The reviewer, as an Aristotelian-Thomistic Hegelian exegete, is not in
great sympathy with these priorities. He has therefore been pleasantly
surprised that the author's bite is better than his bark. In Hart's book a

concern for truth, reason, a demonstrative-scientific method, courage and

polemic are as present as is beautiful rhetoric, despite his own rhetoric. It



446 Besprechungen - Rezensionen - Comptes rendus

is in his betrayal of his principles that his greatness emerges. In this
respect Hart's statement of the question that motivates the book (1-4) is

unsatisfactory to the reviewer. Hart is troubled by Nietzsche's suspicion
that every discourse includes a will to power and an original violence.
Against this he wants to claim that Christian discourse is peaceful and

reconciling and charitable, because it is beautiful and true, rooted in the
infinite beauty of God. (He does mention that it contains a will to power
in that it seeks to persuade.) But Nietzsche's "violence" is primarily
rhetorical and thus in a sense trivial, although it has had quite horrid, massive

consequences. One should rather distinguish between different kinds
of will to power, of control, of violence. But that would be a different
project.

In the four theses on Trinity, the perichoresis (or dance) of love
between the divine persons becomes the basis for the Christian understanding

of beauty. The divine apatheia is defended against sentimental trends
in recent theology. The true form of "difference" is peace. In the Christian

God, the infinite is seen to be beautiful and can be "traversed" by
way of the beautiful (187). Christian ontology is based on the analogy of
being. Note that the true and the ontological have a place here (he rejects
the Filioque). In the three theses on creation, the nonnecessity of creation
is defended. Creation is a form of infinite, polyphonic music (with Bach

as the human analogue). God creates through his Word (the Logos,
Christ), an "eloquence" of divine love. The two theses on salvation affirm
that salvation occurs as recapitulation, the restoration of the human image

in Christ, as the recovery of an original beauty (cf. Acts 3:21). There
is a place for miracles (327-331). Sin is primarily steresis, the privation of
good (Proclus). Christian ethics is primarily striving, stretching toward
the goal (Phil 3:13), epektasis, a theme dear to Nyssa (cf. A. Levy, RSPT
84 [2000] 247-274). The (Hegelian) economy of (dialectical) violence is

overcome by the infinity of God's peace; Christ's sacrifice is an infinitely
beautiful gift. Surprisingly, Anselm is defended against Harnack and

Lossky (360-372). Attic tragedy is shown to pale in comparison with
Christ's death; D.M. MacKinnon and Nicolas Lash are put in their place.
The thesis on eschaton has little to do with eschatology, so far as the
reviewer can see. Hart is against an eternal hell, and this amounts to purgatory

and universal salvation (399, 410-411), yet he claims to oppose
prudential, realistic middle paths (399, 415-416, 439), perhaps a contradiction.

He refrains from formally teaching the apokatastasis panton (even
the devil is saved), because his Church does not authorize him to do so

(410). This shows becoming modesty. But he is inclined to believe it, in



Besprechungen - Rezensionen - Comptes rendus 447

part out of loyalty to his hero, Gregory of Nyssa. He also claims that

Gregory breaks out of conventional neo-Platonic overspirituality. Hart
tries to replace Hegel's attempt at a total grasp of the meaning of history
by means of Gregory's akoluthia, a gradual unfolding of God's eternal
design in time (403, 405-407), but it is a thin affair. He is honest not to
ignore totally Jesus' central theme, the kingdom of God, but he does nothing

serious with Jewish apocalyptic (Dan 7:13-14), Jesus' teaching about
the kingdom (e.g. Matt 4:17; 6:10,33; 10:7; 26:19), or Paul's in 1 Cor
15:20-28 (quoted on p. 318-319). His use of Scripture is real and frequent,
but it is the use made by a dogmatic theologian, better than Tillich's,
worse than Thomas' or Barth's. He is aware of historical criticism, but
makes little use of its insights. The New Testament speaks hardly at all
about beauty, but there is much in the Old. Hart refers to some texts and

Hebrew terminology (177): temuna, noam, yofi. His main point is that
God is beautiful (177), based on Gregory Nazianzen (Oratio 28.30-31)
and Dionysius (De div. nom 4.7).

The book is written in a hard, serious style. Because of its powerful
concentration on the central affirmations of Christian faith, it does not
take up issues of religious pluralism, religious liberty or world religions.
It deserves to be taken seriously by readers interested in Christian theology-

Benedict T. Viviano OP

LEHMKÜHLER, Karsten: Inhabitatio. Die Einwohnung Gottes im Menschen

Forschungen zur systematischen und ökumenischen Theologie 104). Göttingen:

Vandenhoeck & Rupprecht 2004. 365 S. ISBN 3-525-56331-0.

Die Habilitationsschrift von K. Lehmkühler setzt bei der Wahrnehmung
ein, dass in der gegenwärtigen evangelischen Theologie die Lehre von der

Einwohnung Gottes im (glaubenden) Menschen kaum Beachtung findet.
Im Anschluss an diese Problemdiagnose verfolgt die Studie die folgenden
beiden Zielsetzungen: Einerseits versucht sie durch einen
theologiegeschichtlichen Rückblick die Relevanz dieses Themas aufzuweisen. Zum
anderen fragt sie nach der „Gestalt dieser Lehre innerhalb der evangelischen

Dogmatik" heute (17).
Im Aufbau der Arbeit kommt der theologiegeschichtlichen

Rekonstruktion das grössere Gewicht zu. Sowohl L.s Auswahl und Darstellung
der massgebenden Autoren und Strömungen ist stark von der Sichtweise
der finnischen Lutherforschung bestimmt, erweitert diese jedoch durch
eine ausführliche Befragung auch der katholischen Tradition. Nach einem



448 Besprechungen - Rezensionen - Comptes rendus

Überblick über die Einwohnungsmetaphorik im NT (bzw. die diesbezüglichen

exegetischen Diskussionen der letzten 100 Jahre) (I.), wendet sich
L. in zwei längeren Abschnitten der Einwohnungslehre des Thomas von
Aquin (II.) und der .neueren' katholischen Theologie zu (III.), wobei letztere

hauptsächlich durch die Neuscholastik und deren Transformation bei

Karl Rahner repräsentiert ist. Erst danach behandelt L. seine eigene
reformatorische Tradition, indem er zunächst nach der Bedeutung der ,unio
mystica' in der lutherischen Orthodoxie fragt (IV.), dann deren
Weiterführung bei Schleiermacher bzw. deren Kritik bei Ritsehl ins Auge fasst

(V.), um schliesslich mit dem Streit um die finnische Lutherforschung
zugleich in der Gegenwart als auch bei Luther anzukommen (VI.). Das

letzte Kapitel stellt den Versuch dar, „die Hauptzüge einer evangelischen
Lehre von der Einwohnung zu zeichnen" (287; VII.).

Nach L. nimmt A. Ritsehl in „der Geschichte der Einwohnungslehre
[...] eine negative Hauptrolle ein" (201). Die Vorstellung, der Heilige
Geist wohne auf mystische Weise in der Seele der Gläubigen, weist
Ritsehl als (neu-)platonisch und .katholisch' zurück. Als ,unio mystica'
könne allenfalls die Gesinnungseinheit mit Jesus Christus bezeichnet
werden. Gott wirke zwar auf uns ein und vergegenwärtige sich uns durch
das erinnernde Wort, doch verfalle man einer dem Christentum feindlichen

Metaphysik, wenn man diese Gegenwart als eine .substantielle'
beschreibe. Die Unio-Lehre der lutherischen Orthodoxie sei bestenfalls ein

„.Luxusartikel' der evangelischen Dogmatik" (212), eine unnütze Dublette

der Rechtfertigungslehre. Ritschis Kritik, der L. als „theologische
.Vorsichtsmaßnahme'" eine gewisse Berechtigung zubilligt, die aber weder

dem neutestamentlichen Zeugnis noch Luther und der lutherischen
Orthodoxie gerecht werde, prägt nach L. die evangelische Diskussion bis
heute. L. unterscheidet zwischen jenen Theologen, die wie Ritsehl selber
die Bedeutung des Inhabitatio-Gedankens minimieren, und solchen wie E.

Troeltsch, die sich davon absetzten, jedoch ihrerseits zu einem Spiritualismus

neigen und die Bedeutung der Gnadenmittel unterschätzen. L.
selber kann einer mittleren Position zugerechnet werden, die er durch
Theologen wie P. Althaus, E. Peterson und D. Bonhoeffer verkörpert
sieht.

Der zentrale Streitpunkt der Diskussionen um die Einwohnung Gottes

im Menschen besteht nach L. in der Frage, ob diese biblische Metapher

ontologisch oder lediglich psychologisch und ethisch zu verstehen
sei. Wird damit eine besondere Weise des Seins Gottes beim Menschen
beschrieben oder handelt es sich einfach um eine Metapher für die gläubige

Identifikation mit Christus und das Einstimmen in Gottes Heilswir-



Besprechungen - Rezensionen - Comptes rendus 449

ken? Die Pointe von L.s theologiegeschichtlicher Rekonstruktion besteht

darin, dass s. E. sowohl die (Neu-)Scholastik und Rahner als auch
Schleiermacher und Ritsehl dazu tendieren, die Einwohnung Gottes auf eine

operatio des Menschen zu verkürzen. L. wendet sich im Anschluss an R.
Saarinen insbesondere gegen ein „transzendentales Wirkungsdenken", das

die Inhabitatio auf die „Wirkung des geschichtlichen Christus auf die
Seele des Menschen" (246) reduziere. In lutherischer Perspektive erscheinen

solche „Deutungen, die auf eine Willens- und Gedankeneinheit mit
Christus hinauslaufen, [...] als Menschenwerk" (278). Der Gläubige stehe in
einer Gemeinschaft mit Gott, die seiner aktualen Realisation vorausgeht
und sie ermöglicht. Im Glauben sei Christus dem Glaubenden persönlich
und personbildend gegenwärtig. Der Heilige Geist sei unmittelbar
gegenwärtig (nicht nur durch seine Wirkungen und Gaben), wenn auch nicht
unvermittelt, hülle er sich doch in „Tücher" (Wort und Sakrament), um
erkennbar zu werden. Diese Sicht einer seinshaften (oder substantiellen')
Gegenwart Christi im Gläubigen widerspricht nach L. „nicht der relationalen

Beschreibung des Seins des Menschen" (282). Vielmehr sei es gerade

so möglich, die einzigartige Qualität, welche die Glaubende Verwurzelung

in Gott auszeichnet, zur Geltung zu bringen und die Differenz
zwischen der „natürlichen Exzentrizität des Menschen" und der Exzentrizität
des Glaubens deutlich machen (309). Schliesslich dürfe das „Sein ,extra se'

des Gläubigen [...] nicht nur als die Äußerlichkeit eines Urteils verstanden
werden, es geht vielmehr um ein Ergreifen Christi selbst" (308f.). Auf
diese Weise lasse sich auch die Differenz zwischen Gottes- und Götzendienst

klar artikulieren: „In der Einwohnung Gottes entsteht [...] eine

neue Person, während die Gegenwart des Abgottes die Person des

Menschen nur verändert (und zerstört), aber nicht neu erschafft" (314).
L.s Habilitationsschrift ruft Aspekte der Gottes- und Gnadenlehre in

Erinnerung, die in der gegenwärtigen Diskussion wenig Beachtung
finden. Mit der geschichtlichen Erkundung einer theologischen Leitmetapher

legt diese Studie eine wertvolle Basis für gegenwärtige Weiterführungen.

L.s eigene systematische Entfaltung im Horizont heutiger Theologie

beschränkt sich auf die Skizzierung der eigenen Position im
Schlusskapitel. Um das personschaffende Einwohnen Christi im
Glaubenden zu betonen und „das ,novo modo' der Präsenz Gottes im Gläubigen"

(309) herauszustellen, bestimmt L. hier die Inhabitatio primär chris-

tologisch. Im Kontext der finnischen Lutherdeutung mag sich eine solche

Bestimmung aufdrängen. Von den neutestamentlichen Quellen her läge

jedoch eine stärker pneumatologische Akzentsetzung näher, die auch für
gegenwärtige systematisch-theologische Fragestellungen ein Differenzie-



450 Besprechungen - Rezensionen - Comptes rendus

rungsgewinn verspricht. Versteht man nämlich unter der Inhabitatio die

spezifische Gegenwartsweise des Heiligen Geistes als wirksame Liebe

Gottes, so kann man zugleich das novo modo der Gegenwart Gottes als

auch das bleibende personale extra nos Christi wahren. Dann ist auch die

schöne scholastische Analogie, dass Christus im Gläubigen wohne wie das

Erkannte im Erkennenden und der Geliebte im Liebenden, problemlos zu
gebrauchen, ohne damit die Inhabitatio auf eine operatio des menschlichen

Erkenntnis- und Liebesvermögens zu reduzieren.
Abschliessend ist noch eine grundsätzliche Frage an L.s Problemdisposition

zu stellen: Müsste nicht stärker zwischen Metapher (Einwohnung)
und Thema (Gegenwartsweise Gottes) unterschieden werden? Wieweit
hat die Gegenwartstheologie wirklich, wie L. meint, ein in früheren
Lehrzusammenhängen zentrales Thema vergessen? Hat sie sich nicht nur
von einer bestimmten Thematisierungsweise distanziert?

Simon Peng-Keller

SALES, Michel: L'être humain et la connaissance naturelle qu'il a de Dieu. Essais

sur la structure anthropo-théologique fondamentale de la Révélation chrétienne

dans la pensée du P. Henri de Lubac. Paris 2003. 141 S. ISBN 2-84573-175-2.

1978 erschien im Johannes Verlag Einsiedeln als Band 46 der Sammlung
„Kriterien" Der Mensch und die Gottesidee bei Henri de Lubac von P.
Michel Sales SJ. Das hier zu besprechende Buch ist nicht etwa dessen

Ubersetzung, sondern die - mit Ausnahme von Kapitel III „La théologie négative"

(hier 59-88) in: „Axes", décembre 1970 - erstmalige Veröffentlichung

des schon 1970 abgeschlossenen Originals, ergänzt um einige neuere

Texte: Ein aktuelles Vorwort des Autors (9-11), eine Skizze zur
komplizierten Publikationsgeschichte aller Schriften, die de Lubac dem

Thema „Surnaturel" gewidmet hat (119-122), ferner „Une note personelle
inédite du Père de Lubac" (131-133), die sich im Nachlass von Abbé Du-

perray, eines Freundes von Jules Monchanin, fand, sowie schließlich und

vor allem ein ursprünglich für die Zeitschrift „Les quatre fleuves" verfass-

ter, dort dann aber nicht publizierter Aufsatz zum Thema: „L'incarnation
du Verbe et la nouvelle connaissance de Dieu" (89-116).

Michel Sales zeichnet im Hauptteil des Buches die für de Lubacs Anth-
ropo-Theologie charakteristische Lösung des Natur-Gnade Problems
nach: Der Mensch ist ein „Paradox". „Absolument impossible et absolument

nécessaire à l'homme, c'est là proprement la notion du surnaturel":
so hatte Maurice Blondel in L'Action (1893) diesen letztlich von Augustinus

und Thomas inspirierten Gedanken erstmals in aller Schärfe zuge-



Besprechungen - Rezensionen - Comptes rendus 451

spitzt formuliert, und de Lubacs Anliegen war es, ihn theologisch zu
untermauern. Entscheidend ist dabei die Einsicht, dass sich die menschliche

Geistnatur, im Unterschied zu allen anderen Geschöpfen, über sich hinaus

verwiesen erfährt, so dass die ihr innewohnende Finalität nicht durch
die eigene Dynamik erreicht werden kann. Die Sehnsucht ist dabei noch
keineswegs mit einem Besitz Gottes als der Erfüllung zu verwechseln; es

ist eine Sehnsucht durch Nichtbesitz. Andererseits ist die Erfüllung dem

solcherart geschaffenen Menschen dennoch nicht geschuldet: „Ainsi, la

gratuité absolue du don divin apparaît aussi bien comme une requête de la
créature pour elle-même que pour la grandeur de son Dieu [...]. L'esprit
désire non seulement Dieu lui-même, mais Dieu tel qu'il ne peut pas ne

pas être, Dieu se donnant librement, dans l'initiative de son pur amour"
(50, nach de Lubac).

Das Ineditum, das sich gut in de Lubacs Sur les chemins de Dieu (1956)

einfügen würde, stellt eine geradezu mystische Reflexion über die Grenzen

der Sprache und des Denkens im Bezug auf die Wirklichkeit des

dreifaltigen Gottes dar, dessen innerstes Wesen Liebe ist und sich im Kreuz
Jesu Christi offenbart.

Dem Buch sind mehrere Motti vorangestellt, die, ganz im Sinne de

Lubacs, die biblische und patristische Verwurzelung des behandelten
Themas dokumentieren und der Lektüre dementsprechend als Leitsterne
dienen: Neben das augustinische Fecisti nos ad te (Conf. 1,1) wurde, sogar
auch in hebräischen Buchstaben, Ps 43,3 gestellt: „Meine Seele dürstet
nach Gott, dem lebendigen Gott..."; schließlich das Wort aus Tertullians
De carnis resurrectione, VI: „Quodcumque limus exprimebatur Christus
cogitabatur homo futurus" (Denn zu was auch immer der Lehm gestaltet
wurde, es schwebte der Gedanke an Christus dabei vor, der einst Mensch
werden sollte), wobei dieses die Christofinalität der Schöpfung zum
Ausdruck bringende Wort noch illustriert wird durch eine Abbildung der

„Erschaffung des Adam" vom Nordportal der Kathedrale von Chartres.
Nicht nur diese Rahmung, sondern auch die konsequente Ubersetzung
aller im Text zitierten lateinischen Originale ins Französische zeigen, mit
wie viel Sorgfalt und Überlegung das Buch gemacht ist. (In dem Zitat aus

Surnaturel, 484, auf S. 50 ist allerdings in der vorletzten Zeile ein „ne pas"

- oben stillschweigend korrigiert - zuviel!).
De Lubacs Denken ist mittlerweile auch hinsichtlich der Natur-

Gnade-Thematik in mehreren Studien eingehend analysiert worden (vgl.
die jüngsten: RULANDS, Paul: Menschsein unter dem An-Spruch der Gnade.

Das übernatürliche Existential und der Begriff der natura pura bei Karl
Rahner. Innsbruck 2000, hier 158-248; MOULINS-BEAUFORT, Eric de: An-



452 Besprechungen - Rezensionen - Comptes rendus

thropologie et mystique selon Henri de Lubac. „L'esprit de l'homme" ou la

présence de Dieu en l'homme [= études lubaciennes III], Paris 2003). Doch
weder diese beiden Werke noch die schon ältere Arbeit von Michael
Figura {Der Anruf der Gnade. Einsiedeln 1979) ersetzen das kleine, De Lubac

sehr textnah interpretierende Buch von Michel Sales, sondern bestätigen

seine grundlegende Sicht, so dass seine Lektüre nach wie vor lohnt.

Rudolf Voderholzer

Ethik

SCHNABL, Christa: Gerecht sorgen. Grundlagen einer sozialethischen Theorie der

Fürsorge Studien zur theologischen Ethik 109). Freiburg i.Ue.: Academic

Press; Freiburg i.Br.: Herder 2005. 539 S. ISBN 3-7278-1493-4.

Der Titel des anzuzeigenden Buches ist Programm. Fürsorge und Gerechtigkeit

sind zwei Seiten der gleichen Medaille. Im Hintergrund steht - auf

unaufdringliche, aber dennoch nachhaltige Weise - die Genderproblematik.
Nicht nur gesellschaftliche Strukturen stehen auf dem Prüfstand, eine

Transformation des Denkens ist das Gebot der Stunde. Fürsorge als
klassische Frauendomäne ist gerecht auf die Schultern beider Geschlechter zu
verteilen. Das ist mehr als ein reines Umverteilungsproblem Vielmehr ist
eine geschlechtsgebundene Diskriminierung der Frau zu überwinden, und
diese Aufgabe beginnt im Kopf.

Die Verfasserin verteilt ihr Thema über sechs Kapitel, die einander
ergänzen und durchdringen. Ein gekonnter Uberblick über historische
Zugänge eröffnet den Reigen. Die Wandlungen des Begriffs Fürsorge werden

plastisch vor Augen geführt. Was in der Ständegesellschaft im Streubereich

der persönlichen und ständisch gebundenen Wohltätigkeit um des

Seelenheils willen verblieb und die gesellschaftlichen Gründe der Not
ausklammerte, unterliegt mit der Zeit einem Prozess wachsender

Kommunalisierung. Helfen bleibt aber über weite Strecken ein weibliches
Spezifikum; eine Kulturaufgabe wird mit ihm benannt (35, 37). Bedingt
durch die gesellschaftliche Ausdifferenzierung, aber auch durch die jeweilige

politische Ideologie, treten neue Gesichtspunkte hinzu: Bürokratie,
rassehygienisch bedingte Selektion, und - nach dem 2. Weltkrieg -
Solidarität, Renten- und Versicherungsprinzip. Die Sozialhilfe nimmt den

Rang eines letzten Lückenbüßers ein.
Im 2. Kapitel beginnen die systematischen Überlegungen mit einem

Blick auf aktuelle begriffliche und sozialwissenschaftliche Zugänge. Die
klischeehafte Zuwendung der Produktion an Männer und der Reproduk-



Besprechungen - Rezensionen - Comptes rendus 453

tion an Frauen und die damit einhergehende emotivistische Verkürzung
der Fürsorge - ein Referenzpunkt ist Carol Gilligan - werden im Blick
auf die gewandelte gesellschaftliche Konstellation kritisch hinterfragt.
Fürsorge ist Arbeit für andere, wobei im Zuge der Emanzipation der Frau
und ihrer Teilnahme am Erwerbsleben immer noch ein Anerkennungsdefizit

zu beklagen ist. Männer delegieren Fürsorge an Frauen, und besser

verdienende Frauen an ärmere Frauen. Ausbeutung und Pauperisierung
der Fürsorge sind die Folge. Der Markt bestraft jene, die Fürsorgearbeit
leisten (109).

Der Boden für theologisch-ethische Traditionslinien und die
Schlüsselstellung der Fürsorge in der Moraltheorie, deren Behandlung an das 3.

und 4. Kapitel verwiesen wird, ist so bereitet. Im Zuge herrschender
Gerechtigkeitstheorien - besondere Beachtung findet J. Habermas - ist eine

Substituierung der Fürsorge durch Solidarität zu beobachten: Ihr Ziel ist
die Überwindung von Asymmetrie durch Symmetrie. Die Verfasserin
stellt heraus, dass die bibel-theologischen Wurzeln und die kirchliche
Lehrtradition eine andere Perspektive favorisieren: Die leitenden Begriffe
sind Liebe und Barmherzigkeit; sie werden nicht privatistisch enggeführt,
sondern erlauben eine Einbindung in Gerechtigkeit. Im Gefolge kann

Fürsorge als Brückenschlag zwischen der individual- und sozialethischen
Ebene dienen (225). Leitende Voraussetzung ist, dass Asymmetrien - in
welcher Variante auch immer - bleiben werden. Die Verfasserin bezieht
entschiedene Position gegenüber androzentrischen Denkmodellen. Für-
sorge~ist so in ethische Theoriebildung zu integrieren, dass die leitenden
Autonomievorstellungen nicht zu Lasten der Frau gehen. Es erfolgt eine
klare Absage an jede Form von dualistischer Konzeption.

Das 5. Kapitel wirft einen Blick auf die politischen Theoriebildungen
der Gegenwart, in denen Fürsorge als eine Leerstelle erscheint.
Beherrschender Referenzautor ist J. Rawls. Die Verfasserin legt den Finger auf
einen wunden Punkt: die reduktiven anthropologischen Vorgaben. Sein

Differenzprinzip bleibt formal, Solidarität spielt keine Rolle, Asymmetrie
wird programmatisch ausgeblendet, politisches und gesellschaftliches
Handeln geht in wohlverstandenem Eigeninteresse auf, das nur aus

diesem Grunde den weniger Begünstigten berücksichtigt, und die
Geschlechterdifferenz bleibt unbeachtet. Feministische Kritik an Rawls ist darum
angebracht. Sie kann herausstellen, dass Fürsorgearbeit asymmetrischer
Anstöße bedarf, und dass sie keinesfalls zu Lasten von Autonomie
ausschlagen muss (368). Es bedarf eines offensiven Gegenkonzepts im
Geschlechterverhältnis. Republikanisch-zivilgesellschaftliche Ansätze können

da Bewusstsein bildend wirken und sichtbar machen, dass es in west-



454 Besprechungen - Rezensionen - Comptes rendus

liehen Staaten ein Demokratiedefizit im Umgang mit Differenzen gibt:
Fürsorge ist nun einmal kein Joch.

Das 6. Kapitel unter dem Titel „Gerecht sorgen. Elemente einer
sozialethischen Theorie der Fürsorge" bündelt Gedanken wie Anliegen
des Buches. Als Leitidee mag fungieren, dass Abhängigkeit keinen
stigmatisierenden Effekt haben muss, sondern auch Beziehungen stiften kann.
Sie erfordert aber eine Einbettung in gerechte Strukturen und die Ergreifung

transformativer Maßnahmen. Ziel ist die bessere Integration von
Lebens- und Arbeitsmodellen. Erwerbs- und Fürsorgearbeit müssen so

verteilt werden, dass beide Geschlechter den gleichen Anteil leisten.
Kombinationsmodelle - die Verfasserin schaut auf die skandinavischen
Länder - sind angesagt.

Das Buch wurde als Flabilitationsschrift von der Katholisch-Theologischen

Fakultät der Universität Wien angenommen. Seine Stärke liegt in
der minutiösen Analyse unterschiedlicher Positionen, die in der katholischen

Moraltheologie und Sozialethik bisweilen ein Randdasein führen.
Die Literaturkenntnis und -Verarbeitung ist beispielhaft und die Stellungnahme

zu den Autoren, von denen aus Raumgründen nur einige
herausgegriffen wurden - unerwähnt blieben P. Ricoeur, E. Levinas, A. Hon-
neth, aber auch Autorinnen, die einen maternalistischen Ansatz vertreten
- fundiert. Was zur Geschlechterdifferenz ausgeführt wurde, erscheint
dem Rezensenten berechtigt; die Verfasserin vermeidet grelle Wertungen.

Die Arbeit wirkt bisweilen ein wenig langatmig; eine Verschlankung
hätte hier und da gut getan. Sicher wird mancher Leser auch Fragen
haben. Kommt der „Genius des Frausein" (Johannes Paul II.) angemessen
zum Vorschein? Gibt es eine natürliche Nähe der Frau zu Fürsorgearbeit

- zumindest zu gewissen Spielarten, die als „unsichtbare Fland" geschichtliche

Entwicklungen, die auch Fehlentwicklungen sind, mit verursacht
hat? Man mag sich auch fragen, was von den praktischen Vorschlägen im
Einzelfall durchsetzbar ist, zumal wenn man die Zwänge der Arbeitswelt
in manchen Berufen vor Augen hat. Aber das ist nicht als Kritik gemeint;
die vorliegende Arbeit bietet vielfache wertvolle Anregungen und das

zugrunde liegende Material.

Klaus Demmer

DOUBLE, Richard: Metaethical Subjectivism. Ashgate 2006. 129 pp. ISBN 0-

7546-5417-6.

Der skeptische Verdacht, dass sich die Moral nicht in soliden Fakten oder

Zügen der Wirklichkeit begründen lässt, sondern in Gefühlen, Interessen



Besprechungen - Rezensionen - Comptes rendus 455

und Einstellungen begründet ist, führt zur These des metaethischen

Subjektivismus. Der metaethische Subjektivismus behauptet also nicht, es

gäbe überhaupt keine Standards oder gültigen Argumente in der Moral
(subjektiv - ohne Standard), sondern er behauptet, dass Standards der

Moral nicht ohne Bezugnahme auf das mentale Leben begründet werden
können (subjektiv - mental). Diese beiden Bedeutungen von .subjektiv'
sollten unterschieden werden, damit der metaethische Subjektivismus
nicht verwechselt wird mit der These, es gebe keine Anhaltspunkte des

Urteilens in der normativen Ethik, alles sei erlaubt. Es gibt moralische

Begründungen, aber sie sind schwächer und haben - jedenfalls in ihren
Grundzügen - mehr mit Leidenschaften zu tun als mit nüchternen
Tatsachenfeststellungen.

Das zentrale Argument für den metaethischen Subjektivismus findet
Double in den vielen Uneinigkeiten bzw. Ungewissheiten, das heisst in
den Beispielen, in denen entweder verschiedene Personen (oder verschiedene

Theorien) zu unvereinbaren Antworten gelangen oder in allen Fällen,

in denen es keine objektiv wahre Antwort zu geben scheint. Damit
ist nicht nur gemeint, dass wir zur Zeit keine Antwort haben, sondern
dass es nicht wahrscheinlich ist, dass es überhaupt eine objektive wahre

Antwort gebe. Sowohl die scharfen Uneinigkeiten, die zur ewigen
Wiederkehr der gleichen konkurrierenden Theorien (Konsequentialismus,
Déontologie, Vertragstheorien, Tugendethik) führen, sind starke Indizien
dafür, dass sich der Bereich der Moral nie endgültig ausmisten lässt, dass

eine Unordnung im Nebeneinander und Gegeneinander von grundlegenden

moralischen Intuitionen übrig bleibt, die wir nicht aufgeben wollen
oder können, die wir aber auch nicht in ein kohärentes System bringen
können. Die moralischen Intuitionen sind zwar nicht unfehlbar, aber sie

sind doch die einzigen „harten Tatsachen", die wir bei der Konstruktion
moralischer Theorien unbedingt beachten müssen. Sie erweisen sich im
grösseren Zusammenhang als chaotisch und somit widerspenstig gegen
Versuche, sie in ein System zu bringen und sie durch eine Übereinstimmung

mit vermeintlichen moralischen Fakten zu erklären (vgl. Kapitel 4).

Wie der Autor selber zugibt, vertritt er eine Position, die jener von
John Leslie Mackie und Gilbert Hartman sehr nahe kommt. Der
metaethische Subjektivismus ist eine metaphysische bzw. ontologische Theorie,

nicht eine Theorie über die Sprache der Moral. Wollte z.B. Richard
Hare eine spezifische sprachphilosophische Theorie vertreten (die besagt,
dass die Bedeutung moralischer Terme nicht primär deskriptiv ist) und
dabei ontologisch neutral bleiben, so will Double (wie Mackie) eine

ontologische These vertreten und dabei sprachphilosophisch neutral bleiben.



456 Besprechungen - Rezensionen - Comptes rendus

Der metaethische Subjektivismus braucht keine semantische Analyse der
moralischen Sprache vorzulegen, weil ihn das auch nicht wirklich weiter
bringen würde. (Dies wird in Kapitel 3, Abschnitt 1 aufgeführt.) Double
setzt ein Verständnis von Philosophie voraus, das an Weltanschauung
interessiert ist (Worldview Construction), und nicht lediglich an der Praxis.
Es geht ihm nicht nur darum, ob und wie Ethik „funktioniert", sondern

darum, was der Fall ist und was nicht. Die Entscheidung für oder gegen
diese metaphilosophische Option ist wiederum subjektiv. Sie ergibt sich

aus einem Interesse des Forschers, das sich darin niederschlägt, dass er in
allen Bereichen (moralischen und nicht-moralischen) die gleiche Theorie
der Wahrheit, nämlich eine Korrespondenztheorie der Wahrheit und die

gleichen epistemologischen und methodischen Werkzeuge verwenden
möchte und dass er glaubt, dass Wünsche (desires) per se nicht wahr sein

können. Wahr können nur Urteile sein, die besagen, dass Menschen
bestimmte Wünsche haben. Die Subjektivität der Metaphilosophie lässt sich
auch dadurch erklären, dass Richard Double zuerst im Bereich der
theoretischen Philosophie des Geistes (über Wille und Determinismus)
gearbeitet hat. Seine Metaphilosophie ist autobiographisch subjektiv. Vertreter

der sprachphilosophischen Metaethik dagegen waren häufig
Sprachphilosophen. Gewährt man den Ansprüchen auf Konsistenz und Exaktheit

nach dem Vorbild der Aristotelischen Ethik gewisse Ermässigungen,
so wird man vielleicht nicht zu gleichermassen dramatischen Einschätzungen

kommen wie Double, der den scharfen Kontrast zwischen „harter
Wissenschaft" und „weicher Ethik" beschwört.

Ein Vorzug des vorliegenden Buches besteht darin, dass der Verfasser
die metaphilosophischen Karten von Anfang an auf den Tisch legt und -
gemessen an seine hohen Erwartungen an eine wissenschaftliche Theorie

- den vergleichsweise unwissenschaftlichen Status der normativen Ethik
so ausdeutet, dass der „Stoff" der Ethik Gefühle, Einstellungen und
falsche Meinungen sind. Um diese Hypothese zu erhärten, braucht der Autor

nur schwierige moralische Puzzles zu sammeln. Dieser Strategie kann

man nicht dadurch entkommen, dass man sagt: „Wir finden zwar nicht
immer die objektiv wahre Antwort - aber es muss sie im Prinzip immer
geben." Die Beispiele von Dissens und Unentschiedenheiten sollen
vielmehr zeigen, dass es höchst unwahrscheinlich ist, dass in einem so

komplexen und fragmentierten Gebiet, das aus kulturell tief verwurzelten,
prima facie ernst zu nehmenden moralischen Intuitionen besteht, eindeutige

und einstimmige Antworten zu haben sind. Double bestreitet nicht,
dass es auch in anderen Erkenntnisgebieten hartnäckige Debatten und

Uneinigkeiten gibt, doch diese Debatten werden nicht als so vertrackt be-



Besprechungen - Rezensionen - Comptes rendus 457

trachtet, dass sie zwingend Anlass zu Zweifeln über das Vorkommen
einer realen Welt oder objektiver Fakten gäben. Der Grad der Uneinigkeit
und der Unordnung ist in der Moral so gravierend, dass der Optimismus,
eine einzig wahre Theorie zu finden, unwahrscheinlich ist, jedenfalls
sofern man von einer Theorie erwartet, dass sie die einzig richtigen
Antworten liefern kann und dies für den gesamten Bereich moralischer
Fragen: die Pflichten (was wir in Erwägung aller relevanten Tatsachen tun
sollten), die intrinsischen Werte und die Tugenden. Dass diese drei
Faktoren Pflicht, Wert und Tugend ihrerseits irreduzibel sind, erhöht die

Anfälligkeit der Moral für Konflikte. Ihr Pluralismus trägt ganz entscheidend

bei zum Eindruck der Fragmentierung der Moral (vgl. Kapitel 8).

Der eigentliche Trumpf des vorliegenden Buches sind die folgenden
drei Beispielgruppen, welche die notorischen Querelen der Ethik auf den

Punkt bringen: 1) Unparteilichkeit versus Parteilichkeit; 2) Maximierung
versus nicht-aggregative Anwendung moralischer Prinzipien; 3) die

Fragmentierung der Moral in irreduzible Faktoren von Pflichten, intrinsischen

Werten und Tugenden. Wie diese Problemfamilien zeigen, geht es

nicht bloss um isolierte Knacknüsse, sondern um systematische und weit
verzweigte Unbestimmtheiten und Zweifel, die das gesamte Feld der Moral

unterminieren. Die Auffassung des moralischen Standpunktes als eines

unparteiischen Standpunktes scheint beinahe definitorisch wahr zu sein.

Doch sind Bevorzugungen von gewissen Personen per se moralisch
falsch? Auch die subtilsten Versuche, gewisse Formen der Parteilichkeit
in die Moral zu integrieren und - mit indirekten Argumenten - gemässigte

Formen des Impartialismus zu formulieren, können nicht davon
ablenken, dass persönliche Gründe (wie z.B. Handeln aus Freundschaft)
eine genuine moralische Dimension haben können, die sich nicht aus dem

Standpunkt eines „impartial spectator" ableiten lassen (vgl. Kapitel 5 und
6). Alle Moraltheorien, nicht etwas nur der Konsequentialismus, sind

vom Widerstreit der Intuitionen vergiftet, welche besagen, dass die

Maximierung moralischer Faktoren manchmal erlaubt, manchmal verboten
sei. Die Beispiele der Tötung von Menschen zur Rettung anderer stürzen
die Moralkasuisten in einen Abgrund von Zweifeln und Rätseln, die sie

ohne willkürliche Postulate nicht lösen können. Die verbreitete Auffassung,

dass deontologische Moraltheorien mit der Begründung strikter
Verbotsnormen, die nicht aussschliesslich folgenorientiert begründet
werden, das Problem der Maximierung (oder Steigerung von akzeptierten
moralischen Normen) umgehen könne, ist illusorisch (vgl. Kapitel 7:

„Maximisation Troubles for all Moral Theories").



458 Besprechungen - Rezensionen - Comptes rendus

Das vorliegende Buch ist erfreulich knapp und dicht bezüglich der

Argumente. Es verfolgt eine klare Linie, die mich insgesamt überzeugt.
Gleichwohl wird der Autor auf Widerspruch stossen. Angesichts der

Subjektivität (oder fast Beliebigkeit) metaphilosophischer Vorentscheidungen
wird man sich fragen, ob die Anforderungen an Theorien nicht zu hoch
gesteckt werden, um dann die Diskrepanz zwischen Wissenschaft und
Ethik unnötig zu dramatisieren. Welche Disziplin kann den formulierten
Anforderungen auch nur annäherungsweise genügen? Warum ist der

Vergleichspunkt für einen moralischen Realismus die theoretische Physik,
und nicht z.B. die Geschichtswissenschaft oder die Philologie? Ist die

methodologische und thematische Nähe zu Medizin, Recht und Rhetorik
nicht erhellender als die methodologische und thematische Ferne zur
Physik und Astronomie? Haben die Anforderungen an (kausale)
Erklärungskraft, Prognosekraft und methodologische Sparsamkeit in allen
Bereichen der Wissenschaft den gleichen Stellenwert? Gibt es ein für die

„härtesten" Disziplinen allgemein akzeptiertes Verständnis von Wahrheit
als Korrespondenz oder von Fakten?

Eine unnötige Schwäche des Buches liegt im Vergleich von Werturteilen

mit Geschmacksurteilen (vgl. 112, 115). Geschmacksurteile sind meines

Erachtens nur ein kleines Segment von Werturteilen. Sind Urteile wie
„Einstein war ein schlechter Schüler" oder „Balzac war ein guter Schriftsteller"

(beides Fälle von nicht-moralischen Werturteilen) etwa blosse
Geschmacksurteile? Und was hat das Werturteil „Völkermord ist schrecklich"

mit dem Urteil „Vanilleeis schmeckt gut" gemeinsam? Hier wäre es

angebracht, auf das Schwarz-Weiss-Schema zu verzichten und die Dichotomie

zwischen Subjektivismus und Objektivismus aufzuweichen.
Trotz dieser Bedenken ist das vorliegende Buch erfrischend direkt und

transparent in der Argumentation. Es bringt den Verdacht, dass die Ethik
nicht unabhängig von menschlichen Interessen wahr oder gültig sein

kann, auf den Punkt.

Jean-Claude Wolf



Besprechungen - Rezensionen - Comptes rendus 459

Philosophiegeschichte

BECKERMANN, Ansgar / Perler, Dominik (Hgg.): Klassiker der Philosophie
heute. Stuttgart: Reclam 2004. 823 S. ISBN 3-15-010557-9.

GAMM, Gerhard / SCHÜRMANN, Eva (Hgg.): Von Piaton bis Derrida. 20

Hauptwerke der Philosophie. Darmstadt: Primus Verlag 2005. 391 S. ISBN 3-

89678-263-0.

Es wird wieder in die Philosophie eingeführt. In den beiden hier anzuzeigenden

Bänden gleichsam in straff geführten Exkursionen, die im einen
Fall ausgewählten „Problemen", im anderen Fall „Hauptwerken" der
Philosophie gelten. Ziel ist, ein um das andere Mal, eine der zahlreichen
Sehenswürdigkeiten der Gegend: da eine Höhle, dort ein tiefer Schacht,
viele erhabene Gipfel und Aussichtspunkte. Land und Leute lernt man so

zwar nicht wirklich kennen. Gesehenes und Erlebtes lässt einem zudem,

man mag es sich eingestehen oder nicht, zuweilen eher ratlos zurück -
doch bereits der nächste Tagesausflug verspricht ein neues, ein wahrhaft
beglückendes und bereicherndes Erlebnis.

Bei der von Beckermann und Perler besorgten Klassiker-Reise fällt die

Empfehlung des Rezensenten aufs Ganze gesehen aber überaus klar aus:
Kaufen! Und, mehr als das, in Ruhe die einzelnen Beiträge durcharbeiten,
warum nicht zweimal, sich Zeit nehmen, auch den betreffenden
Klassikerband zur Hand nehmen, sich durch die weiterführende Literatur auch
tatsächlich weiter führen lassen, und vor allem und nochmals, sich Zeit
lassen! Geschickt benutzt vermag dieses dicke Bändchen eine formidable
Einführung in die Philosophie zu bieten, in verschiedene ihrer Gegenden
und Regionen. Etliche Beiträge leiten, wenn nicht zum eigenen Forschen,
so doch zum systematischen Philosophieren an. Nicht allein der Laie,
auch der Spezialist findet hier Anregendes zuhauf.

Zu loben ist besonders die klare Sprache und meist gut nachvollziehbare

Gedankenführung der insgesamt 37 Beiträge. Ihre maßvolle Länge
macht es möglich, einen Beitrag jeweils aufs Mal ganz durchzulesen. Das

Grundmuster der einzelnen Führungen bleibt überdies immer gleich. Das

erleichtert den Umgang mit dem Heterogenen, das zum Charme,
bekanntlich aber auch zur Unübersichtlichkeit der philosophischen
Landschaft wesentlich beiträgt. Den Einstieg bilden jeweils kurze Angaben zu
Person und Werk - die meisten Beiträge sind einem einzelnen Autor
gewidmet -, den Abschluss ebenfalls sehr knapp gehaltene Literaturangaben.

Im Zentrum steht eine meist konzise Einführung in ein „Problem"
(eine „Fragestellung", zuweilen wird auch von einem „Thema" gespro-



460 Besprechungen - Rezensionen - Comptes rendus

chen), das anhand der Auseinandersetzung des entsprechenden Klassikers

- zuweilen über verschiedene Etappen seiner Entwicklung, zuweilen in
textnaher Auslegung - vertieft und abschließend zum Stand der Debatte
heute in Bezug gesetzt wird. Das Interesse am betreffenden Klassiker findet

sich so konsequent fokussiert auf ein einzelnes, auch einziges seiner
Probleme. Gleichwohl bleibt weit mehr als nur die Abfolge der einzelnen

Beiträge an philosophiegeschichtlichen Usanzen orientiert, welche die

Klassiker in ihrer jeweiligen Epoche zu verstehen fordern, auch wenn die

Fokussierung auf einzelne Probleme eine noch andere Ordnung, die

Ordnung der Probleme selbst, ins Spiel bringt.
Nicht allen Beiträgen gelingt diese Verknüpfung von historischer und

zugleich problemfokussierter Ausrichtung. Nicht immer gelingt auch der

Spagat zwischen Klassikertreue, oder schlicht historischer Wahrheit, und
der von den Herausgebern angemahnten Aktualisierung. Die in der
Einleitung formulierte Absicht, die Klassiker letztlich allein zum Zwecke des

Exempels zu referieren, einzig zur Verdeutlichung, wie mit philosophischen

Problemen überhaupt umgegangen werden kann, führt nicht zwingend

zu nur erfreulichen Ergebnissen. Hie und da raubt sie dem historischen

Interesse jeden Schwung, und verstärkt die irrige Meinung, dass

allein jenseits dieses Interesses so etwas wie Wahrheit und philosophische
Sachkompetenz anzutreffen sind.

Dessen ungeachtet ist die in diesem Band durchgehaltene Konzentration

auf philosophische Sachprobleme außerordentlich begrüßenswert. Es

bewährt sich, in didaktischer wie inhaltlicher Hinsicht, das Interesse des

Lesers auf Problemstellungen hinzuführen und zu konzentrieren, auf dass

sich die Leselust, die Lust an der Bildung und dem Wissen, mit einer
(kleinen) Disziplin in Denkarbeit verbinde. Die Qualität der Beiträge, die
fast durchwegs von renommierten Forscherinnen und Forschern stammen,

ist überdies überzeugend, zuweilen gar bestechend. Und die
allermeisten Beiträge sind, auch was die Auswahl des Problems betrifft,
zugleich informativ und originell. Bereits der allererste Beitrag lässt „all
das, was man heutzutage mit dem Stichwort ,Piatonismus' zu kennzeichnen

pflegt" (S. 26) links liegen und konzentriert sich auf Piatons eudämo-
nistische Ethik auf der Basis einer Tugendlehre (Problem: Was ist das

gute Leben?). Das ist so durchaus originell, und anregend dazu. Ebenso
ein Beitrag, der einen Leibniz präsentiert, der sich einzig mit dem Problem,

was Raum ist, beschäftigt. Fast zu originell freilich, und die

Problemperspektive hier wohl allzu eng. Zuweilen rächt es sich, die Klassiker
einzig als mehr oder weniger glücklose, heroische oder hartnäckig
(un)einsichtige Problemdenker im engen Zirkel heutiger Debatten prä-



Besprechungen - Rezensionen - Comptes rendus 461

sentieren zu wollen. Den meisten Beiträgen aber gelingt die pointierte
Akzentsetzung und zugleich die historische wie systematische Verortung
der ausgewählten Fragestellung in einem (nicht allzu großen) Ganzen.
Gewünscht hätte man sich aber, dass die Beiträge dort, wo ihre Probleme
sich berühren, aufeinander Bezug nähmen. Immerhin ist dem Band ein
Personen- und Sachregister beigefügt, das entsprechende Zusammenhänge

zu verfolgen erlaubt. Gewünscht hätte man sich außerdem, dass das - wie
die Beiträge belegen - gute Konzept des Bandes vermehrt auf moderne
Klassiker ausgeweitet worden wäre: Im 20. Jahrhundert dünnt das Angebot

merklich aus - und droht zuletzt sich allein noch um das Grundproblem

des Bandes selber zu drehen, welches die Herausgeber in der Einleitung

als das „philosophische Problem" umschreiben, „dazu gezwungen
[zu sein], sich die grundlegende Frage zu stellen, worin ein philosophisches

Problem überhaupt besteht" (S. 14).

In solche Abgründe führt der von Gamm und Schürmann betreute Band

nicht. Er gilt den Höhen und Aussichtspunkten. Inhaltlich kann hier auf
die Beiträge dieses Bandes ebenfalls nicht näher eingegangen werden. Ich
beschränke mich auf einige knappe Angaben und Bemerkungen vorab zur
Anlage der Sammlung. Zu besichtigen gibt es im Rahmen dieser Einführung

wie angedeutet keine ausgeschnittenen Landschaften, einzelne
Problemfelder, Goldschmiedewerkstätten und tiefen Schächte. Die Wanderung
gilt den Anhöhen, der Rundumsicht und der endlosen Weite. Wir alle

stehen, wie die Herausgeber einleitend bemerken, auf den Schultern von
Riesen.

Das mag sein. Eine Einführung, die sich nicht scheut, die Klassiker
nicht als oft glücklose Problemdenker, sondern zunächst einmal als Klassiker

zu präsentieren, hat ihr gutes Recht. Leider ist den meisten Beiträgen

jedoch die Vorlesungssituation (vor gemischtem Publikum) anzumerken.

Der Blick schweift allzu oft in die Weite; die Riesen sind mitunter
sehr riesig. Unkonzentriert ist diese aus einer Ringvorlesung an der
Technischen Universität Darmstadt hervorgegangene Sammlung gleichwohl

nicht, vielmehr konzentriert auf insgesamt 20 Schriften aus der

philosophischen Tradition. Entsprechend viele Beiträge enthält der Band.
Die Darstellung dieser „Hauptwerke" (angefangen mit Piatons Politeia bis

hin zu Davidsons Handlung und Ereignis und Derridas Die Schrift und die

Differenz) liest sich leicht und keineswegs ohne Gewinn. Auch hier folgen
die resümierenden Darstellungen einem einheitlichen Plan: Eine mehr
oder weniger kurze Einführung in den historischen Kontext beleuchtet
die geistes- und sozialgeschichtlichen Zusammenhänge, worauf Inhalt und
Grundgedanken der Schrift dargestellt und nicht selten in ein originelles



462 Besprechungen - Rezensionen - Comptes rendus

Licht gerückt werden. Biographische Kurzporträts der ausgewählten
Klassiker (im Unterschied zum oben besprochenen Band mit seinen
immerhin 37 Beiträgen findet sich in dieser Sammlung wenigstens ein einziger

Beitrag, der der Arbeit einer klassischen Philosophin gewidmet ist:
Hannah Arendts Vita activa oder Vom tätigen Leben), Angaben zum Werk
und zur Literatur finden sich hier gesondert am Schluss des Bandes,
schließlich ebenfalls Angaben zu den Autorinnen und Autoren des Bandes.

Aldo Lanfranconi

Knapp, Markus / KOBUSCH, Theo (Hgg.): Querdenker. Visionäre und Aussenseiter

in Philosophie und Theologie. Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft

2005. 299 S. ISBN 3-534-18385-1.

Dieser Band ist aus einer Ringvorlesung der Ruhr-Universität Bochum
hervorgegangen (im Jahre 2003/2004), in der Figuren aus dem Bereich der

Philosophie und der Theologie vorgestellt wurden, „die am Rande des

Denkens überhaupt stehen" (S. 9). Gemäss der Ausdrucksweise der beiden

Herausgeber handelt es sich um Aussenseiter, Visionäre, Querdenker und
Ketzer. In dem dreihundertseitigen Band werden insgesamt 25 Denker
vorgestellt. Der Reigen wird eröffnet mit dem Propheten Jeremia, dessen

Verkündigung als „radikale Infragestellung" von Georg Fischer erörtert
wird (S. 14-23). Als letzter Zeuge wird Georges Bataille (1897-1962)
aufgerufen. Gregor Häfliger fokussiert seine Darstellung dieses Autors der
Somme athéologique um den Begriff des Opfers (S. 288-298). Eine Gruppe
der präsentierten Denker könnte unter dem Stichwort ,Kezter' zusam-
mengefasst werden, da ihre Randstellung mit der Verurteilung durch die

christliche Orthodoxie zusammenhängt. Origenes (S. 50-60), Arius (S.

61-71), Pelagius (S. 72-83), aber auch die 1310 in Paris hingerichtete
Margarete Porete (S. 117-127) und der 1600 verbrannte Giordano Bruno
(S. 139-149) gehören ebenso zu dieser Kategorie wie Johannes Scottus

Eriugena (S. 84-94), Siger von Brabant (S. 95-105) und der rebellierende
Franziskaner Petrus Johannis Olivi (S. 106-116), von dem der Herausgeber

Theo Kobusch ein vorzügliches Porträt zeichnet, aus dem klar
hervorgeht, wie bedeutend dieser wenig bekannte Denker für die Entwicklung

des mittelalterlichen Denkens ist. Die blosse Aufzählung dieser

Namen bestätigt, was die Herausgeber im Vorwort festhalten (S. 10): Wer
im antiken Christentum Querdenker identifizieren will, braucht sich nur
an Verurteilungen auf den Konzilien zu halten. Offensichtlich gilt dieses

Kriterium auch für die Periode des Mittelalters und die frühe Neuzeit.



Besprechungen - Rezensionen - Comptes rendus 463

Der kritische Leser macht sich aber auch Gedanken über die Aussage, die

Christoph Markschies am Ende seiner Darstellung der Gnosis macht (S.

45): „Das Christentum ist nur in einem begrenzten Grade pluralismusfähig."

Während der Verdacht des Ketzertums aufgrund verschiedener
Dimensionen ihres Denkens gewiss auch für Raimundus Lullus (S. 128-138)
und Jacob Böhme (S. 150-164) gelten kann, ist die Stellung zum
Christentum in den Fällen von Maurice Blondel (1861-1949, S. 257-265) und
Simone Weil (1909-1943; S. 278-287) schwieriger zu bestimmen. In seiner

Würdigung von Blondels Denken geht Anton van Hooff so weit, dass er
die Frage stellt, ob der französische Philosoph mit seiner Lehre der
,action' (Handlung und Handeln) nicht die im abendländischen Denken seit
Parmenides postulierte Einheit von Denken und Sein überwunden habe:

„Die ,action' schlechthin, das vielfältige und vielgestaltige menschliche

Handeln, das immer zugleich Be-Handlung und .Handlung' von dem

Menschen zunächst heterogener Wirklichkeit ist, ist sodann das konkrete
Grundgefüge, in dem ,Alles ruht' (Picht), nicht nur allen Denkens
sondern primär allen Seins" (S. 263). Johann Georg Hamann (S. 177-187),
Georg Christoph Lichtenberg (S. 188-198), Franz-Xaver von Baader (S.

199-211), Max Stirner (S. 234-245), aber auch Maine de Biran (S. 212-222)
und Ralph Waldo Emerson (S. 223-233) können aus anderen Gründen als

Querdenker oder Denker an der Peripherie betrachtet werden, von denen
indes entscheidende Impulse für das Denken der Moderne ausgegangen
sind. Unter den berücksichtigten Denkern verdient zweifellos John To-
land (1670-1722), den Gersine Palmer in ihrem Aufsatz vorstellt (S. 165—

176), besondere Aufmerksamkeit, weil sein ganzes Bemühen dem Versuch

galt, „die rechte Vernunft und alles, was im Christentum wahr und gut
sein könnte, gegen die Gifte der Dummheit und selbstverschuldeter

Unmündigkeit" (S. 174) zu verteidigen. Leider ist der Beitrag zu diesem

wichtigen Deisten kein Vorbild einer lesefreundlichen Präsentation eines

Denkers, wie sie von einem Band wie dem vorliegenden erwartet werden
darf. Viel zu lange, nicht übersetzte englische Zitate, fehlende Hinweise
auf den Lebensgang des Autors (es fehlen z.B. die Geburts- und Todesdaten)

und unvollständige Anmerkungen erschweren die Lektüre des

Aufsatzes, der indes zahlreiche, überaus anregende Informationen, Thesen
und Deutungsansätze enthält. Leider fehlen in diesem Falle wie bei
mehreren anderen Beiträgen unentbehrliche Hinweise zu den verlässlichen
Ausgaben und Ubersetzungen und zur grundlegenden Sekundärliteratur.
In diesem Buch ist von Aussenseitern die Rede, definitionsgemäss also

von wenig bekannten Autoren. Es wäre deshalb sinnvoll gewesen, jeden
Artikel mit einer nach präzisen Massstäben eingerichteten Bibliographie



464 Besprechungen - Rezensionen - Comptes rendus

zu versehen. Ein beachtlicher Teil der Aufsätze erfüllt übrigens dieses

Desiderat. Man könnte jetzt einen Disput mit den Herausgebern beginnen
über die Auswahl, man könnte mit mehr oder weniger guten Gründen
das Fehlen dieses oder jenes Theologen oder Philosophen bemängeln. Das
scheint mir müssig: Ich finde die Auswahl vertretbar und habe durch die
Lektüre dieses überaus interessanten und vielseitigen Bandes viel gelernt.
Er bietet einen ungewohnten Einstieg in die europäische Geistesgeschichte.

Jeder Leser und jede Leserin wird unter den ausgewählten Querdenkern

eine Präferenzliste erstellen. Was mich betrifft, so gehören Gustav
Landauer (1870-1919), den Hanna Delf von Wolzogen als einen
„Propheten aus dem Geiste der Nüchternheit" bezeichnet (S. 266-277), und
Franz Overbeck (1837-1905) fraglos dazu. Markus Knapp zeichnet von
Overbeck, der als theologischer Lehrer, welcher seinen Kinderglauben
verloren hatte, etwas zu vertreten hatte, an dessen Wahrheit er zweifelte,
ein sehr umsichtiges Porträt (S. 246-256), das mit dem Hinweis endet, die

Kritik Overbecks am Christentum bleibe für die Theologie unvermindert
aktuell. Landauer, Vertreter eines „nichtmarxistischen auf einem geistigen
Anarchismus beruhenden Sozialismus" (S. 273), hat nicht nur im Gefängnis

Meister Eckhart übersetzt, einen lesenswerten Aufruf zum Sozialismus

verfasst, sondern auch im Anschluss an Fritz Mauthner einen Entwurf
einer Sprachphilosophie verfasst, dessen Titel bereits aufschlussreich ist:
Skepsis und Mystik. Einen der zentralen Gedanken dieser kleinen Schrift
fasst die Autorin des Beitrages treffend zusammen: „Das Sprechen über
die Sachen wird immer auch Sprechen über die Sprache des Sprechenden
sein" (S. 270). Dass ich indes Diogenes von Sinope allen andern vorziehe,
möge man mir verzeihen. Die lebendige Darstellung von Heinrich
Niehues-Pröbsting (S. 24-35), die auch die überaus vielseitige Wirkungsgeschichte

des Kynikers berücksichtigt, bestärkt den Leser in der Uberzeugung,

dass Kant durchaus Recht hatte, wenn er behauptete, Diogenes sei

der „wahrefn] Idee des Philosophen weit getreuer geblieben" als manche

Philosophen der neueren Zeit (vgl. S. 33). Unabweisbar eine „Identifikationsfigur

intellektueller Freiheit" nach der Diagnose von Nikiaus Largier
(Diogenes der Kyniker, Tübingen 1997, S. 376)! Ist einem etwas kleinlichen

Rezensenten noch eine letzte Bemerkung gestattet, die sich wohl
eher an den Verlag als an die Herausgeber richtet? Auf dem Klappentext
wird demjenigen, der das Buch in die Hand nimmt, versprochen, es

enthalte eine Geschichte der Aussenseiter und Nonkonformisten.
„Persönlichkeiten wie Giordano Bruno, Arthur Schopenhauer und Walter
Benjamin werden so in ihrer Aussenseiterposition, aber auch in ihrer
Vorreiterrolle charakterisiert." Schopenhauer und Benjamin sind gewiss



Besprechungen - Rezensionen - Comptes rendus 465

mögliche Kandidaten für ein Buch über Querdenker. In diesem Band

allerdings kommen sie nicht vor!

Ruedi Imbach

Storia della filosofia nell'Islam medievale. Volume I. A cura di Cristina D'An-
CONA. Torino : Einaudi 2005 Piccola Biblioteca Einaudi, Filosofia). LH +
489 pp. ISBN 8806170732.

Storia della filosofia nell'Islam medievale. Volume II. A cura di Cristina
D'Ancona. Torino : Einaudi 2005 Piccola Biblioteca Einaudi, Filosofia).
XVI + 492 pp. ISBN 8806172425.

La fréquentation des textes anciens nous enseigne que les titres des oeuvres

ont leur importance. Dans le cas de ce livre, le titre possède un caractère

programmatique, et l'éditeur responsable, Cristina d'Ancona, le sait
puisqu'elle commente dans son avant-propos le choix de ce titre. Elle
explique, en effet, pourquoi il fallait éviter les syntagmes 'philosophie
islamique' et 'philosophie arabe' et elle précise pourquoi il convenait de

préférer le titre retenu : Storia della filosofia nell'Islam medievale. On peut
expliquer le caractère programmatique de ce titre en précisant trois
points : (1) « Voremmo presentare ai lettori l'idea di una forma di pen-
siero - la filosofia - che nata in Grecia [...] attraversa scenari diversi » (p.

XX). Personne, certes, ne contestera la thèse que la philosophie est d'origine

grecque. Ce qui pourtant est vraiment essentiel est le fait que les

textes où est consigné le patrimoine philosophique grecque ont voyagé. Il
est par conséquent tout à fait logique qu'une partie importante de cet

ouvrage soit consacrée à ce phénomène extraordinaire que l'on peut appeler
le voyage des textes. Ce qui correspond dans les voyages physiques que
nous entreprenons au déplacement d'un lieu à un autre dans l'espace est
dans le cas du voyage textuel la traduction d'une langue à une autre. Les

remarquables chapitres de Cristina d'Ancona sur « le traduzione di opere
greche e la formazione del corpus filosofico arabo » (p. 180-258) et sur
« la transmissione della filosofia araba dalla Spagna musulmane aile
université del XIII secolo » (p. 783-843) montrent de manière extrêmement
convaincante qu'il ne s'agit pas ici seulement de prolégomènes et de questions

subsidiaires ou secondaires. Je crois, pour ma part, que la traduction
dans toute sa complexité - processus qui inclut le fait que certains mots
sont intraduisibles et doivent le rester - est un des phénomènes culturels
les plus importants. Cela est manifeste pour la culture européenne qui,

pour une large partie, est née de traductions, mais cela est vrai également



466 Besprechungen - Rezensionen - Comptes rendus

pour le monde de l'Islam médiéval. Comme le langage et la compréhension,

la traduction est une sorte de miracle extraordinaire et permanent
permettant aux hommes de vivre et de progresser. (2) Toutefois, afin que
le miracle de la traduction puisse se réaliser, certaines conditions matérielles,

sociales et institutionnelles sont exigées. Faut-il dès lors s'étonner que
cette dimension soit amplement abordée dans cette histoire de la philosophie

Il ne faut pas s'étonner mais plutôt s'en réjouir. Lorsque Paolo Bet-

tiolo aborde le « scuole e ambienti intellettuali » de la Syrie (p. 48-100)
où quand Cleophea Ferrari explique le fonctionnement de l'enseignement
à Bagdad au IXe siècle (p. 352-379) ou encore lorsque Amos Bertolacci
décrit avec précision mais sans pédanterie inutile les bibliothèques et les

centres de culture dans l'Orient du Xe et XIe siècle, de Buhara jusqu'à
Isfahan (p. 495-521), il ne s'agit point d'une érudition superflue ou d'un de

renseignement complémentaires dont on pourrait faire abstraction en
étudiant la pensée et la philosophie. Bien au contraire, ces chapitres, dont le

but est de décrire le contexte où les plus belles synthèses philosophiques
de l'Islam médiéval ont pu s'épanouir et se développer, font partie de

l'histoire de la pensée elle-même, plus exactement contribuent singulièrement

à mieux saisir le sens, la portée et l'enjeu de la pensée. Un même
souci de contextualisation est à l'œuvre dans le chapitre que Marc Geoffroy

consacre à la formation de la culture philosophique de l'Occident
musulman (p. 671-722). (3) Le titre de cet ouvrage suggère une troisième
idée tout à fait fondamentale à mon avis : on peut l'expliquer en se référant

à un adage scolastique qui est inspiré par Boèce et le Liber de causis, à

savoir le célèbre théorème de la réception : quod recipitur in aliquo recipi-
tur in eo per modurn recipientis. L'histoire dont il est question dans

l'ouvrage édité par Cristina d'Ancona est une histoire de réception (Re-

zeptionsgeschichte). Ce qui est reçu ou transmis, est la philosophie grecque.

Dans son essai introductif, intitulé « la via délia félicita. Il ruolo délia
filosofia nell'Islam medievale » Gerhard Endress insiste beaucoup sur ce

point (p. XXIII-LII), montrant de manière tout à fait convaincante
comment et pourquoi la philosophie dans l'Islam médiéval peut être décrite

comme un héritage de Platon et d'Aristote, comment la prédominance de

l'un fait place à celle de l'autre, comment certains tâchent d'harmoniser le

double héritage et pourquoi d'autres pensent qu'il faut se libérer du legs

platonicien. On peut donc effectivement parler d'une « communauté epis-

témique » (comunità epistemica, p. XXIV), communauté qui s'explique

par le processus de réception précisément. Cependant « ce qui est reçu est

reçu selon le mode de celui qui reçoit » ; cela implique que toute réception

est nécessairement une transformation. Les éditeurs et les auteurs de



Besprechungen - Rezensionen - Comptes rendus 467

ces deux ouvrages ont voulu manifester ce processus complexe et diversifié

par le titre même, en précisant qu'il s'agit de l'histoire de la philosophie

dans l'Islam, médiéval : celui-ci est le milieu, le réceptacle où est reçu
l'héritage grec. Cependant, et cette dimension du processus de réception
est remarquablement présenté par le chapitre déjà cité de Paolo Bettiolo
sur le rôle de la phase syriaque de la transmission du corpus philosophique

grec, le corpus des textes originaux devait être préparé pour pouvoir
être reçu. Mais ce moment essentiel du passage par la Syrie doit être mis

en relation avec ce que l'historiographie traditionnelle désigne avec
l'expression : d'Athènes à Bagdad. Comme le rappelle Cristina d'Ancona
dans le chapitre qui dessine l'état de la philosophie dans l'Antiquité
tardive (p. 5-47), il faut toutefois abandonner la reconstruction farabienne
de la constitution de la falsafa en trois étapes, reconstruction selon

laquelle « da Alessandria, il sapere si tranferi ad Antiochia, da Antiochia a

Harran, e infine da Harran a Bagdad » (p. 43). Les choses sont plus
complexes, puisque la voie royale qui conduit de Bagdad à Alexandrie n'a pas

encore été retrouvé, il faut donc préférer des analyses moins synthétiques,
plus détaillées et ponctuelles. Ces deux volumes montrent admirablement

que le modus recipientis dans l'Islam médiéval est multiple et varié, variété

qui va des polémiques arabo-chrétiennes du début, analysées par Ida Zilio-
Grandi (p. 101-136), jusqu'aux efforts d'Averroès dont la présentation

par Marc Geoffroy clôt l'exposé des auteurs et des textes de la falsafa (p.

722-782).
On l'aura compris : ces deux volumes tentent de présenter la genèse, le

développement et l'apogée de la philosophie dans l'Islam médiéval comme
un processus historique qui est lié à des conditions sociales et matérielles,

pourtant et il serait insensé de vouloir écrire l'histoire de la pensée
philosophique en n'accordant pas la place qui leur revient aux grandes figures :

tandis que le projet fondateur du « philosophe des arabes », Al-Kindi, est

esquissé par Cristina d'Ancona (p. 282-351), Cecilia Martini Bonadeo et
Cleophea Ferrari donnent un tableau très complet de la logique, la

métaphysique et la pensée politique de Al-Farabi (p. 380-448). L'exposé
d'Amos Bertolacci, essentiellement organisé autour du Kitab al-Shifa, le

Livre de la guérison, culmine dans l'interprétation de la réélaboration de la

Métaphysique par Avicenne. L'auteur insiste, à juste titre selon moi, sur
l'étonnant effort synthétique d'Ibn Sina : « potremmo descrivere la

filosofia di Avicenna come una forma particolarmente riuscita di

peripatetismo arabo, in cui l'orignario pensiero di Aristotele,
reinterpretato secondo le indicazioni dei suoi esegeti greci e arrichito di
quegli elementi délia tradizione neoplatoncia propri dell'aristotelismo



468 Besprechungen - Rezensionen - Comptes rendus

arabo, si coniuga con una visione del mondo di matrice islamica » (p.

598).

L'adage invoqué permet d'aborder un aspect supplémentaire : quod re-

cipitur in aliquo recipitur in eo per modum recipientis. Chaque lecteur de

cet ouvrage y trouvera des chapitres ou des paragraphes qu'il préfère.
Quant à moi, les pages que Marc Geoffroy consacre à Ibn Tufail (p. 703-
711) ont une fois de plus attiré mon attention sur l'extraordinaire Epistola
de Hayy ibn Yaqzan. On est naturellement d'abord frappé par l'histoire de

cet enfant né par génération spontanée ou, selon une autre version, né

d'une princesse qui l'a jeté à la mer. Ce solitaire apprît donc, petit à petit,
à connaître le monde sans recevoir aucun enseignement, seulement à

l'aide de ses propres facultés ; il découvre non seulement la structure de

l'univers tel que le Stagirite le décrit mais parvient à la découverte du
moteur immobile qu'il adore avec une piété purement philosophique.
Innombrables sont les dimensions intéressantes de cet ouvrage particulier et
Marc Geoffroy évoque plusieurs perspectives philosophiques. L'ouvrage
peut se lire comme une réflexion epistémologique sur la genèse de la

connaissance, comme un ouvrage sur l'induction et l'expérimentation. « La
descrizione del percorso seguito dal 'filosofo autodidatta' mette in risalto
la relazione primordiale che lega l'uomo all'oggetto délia sua conoscen-
za » (p. 708), mais encore le texte met l'accent sur l'expérience comme
facteur important du progrès philosophique. Geoffroy évoque aussi ce

que l'on peut appeler une interprétation mystique, mais il vaut sans doute
mieux parler d'expérience métaphysique. En effet, au cours de son
cheminement, le « Vivant fils du Vigilant » découvre son affinité avec les

animaux, les corps et Dieu et il va s'efforcer d'effectuer une ascension qui
culminera dans l'élimination de toute trace de corporéité et de

multiplicité pour perdre à la fin la conscience de sa propre individualité « per
raggiungere quelle félicita che non pu'espressa discorsivamente e consiste
nella percezione estatica delle gerarchie delle sostanze separate » (p. 710).
Non moins remarquables sont les réflexions contenues dans cet ouvrage
sur ce que nous pouvons appeler la religion naturelle et qui sont provoquées

par l'arrivée sur l'île du solitaire d'un personnage venant d'une île
voisine où manifestement on vit selon la religion de l'Islam. Asal, par
lequel Hayy ibn Yaqzan apprend le langage des humains, et le Vivant se

rendent sur cette île voisine, espérant convertir l'humanité à cette
religion de pure raison. Bien vite, ils doivent se rendre compte que cette
forme supérieure de la religion n'est pas apte à être enseignée au peuple.
Lorsque l'on se souvient du succès que la traduction latine de ce texte,
parue en 1671, a connu et quand on sait que Spinoza et Daniel Defoe, l'au-



Besprechungen - Rezensionen - Comptes rendus 469

teur du Robinson Crusoe, ont lu ce texte on perçoit d'une manière
nouvelle la présence dans la culture occidentale de la philosophie issue du
monde islamique.

Il est impossible de ne pas évoquer une autre curiosité qui est bien

plus qu'une curiosité en vérité. Cristina d'Ancona consacre, dans le

chapitre où les traductions des œuvres grecques en syriaque et en arabe sont
traitées, quelques pages merveilleuses au Liber de causis (p. 208-210). Ce

texte, attribué à Aristote, provenant du cercle d'Al-Kindi, manifeste de

manière paradigmatique ce qu'il faut entendre par les expressions voyages
textuels et métissage des idées. Ce texte qui sera traduit en latin par Gérard
de Crémone vers la fin du XIIe siècle n'est pas seulement une compilation
à partir des Eléments de théologie de Proclus mais il s'agit d'une adaptation
monothéiste et créationniste des doctrines néoplatoniciennes, adaptation
rendue possible par la Théologie d'Aristote. Comme d'autres travaux de

Cristina d'Ancona l'ont montré, cette compilation est devenu un des

piliers de la métaphysique occidentale parce qu'elle réalise une synthèse
décisive entre le créationnisme et la métaphysique, l'ontologie et l'héno-
logie, l'apophatisme et le discours sur Dieu. Je parle de métissage non
seulement en raison de la beauté singulière de l'enfant mais surtout parce
que dans ce cas nous sommes en présence d'un texte qui fut composé à

Bagdad au IXe siècle et qui est une adaptation arabe et musulmane d'un

ouvrage de la culture grecque ; il sera traduit en latin et va inspirer
profondément des auteurs chrétiens comme Albert le Grand, Thomas

d'Aquin et Maître Eckhart et leur permettre de donner une forme
philosophique à la question de l'origine radicale du monde.

J'indique une troisième chose qui m'a particulièrement frappé. Vu par
les yeux d'un européen occidental, la philosophie dans l'Islam médiéval et

son influence sur notre culture apparaît d'abord sous l'aspect métaphysique.

Cependant il y a tout une autre dimension qui saute aux yeux lorsque

l'on parcourt le chapitre sur la transmission de la philosophie arabe, à

savoir la médecine et l'art de vivre. Un des bestsellers de la philosophie
arabe peut ici être mentionné, je veux dire le célèbre Sirr al-asnar, le Se-

cretum secretorum des Latins. Le récent livre de Steven J. Williams (The
Secret of Secrets. The Scholarly Career of a Pseudo-Aristotelian Text in
the Latin Middle Ages. Ann Arbor: The University of Michigan Press

2003) sur cet ouvrage que Alexander Birkenmajer voulait exclure de

l'Aristoteles Latinus à cause de son caractère superstitieux témoigne de

l'immense diffusion de cet ouvrage curieux. On ne peut certainement pas
mettre au même niveau le De causis et le Secretum secretorum mais dans le

cas de ce dernier, le Moyen Age latin a bénéficié d'une perception



470 Besprechungen - Rezensionen - Comptes rendus

d'Aristote et de l'aristotélisme qui diffère beaucoup des récits que l'on lit
dans les manuels. Dans un commentaire inédit de cet ouvrage, conservé à

la Bibliothèque universitaire de Bâle et dont la copie date de 1459, l'auteur
inconnu recommande la lecture de ce livre pour trois raisons : « Et notan-
dum, quod presens libellus potest commendari ex tribus. Primo ex multo-
rum comprehensione, nam comprehendit totum regimen sanitatis [...].
Secundo potest commendari ex brevi et compendiosa tradicione, nam satis

admirabile videtur, quod in isto parvo libello tantam poterant compre-
hendere scienciam. Tercio potest commendari ex lucida et clara
tradicione, nam multum subtiliter et clare tradidit modum vivendi, dormiendi,
cibum et potum sumendi in presenti libro. » (Basel UB A V 14, fol.
120ra). Un ouvrage comme le Secretum et sa diffusion font donc certainement

partie de cette conception de la philosophie comme « manière de

vivre » que Pierre Hadot a tant mis en valeur ces dernières années.

Mais revenons de nouveau à l'ouvrage que nous voulons recenser : je
voudrais, en adoptant cette fois la perspective du destinataire, insister sur
deux points qui me paraissant vraiment importants : je ne parle pas des

bibliographies extrêmement riches et amples mais je voudrais saluer
l'excellente idée d'ajouter à la fin de chaque chapitre une brève anthologie
des textes importants. Ces traductions dont certaines sont originales
seront utiles et indispensables aux étudiants et aux enseignants qui liront ce

livre et auxquels il s'adresse en premier lieu. Le second point que je veux
souligner dans ce contexte me paraît encore plus fondamental : tous les

auteurs sont très attentifs à l'historiographie. En effet, ils esquissent
l'histoire de la découverte et de l'interprétation des textes. Je suis
convaincu que l'on ne peut surestimer la signification de ce fait. Seule une
conscience aiguë de l'historicité de notre propre regard sur l'histoire
permet d'éviter la naïveté et l'utilisation idéologique des textes du passé.

Pour terminer, je reviens une nouvelle fois au titre. Il faut, en effet,
dire un mot sur l'expression Islam médiéval. Personne n'ignore que
l'adjectif médiéval désigne une époque dans une périodisation spécifiquement
occidentale et européenne et l'on peut donc se demander dans quelle
mesure il est légitime d'appliquer une telle périodisation à l'Islam. Au terme
de l'entreprise, Cristina d'Ancona propose une justification tout à fait
convaincante de ce choix : « abbiamo voluto descrivere un segmento délia
storia délia filosofia, raccontando le continuità e le trasformazioni in
terra musulmana dei temi che questa forma di sapere ha ereditato délia

sua nascita greca » (p. 830). Deux points sont complémentaires de ce projet

: d'abord il faut se rendre compte que cette réception de l'héritage
grecque est médiatisée par la version tardo-antique de la pensée grecque,



Besprechungen - Rezensionen - Comptes rendus 471

et d'autre part il faut noter que ce paradigme du savoir a progressivement
traversé les frontières linguistiques et culturelles - du grec au latin, du

grec au syriaque, du grec à l'arabe, de l'arabe au latin, sans oublier
l'hébreu. L'utilisation de l'adjectif médiéval dans le titre de cet ouvrage
veut, à mon avis, rendre attentif à la complexité de ce processus, dans sa

dimension diachronique et synchronique. Un fait auquel j'attribue une
signification symbolique peut nous aider à comprendre la complexité de ce

dont nous voulons parler : nous sommes quelque peu informé sur la
manière dont le De anima d'Avicenne a été traduite. Nous savons que cette
traduction s'est réalisée en deux temps, un savant hébreu, Avendauth
israelita, philosophus, traduisit à haute voix le texte en langue vulgaire, et

un savant latin, Dominicus Archidiaconus, notait la version latine. Le texte
d'un philosophe musulman, profondément influencé par l'héritage païen
de l'Antiquité, est donc traduit par un clerc chrétien avec l'aide d'un
savant juif. Lorsque l'on tient compte de l'influence profonde que vont
exercer les textes d'Avicenne dans le monde latin, on peut se poser des

questions sur la genèse de l'identité philosophique de l'Occident chrétien.
Ce processus complexe me fait penser à ce que Thomas d'Aquin dit de la

connaissance de soi qui est évidemment liée à la genèse de l'identité de

soi : il n'y a pas de connaissance de soi sans connaissance de l'autre car
celle-là présuppose celle-ci : cognoscere differentiam suam ab aliis rebus [,
quod] est cognoscere quidditatem et naturam suam (Summa theologiae I,
87,1). Cette nécessité de la connaissance de l'autre pour la saisie de ce que
nous sommes et de ce que nous sommes devenus vaut, selon moi, aussi

lorsqu'il s'agit de l'identité culturelle et intellectuelle de l'Europe. Je
considère les deux volumes de la Storia délia filosofia nell'Islam medievale,

rédigés par des auteurs occidentaux, comme un effort notable dans ce sens

d'une clarification de notre propre identité historique.

Ruedi Imbach

ROSIER-CaTACH, Irène: La Parole efficace. Signe, Rituel, Sacré. Paris : Editions
Seuil 2004. 767 pp. ISBN 2020628058.

Le dernier livre d'Irène Rosier-Catach propose une interrogation originale

sur le rapport qui peut s'établir entre la théologie et la théorie du

langage. Par rapport à La Parole comme acte sur la grammaire et la sémantique

au XIIIe siècle (Paris : Vrin 1994), La parole efficace marque une
continuation en ce qui concerne le même intérêt qu'Irène Rosier-Catach
cultive pour la doctrine du langage au Moyen Age. L'originalité de son
dernier ouvrage surgit à la fois d'un choix pour un corpus inédit de tex-



472 Besprechungen - Rezensionen - Comptes rendus

tes, et d'une très fine analyse qui lui permet de pénétrer, par la voie de la

linguistique, à l'intérieur d'une tradition théologique. De Pierre Lombard
jusqu'à Duns Scot, l'auteur de La Parole efficace arrive à retracer la
démarche des commentateurs du IVe livre de Sentences. Derrière cette
chronologie, Irène Rosier-Catach diagnostique un fond commun pour
l'évolution de la doctrine du sacrement, et signale à quel point la présence
du langage modifie l'architecture interne de la pensée théologique.

Dans un volume impressionnant (767 pages dont plus de 200 pages des

notes), Irène Rosier-Catach manipule une information extrêmement
variée et neuve (surtout quant aux textes inédits qu'elle transcrit et qui sont
présentes comme annexe à la fin de chaque chapitre) structurée en cinq
chapitres et ordonnée autour de quatre questions majeures : Qu'est-ce
qu'un sacrement Comment se produit-t-il Comment l'exprimer Et
comment l'appliquer Cette quadruple structure est le prétexte pour voir
comment dans les marges d'une doctrine du sacrement on retrouve
cachée, dans la pratique, une véritable théorie du signe.

Irène-Rosier-Catach ne choisit pas de répertorier les pratiques du

sacrement car c'est plutôt le but des anthropologues et des historiens, et
sous cet aspect il y a déjà une « réalité amplement documentée » (cf. p.
23). Elle considère le sacrement comme un concept clef dans l'application
de la théologie en tant que discours sur Dieu, pour développer une
nouvelle herméneutique théologique qui impose comme règle générale la

lecture des auteurs médiévaux en tant que théologiens.
Le sacrement comme signe doit être compris d'abord comme une

rencontre entre une matière et une forme c'est-à-dire comme une rencontre
entre la chose elle-même qui dans le cas de l'eucharistie est le pain et le

vin, et la formule ou les mots (cf. p. 35). En tant que signe le sacrement
est signe de quelque chose et signe pour quelqu'un (cf. p. 69), il se manifeste

selon une double relation qui se réclame de son rôle d'intermédiaire
entre le message et le récepteur. Un autre aspect déterminant de la nature
du sacrement est dévoilé par Irène Rosier-Catach dans le fait que celui-ci
actualise ce que sa formule présente seulement en puissance, autrement
dit toute sa valeur se joue autour du fait qu'il peut « faire ce qu'il figurent
» (cf. p. 79).

La pratique de l'eucharistie représente pour le contexte médiéval le

modèle sacramentel invoqué le plus souvent dans les débats théologiques,
modèle qui est en même temps le plus épineux parmi les autres exemples
de sacrement. La fréquence et la variété de cet exemple présuppose une
démarche archéologique par laquelle Irène Rosier-Catach arrive à identifier,

à l'intérieur des querelles doctrinales, une théorie médiévale du signe



Besprechungen - Rezensionen - Comptes rendus 473

que la sémiologie moderne ignore encore. Cette réflexion est possible

parce que les attributs et la diversité de la théorie du signe se retrouvent
dans toute la pratique du sacrement. En ce qui concerne la diversité du

sacrement, l'auteur de La Parole efficace identifie plusieurs exemples.
Parmi les premiers, Béranger est celui qui, sous l'influence de la doctrine
augustinienne, envisage le sacrement comme un pur signe (cf. p. 37).
Richard Fishacre ajoute à cette définition de sacrement une autre idée

augustinienne, à savoir la distinction entre signe sensible et signe intelligible.

Une autre perspective est celle de Thomas, le signe est conçu par lui
comme un moyen de transgression d'un monde sensible soumis à la

corruption vers le monde d'intelligible (cf. p. 44). Guillaume d'Auvergne
attire l'attention sur une fonction sociale du signe, qui sert de moyen de

reconnaissance au sein d'une même communauté (cf. p. 54). La théorie du

signe est aussi complétée par l'idée de la similitude qui peut s'instaurer
entre le signe et le signifié. La ressemblance entre ces deux parties du

signe le rend plus persuasif dans l'accomplissement de sa fonction, car l'eau
est utilisée pour le baptême en raison de sa puissance de purifier ou de

laver les souillures de l'âme. Cette conception est aussi la source de grandes

controverses au sein des disputes théologiques. Hugues de Saint-Victor
affirme (cf. p. 55) que la similitude peut être une source de la tromperie, par
les illusions qu'elle implique, surtout dans le domaine de l'image qui peut
détourner l'attention. Une réponse dans ce débat surgit chez Richard
Fishacre qui indique (cf. p. 69) que la similitude ne doit pas être cherchée

avec la substance du pain ou du vin mais avec leurs accidents. Au moment
de la transsubstantiation, les signes du corps du Christ doivent être
recherchés parmi les accidents du pain et du vin et non dans leurs
substance.

La démarche initiée par Irène Rosier-Catach qui consiste à répondre à

la question de la possibilité de production d'un sacrement l'amène vers les

débats médiévaux du problème de la causalité. D'une grande portée, la

théorie de la causalité se retrouve au cœur de la doctrine du sacrement
comme une application théologique faite avec les moyens de la philosophie.

Dans le cas de l'actualisation du sacrement, les interprétations causales

s'enchaînent autour de quatre grandes directions : la causalité physique,

la causalité pacte, la causalité instrumentale et causalité efficiente.
Ainsi il y a des partisans de l'idée que le sacrement est accompli par une
cause physique, et parmi eux on retrouve Etienne Langton, Hugues de

Saint Chair, Guillaume de Méliton (cf. p. 124). En tant que cause physique,

le sacrement présuppose une union directe entre les paroles et
l'élément, d'une telle façon qu'il entraîne l'effet par la présence d'une vir-



474 Besprechungen - Rezensionen - Comptes rendus

tus sanctificandi attribué au sacrement et la présence d'une virtus signifi-
candi due au langage (cf. p. 156). Une réaction à cette doctrine vient de la

part de Richard Fishacre et de Bonaventure, et consiste dans la théorie de

la causalité pacte. Cette nouvelle perspective rejette l'efficacité d'un
rapport purement nécessaire, pour accepter comme unique modèle, celui de

la cause sine qua non. En effet, le sacrement est envisagé comme un pacte
qui s'établit entre Dieu et l'homme au moment de l'institution du
sacrement, car il est envisagé que Dieu lui-même baptise à travers le prêtre.
Sous l'influence d'Aristote, Thomas s'intéresse à d'autres aspects de la
doctrine de la causalité physique. Il accepte que l'idée de la cause soit
comprise selon la dichotomie entre un agent principal (le premier
moteur) et l'agent instrumental, qui peut subir l'action du premier moteur. Il
résulte que dans cet ordre le sacrement est une cause instrumentale et

qu'un lui agit le pouvoir de l'agent principal (cf. p. 135). La position de

Thomas devient plus limpide par rapport au développement de la causalité

physique parce qu'en tant que cause instrumentale, on peut justifier la

présence d'une virtus sanctificandi comme action de l'agent principal. La

nature duale de l'agent instrumental rend possible le fait qu'il peut agir
selon sa propre nature, mais en tant que mû par le premier moteur il
arrive qu'il génère un effet supérieur à ce que sa propre nature produit
d'habitude. La conception thomasienne de la causalité instrumentale
trouve un critique redoutable en Duns Scot, pour qui le sacrement a la
forme d'un signe instauré par Dieu (cf. p. 140). La nature du signe
consiste dans le fait qu'il signifie d'une manière efficace ses effets, qu'il
devient opérant par sa nature immédiate. La place que Duns Scot occupe
dans l'histoire des débats sur le rôle de la causalité marque dans le milieu
théologique, une nouvelle conception du sacrement, car celui-ci est

repensé comme « un signe sensible, signifiant par institution, un signe vrai
qui s'accompagne toujours de son signifié, pour ce qui le concerne [...]
non équivoque (puisqu'il signifie toujours de manière certaine la grâce),

représentant la manière démonstrative, la grâce invisible, relevant d'un
sensible ou de plusieurs, sensible se trouvant dans une relation naturelle
ou adplacitum à son signifié » (cf. p. 147).

La structure du livre prouve que l'étude de l'aspect purement théorique

du signe est doublée d'une très fine analyse des détails qui permet à

Irène Rosier-Catach de dévoiler la variété des exemples de la pratique
sacramentelle. Il s'agit d'une lecture qui rend possible le déchiffrage de la

logique du langage, qui par sa valeur performative, ordonne l'action. Les

moyens d'exprimer un sacrement représentent en même temps la source
d'une variété de questions : Est-ce que la diversité des langues assure une



Besprechungen - Rezensionen - Comptes rendus 475

unique signification d'un sacrement comme c'est l'exemple du baptême

ou du mariage (cf. p. 199) Est-ce que la synonymie ou la variation dans

une même langue peut opérer une modification de l'efficacité du sacrement

(cf. p. 231). Est-ce que le mensonge avec ses variations « intention
de dire le faux » et « intention de tromper » génère une déviation du

langage (cf. p. 295).
Le problème du rôle joué par le protagoniste de l'acte se dresse en

parallèle avec les conditions d'énonciation du sacrement. La pratique
proprement dite du sacrement réclame la présence d'une personne déterminée

(certa persona), des paroles solennelles (selena parola) et d'une intention

fidèle {fidelis intentio). A l'intérieur de cette structure triple, chaque
élément peut influencer l'acte final du sacrement. Autant le ministre, que
son intention qui garantit la signification du signe, doivent être mis en

question pour déterminer à quel degré la qualité du sacrement (par exemple

celui du baptême ou du mariage) est affectée, ou pour déterminer à

quel point l'accomplissement du sacrement dépend de leur influence (cf.

p. 264). Le ministre peut opérer un déplacement de sens étant donné qu'il
est prédisposé au mensonge et à la fausseté ou étant donné qu'il est exposé
même aux fautes de prononciations.

L'excellente étude linguistique d'Irène Rosier-Catach sur la formule
eucharistique signale la pertinence des attributs des arts du langage dans

les arguments théologiques. La lecture du détail grammatical est légitimée

par une nécessité interne du discours théologique de rendre plus limpide
le sacrement. En s'appuyant sur les témoignages de textes, Irène Rosier-
Catach arrive à démontrer comment la formule Hoc est corpus meum se

constitue comme un pur acte linguistique grâce à l'aspect performatif de

l'expression. En revanche pour montrer comment cette formule atteint
son sens, Irène Rosier-Catach questionne le rôle récitatif et significatif de

celle-ci (cf. p. 387). Comprendre l'objectif du pronom démonstratif hoc et
sa place dans cette formule signifie à la fois l'appel à la tradition par une
enquête sur la notion demonstratio (cf. p. 431), et l'examen linguistique
qui permet d'expliquer la métamorphose de sens que ce pronom opère. Sa

valeur pronominale désigne deux choses différentes au début et à la fin de

la consécration. La conversion du pain en corps du Christ traduit une
double désignation : l'une s'adresse à l'intellect par le message des mots et
l'autre aux sens en indiquant l'élément matériel.

Sans ignorer la grande ouverture que l'ouvrage d'Irène Rosier-Catach

propose dans l'histoire d'études médiévales, il s'avère impensable d'assigner

une portée unique à ce livre. Par une méthode qui propose de garder
dans l'analyse la fidélité avec les textes médiévaux, Irène Rosier-Catach



476 Besprechungen - Rezensionen - Comptes rendus

arrive à retracer la difficile histoire de la complicité qu'il y a entre la

philosophie, la théologie et la grammaire pendant le Moyen Age.
Ce livre ouvre par ses conclusions (cf. p. 471) un dialogue avec les études

linguistiques contemporaines parce qu'il offre des témoignages à la
fois historiques et doctrinaux. Il montre ainsi qu'il est possible d'établir
des liens entre les auteurs médiévaux et les problèmes actuels de la

linguistique moderne, comme par exemple en ce qui concerne la valeur
performative des énoncés, la causalité de l'opérativité, la vérité des paroles
ou la théorie du signe qui dément toute présence du symbole dans la
doctrine médiévale.

Monica Calma

[Anonymus]: Liber de causis. Das Buch von den Ursachen. Mit einer Einleitung
von Rolf SCHÖNBERGER. Ubersetzung, Glossar, Anmerkungen und Verzeichnisse

von Andreas SCHÖNFELD. Lateinisch-deutsch Philosophische Bibliothek

553). Hamburg: Felix Meiner 2003. LII + 207 S. ISBN 3787317058.

Alain de Libera hat das Buch von den Ursachen als eines der „dunkelsten
Werke" des Mittelalters bezeichnet, aber ohne Zweifel hat Henri-Dominique

Saffrey Recht, wenn er diese im IX. Jahrhundert in Bagdad entstandene

und zwischen 1167 und 1187 in Toledo von Gerhard von Cremona
ins Lateinische übersetzte Schrift als „eine der wichtigsten Quellen der

Metaphysik im Mittelalter" betrachtet. Es ist über allen Zweifel erhoben,
dass diese Schrift, die volle Entfaltung der onto-theologischen Struktur
der mittelalterlichen Metaphysik wesentlich gefördert hat, weil hier im
Kontext einer primär neuplatonisch orientierten Auffassung der
Wirklichkeit das erste Prinzip mit dem reinen Sein identifiziert wird (vgl. II,
20 [S. 6] und IV, 40 [S. 10], XV, 132 [S. 32]). Nicht weniger unbestreitbar
ist die Behauptung, dieses bis zur Entdeckung der wahren Quelle durch
Thomas von Aquin oft dem Aristoteles zugeschriebene Opuskel habe

eine ontologisch-metaphysische Auslegung der biblischen Schöpfungslehre
im Sinne einer mit der physischen Ursächlichkeit nicht vergleichbaren

Gabe des Seins, wie sie namentlich bei Thomas von Aquin vorliegt,
erleichtert. Es wären weitere Philosopheme zu nennen, deren Artikulation
und Verbreitung dieses Werk ermöglicht hat, etwa das ontologisch und
epistemologisch zentrale Rezeptionstheorem oder der Gedanke der Refle-
xivität geistiger Naturen, aber diese knappen Hinweise mögen genügen,
um die fundamentale Bedeutung der hier zu rezensierenden Ubersetzung
zu unterstreichen. Der lateinische Text (nach der Ausgabe von A. Pattin)
und die Übersetzung von A. Schönfeld (S. 2-63) werden ergänzt durch



Besprechungen - Rezensionen - Comptes rendus 477

einen reichhaltigen Anmerkungsapparat (S. 65-126), wo nicht nur die

Verbesserungsvorschläge von R. Taylor sowie Ubersetzungsprobleme
diskutiert werden, sondern auch Bezug genommen wird auf Schwierigkeiten
der Interpretation. Eine Übersicht zum Inhalt der Kompilation (S.

XLVII-LI) und sehr wichtige tabellarische Tafeln (S. 155-176; u.a. zum
Verhältnis der Elementatio theologica des Proklos [der wichtigsten,
erstmals von Thomas von Aquin identifizierten Quelle des Opuskels] oder

zur Präsenz der Schrift bei Meister Eckhart, zu den Kommentaren von
Albert dem Großen und Thomas) sowie ein ausführliches lateinisch-deutsches

Glossar ergänzen den Text, der überdies durch eine aufschlussreiche

Einleitung von Rolf Schönberger historisch und philosophisch erschlossen

wird.
Bereits Otto BARDENHEWER hatte in der Editio princeps des Textes

die arabische und die lateinische Version mit einer deutschen Übersetzung

versehen (Freiburg i.Br. 1882). Vor kurzem ist eine zweisprachige
Ausgabe publiziert worden: Alexander FlDORA / Andreas NlEDERBER-

GER: Von Bagdad nach Toledo. Das „Buch der Ursachen" und seine

Rezeption im Mittelalter. Lateinisch-deutscher Text, Kommentar und
Wirkungsgeschichte des Liber de causis. Mit einem Geleitwort von Matthias
Lutz-Bachmann. Mainz: Dieterich'sche Verlagsbuchhandlung 2001. Es

lohnt sich deshalb, die beiden neueren Übersetzungen kurz zu vergleichen,

aber nicht ohne darauf hinzuweisen, dass es in jedem Falle eine
besonders schwierige Angelegenheit ist, diesen aus dem Arabischen
übersetzten, lateinischen Text zu verdeutschen. Des Weiteren dürfte es klar
sein, wie wichtig im Falle dieser Schrift, die ihrerseits das scholastische
Vokabular beeinflusst hat, eine präzise Terminologie ist.

Als erstes Beispiel sei ein Theorem zitiert, das eine dreistufige Ontologie

im Verhältnis zur Ewigkeit einführt.

II, 9, p. 6

Omne esse superius aut
est superius aeternitate

et ante ipsam, aut est

cum aeternitate, aut est

post aeternitatem et

supra tempus

Schönfeld, 7

Jedes höhere Sein ist
entweder höher als die

Ewigkeit und vor ihr
oder es ist mit der Ewigkeit,

oder es ist nach der

Ewigkeit und über der
Zeit.

Fidora/Niederberger,
41

Jedes höhere Sein ist
entweder über der

Ewigkeit und vor dieser

oder mit der Ewigkeit
oder nach der Ewigkeit
und über der Zeit.

Aufschlussreicher ist ein zweites Beispiel:



478 Besprechungen - Rezensionen - Comptes rendus

VII, 72, p. 18

Omnis intelligentia
seit quod est supra se

et quod est sub se: ve-

rumtamen seit se

quoniam est causa ei,

et seit quod est supra
se quoniam acquirit
bonitates ab eo.

Schönfeld, 19

Jeder Geist weiß, was
über ihm ist und was

unter ihm ist : und zwar
weiß er, was unter ihm
ist, weil er dessen Ursache

ist, und er weiß, was über
ihm ist, weil er von
diesem die Gutheiten
erwirbt.

Fidora/Niederberger,
61

Jede Intelligenz weiß, was
über ihr ist und was unter
ihr ist; dabei weiß sie, was

unter ihr ist, da sie dessen

Ursache ist, während sie

weiß, was über ihr ist, da

sie hiervon die Gutheiten
erwirbt.

Schönfeld rechtfertigt S. 72 die Übersetzung von intelligentia durch Geist
mit einem Hinweis auf den plotinischen Nus. Da in der arabischen
Metaphysik, im Anschluss an Aristoteles, dieser Stufe der Realität durchaus
eine kosmologische Funktion zukommt, so scheint es mir sehr wichtig,
hier den Ausdruck präzise mit Intelligenz widerzugeben. Die Diskussion
über das Verhältnis von Intelligenzen und Engeln ist im Mittelalter
grundlegend und bekanntlich haben die Intelligenzen in der Verurteilung
von 1277 eine sehr wichtige Rolle gespielt.

Auf die historische und philosophische Bedeutung des Rezeptionstheorems

habe ich schon hingewiesen. In seiner Einleitung macht Schönberger

ebenfalls darauf aufmerksam (S. XV), wobei er auch die auf die
Erkenntnistheorie ausgerichtete Formulierung des Prinzips durch Boe-

thius erwähnt („Omne enim, quod cognoscitur, non secundum sui vim,
sed secundum cognoscentium potius comprehenditur facultatem"; De
consol. phil. V, pr. 4; Weinberger 117, 25-26) und auch die proklische
Quelle zitiert (Theorem 103 der Elementatio: „Alle Dinge sind in allen

Dingen, jedoch in jeglichem gemäss dessen Wesensnatur."). Bei Thomas
wird dieses Theorem meistens in folgender Weise formuliert: „omne quod
reeipitur in aliquo reeipitur in eo per modum reeipientis."1 Es ist ein

1 Folgende Belegstellen können angegeben werden: I Sent., d. 17, q. 1, a. 1, sc 1;

II Sent., d. 17, q. 2, a. 1, arg. 3; III Sent, d. 14, q. 1, a. 1, qc 3; IV Sent, d. 1, q. 1, a. 4,

qc 2, arg. 4; IV Sent., d. 44, q. 3, a. 3, qc. 3, arg. 4; IV Sent., d. 48, q. 1, a. 3, arg. 4;

IV. Sent., d. 49, q. 2, a. 1; IV Sent, d. 49, q. 2, a. 2; IV Sent., d. 50, q. 1, a. 2; ScG II,
c. 74, n. 8; ScG II, c. 79, n. 7; ST I, 75, 5; ST 76, 2, arg. 3; ST III, 54, 2 ad 1; ST III,
62, 4, arg. 1; De ver. 19, 1; De ver. 27, 4, arg. 4; De ver. 28, 3, ad 5; De pot. 3, 3, arg.
1; De pot. 3, 11, arg. 14; Qd de anima, 2, arg. 19; Qd de anima, 20, arg. 7; De
virtutibus 2, 1, sc; Quod. VII, 1, 1.



Besprechungen - Rezensionen - Comptes rendus 479

wichtiger Grundsatz der Ontologie und der Erkenntnistheorie, deshalb

ist seine Übersetzung von großer Wichtigkeit.

XI, 103, p. 26

Primorum omnium
quedam sunt in qui-
busdam per modum

quo licet ut sit unum
eorum in alio.

Schönfeld, 27

Alle ersten (Wesenheiten)
sind in den anderen auf
eine Weise, durch die es

möglich ist, dass das eine

von ihnen in dem anderen

ist.

Fidora/Niederberger,
77

Von allen Ersten ist jedes

einzelne im anderen in der

Art, wie es einem jeden von
ihnen gebührt, im anderen

Keine der beiden Übersetzungen ist nach meiner Einschätzung besonders

glücklich. Der Zusatz von Wesenheiten bei Schönfeld ist unangebracht
und eher verwirrend, dagegen ist es in diesem Falle wahrscheinlich besser

licet mit „möglich sein" zu übersetzen als mit „gebührt". Weil in Buch der
Ursachen die grundlegende These der Reflexivität des Intellekts behauptet
wird, und zwar mit der einflussreichen Formulierung der reditio compléta
(vgl. dazu die bedeutsame Arbeit von Reto FETZ: Ontologie der Innerlichkeit

: reditio compléta und processio interior bei Thomas von Aquin.
Freiburg: Universitätsverlag 1975) kommt dem Theorem XIV eine besondere

Bedeutung zu.

XIV, 124, p. 30 Schönfeld, 31

Omne sciens qui seit Jeder Wissende, der sein

essentiam suam est Wesen weiß, kehrt zu
rediens ad essentiam seinem Wesen in einer

suam reditione com- vollständigen Rückwen-

pleta. dung zurück.

Fidora/Niederberger,
87

Jedes Wissende, das von
seinem eigenen Sein weiß,
kehrt zu seinem eigenen
Sein durch eine vollständige
Rückkehr zurück.

Hier zeigt sich die Überlegenheit der Übersetzung von Schönfeld, der
beim ontologischen Vokabular konsequent verfährt und genau
unterscheidet zwischen ens (Seiendes), esse (Sein) und essentia (Wesen), während
Fidora/ Niederberger essentia hier und anderswo mit Sein übersetzen

(vgl. etwa S. 65, 81, 87, 121). Diese Hinweise verdeutlichen zum einen die

Schwierigkeit der Übersetzungsarbeit und zum anderen deren Bedeutung
und philosophische Relevanz. Die von Schönfeld vorgelegte Version ist
insgesamt von beachtlicher Präzision und stellt eine vorzügliche Leistung
dar, die große Dienste leisten wird. Es sei gleichzeitig festgehalten, dass

die Ausgabe von Fidora/ Niederberger durch diejenige von
Schönberger/Schönfeld keineswegs überflüssig geworden ist, da namentlich der

„Kurzkommentar der einzelnen Kapitel" (Von Bagdad bis Toledo, S. 151-



480 Besprechungen - Rezensionen - Comptes rendus

204) und das Nachwort, wo die Rezeption des Opuskels im 12. und 13.

Jahrhundert skizziert wird, die Erläuterungen in der neuen Ausgabe
sinnvoll ergänzen. Es ist außergewöhnlich erfreulich, dass dieses Kleinod
mittelalterlichen Denkens nun in zwei empfehlenswerten Ausgaben
vorliegt. Wie kaum ein anderes Werk wird uns anhand dieser Schrift klar,
dass die mittelalterliche Philosophie das Resultat eines komplexen
multikulturellen Prozesses ist, gleichsam ein Mestize mit Eltern und Großeltern

aus ganz verschiedenen Welten: Die neuplatonisch-heidnische Quelle
(Proklos' Elementatio) wurde im muslimischen Bagdad dem monotheistischen

Kreationismus angepasst, bevor dieses Konglomerat, das im
multikulturellen Toledo für die lateinische Welt zubereitet wurde, die christlichen

Theologe faszinierte und inspirierte.

Ruedi Imbach

Abu Bake. Ibn TufaiL: Der Philosoph als Autodidakt, Hayy ihn Yaqzân. Ein
philosophischer Inselroman. Ubers., mit e. Einl. und Anm. hg. v. Patrie O.
SCHAERER Philosophische Bibliothek 558). Hamburg: Felix Meiner 2004.

LXXXVII + 152 S. ISBN 3787316809.

Kein geringerer als Gottfried Wilhelm Leibniz meinte, als er die
lateinische Ubersetzung der hier anzuzeigenden Schrift gelesen hatte, dieses

Werk belege, dass „die arabischen Philosophen ihren christlichen
Fachgenossen in theologischen Dingen durchaus ebenbürtig seien". Diese

Hochschätzung des Philosophus Autodidactus (so der lateinische Titel der

ursprünglich arabisch verfassten Schrift) scheint mir aus verschiedenen
Gründen gerechtfertigt, handelt es sich doch unzweifelhaft um eines der

originellsten Werke der gesamten Philosophiegeschichte. Der um 1110 in
Andalusien geborene Autor hat den wichtigsten Teil seines Lebens in
Ceuta und Tanger verbracht, sein philosophisches Hauptwerk, das hier in
einer neuen deutschen Ubersetzung vorliegt und im Original den Titel
führt Risälat Hayy ibn Yaqzän (Der Traktat von Hayy ibn Yaqzän [d.h. der
Lebende Sohn des Wachenden]) wurde vermutlich in der Zeit um 1177-
1182 verfasst (Ibn Tufail starb 1185). Nach einem ausführlichen Vorwort
wird im Hauptteil dieses philosophischen Bildungsromans die intellektuelle

Entwicklung des Hayy ibn Yaqzän, der fünfzig Jahre allein auf
einer Insel lebt und ohne Kontakt mit anderen Menschen die Welt und
die zentralen Ideen der aristotelischen Philosophie entdeckt, beschrieben:
Diese Entwicklung erreicht mit der Erkenntnis Gottes und der Einsicht,
„dass sein Glück und sein Triumph über das Elend einzig und allein in
der kontinuierlichen Schau dieses Notwendig-Seienden" (S. 78) liegen,



Besprechungen - Rezensionen - Comptes rendus 481

vorerst ihren Höhepunkt. Im letzten Teil des philosophischen Romans

begegnet Hayy ihn Yaqzän Absäl, einem Bewohner der Nachbarinsel, der
die Einsamkeit sucht und eine allegorische Auslegung der heiligen
Schriften der auf dieser Nachbarinsel praktizierten Religion (wohl des

Islam) pflegt. Der Einsiedler erlernt von Absäl die menschliche Sprache
und die beiden erkennen, dass die Entdeckungen Hayy's und die
Bildreden der Religion übereinstimmen. Das Vorhaben der beiden, die
Bewohner der Nachbarinsel den Kern der unverhüllten Wahrheit, d.h. die

Vernunftreligion, zu vermitteln, scheitert: Absäl und Hayy ibn Yaqzän
kehren auf die Insel zurück, wo sie sich der Kontemplation des höchsten
Wesens hingeben. Bereits diese elementare Zusammenfassung zeigt, dass

es sich hier um ein einzigartiges Werk handelt. Sie macht auch verständlich,

dass es für mehrere Interpretationen offen ist, je nachdem ob der

Aspekt der Selbstwerdung des Philosophen (der Philosoph als Autodidakt),

die mystische Dimension (die Schau Gottes als Ziel der Existenz)
oder schliesslich der Gedanke, dass wahre Religion und wahre Philosophie

übereinstimmen, betont wird.
Die neue Ubersetzung des Textes mit zahlreichen Anmerkungen (S. 1-

140) wird von einer substanziellen, wirklich hervorragenden und
vielseitigen Einleitung begleitet. Wie der Autor zu Beginn seines Vorworts
betont, wendet er sich „an ein Publikum mit einem Interesse an
arabischislamischer Philosophie, ohne allerdings grössere Vorkenntnisse auf
diesem Gebiete vorauszusetzen" (S. IX). Dieses Ziel erfüllt die Einleitung
vorzüglich, da nach einem kurzen Uberblick zur übersetzten Schrift eine
auf die darin zentralen Lehrgehalte ausgerichtete kleine Geschichte der

Philosophie im islamischen Raum geboten wird (S. XVIII-LIII), wo in
gebotener Kürze, aber mit erstaunlicher Dichte, die Philosophen al-Kindi,
al-Färäbi, Ibn Slnä, al-Gazäll und Ibn Bägga vorgestellt werden. Doch
nicht genug: Der Autor untersucht des Weiteren verschiedene Themenbereiche

(namentlich die Mystik, das politisch-kulturelle Umfeld der
Almohaden in al-Andalus, das Inselmotiv), die für die richtige Beurteilung

des Romans aufschlussreich sind und beschreibt vorzüglich die
breite Rezeptionsgeschichte (S. LXX-LXXXV), die vom ausführlichen
Kommentar des jüdischen Philosophen Moses Narboni (1300-1362) bis zu
Ernst Bloch (1885-1977) reicht, der in seiner Abhandlung Avicenna und
die Aristotelische Linke (Frankfurt 1963) im Roman einen Vorläufer der

Aufklärung erblickt, weil da gelehrt wird, „dass der Mensch ausser seiner
Vernunft einen Glauben nicht braucht", weil die wahre Religion nicht im
Glauben an Dogmen, sondern in einer humanen Gesinnung und der
richtigen Praxis besteht. Selbstverständlich werden in diesem Uberblick auch



482 Besprechungen - Rezensionen - Comptes rendus

die erste gedruckte lateinische Übersetzung (1671), die erste englische des

Quäkers George Keith (1674) und die frühen deutschen Versionen von
Johann Georg Pritius (1726) und Johann Gottfried Eichhorn (1782) kurz
behandelt. Besonders aufregend ist aber vor allem der Hinweis auf eine
wahrscheinlich durch Pico della Mirandola (1463-1494) angeregte frühe
lateinische Fassung (S. LXXVI). Was den Einfluss des Traktats auf den

Verfasser von The Life and Strange Surprizing Adventures of Robinson
Crusoe angeht, ist Schaerer eher skeptisch (S. LXXXIII), weist aber nach,
dass unter den unzähligen Nachahmungen des Romans von Daniel Defoe

(1660-1731) mehrere Autoren Materialien von Defoe und Ibn Tufail
vermischen. Was die Deutung des Romans angeht, so meint Schaerer, dass

die bisherigen Auslegungen immer nur einen Aspekt berücksichtig hätten,

der Traktat indes als ganzes gesehen und verstanden werden sollte.
Deshalb ist es erforderlich, die Frage nach den Adressaten zu stellen. Das

Werk richtet sich „kaum an Fachphilosophen, vielmehr entsteht der
Eindruck einer Lehr- oder Einführungsschrift für ein Publikum ohne
nennenswerte philosophische Kenntnisse" (S. LXVIII), so dass es sich
anbietet, von einer „Art Einführung in die islamische Philosophie für ein
sufisch geprägtes Publikum" zu sprechen. Das zentrale Anliegen dieses

Unternehmens ist demnach „die Legitimation der philosophischen
Wissenschaften als wahre und rationale Form der Erkenntnis" (S. LXIX), ein
Vorhaben, das auch als Antwort auf Gazälis Angriff auf die Philosophie
gelesen werden kann. Dieser Versuch zu einer ausgeglichenen und
umfassenden Interpretation, die auch das nicht ganz leicht einzuordnende
Vorwort berücksichtigt, wo Ibn Tufail festhält, er wolle den Worten Avi-
cennas und Gazälis folgen, indem er die Vorzüge des einen und des

andern abwäge (S. 13), leuchtet ein. Es ist zu vermuten, dass dieser Ansatz
seine historische Richtigkeit besitzt. Ich möchte indes die Dimension der

Aufklärung in diesem Werk nicht allzu sehr vernachlässigt sehen, wenn
wir unter religiöser Aufklärung das Ersetzen religöser Autorität durch
Einsichten der menschlichen Vernunft verstehen. Otto F. Best hat im
Nachwort zu der von ihm besorgten Übersetzung (IBN TUFAIL: Der
UrRobinson. München: Matthes & Seitz 1987) sich nicht ganz zu Unrecht
mehrfach auf Gotthold Ephraim Lessing berufen, der unseren Text
gekannt hat, weil er davon ein Exemplar an Moses Mendelssohn geschickt
hat. Allerdings handelt es sich um eine auf eine kleine Gruppe begrenzte
Aufklärung, wie das Ende des Romans bestätigt, denn Hayy ibn Yaqzän
rät dem Volk auf der Nachbarinsel, „in ihrer gewohnten Weise an den

Regeln der religiösen Satzung und den auf das Äusserliche bezogenen
Handlungen festzuhalten" (S. 112). Hier vertritt offensichtlich Ibn Tufail



Besprechungen - Rezensionen - Comptes rendus 483

eine konsequent esoterische Konzeption der Philosophie, die mit
derjenigen von Averroes in seinem Traktat Fasl al-maqäl (Die entscheidende

Abhandlung) übereinstimmt, wo dieser Philosoph auch klar ausspricht,
dass die philosophische Weisheit nur für eine ganz kleine Gruppe
bestimmt sei, während das Volk sich mit dem wörtlichen Sinn des Korans
begnügen muss (vgl. dazu namentlich die vorzügliche, von Schaerer nicht
berücksichtigte Ausgabe AVERROÈS: Le livre du discours décisif.
Introduction par Alain DE LIBERA, traduction inédite et dossier par Marc
GEOFFROY. Paris: Garnier-Flammarion 1996). Ganz anders versteht es

Meister Eckhart, der entschieden für eine furchtlose Verbreitung der
Wahrheit an alle plädiert : « ensol man niht lêren ungelêrte liute, sô en-
wirt niemer nieman gelêret, sô enmac nieman lêren noch schrîben. Wan
dar umbe lêret man die ungelêrten, daz sie werden von ungelêret
gelêret. » (Buch der göttlichen Tröstung. Meister Eckhart Werke II. Texte
und Ubersetzungen herausgegeben von NlKLAUS LaRGIER. Frankfurt
1993, S. 312). Durch das Studium der grossartigen Ausgabe von Patrie O.
Schaerer wird der Leser gelehrter und er versteht besser, welch
ungewohnte Wege das menschliche Wissen manchmal einschlägt. Der Verlag
Meiner ist zu beglückwünschen dafür, dass er diese Schrift in die
renommierte Reihe „Philosophische Bibliothek" aufgenommen hat.

Ruedi Imbach

IBN Sab'IN: Die Sizilianischen Fragen. Arabisch-Deutsch, übersetzt und eingeleitet

von Anna Akasoy Herders Bibliothek der Philosophie des Mittelalters

2). Freiburg/Basel/Wien: Herder 2005. 252 S. ISBN 3451285053.

Beim vorliegenden, zum ersten Mal vollständig ins Deutsche übersetzten
Text handelt es sich um die um 1238-1242 verfassten Anworten des in
Andalusien geborenen Philosophen Abü Tälib ibn Sab'In (um 1214/1217—

1270) auf die philosophischen Fragen, die ihm Kaiser Friedrich II. vorgelegt

hat. Der hier vorzustellende Band enthält den arabischen Text nach
der einzigen überlieferten, 1853 von Michele Amari entdeckten
Handschrift (Oxford, Bodleian Library), eine deutsche Ubersetzung (S. 58-243)
sowie eine recht ausführliche Einleitung (S. 7-56), in der nicht nur das

Leben des Philosophen, der in Murcia geboren wurde und seinem Leben
in Mekka durch den Freitod ein Ende gesetzt hat, der philosophische
Gehalt der Fragen, sondern auch der politische-kulturelle Kontext der anda-

lusischen Almohadenherrschaft skizziert wird. In dem recht umfangreichen

Text, dessen Authentizität als gesichert gelten darf (vgl. S. 20-21),



484 Besprechungen - Rezensionen - Comptes rendus

werden vier Fragen beantwortet bezüglich (a) der Ewigkeit der Welt, (b)

der sog. Göttlichen Wissenschaft, (c) der zehn Kategorien des Aristoteles
und (d) der Unsterblichkeit der Seele. Die Herausgeberin erachtet die
fünfte Frage, die eine Auslegung des Satzes „das Herz der Gläubigen ist
zwischen den Fingern Gottes" behandelt, als unecht (vgl. S. 23). Nicht
nur die Themen der vom Stauferkaiser gestellten Fragen, sondern auch
die Art, wie der Philosoph sie beantwortet, verdienen Aufmerksamkeit.
Es handelt sich hier ganz offensichtlich zum einen um Probleme, die sich

aus der Konfrontation der christlichen oder muslimischen Religion mit
der aristotelischen Philosophie ergeben (a und d) oder zum anderen um
Fragen, die ein aufmerksamer Leser des aristotelischen Corpus stellen
kann, wie die Natur der Metaphysik (b) oder die Zahl und das Wesen der

Kategorien (c). Der Einschätzung der Herausgeberin ist deshalb
zuzustimmen, wenn sie behauptet, die Fragen Friedrichs bildeten „einen Spiegel

der Zeit" (S. 44) : „Es handelt sich um die wichtigsten Themen der

zeitgenössichen Philosophie, genauer der Auseinandersetzung mit einer
neoplatonischen überformten aristotelischen Lehre, und dies sowohl in
der islamischen wie der christlichen als auch in der jüdischen Welt" (S.

44). An der Beantwortung der Fragen ist nicht nur auffallend, dass Ibn
Sab'In, im Falle etwa des grundlegenden Problems der Ewigkeit der Welt,
auf eine genaue Festlegung seiner eigenen Meinung verzichtet, sondern
auch dass er dem Kaiser vorwirft, er sei ungenau im Fragen und beherrsche

die Technik der Disputation überhaupt nicht : „Du weisst insgesamt
nicht, wie disputiert wird" (S. 197). Der Philosoph besteht darauf, dass

die verwendeten Begriffe richtig definiert und erklärt werden, so dass die

Definitionen in der Klärung der einzelnen Themen einen grossen Raum
einnehmen. Ich kann weder die Qualität der Edition noch diejenige der

Ubersetzung beurteilen, aber da diese Ausgabe sich auch an ein Publikum
richtet, das des Arabischen nicht mächtig ist, möchte ich betonen, dass

dieser Band einen wichtigen Beitrag zum besseren Verständnis des

Verhältnisses von arabischer und europäischer Philosophie des Mittelalters
darstellt. Es scheint mir sehr wichtig, dass diese singuläre Konstellation,
in der ein europäischer Fürst einen islamischen Gelehrten zu ganz
zentralen Themen befragt, auch einem breiteren Publikum zugänglich
gemacht wird. Wahrscheinlich handelt es sich bei diesen Sizilianischen

Fragen eher um ein signifikantes kulturelles Zeugnis als um einen
philosophisch grundlegenden Text, aber es ist zweifellos ausserordentlich
erfreulich, dass dieses Dokument nun erstmals in einer ansprechenden und
leicht zugänglichen Form dem deutschsprachigen, am Mittelalter und am

Dialog zwischen Europa und dem Islam interessierten Publikum zur



Besprechungen - Rezensionen - Comptes rendus 485

Verfügung steht und studiert werden kann. Die Herausgeberin hat ihr
Augenmerk in erster Linie auf den islamischen Denker und seine Umwelt
gerichtet, der Leser aus dem Bereich der lateinischen Philosophie hätte es

begrüsst, wenn der Fragesteller und seine Umwelt ebenfalls etwas
ausführlicher vorgestellt würden. Zu Friedrich II. als Fragesteller und Philosoph,

zu seinem Hof als intellektuelles Milieu gibt es eine sehr umfangreiche

Literatur, die unbedingt eingehender hätte berücksichtigt werden
müssen, man denke beispielsweise an die Beziehungen Friedrichs zu
Michael Scotus.

Ruedi Imbach

Honnefelder, Ludger / Wood, Rega / Dreyer, Mechthild / Aris, Marc-
Aeilko (Hgg.): Albertus Magnus und die Anfänge der Aristoteles-Rezeption im
lateinischen Mittelalter. Von Richardus Rufus bis zu Franciscus de Mayronis.
Münster: Aschendorff 2005. 862 S. ISBN 3-402-03993-1.

Seit 1931 - gegründet im Jahr der Heiligsprechung von Albertus Magnus
und seiner gleichzeitigen Ernennung zum Kirchenlehrer - ediert das zu
diesem Zweck in Köln gegründete Albertus Magnus Institut die Werke
seines Namenspatrons. Um diese anspruchsvolle, kritische Werkausgabe
mit aktuellen Forschungsbeiträgen und Artikeln zu unterstützen und in
einen grösseren philosophie- und ideengeschichtlichen Rahmen zu setzten,

haben die Verantwortlichen des Instituts, Ludger Honnefelder und
Marc-Aeilko Aris, eine Zusatzreihe mit dem Namen Subsidia Albertina
begründet und mit dem ersten Band dieser Reihe zu den Anfängen der

Aristoteles-Rezeption im lateinischen Denken des Mittelalters den
Grundstein gelegt.

In einer bemerkenswerten Breite sind hier die wichtigsten Namen der
aktuellen Forschung - wie beispielsweise Cristina d'Ancona, Henryk An-
zulewicz, Charles Lohr, Olga Weijers, Bernardo Bazän, aber auch Timothy

Noone, Simon Knuuttila, Luca Bianchi, Rolf Schönberger oder Burkhard

Mojsisch - mit 30 Artikeln in einem Band vereint, um auf konzise
Weise eine Momentaufnahme der Forschung rund um die Rezeption der
Aristotelischen Texte auf das westliche Denken und, im Speziellen,
Albertus Magnus' Beitrag in dieser Sache zu liefern. Die Autoren hatten
sich zu diesem Zweck bereits im Jahr 2000 in Bonn zu einer Internationalen

Konferenz - veranstaltet vom Albertus-Magnus-Institut (Bonn, BRD)
und dem Richard Rufus of Cornwall-Projekt (Stanford, USA) - mit dem

Titel „The Beginnings of the Medieval Reception of Aristotle in the Latin
West" getroffen.



486 Besprechungen - Rezensionen - Comptes rendus

Doch obwohl dieser Eröffnungsband aus dem wissenschaftlichen Kontext

heraus entstanden ist, wenden sich die einzelnen Artikel allerdings
bei weitem nicht nur an Forscher und Spezialisten, sondern sind auch für
Interessierte und Laien geeignet. Offensichtlich wurde viel Wert auf diesen

Aspekt gelegt, und auch wenn einige Beiträge sich auf spezifische
Spezialfragen beziehen oder sich in grösseren wissenschaftlichen Diskussionen

realisieren, so wird durch eine Bestandesaufnahme der aktuelle status

quaestionis einer Frage wiedergegeben, statt sich in fachspezifischen
Diskussionen zu verlieren. Ausserdem weist die Anzahl der allgemeiner
gehaltenen Artikel darauf hin, dass vielmehr das Ziel einer generellen
Einführung zum Thema verfolgt wurde, als eine lose Sammlung spezifischer

Fachartikel, welche sich an ein wissenschaftliches Publikum wenden.

Es handelt sich bei den Artikeln vielmehr um Synthetisierungen von
mehreren Jahren Forschung und zahlreicher Publikationen. Als Beispiele

mögen hier Olga Weijers („The Literary Forms of the Reception of
Aristotle: Between Exposition and Philosophical Treatise"), Bernardo Bazàn

(„Radical Aristotelianism in the Faculties of Arts. The case of Siger of
Brabant") oder aber Sten Ebbesen („The Reception of Aristotle in the
12th Century: Logic") dienen. Bei einer solchen Synthetisierung ergibt
sich im Folgenden ein zweifacher Nutzen: zum einen erhält man einen

guten Uberblick von den verschiedenen Momenten eines der wichtigsten
Kapitels der westlichen Philosophie und zum anderen stellen die Forscher
eine gegenwärtige Zusammenfassung ihrer jahrelangen Tätigkeit zur
Verfügung.

Die Rezeption der aristotelischen Texte im westlichen Mittelalter ist
eines der interessantesten Kapitel der europäischen Geistesgeschichte und
hat daher bereits über Jahrzehnte und bald Jahrhunderte hinweg eine

Unzahl an Einführungen, Artikeln und Debatten hervorgebracht. Nicht
zuletzt aus dem Grund, dass sich die Vorgänge dieses Prozesses in
verschiedenen Jahrhunderten und Kulturkreisen vollzogen und mit
unterschiedlichen Absichten vorangetrieben wurden. „Er [der Prozess der

Aristotelesrezeption] ist von Beginn an umstritten und deshalb in seinem

Ausgang offen, und es sind gerade dies Spannungen, die ihm seine

Produktivität verleihen. In dem Prozess spielen historische Bewegungen,
institutionelle Vorgaben und Institutionen, bestimmte Schlüsselgestalten
und signifikante Fernwirkungen eine Rolle", wie Ludger Honnefelder in
seiner Einleitung schreibt.

Gerade in den letzten Jahren ist die Anzahl von Analysen der Tradie-

rungsgeschichte und der arabisch- oder hebräischsprachigen Kommentartradition

im Hinblick auf eine Vermischung der westlichen und der isla-



Besprechungen - Rezensionen - Comptes rendus 487

mischen Ideengeschichte auf bemerkenswerte Weise angestiegen. Dabei

lag der Fokus meist auf den arabisch-islamischen Kommentaren des

Mittelalters und dem Einfluss, welchen sie auf das lateinische Christentum
hatten. Zugleich wurde wenig an den grundlegenden Kategorien der
Historiographie geändert, vielmehr wurde bis heute die Ansicht eines

Prozesses in Etappen perpetuiert: In einer ersten Etappe hätten die arabischen

Kommentatoren die heidnisch-griechischen Ansichten über die

Welt und die Metaphysik in ihr monotheistisches Weltbild integriert
(Etappe 1). Das Resultat dieser Integration wurde dann des Weiteren von
christlich-lateinischen Denkern des Mittelalters mit ebendieser Absicht
einer erneuten Integration in ihr eigenes Weltbild eingepasst (Etappe 2).

Mit dieser Einteilung der Ideengeschichte in Etappen geht meist eine
valorisierende Haltung einher, welche mehr verschleiert als sie erklärt -
hängt sie doch oftmals eher von aktuellen Vorgängen der Zeitgeschichte
ab, als von historisch belegbaren Abläufen.

Die Herausgeber der Subsidia Albertina haben sich dagegen für eine

Methode entschieden, welche sich mehr den Texten und deren Einzeltradierung

widmet, als den Theorieschulen oder Kommentartraditionen, wie
sie durch die Historiographie überliefert sind, und den hiermit verbundenen,

meist unübersehbaren, Einflüssen und Querverbindungen.
In vier chronologisch geordneten Hauptteilen, werden die wichtigsten

Etappen der Leitfrage über Art und Weise der Aristoteles-Rezeption
abgehandelt: 1) Ubersetzung und Uberlieferung des Corpus Aristotelicum, 2)

Die Anfänge einer Rezeption der aristotelischen Werke, 3) Zur Rezeption
der aristotelischen Disziplinen der Philosophie, 4) Das Aristotelische
Philosophieverständnis und seine Kritik. Innerhalb dieser vier Abschnitte
zeigt sich die immens grosse Fülle des aristotelischen Denkens und dessen

formgebende Einflüsse auf das mittelalterliche Denken. Wobei hier
besonders hervorzuheben ist, dass keine Disziplin der aristotelischen
Wissenschaft favorisiert wurde. Vielmehr ist die Anzahl der Beiträge zu
Ethik, Physik, Metaphysik, Logik und Psychologie ausgeglichen.

Besonders bemerkenswert sind indes die Artikel zu Richardus Rufus,
der bereits als Fokussierungspunkt der Konferenz in Bonn diente und
dessen Beitrag für die Rezeption Aristoteles' speziell an der Pariser
Universität grösser ist, als bis anhin aufgrund der Textlage angenommen
werden konnte. Elizabeth Kargers Untersuchung zu Rufus' Einfluss auf
Albertus Magnus („Richard Rufus as a source for Albert the Great")
dürfte in dieser Frage durchaus wegweisenden Charakter haben.

Neben den ausführlichen Analysen der Quellen von Albertus Magnus,
seinem Theologieverständnis und seiner Funktion als Wegbereiter einer



488 Besprechungen - Rezensionen - Comptes rendus

offenen Aufnahme des aristotelischen Wissenschaftsbegriff und seiner

massgebenden Texte, runden vier Beiträge zum im 13. Jahrhundert
aufkommenden Aristotelismus - welcher in den späteren Jahrhunderten zu
grösserem Einfluss kam - das Bild historisch ab.

Bettina Maria Kreissl

ÉCHIVARD, Jean-Baptiste: Une introduction à la philosophie : Les proemes des

lectures se saint Thomas d'Aquin aux principaux œuvres d'Aristote. I : L'esprit
des disciplines philosophiques fondamentales. Préface du Père Serge-Thomas
Bonino op. Paris : François-Xavier de Guibert 2004. 272 pp. ISBN 2-86839-937-

1. - II : Science rationnelle et philosophie de la nature. Paris : François-Xavier
de Guibert 2005. 370 pp. ISBN 2-86839-956-8.

Lorsque l'on compare la bibliographie thomasienne de langue allemande

avec celle en langue française, on peut faire une constatation assez surprenante

: les lecteurs allemands disposent d'au moins quatre introductions à

la philosophie thomasienne tandis que l'étudiant francophone est dans

une situation beaucoup moins favorable. Pour ma part, je leur recommande

avec une belle constance, encore et encore, Le thomisme d'Etienne
Gilson. La parution des deux premiers volumes de l'introduction à la

philosophie de Jean-Baptiste Echivard, nous oblige à réviser notre jugement.
L'auteur l'exprime de manière très claire la perspective de son approche :

« Thomas est philosophe, on peut le lire et le recevoir d'abord en
philosophe, exclusivement en philosophe » (I, p. 16). Comme plusieurs
interprètes d'obédience analytique, il est également de l'avis que Thomas est

un interlocuteur philosophique que l'on doit prendre au sérieux. Le but
explicite du livre est d'introduire, d'initier au style philosophique de

Thomas, et rien n'est plus apte selon l'auteur pour saisir ou pour faire
saisir la manière de philosopher de Thomas que la lecture et l'exégèse de

ses textes. Selon lui, les prologues aux commentaires des œuvres principales

d'Aristote fournissent la meilleure introduction à la pensée philosophique

de s. Thomas : « Notre désir est le suivant: Le Discours de la
Méthode est sans doute la meilleure introduction à une manière cartésienne
de penser le réel, la préface de la Critique de la raison pure, l'est pour la

manière kantienne de penser le réel, La lettre sur l'humanisme, pour une
manière heideggerienne de penser, L'existentialisme est un humanisme

pour une manière sartrienne etc. Pourquoi les proèmes des commentaires
des œuvres principales d'Aristote ne seraient pas la meilleure introduction

à une manière thomasienne de penser le réel » (vol. I, p. 16). Le

projet de M. Echivard est ambitieux puisqu'il prévoit pas moins que cinq



Besprechungen - Rezensionen - Comptes rendus 489

volumes dont le premier contient une introduction générale, les volumes
2 à 4 renfermeront les proèmes et leur traduction et le volume cinq sera
consacré aux questions 5 et 6 du commentaire du De trinitate.

Comme je l'ai déjà laissé entendre, l'objectif de cet ensemble est
explicitement philosophique. Cette affirmation repose sur deux présupposés
essentiels : 1° L'auteur est profondément convaincu qu'une lecture
philosophique de Thomas est possible, ce qui veut dire non seulement que l'on
peut lire Thomas en philosophe mais encore qu'il est permis de le considérer

lui-même comme philosophe. La préface du P. Bonino, rappelant
que la tendance actuelle des études thomistes privilégie la lecture proprement

théologique, affaiblit un peu cette conviction affirmé sans détour

par l'auteur : « on peut ne pas être théologien, le sens philosophique [des

textes] demeurera » (p. 36), bref : on peut tenter de comprendre la
philosophie thomasienne sans envisager sa vocation de servante de la théologie.

2° Le deuxième présupposé n'est pas moins décisif, il concerne la
valeur et le statut des commentaires d'Aristote. L'auteur se sépare clairement

d'une conception selon laquelle, pour utiliser une expression de

Gilson, Thomas « n'a étudié Aristote que pour mieux préparer une œuvre
qui, d'intention première était une théologie ». Selon l'auteur, les

commentaires et en particulier leurs prologues représentent dignement la

philosophie de Thomas : « C'est pourquoi, les commentaires philosophiques
de Thomas sur les oeuvres principales d'Aristote n'ont peut-être pas un
seul intérêt archéologique ou historique. Ils peuvent aussi nourrir la
formation d'une raison philosophique qui cherche à être raison philosophique

d'abord, même si, également, elle veut s'ouvrir à une démarche
théologique » (vol. I, p. 41). Quant au style philosophique auquel le lecteur

peut s'initier en lisant de manière approfondie les proèmes, l'auteur pense

que l'on peut le résumer avec deux adages, à savoir 1) primo in intellectu
cadit ens car philosopher c'est se disposer à accueillir la diversité des êtres

(cf. I, p. 236) et 2) sapientis est ordinäre, l'œuvre philosophique est une
œuvre de la raison ordonnnante.

Le premier volume est conçu comme une introduction qui traite
notamment de la nature des diverses disciplines philosophiques, de l'ordre
d'apprentissage et du caractère scolaire de la philosophie thomasienne
mais aussi de la noétique impliquée dans ces textes. Quant au deuxième

volume, il offre le texte des proèmes de logique et de philosophie naturelle.

Le texte latin et la traduction sont enrichies d'un nombre important
de notes explicatives dont certaines sont de véritables petits traités : je
mentionne quelques exemples : la distinction entre intellectus et ratio, la

place de la poétique dans la science rationnelle, la question des univer-



490 Besprechungen - Rezensionen - Comptes rendus

saux, la conscience de soi. Le lecteur est ébloui par la richesse de la
documentation thomasienne car l'auteur est soucieux de fournir, toujours en
traduction française avec le texte latin en note, les lieux parallèles. On

peut donc affirmer sans s'avancer trop que cette introduction réussit à

transmettre ce que j'appellerai l'esprit de la philosophique thomasienne.
Pour ma part, je crois qu'une attention plus accrue au conditionnement

historique de cette même philosophie thomasienne aurait permis
non seulement de mieux saisir ce qui est spécifiquement thomasien par
rapport à la tradition médiévale ambiante mais encore de mieux
comprendre certaines des thèses majeures. Je crois que Thomas n'a pas à

craindre la comparaison, par exemple, de ses proèmes avec ceux d'Albert
le Grand ou encore celle avec toute la tradition des introductions à la

philosophie que nous connaissons maintenant beaucoup mieux grâce aux
travaux notamment de Claude Lafleur. Je pense également qu'il conviendrait
de nuancer une affirmation comme la suivante : « s. Thomas philosophe
est commentateur d'Aristote » (p. X) comme il serait utile de plus insister

sur la particularité de l'aristotélisme médiéval. En disant cela je ne mets

pas en question l'option de l'auteur qui dit qu'il n'a pas « tant cherché

l'érudition que la formation » (p. 25). Cette volonté didactique et un
souci de fidélité caractérisent l'entreprise de Jean-Baptiste Echivard. Pour
ma part, j'attends avec impatience la parution des trois autres volumes.

Ruedi Imbach

LLULL, Ramon: Das Buch über die heilige Maria. Katalanisch-Deutsch. Hg. v.
Fernando Dominguez Reboiras, mit einer Einf. v. Fernando Dominguez Re-

boiras u. Bianca Gari, Ubers, v. Elisenda Padros Wolff Mystik in
Geschichte und Gegenwart, Abteilung I: Christliche Mystik 19). Stuttgart/Bad
Cannstatt: Frommann-Holzboog 2005. XLVII+ 379 pp. ISBN 3-7728-2216-9.

Témoignant de la vivacité éditoriale du Raimundus-Lullus-Institut de

l'Université Albert-Ludwig de Fribourg-en-Brisgau, Fernando Dominguez
Reboiras présente une édition bilingue catalane-allemande du Libre de

sancta Maria de Raymond Lulle (1232-1316). Ce texte est représentatif à

plus d'un titre des préoccupations philosophiques et théologiques de l'auteur

catalan; comme le dit l'éditeur lui-même, « Sein marianischer
Diskurs fügt sich in seine kosmologische Sicht und in sein System mit
solcher Evidenz ein, dass die herausragende Stellung Marias die rationale
Folge der Dreifaltigkeit und der Fleischwerdung ist und den Ungläubigen
mit derselben Notwendigkeit gepredigt werden muss wie diese grundlegenden

Dogmen » (XXIX). Le discours mariai n'est donc en rien un thè-



Besprechungen - Rezensionen - Comptes rendus 491

me marginal de la doctrine de Raymond Lulle, puisqu'il s'intègre de plein
droit au sein de son Art, terme qui désigne, chez l'auteur catalan,
l'ensemble du réseau de correspondances mutuelles de divers principes généraux,

correspondances qui renvoient à la structure effective de l'univers et

qui sont représentées graphiquement par une série figures géométriques.
Cependant, l'intérêt du Libre de sancta Maria, qui a sans doute été

rédigé à Montpellier en 1290, réside également dans le contexte très particulier

de sa genèse: en effet, l'année 1290 inaugure une période de transition,
au cours de laquelle le philosophe catalan entreprend de reformer sa

doctrine afin d'en faciliter l'accès. A cet égard, la Vita Coetanea, récit
autobiographique dicté par Raymond Lulle en 1311, fournit des éléments
précieux. Pour la période qui nous intéresse, la Vita Coetanea rapporte les

faits suivants: « Perlectoque Parisius illo commento, ac ibidem uiso modo
scholarium, ad Montem rediit Pessulanum. Vbi de nouo fecit et legit
etiam librum ipsum uocans eundem Artern ueritatis inuentiuam; ponendo
in ipso libro, nec non et in omnibus aliis libris, quos ex tunc fecit, quat-
tuor tantum figuras, resecatis seu potius dissimulatis propter fragilitatem
humani intellectus, quam fuerat expertus Parisius, duodecim figuris ex
sexdecim, quae prius erant in Arte sua » (Vita Coetanea, Raimundi Lulli
Opera Latina 178-189, t.VIII, Corpus Christianorum Continuatio Mediae-

valis XXXIV. Turnholti: Typographi Brepols Editores Pontificii 1980,

283). Ainsi, l'auteur catalan, venu présenter et promouvoir ses œuvres à

Paris entre 1287 et 1289, se heurte donc à la fragilitas intellectuelle des

maîtres de la Sorbonne, peu réceptifs à l'Art lullien. Cette déconvenue
motive la refonte, la reformulation et la simplification de la structure de

sa doctrine. Il faudra attendre les années 1309-1311 pour revoir Raymond
Lulle fréquenter les couloirs de l'université parisienne avec, à cette occasion,

un succès plus marqué. En attendant, il adapte donc la structure de

son Art; c'est le passage de la phase dite quaternaire à la phase ternaire: les

principes fondamentaux sont désormais structurés sur la base des multiples

de trois et le nombre de figures est réduit à quatre, sans oublier la

disparition de la notation algébrique des débuts.

Sur le front de la promotion de ses œuvres et de sa doctrine en cours
de réforme, Lulle entreprend de surmonter l'échec de la campagne
parisienne par le biais d'un rapprochement sérieux avec l'Ordre des frères

mendiants, avec lequel il entretenait des liens étroits depuis le début de sa

carrière philosophique. Le 26 octobre 1290, il obtient une lettre de

recommandation du Ministre général des Franciscains, Raimundo Ganfredi,

pour enseigner sa doctrine dans les couvents de l'Ordre en Italie et en
Syrie. Les Franciscains deviennent dès lors, dans la stratégie de l'auteur cata-



492 Besprechungen - Rezensionen - Comptes rendus

lan, le principal vecteur de la diffusion et de l'enseignement de l'Art. A la
même époque, Raymond Lulle entreprend la composition de deux traités,
1 'Ars inventiva veritatis et 1 'Ars amativa, tous deux rédigés à Montpellier
vers 1289-1290, qui fournissent un premier support à cette nouvelle phase
doctrinale. Ces deux premiers textes sont immédiatement suivis par le
Libre de sancta Maria, composé dans l'élan réformateur de cette période
montpelliéraine.

Au-delà du contexte, il y a bien entendu le contenu de ce texte, dont le

prologue (2-3) précise l'enjeu et la finalité: il nous apprend que « Fragen,
Definitionen, Lobpreisung, Gebete und Intentionen sind die Grundlagen
dieses Buches. Die Fragen in diesem Buch werden mit der Absicht
gestellt, die Kunst und Methode zu lehren, Fragen zu beantworten, um den

Menschen den Weg zu weisen, wie sie miteinander von Unserer Lieben
Frau, der heiligen Maria, sprechen können, und damit sie durch die

Gutheit, Grösse, Schönheit und Vollkommenheit Unserer Lieben Frau,
der heiligen Maria, erleuchtet werden ». Pour atteindre son but, Lulle
s'appuie sur 30 chapitres qui correspondent à autant de définitions; 30

chapitres qui correspondent également, lit-on dans le prologue, aux 30

deniers pour lesquels Jésus fut vendu (2-3). À chaque définition correspond

trois questions relatives à la définition du principe et à sa nature. Ce

processus descriptif a lieu à l'intérieur d'une mise en scène narrative
typiquement lullienne: Dame Prière (Lausor), Dame Oraison (Oracio) et
Dame Intention (Entencio) se rencontrent (4-11) et discutent ensemble.
Chacune a tenté, séparément, de chanter les louanges et de prier Marie,
mère de Dieu, auprès des hommes et des femmes des villes avoisinantes et

toutes ont rencontré l'indifférences des habitants, plongés dans leurs

préoccupations mondaines. Soudain (12), les trois dames parviennent à un
très bel endroit, où coule une fontaine, à proximité d'une chapelle. A
l'intérieur de celle-ci, se trouve un homme à genou devant une image de

Marie. Prière, Oraison et Intention interrogent l'ermite et comprennent
qu'il ne prie pas Marie de la bonne manière: il se contente de prier sa

beauté extérieure et ne parvient pas à appréhender les qualités intrinsèques

de Marie. L'ermite concède alors (14) qu'il n'est pas un lettré mais

un laïc qui ne peut parler que des propriétés corporelles. Mais il y a, non
loin de là, un autre ermite, un homme né dans la richesse et l'abondance,
un homme éduqué qui a tout abandonné pour se consacrer à la méditation.

Prière, Oraison et Intention se rendent auprès de ce deuxième
ermite et entament avec lui une discussion au sujet des trente propriétés dé-

finitoires de Marie: la bonté (20), la grandeur (34), la persévérance (50), le

pouvoir (64), le savoir (74), l'amour (84), la vertu (94), la vérité (108), la



Besprechungen - Rezensionen - Comptes rendus 493

gloire (118), la grâce (130), la sainteté (140), la justice (150), la miséricorde
(162), la beauté (176), la virginité (186), la valeur (198), l'humilité (210), la
souveraineté (220), l'honnêteté (230), la foi (244), l'espérance (258), la
modération (272), la patience (284), la piété (300), la consolation (312), la

pauvreté (326), la charité (336), l'obéissance (346), l'entraide (358) et
l'aube (370).

Par le biais allégorique, le Libre de sancta Maria entend donc fournir
aux hommes et aux femmes qui ne maîtrisent pas le discours technique -
universitaire - sur Marie, un outil accessible et compréhensible afin
d'appréhender de façon adéquate le statut de la mère de Dieu. Cette visée est

également attestée par le fait que le traité est rédigé dans un premier
temps en catalan, pour être ensuite rapidement traduit en latin, le Libre de

sancta Maria connaîtra donc une diffusion en deux langues, diffusion qui
sera marquée par deux faits significatifs : en premier lieu, il faut rappeler
la condamnation sans ménagement promulguée par l'Inquisiteur général
de Catalogne, Aragon, Valence et Majorque, à savoir Nicolau Eymerich
(1320-1399), qui, dans son Directorium Inquisitorum rédigé en Avignon
en 1376, dénonce vingt ouvrages de Raymond Lulle et deux-cents thèses

jugées hérétiques, tirées de l'œuvre de l'auteur catalan. Parmi les œuvres
condamnées figurent, en bonne place, le Libre de sancta Maria ainsi que
deux thèses qui en sont tirées. Cette condamnation, qui ne sera suivie
d'aucune conséquence officielle, témoigne toutefois de l'importance
accordée à ce traité au sein de l'œuvre prolifique du philosophe catalan.

Deuxièmement, il faut mentionner l'édition latine réalisée en 1499 par
l'humaniste français Jacques Lefèvre d'Etaples (c. 1460-1536), qui atteste
de la pérennité de la pensée lullienne et qui témoigne de l'intérêt porté à

un certain nombre de ses œuvres par certains humanistes des XVe et XVIe
siècles.

En guise de conclusion, signalons enfin que l'édition bilingue de F.

Dominguez Reboiras reprend, avec quelques aménagements, l'édition de

Salvador Galmés (Libre de Sancta Maria, transcripcio directa per Moss.
Salvador Galmés, Obres de Ramon Lull, Volum X, Palma de Mallorca,
Comissio Editora Lulliana 1915) qui a l'immense avantage de se baser sur
le manuscrit de Palma de Mallorca, Biblioteca Publica 1002, ff. 1-160,
datant de la fin du XIVe siècle, qui est le plus ancien texte du Libre de Sancta

Maria en langue catalane qui nous soit parvenu. Elle comporte également
une excellente introduction, qui analyse la place du traité dans la trajectoire

de l'auteur catalan. Cependant, le lecteur désireux d'approfondir ses

connaissances aura à cœur de consulter l'édition latine établie par Bianca

Gari et Fernando Dominguez Reboiras, (Liber de sancta Maria in Monte



494 Besprechungen - Rezensionen - Comptes rendus

Pessulano anno MCCXC conscriptus, Raimundi Lulli Opera Latina 49-52,
t. XXVIII, Corpus Christianorum Continuatio Mediaevalis CLXXXII.
Turnholt: Brepols Publishers 2003), qui fournit des indications
complémentaires très utiles.

INIGO ATUCHA

BRENET, Jean-Baptiste: Transferts du sujet - La noétique d'Averroes selon Jean de

Jandun Sic et Non). Paris : Vrin 2003. 505 pp. ISBN 2-7116-1653-3.

Gibt es im Bereich der Philosophiegeschichte zwei grundlegende Gattungen,

in welche sich wissenschaftliche Texte und Bücher einreihen lassen,

so ist man als Autor oder Leser meist gezwungen, eine der beiden

Richtungen zu wählen. Bei der einen handelt es sich um eine detailreiche
Textstudie eines oder mehrerer für eine Frage oder Thematik relevanter
Werke, bei der anderen um eine synthetische Studie zu einer theoretischen

Schule oder einem Denker.
Wäre man nun versucht, das ideale wissenschaftliche Werk zu definieren

- so dass es einen möglichst breiten Bereich abdeckt und gleichzeitig
verschiedenartige Antworten auf entweder schon lange oder noch gar
nicht gestellte Fragen liefert -, wäre dies wohl eine Synthese der beiden
erwähnten Gattungen Textkommentar und Einführung.

Jean-Baptiste Brenets Buch über Jean de Jandun (oder zu Deutsch:
Johannes von Janduno) und die ,averroistische' Intellekttheorie vereint die
beiden Aspekte des wissenschaftlichen Arbeitens im philosophiehistorischen

Bereich meisterhaft.
Obwohl der Name Johannes von Janduno heute relativ unbekannt ist,

handelt es sich doch um einen der angesehensten Philosophen des

beginnenden 14. Jahrhunderts und Mitbegründer des italienischen Averroismus.

Nicht nur seine intensive Freundschaft mit Marsilius von Padua und
sein Einfluss auf dessen Defensor Pacis, sondern auch seine Rolle als

geistiger Lehrer der Renaissance-Averroisten wie Nicoletto Vernia oder

Agostino Nifo zeigen seine enorme Bedeutung, die im Titel „Prinz der

Averroisten"2 am Klarsten zum Ausdruck kommt. Was nun - wie die
meisten -ismen oder -isten - wie ein passend vereinfachender Titel wirkt,
beinhaltet in Tat und Wahrheit eine überaus komplizierte Debatte der

Ideengeschichte und Historiographie gleichermassen.

2 Der Titel des Averroystarum princeps findet sich in mehreren frühen Drucken
seiner Werke, so beispielsweise im Kommentar zu De substantia orbis aus dem Jahr
1514, gedruckt in Venedig.



Besprechungen - Rezensionen - Comptes rendus 495

Die Diskussion darüber, was ein ,Averroist' sei und was nicht, ist seit

Beginn der Averroes-Rezeption im westlichen Mittelalter anzutreffen.
Die einfachste (aber nicht minder problematische) Definition lautet wie

folgt: Ein Averroist ist ein aristotelischer Philosoph, der entweder eine

oder mehrere philosophische Thesen des Averroes oder aber seine

Interpretationen des Aristoteles als wahr vertritt, obwohl sie in direktem
Widerspruch mit der offenbarten Wahrheit stehen (vgl. Thomas von Aquin:
De unitate intellectus, V, 118-120). Die drei wichtigsten dieser Thesen
sind a) die Ewigkeit der Welt, b) die Einheit und Getrenntheit des Intellekts

und c) die Theorie der doppelten Wahrheit dass eine Ansicht
gleichzeitig philosophisch richtig und theologisch falsch sein kann). Vertritt

nun ein Philosoph mindestens eine dieser Thesen, spricht die

Historiographie von einem ,Averroisten'. Als erste Vertreter dieser Denkrichtung,

die oftmals auch als Schule bezeichnet wird, betrachten die Historiker

Siger von Brabant und Boethius von Dacien für das 13. Jahrhundert,
sowie Johannes von Janduno und Thomas von Wilton für das 14.

Jahrhundert. Diese Zugegebenermassen vereinfachende Darstellung wurde in
den letzten Jahrzehnten durch zahlreiche Artikel und Auseinandersetzungen

mit den ersten Historiographen des 19. und 20. Jahrhunderts
verfeinert und teilweise revidiert. In genau dieser Linie der Revision der his-

toriographischen Kategorien realisiert sich auch Jean-Baptiste Brenets

Beitrag zu Johannes von Janduno. Man merkt dem Autor durchaus an, dass

er ein Schüler von Alain de Libera ist und dass er sowohl in Themenwahl
als auch in der Methode dem Meister treu bleibt.

Die Hauptmerkmale dieser Methode sind unter anderem ein genaues
Quellenstudium im Sinne einer translatif) studiorum, sowie das Einbeziehen

des zeitgenössischen universitären Diskurses, in welchem sich ein

Textcorpus realisiert. Die Vorteile einer solchen Text- oder Ideen-„arche-
ologie" lassen sich bei Brenets Buch besonders gut zeigen. Lediglich eine

parallele Diskussion der relevanten Texte vermag die erstaunlichen
Unterschiede, Divergenzen, gar Widersprüche zwischen den Interpretationen

des De anima des Janduno und Averroes aufzudecken.
Das vorliegende Buch teilt sich in drei Hauptteile, welche den jeweiligen

Hauptpunkten der Intellekttheorie des Averroes entsprechen: I) Intellekt

und Körper („L'Intellect et le Corps"), II) Das Abbild oder imago
(„L'Image"), III) Der Denkakt („La Pensée").

Allen drei Teilen ist gemeinsam, dass sie dem zweifachen Anspruch
der philosophiehistorischen Betrachtung gerecht werden: der rein textinternen

und doktrinellen Spurensuche, ferner der Revision allzu einfacher

historiographischer Qualifikationen.



496 Besprechungen - Rezensionen - Comptes rendus

Ein Beispiel: Im ersten Teil wird das Verhältnis zwischen Intellekt -
als Form des organischen Körpers - und Körper betrachtet. Der
Kommentator Averroes, gestützt auf Aristoteles, geht davon aus, dass es einen
Intellekt für alle denkenden Subjekte gibt und er dabei von allen Körpern
getrennt sei. Erstaunlicherweise zeigt sich nach einer genauen Textanalyse

der Zitierweise Jandunos, dass dieser sich nicht an die Grundsätze
des Grossen Kommentars zu De anima von Averroes hält, sondern
vielmehr den Text seinen eigenen Bedürfnissen beugt oder gar darin nicht
enthaltene Erklärungen anbietet. So wendet er sich beispielsweise einer
offensichtlich sigerschen Theorie des operans intrinsecum zu, welche dieser

unter anderem im Dialog mit Thomas von Aquin entwickelt hatte.

Janduno sieht darin allerdings nicht eine Abwendung Sigers von einer
kritischen Aristotelesinterpretation Seitens des Kommentators Averroes,
wie dies bereits mehrfach dargelegt wurde. Vielmehr rezipiert er Siger

von Brabants operans intrinsecum als die einzig richtige Lektüre von
Averroes' Interpretation, die allerdings so im Grossen Kommentar nicht
zu finden ist.

Das Zweite Kapitel zeigt des Weiteren inwiefern sich Janduno bei der
Erkenntnis der Universale auf die Existenz des phantasma stützt, um
schliesslich zu einer Abstraktionstheorie zu gelangen, welche ihn erneut
vom Grossen Kommentar wegführt: das phantasma erscheint hier als

Ursache des Erkenntnisbilds ohne weiteres Zuwirken des aktiven Intellekts.
War bei Averroes die Gefahr eines nicht-individuierten Denkaktes - da

der eine, getrennte aktive Intellekt für die Abstraktion der Denkinhalte
zuständig ist - noch durch die subjektiven Wahrnehmungsinhalte und die

Verbindung zwischen dem Mentalen und dem Körperlichen gesichert,
läuft Janduno - am Ende des zweiten Kapitels - mit einer vom Universalen

ausgehenden Abstraktion Gefahr, den „menschlichen", individuierten
Denkakt vollkommen zu verlieren.

Erst im Dritten und letzten Kapitel wird klar, dass Janduno das

persönliche Denken des menschlichen Subjekts über eine zweifache Natur
des Phantasmas oder Abbildes zu retten vermag: Das Bild ist zwar movens
des Denkaktes, aber nicht sein Subjekt, sondern vielmehr sein Objekt.
Garant für die Individualität des Denkaktes selbst ist somit die Aktivität
des denkenden Subjekts. Durch die Neudefinition der abstractio allerdings
wird die Möglichkeit einer direkten Erkenntnis der reinen Intelligiblen
(sprich: die getrennten Substanzen) miteingeführt, welche des Weiteren
zu einer Neuformulierung der Theorie der Glückseligkeit führen wird.
Bezeichnend für Jandunos Methode ist, dass „[seine Antworten] ihn praktisch

vollständig von Averroes trennen - den er ohne Unterlass zitiert,



Besprechungen - Rezensionen - Comptes rendus 497

jedes Mal um ihn hinzunehmen und einen vollkommen anderen Gedanken

zu rekonstruieren" (S. 275)
Dieses Verwirrspiel deckt Brenet gekonnt auf und relativiert dabei

zugleich den Absolutheitsanspruch einer Etikette des „Averroisten". Während

Etienne Gilson in Johannes von Jandunos Intellekttheorie einen
absoluten Wüllen zum Aristotelismus gegen alle Kritik sah, der nahe an der

Starrköpfigkeit anzusiedeln sei,3 zeigt Brenets Analyse, dass dem
offensichtlich nicht so ist: ,,L',averroisme' n'a pas été l'inutile doublet,
sur un versant latin, d'une théorie destinée seulement à se répéter pour
instiller son poison. Les diverses thèses 'averroistes' ne méritent pas non
plus d'être classées seulement les unes par rapport aux autres, de n'être
situées qu'à l'intérieur de l'école à laquelle elles sont censées appartenir
[...]" (S. 448). Der „Averroismus" ist also nicht einfach nur (wie man
oftmals auch der Scholastik als solche vorwirft) eine endlose, sklavische

Fortsetzung von bereits tausendmal zitierten Theorien und Thesen.4 Die
einfache Subsumierung der verschiedenen „averroistischen" Spielarten unter

eine Etikette würde lediglich die Originalität und Subtilität der

Argumentation eines Siger von Brabant, eines Johannes von Janduno oder
eines Agostino Nifo verschleiern. Dabei würde man - wie bereits Alain
de Libera vor Brenet bzgl. Averroes ausführte - die Bedeutung der
Averroisten ebenso marginalisieren, wie man sie vorher übertrieben hatte.

Jean-Baptiste Brenets nun als Buch vorliegende Dissertation arbeitet in
eben diese Richtung, hin zu einer Wiederaufarbeitung eingesessener - um
nicht zu sagen verkrusteter - historiographischer Ansichten, Klassifizierungen

und Werturteile. In diesem Sinne ist das Werk nicht nur für den

Philosophiehistoriker oder Mediävisten, sondern auch für mehr im
Allgemeinen an der Begriffsdiskussion im Mittelalter oder im Speziellen an
der Geschichte der Intellekttheorie interessierte Forscher geeignet.

Bettina Maria Kreissl

3 GlLSON, Etienne : La philosophie au Moyen Age. Paris : Payot 1968, 639.
4 „L'averro'isme n'est en un sens que le nom de cette scolastique épuisée des

Quaestiones et des Quodlibeta, qui se traîne en expirant péniblement de vieillesse et
de nullité jusqu'à l'apparition de la philosophie moderne." RENAN, Ernest :

Averroes et l'averroïsme. Paris: Maisonneuve et Larose 2002, 228.



498 Besprechungen - Rezensionen - Comptes rendus

Knutzen, Martin: Philosophischer Beweis von der Wahrheit der christlichen

Religion (1747). Eingeleitet, kommentiert und herausgegeben von Ulrich L.
Lehner Religionsgeschichte der frühen Neuzeit 1). Nordhausen: Traugott
Bautz 2005. 44 + 257 S., geb. ISBN 3-88309-335-1.

Nicht zu verwechseln mit dem älteren Matthias Knutzen, dem Atheisten,
ist der Königsberger Philosophieprofessor Martin Knutzen (1713-1751),
der Lehrer von Kant. Nachdem seine Logik durch einen photomechanischen

Nachdruck schon seit etlichen Jahren wieder vorliegt, ist jetzt auch
sein Philosophischer Beweis von der Wahrheit der christlichen Religion wieder

zugänglich. Aus Rücksicht auf die banausische Abneigung gegen
Frakturschrift wurde der Text diplomatisch getreu neuerfaßt. Ob
Hemmschwellen so abgebaut werden, steht dahin: Respekt vor der Interpunktion

ist der vor der größten Schwäche alter Drucke. Auch die erläuternden

Anmerkungen des Herausgebers zeigen sich bisweilen didaktisch
überbesorgt. So populär werden gelehrte Ausgrabungen in der Regel
nicht, daß Namen wie Kopernikus oder Pascal erläuterungsbedürftig
wären.

Zuerst 1740 erschienen, hat der Text bis 1763 fünf Auflagen erlebt,
auch in skandinavische Sprachen ist er seinerzeit übersetzt worden. Der
sich hier vornimmt, von der christlichen Erlösungslehre zu beweisen, daß

sie „von dem Gott der Wahrheit selbst herrühre, oder daß dieselbe die

untrüglichsten Merkmale einer wahrhaften göttlichen Offenbarung an
sich habe" (§ 3), ist seines Zeichens weder humanistischer Gelehrter, wie
einst Hugo Grotius {De veritate religionis christianae), noch Kontroverstheologe.

Ein Professor der Weltweisheit macht sich anheischig, erstens, die

Notwendigkeit der Heilsveranstaltung dazutun, welche auf den
stellvertretenden Sühnetod Christi zuläuft. Das impliziert, daß die Straffälligkeit
des Menschen philosophisch so hoch rangiert (§§ 12-16) wie sonst eben

nur in der Theologie. Zweitens steht es nicht an (S. 119ff.), auf die deisti-
sche Herausforderung hin sogar historisch den Beweis für die Wahrheit
des christlichen Dogmas zu führen, den durch das Auferstehungswunder.
Wie bei den katholischen Apologeten des 16. und 17. Jhs. und den von
ihnen abhängigen anglikanischen Theologen des 17. Jhs., dreht sich auch
bei Knutzen, der seinerseits von diesen Engländern (Tillotson u.a.)
herkommt, hier alles um die Rettung der sog. „moralischen Gewißheit"
gegen die Einwürfe des historischen Pyrrhonismus. Knutzen bildet den

Ausläufer einer im Grunde posttridentinischen theologischen Diskursformation.

Daß dieser Diskurs am Ende in Preußen angekommen ist und an
der Wiege des Philosophen Kant gestanden hat, ist das eigentlich
Uberraschende. Speziell gegen den Deisten Matthew Tindal richtet sich noch ein



Besprechungen - Rezensionen - Comptes rendus 499

Anhang (Verteidigte Wahrheit der christlichen Religion gegen den Einwurf,
daß die christliche Offenbarung nicht allgemein sei), in dem der Einwand
erörtert wird, daß, wäre die christliche Religion die einzig wahre, „wir
Europäer allein die Lieblinge Gottes" (S. 204) wären. Knutzen findet es

ganz in Ordnung, daß die Chancen zur Aneignung der Heilswahrheit
global und weltgeschichtlich ungleich verteilt sind.

Gern wird heute in Bausch und Bogen die wolffianische Schulphilosophie

der „Frühaufklärung" subsumiert. Mit wie zweifelhaftem Recht,
zeigt der Fall Knutzen. Er bestätigt, daß es der protestantischen Schulphilosophie

vorbehalten geblieben ist, die Philosophie der christlichen
Glaubenswahrheit zu unterwerfen. Während es in der Scholastik nie aufgehört
hat, kontrovers zu sein, ob die Bestreitung der Ewigkeit der Welt oder
das Unsterblichkeitsdogma überhaupt philosophische Artikel sind,
während die katholische Schulphilosophie durch ihre Distinktionen
lediglich die Aufgeschlossenheit der Vernunft für das Dogma sicherzustellen

gehabt hatte, ist der protestantische Schulphilosoph selber in die
Arena der Kontroverstheologie gestiegen und hat das Geschäft der
Apologeten übernommen. Für Knutzen ist Philosophie erklärtermaßen nicht
ein im Licht des lumen naturale sich ergebender Zusammenhang, sondern
(S. 191) „die Handleitung zu dem höheren Lichte". Das war eine

philosophiegeschichtlich folgenreiche Weichenstellung, woran das Erzählen

von Ringparabeln, das nach Knutzens Tod eingesetzt hat, nichts änderte.
Weder einfach ablehnend hat sich die Philosophie des 18. Jhs. der
Offenbarung gegenüber verhalten noch war es ausschließlich oder auch nur
hauptsächlich die fideistische Skepsis, welche ihr die Stange gehalten hat.
Sicher, Knutzens Grobheiten gegen Judentum und Islam (§§ 34-37) wären
nachher philosophisch nicht mehr guter Ton gewesen. Aber Kants Spekulation

über das radikal Böse, Schellings positive Philosophie und manches
andere zeitlich dazwischen und daran im Anschluß ist das Ergebnis einer

Verquickung von Philosophie und Theologie, die sich bei Knutzen nur
darum oder gerade darum noch vergleichsweise harmlos ausnimmt, weil
er theologisch so durchaus orthodox ist. Während der scholastische Theologe

irgendwann feststellen durfte „Non minoris conditionis est philo-
sophia theologorum, quam philosophia philosophorum",5 hätten Knutzen,

Kant und Schelling am liebsten dagegengehalten „Non minoris
conditionis est theologia philosophorum, quam theologia theologorum". Von
den Gegnern wurde die theologia philosophorum freilich mit Ekel

5 PETRUS TarTARETUS: Lucidissima commentaria sive (ut vocant) Reportata in

quartum librum Sententiarum Ioannis Duns Scoti. Venedig 1583, 112a.



500 Besprechungen - Rezensionen - Comptes rendus

bedacht. Damit „doch auch Christen herbeigelockt werden, den Saum zu
küssen", habe Kant mit dem radikal Bösen „seinen philosophischen Mantel

freventlich beschlabbert". So Goethe, das Weltkind.6
Mit Knutzens Text liegt der Pilotband einer Reihe vor, die interessant

zu werden verspricht. Religionsgeschichte der frühen Neuzeit (RFN) ist
sowohl für einschlägige Studien als auch für seltene Quellentexte des 16.-
18. Jhs. bestimmt. Publiziert wird auf deutsch, englisch und französisch.
Das Lateinische soll darüber nicht zu kurz kommen. Eine wichtige
Feststellung. So eröffnet sich nämlich die Aussicht auf einen Riesenkontinent,

der terra incognita ist, und zwar desto unbekannter, je maßgeblicher

er einst das geistige Gesicht der Epoche mitbestimmt hat. „Ich
bedauere es", meinte Leibniz seinerzeit, „daß uns eine Geschichte der
scholastischen Theologie und Philosophie fehlt, und ich wünschte, es käme
mal einer, der, was Petau und Thomassin für den theologischen Lehrbegriff

auf patristischer Basis zu leisten begonnen haben, auf scholastischer

zu Ende führte. So würden wir eine bis zur Gegenwart (ad nostra usque
tempora) reichende Dogmengeschichte bekommen."7 Der Wunsch ist
mittlerweile genau dreihundert Jahre alt. In Erfüllung gegangen ist er
bisher allenfalls für die prätridentinische Theologie. Was wissen wir
schon über die theologischen Fakultäten, was über die Kollegien und
Konvente der Gutenberggalaxie? Die Quellenlage ist, nach Säkularisierung,

Bombenkrieg und wieder Säkularisierung, desolat. Jeder
Untergrundautor von damals ist, dank Frommann-Holzboog (Stuttgart-Bad
Cannstatt), inzwischen prominenter als die akademischen Eliten. Und die
verdienstvolle Ergänzungsreihe zu den Gesammelten Werken des Christian

Wolff bei Olms (Hildesheim), die den repräsentativen Schulphilosophen

des 18. Jhs. kontextualisiert, zeigt sich gerade im Fach Theologie
übel beraten: Anstatt den anspruchsvollsten Gegenentwurf zu Wolffs
natürlicher Theologie wieder zugänglich zu machen, die Theologia naturalis
des Indeterministen Christoph Stattler (1771), schadet sie den knappen
Bibliotheksetats durch den Nachdruck kompendiöser Dutzendware.
Vielleicht ist Ulrich L. Lehner Leibnizens Mann. Der Herausgeber der neuen
Reihe ist katholischer Theologe, ein Leinsle-Schüler. Mit einer Arbeit
über Kant und die Vorsehung. Der Einfluß der deutschsprachigen Schulphilosophie

und -theologie aufdie Providenzkonzeption Immanuel Kants hat er in

6 Goethe an Herder, 7. Juni 1793. Briefe (Sophienausgabe) Abt. IV Bd. 10, Wie-

mar 1892, 75.
7 G.W. LEIBNIZ: Philosophische Schriften. Hg. von C.I. Gerhardt. Berlin 1875-90

/ Repr. Hildesheim 1965, Bd. 2, 344.



Besprechungen - Rezensionen - Comptes rendus 501

Regensburg promoviert. Nach einer Assistentenzeit in München ist er

jetzt Professor für Kirchen- und Theologiegeschichte der Neuzeit an der

Marquette University in Milwaukee. Lehner teilt das in den USA
kultivierte systematische Interesse an Religionsphilosophie. Die Parallelen
zwischen Knutzen und dem neuen spekulativen Theismus sind ihm wichtig.

Das ist eine günstige Voraussetzung auch für das Erschließen neuer
Quellen aus der Vergangenheit. Vorläufig hält sich die Planung
verständlicherweise im Rahmen des Dissertationsthemas des Herausgebers. In
Vorbereitung befinden sich Religion nach Kant. Texte aus dem Werk
Johann Heinrich Tieftrunks und Beda Mayr OSB - Beweis der katholischen
Religion nach den Bedürfnissen unserer Zeit (1789). Man darf gespannt sein,

was noch kommen wird. Der Verlag Traugott Bautz, der die Reihe

betreut, hat sich dem Fachmann durch sein Biographisch-Bibliographisches
Kirchenlexikon längst unentbehrlich gemacht. Solide ausgestattet ist auch
die neue Reihe. Sie soll, das ist bemerkenswert, druckkostenzuschußfrei
bleiben.

Sven K. Knebel

BESCHIN, Giuseppe / CrisTELLON, Luca (Hgg.): Rosmini e Gioberti. Pensatori

europei Filosofia. Nuova serie 15). Brescia: Morcelliana 2003. 436 S., geb.

ISBN 88-372-1946-6.

Anliegen des vorliegenden Bandes mit dem Titel Rosmini und Gioberti ist

es, die gegenwärtige Wiederentdeckung der beiden größten Philosophen
und Theologen Italiens der ersten Hälfte des 19. Jahrhunderts, Antonio
Rosminis und Vincenzo Giobertis, nicht als rein nationale Angelegenheit
der italienischen Philosophie, Theologie und Politikwissenschaft, sondern
als Projekt von europäischer Tragweite zu erweisen. Die insgesamt 19

Beiträge sind den drei Oberthemen Filosofia, Teologia und Politica
zugeordnet, wobei jeweils auf eine paritätische Behandlung der beiden Denker
Wert gelegt worden ist. Dabei sind die einzelnen Abhandlungen meist auf

jeweils einen der beiden Protagonisten konzentriert; nur selten wird auch
eine explizite Verknüpfung Rosminis und Giobertis vorgenommen (dies

nur bei Malusa, Lorizio, Mastantuono, Campanini). Da jedoch durchaus
deutlich wird, dass ein direkter Vergleich beider Persönlichkeiten des 19.

Jahrhunderts nicht nur viele theoretische wie historische Anknüpfungspunkte

hätte, sondern darüber hinaus auch tiefere Einsichten in deren
Denken verspräche, kann bedauert werden, dass über gut 400 Seiten
nahezu ausschließlich die Methode der Nebeneinanderstellung gewählt
worden ist. Zu rechtfertigen ist dieser Umstand wohl damit, dass zu-



502 Besprechungen - Rezensionen - Comptes rendus

nächst deren jeweils eigene Ansätze systematisch-exegetisch aus ihren
Schriften und ihren jeweiligen damaligen kulturellen Kontexten herausgestellt

werden muss, bevor an eine substantielle Neubestimmung des

Verhältnisses der beiden Italiener gedacht werden kann.
Weiterhin ist zu bemerken, dass die „europäische" Dimension dieses

vergleichenden Unternehmens expliciter leider kaum angesprochen wird,
wenn sie auch im Hintergrund aller Beiträge immer vorausgesetzt wird.
Im eigentlichen Sinne ausgeführt wird sie nur im letzten Beitrag von
Campanini, „Zwischen Rosmini und Gioberti. Religion, Nation,
Demokratie" (413-423): Wenn sich auch Rosmini wie Gioberti gleichermaßen
auf politischer Ebene für die Stimme von Theologie und Kirche in der

nachaufklärerischen, von revolutionären und liberalen Ideen durchtränkten

Gesellschaft einsetzten, so waren ihre Zielsetzungen und ihre
Lösungsvorschläge doch grundlegend verschieden. Für Rosmini bestand die

Aufgabe der Kirche in einer inneren Reform; Gioberti dagegen setzte auf
die Herausstellung der historischen und zivilisatorischen Bedeutung der
Kirche und der diesbezüglichen Reform nicht der Kirche, sondern des

Papsttums im Sinne eines Rückbezugs auf dessen politische Stellung im
Mittelalter. Demzufolge agierte Rosmini politisch innerhalb der Kirche:
Er war 1848 engster Berater des Papstes. Gioberti dagegen wählte die
politische Bühne des Staates und bekleidete zweimal das Amt des piemonte-
sischen Ministerpräsidenten. Trotz aller fundamentalen Unterschiede
deckten sich die effektiven Reformappelle beider Abte an die Kirche
angesichts der damals prekären politischen Lage der Kirche in vielen Punkten,

so v.a. in der Forderung der Beteiligung der Laien am Gottesdienst
durch die Einführung der Landessprache und in dem dringenden Rat
einer größeren philosophisch-theologischen Bildung des Klerus. Dank des

gegenseitigen Ineinandergreifens der beiden Artikel von Galantino (325-
342) und Marangon (343-359) ist dieser Punkt eines der Zentralthemen
des vorliegenden Tagungsbandes. Integration finden diese, der „Theologie"

beider Denker zugeordneten Untersuchungen weiterhin im ersten,
philosophischen Teil durch den Beitrag von Malusa („Vincenzo Gioberti
und die europäischen' Dimensionen des Ontologismus im 19. Jahrhundert",

47-88) sowie im dritten Abschnitt zur Politica durch den Titel von
Romagnani („Die Regierung Gioberti und die moderaten Subalpini", 397-
411). Damit ist deutlich, daß für Rosmini wie für Gioberti die Theologie
die eigentliche Mitte ihres Denkens darstellt: Einerseits ist ihre Philosophie

- wenn auch bei beiden in unterschiedlicher Weise - letztlich auf die

Theologie hingeordnet; andererseits sind es theologisch-ekklesiologische
bzw. theologisch-politische Motive, die ihre jeweilige Politik motivieren.



Besprechungen - Rezensionen - Comptes rendus 503

Trotz dieser Feststellung ist der erste, an Titeln reichste, Teil des

Tagungsbandes mehr als nur eine theoretische Grundlegung für die Theologie,

sondern stellt heraus, inwiefern Rosmini wie Gioberti gerade in der

Entwicklung eines eigenen philosophischen Ansatzes „europäische" Denker

sind. Ontologie, Anthropologie und Moral werden nacheinander in
deren jeweiligem Denken vorgestellt (Muratore, Marcolungo, Cantillo,
Brugiatelli, Battaglia, Cuozzo, Derossi, Mustè). Ein besonderes Augenmerk

soll in diesem Zusammenhang auf die einleitende Abhandlung Ri-
condas gelenkt werden (15-45): Minutiös und dennoch in der gebotenen
Knappheit arbeitet der Autor die Zentralstellung des Begriffs „Rationalismus"

in der rosminischen Auseinandersetzung mit der neuzeitlichen
Philosophie sowie die Konsequenzen für seine Verhältnisbestimmung
zwischen Philosophie und Theologie heraus.

In gewisser Weise findet dieser Artikel seine theologische Entsprechung

im zweiten Teil des Bandes in der Untersuchung von Grandis zum
Verhältnis zwischen Freiheit und Gnade bei Rosmini (261-295). Hier
wird deutlich, wie Rosminis Anthropologie zwar neuzeitlich vom
menschlichen Subjekt ausgeht, dabei aber nicht den objektiven Horizont
der christlichen Heilsordnung aus dem Blick verliert, sondern gerade dem
neuzeitlichen Subjekt, das seine eigene Freiheit in Widerspruch zum
traditionellen Gottesbegriff sieht, einen neuen spekulativen Zugang zur
Theologie eröffnet. Diesen Ansatz entwickelt Rosmini aus seiner
Auseinandersetzung mit der Transzendentalphilosophie Kants und Fichtes, die

am Anfang seines eigenständigen Denkens steht. Gioberti dagegen verurteilt

diesen Standpunkt als Psychologismus und wählt - im Hinblick auf

Hegel und v.a. auf Schelling - die Offenbarung selbst als objektiven
Ausgangspunkt für alle Philosophie. Die sich daraus ergebenden unterschiedlichen

philosophisch-theologischen Grundkonzeptionen beider Denker
stellt Lorizio in seinem Beitrag „Philosophie und Theologie der Offenbarung

in Gioberti und Rosmini" (219-260) nebeneinander. Dabei wagt er
die vergleichende These, dass Gioberti das schellingsche Offenbarungsverständnis

in weiten Strecken rezipierte, während Rosmini stärker an das

traditionelle scholastische Verständnis zurückgebunden bleibt und seine

Auseinandersetzung mit Schelling somit eher als kritisch-ablehnend denn
als wirkliche Rezeption zu bezeichnen sei. Gerade dieser Aspekt mache
aber auf der anderen Seite das rosminische Offenbarungsverständnis im
heutigen Kontext aktueller als dasjenige Giobertis, da es sich nicht an das

schellingsche (oder hegelsche) Verständnis ankoppelt, sondern seine

Originalität gerade im Hindurchgang durch die Kritik an diesem gewinnt.
Sein Echo findet der Beitrag Lorizios im Titel Mastantuonos, „Die Rezep-



504 Besprechungen - Rezensionen - Comptes rendus

tion des theologischen Denkens Antonio Rosminis und Vincenzo Giober-
tis" (297-323), der anhand der Wirkungsgeschichte der Theologie beider
Denker zentrale und immer noch aktuelle Dimensionen ihrer Ansätze

aufzeigt. Bei Rosmini erscheint dem Autor über die Methodenfrage und
die anthropologische Wende hinaus besonders die neue theologische
Dimension des Laizismus sowie die Entdeckung der Bedeutung der
„weisheitlichen" Integration jeder Wissenschaft von Bedeutung. Bezüglich Gio-
berti müsse zunächst einmal die Meinung widerlegt werden, die diesem

überhaupt „theologisches Denken" abspricht; erst dann könne das Denken

Giobertis der aktuellen Problematik der Verhältnisbestimmung
zwischen Philosophie und Religion, zwischen Schrift und Tradition wie
zwischen Wissenschaft und Dogma neue Impulse verleihen.

Ein letztes Paar von Beiträgen stellen die politischen Untersuchungen
Traniellos und Nicolettis zu dem schwierig zu bestimmenden Begriff der
Demokratie bei Gioberti sowie der Problematik des „gerechten Krieges"
bei Rosmini dar.

Trotz der anfänglich geltend gemachten konzeptionellen
Integrationsbedürftigkeit der behandelten Thematik in einen komparativen Ansatz
einerseits bzw. in die europäische Dimension andererseits findet der
Symposiumsband Rosmini e Gioberti die hohe Anerkennung des Rez. Die
Reichhaltigkeit der behandelten Aspekte im Denken Rosminis und
Giobertis eröffnet auch dem Kenner dieser beiden Philosophen, Theologen
und Politiker des 19. Jahrhunderts zahlreiche neue und weiterführende
Perspektiven, die in ihrer Zielrichtung sehr wohl in einer umfassenden
Zusammenschau beider Denkansätze einerseits und in der Herausstellung
ihrer europäischen Relevanz andererseits wie in einem gemeinsamen

Fluchtpunkt konvergieren. Da diese Konvergenz gleichwohl noch der

zukünftigen Rosmini- wie Giobertiforschung - nunmehr nicht nur
Italiens, sondern Europas - anvertraut bleibt, ist dieser Symposiumsband
nicht als abschließende Synthese zu verstehen, sondern vielmehr als

Öffnung zweier Denker für die europäische Geisteswissenschaft. In diesem
noch zu führenden Diskurs wird der hier besprochene Band zweifelsohne

von grundlegender Bedeutung sein.

Markus Krienke



Besprechungen - Rezensionen - Comptes rendus 505

SWIFT, Paul A.: Becoming Nietzsche. Early Reflections on Democritus, Schopenhauer

and Kant. Lanham/Boulder/New York/Oxford: Lexington Books 2005.

132 S. ISBN 0-7391-0981-2.

Nietzsches erste Philosophie findet sich nicht in seiner 1872 veröffentlichten

Schrift Die Geburt der Tragödie aus dem Geist der Musik, sondern
in seinen Notizen der Studenten- und Militärzeit aus den Jahren 1864—

1868, welche der Bekanntschaft mit Richard Wagner vorausgingen.
Arbeiten an der griechischen Philosophie, insbesondere zu Demokrit und
kritische Kommentare zu Kants Kritik der Urteilskraft und zu Schopenhauer

konstituieren den Ubergang Nietzsches vom Philologen zum
Philosophen. Demokrit - der „lachende Philosoph" - und Heraklit - „der
Dunkle" - werden gleichermassen zu geistigen Mentoren Nietzsches
ausserhalb der Geschichte des Piatonismus (vgl. 120). Hintergrund bildet
sowohl Heraklits Lehre vom Werden, die vom jungen Nietzsche zur
tragischen Weltdeutung weitergebildet wird, der gemäss es keine moralische

Weltordnung gibt, als auch die Lektüre von Philosophiehistorikern wie
Kuno Fischer und Friedrich Albert Lange, dem neukantianischen Histo-
riographen des Materialismus. Die Arbeit an den anekdotischen
Philosophenporträts von Diogenes Laertios inspiriert Nietzsche ebenfalls in
seinem typologischen Zugang zu den antiken Philosophen, die nicht als

Vertreter von Lehrmeinungen, sondern als grosse Persönlichkeiten mit
einem scharfen Profil dargestellt werden. Nietzsche wird dieser typologischen

Denkerbiographik treu bleiben und sie in seiner späteren unzeit-

gemässen Betrachtung zu „Schopenhauer als Erzieher" selber perfektionieren.

So kann der scheinbar nebensächliche und vielleicht sogar
legendenhafte Bericht darüber, dass Piaton alle Werke von Demokrit verbrennen

wollte, zum Anlass einer Aufwertung jener Philosophen verstanden

werden, die unter dem übermächtigen Einfluss Piatons und der späteren
Christianisierung des Piatonismus ein Schattendasein fristeten. Die Arbeit
des Philologen hat Nietzsche sensibilisiert für die Zufälle und „Ungerechtigkeiten"

der Uberlieferungsgeschichte von Texten und ihrer Rezeption.
Nietzsche hat sich dazu notiert: „Wir sind Demokrit noch viele Todte-

nopfer schuldig, um nur einigermassen wieder gut zu machen, was die

Vergangenheit an ihm verschuldet hat" (3, 347). In der Tendenz, von der

Uberlieferung und Rezeption vernachlässigte oder verleumdete Autoren
ernst zu nehmen, ohne sie allerdings unkritisch zu referieren, wurde
Nietzsche auch bestätigt durch Langes Geschichte des Materialismus. Dieses

Werk gilt seit den Studien von Jörg Salaquarda und Georg Stack als

„Schatzkammer" von Ideen, aus der sich Nietzsche während seiner ganzen

Schaffenszeit bedient hat. Nietzsche liess sich nicht nur von zahlrei-



506 Besprechungen - Rezensionen - Comptes rendus

chen Fakten und Details, sondern auch von Langes Auffassung leiten,
Metaphysik sei „Begriffsdichtung". Diese Auffassung wurde im folgenden
Jahrzehnt vom jungen Hans Vaihinger aufgegriffen und zu einem
Fiktionalismus verarbeitet, der von Swift nicht erwähnt wird. Die hohe
Wertschätzung naturalistischer Entwürfe wie jener von Demokrit und Epikur
und ihrer neuzeitlichen Annäherung bildet das Gegengewicht zur
Vorherrschaft Piatons und des Piatonismus. Vorbild einer naturalistischen
und nicht-teleologischen Naturdeutung ist jene Demokrits, wobei Demokrit

nicht nur als Lehrer des Atomismus (den Nietzsche inhaltlich kritisiert)

gewürdigt wird, sondern auch als grosse Persönlichkeit, als Stilist
und Moralist.

Die Grundzüge von Nietzsches Metaphysikkritik bilden sich bereits
in dieser ersten Phase seines Philosophierens aus. Sie betreffen den

metaphorischen, anthropomorphen und fiktionalen Charakter unserer
Grundbegriffe von Einheit und Ganzheit, die von Lange als Schöpfungen unserer

Konstitution verstanden werden. Ahnlich wie bei Schopenhauer
zeichnet sich bei Lange eine Umdeutung des transzendentalen Subjekts in
dessen physiologische Grundlagen ab - eine Konvergenz, die von Swift
nicht kommentiert wird. Im Unterschied zu Schopenhauer ist Lange
ohne platonisierende Vorbehalte offen für den Entwicklungsgedanken
Darwins. Mit Darwin ist Lange ein entschiedener Gegner der Teleologie
der Natur.

Die wissenschaftliche Entthronung der Naturteleologie wurde von
Hume und Kant vorbereitet. Nach Swift ist die Tatsache, dass Nietzsche
Kants „Urteilskraft" nach den Seitenangaben der Rosenkranz-Ausgabe
von 1838 zitiert, ein Indiz dafür, dass Nietzsche dieses Werk Kants im
Original gelesen und sich seine Kenntnisse von Kant nicht nur aus den
sekundären Darstellungen von Kuno Fischer und Lange angeeignet hat

(vgl. 102 und 115, Anm. 79). Bereits Kant schwächt die Naturteleologie
ab zu einem nicht-kognitiven Resultat unserer „reflektierenden Urteile",
die mehr aussagen über die Art unseres Denkens („Anthropomorphis-
mus") als über die Beschaffenheit der Dinge an sich. Der junge Nietzsche
radikalisiert diese Kantische Kritik in Ubereinstimmung mit Lange zur
Auffassung, dass teleologische Erklärungen überhaupt keinen
wissenschaftlichen Erklärungswert haben, sondern lediglich der Erbauung und
der Suche nach Lebenssinn dienen. Sie sind vom „Standpunkt des Ideals"

(Lange) aus zu verstehen, nämlich als nützliche, ja in gewisser Weise
unentbehrliche Fiktionen für ein existenzielles Bedürfnis nach Sinn und
Geborgenheit im Universum. Im Unterschied zu Kant bezweifelt Nietzsche

den Zwang zum teleologischen Denken. Der Philosoph kann der



Besprechungen - Rezensionen - Comptes rendus 507

Versuchung, teleologische Urteile als notwendig zum tieferen Verstehen
oder Erkennen von Organismen zu betrachten, widerstehen.

Swift scheint die klare Absage an naturteleologische Naturerklärungen
zu gemessen und verbindet seine Darstellung mit Seitenhieben gegen
moderne intelligent-design-Ideologen (vgl. 35, Anm. 15). An dieser Stelle

komme ich zu einem ersten Einwand. Der Verfasser scheint sich nicht
dafür zu interessieren, dass hinter dieser harschen Kritik an Naturteleologie
oder dem „argument of design" für die Existenz Gottes auch nachreligiöse
Trauerarbeit steckt, nämlich die Verarbeitung des frühkindlichen Verlustes

des Vaters und des nachpubertären Verlustes des Glaubens an den

„unbekannten Gott". Die Anti-Teleologie ist meines Erachtens errungene
tough-mindedness, die sich als Immunisierung gegen tender-mindedness
deuten liesse, d.h. gegen besondere Empfänglichkeit für seelische

Verletzungen und Enttäuschungen, vielleicht auch gegen die ästhetische

Empfänglichkeit für die Schönheit eines teleologischen Weltbildes. Trauerarbeit

als „Immunisierung" kann vorübergehend zu einer Stabilisierung
führen, doch ist sie auf die Länge erfolgreich? Warum erlag Nietzsche
schon kurz nach der Aufzeichnung seiner frühen Metaphysikkritik,
genauer seit der ersten Begegnung mit Richard Wagner im November 1868

in Leipzig, der Faszination des „alten Zauberers" und damit einem Ein-
fluss, dem er sich trotz aller späteren Angriffe nie mehr zu entziehen
verstand? „Ich bringe es nicht übers Herz, mich dieser Musik gegenüber
kritisch kühl zu verhalten; jede Faser, jeder Nerv zuckt an mir, und ich habe

lange nicht ein solches andauerndes Gefühl der Entrücktheit gehabt als

bei letztgenannter Ouvertüre." (Brief an Erwin Rohde vom 27. Oktober
1868, verfasst unmittelbar nach einem Konzertbesuch von „Tristans"
Vorspiel und der „Meistersinger"-Ouvertüre.) Es braucht wenig Scharfsinn,

um die scharfe Konversion von schroffer Metaphysikkritik zu
bacchantischer Schwärmerei für das „Urwesen" und die Anfälligkeit für das

Charisma Wagners als verkappte Religiosität zu deuten. Mit Wagner
wurde der junge Nietzsche zeitweilig in den Strudel und Nebel einer

spätromantischen Kunstreligion gezogen, der aus der Sicht seiner ersten

spröden Metaphysikkritik als Rückfall in Metaphysik und Mystizismus
erscheinen musste und - wie auch die späteren Bekenntnisse zu Dionysos

- einer nicht zu unterdrückenden religiösen Seite in Nietzsches Gemüt
entsprachen.

Damit komme ich zu einem zweiten Einwand. Nicht nur die Beziehung

der frühsten philosophischen Phase zur Phase der „Geburt der
Tragödie" (die gewöhnlich als Frucht von Nietzsches erster Phase gilt und
keineswegs ungebrochen metaphysisch war) bleibt in der Arbeit von



508 Besprechungen - Rezensionen - Comptes rendus

Swift ungeklärt, sondern auch die Beziehung zur späteren Spekulation,
welche das Wesen der Welt als Wille zur Macht interpretiert und damit
einen (nun allerdings methodisch reflektierten) Anthropomorphismus zu
rehabilitieren scheint. Ist es aus der Sicht der frühen Anti-Teleologie
betrachtet nicht extrem unwahrscheinlich, dass sich der Urknall oder die

Entstehung des Universums mit Bezugnahme auf den Begriff des ,Willens
zur Macht' theoretisch erklären lässt?

Diese beiden kritischen Einwände schmälern jedoch nicht die Bedeutung

dieses Buches, die in der thematischen Konzentration auf die frühen
Notizen liegt. Diese Notizen wurden lange unterschätzt und nicht ins

Englische übersetzt - eine Arbeit, die Swift in den Anhängen zu den drei

Kapiteln mit eigenen Übersetzungen und kondensierten Zusammenfassungen

nachholt. Swift gelingt es zu zeigen, dass ein Genie wie Nietzsche
nicht aus dem Nichts entsteht, dass die Konstellation des philologischen
Quellenstudiums von Diogenes Laertios, das Interesse an Demokrit und
anderen griechischen Philosophen auf der einen Seite, und das intensive
Studium von Lange, Schopenhauer und Kant auf der anderen Seite zu den

notwendigen Voraussetzungen für die Entstehung seines eigenständigen
Denkens und Grübelns gehören. Wichtiger noch ist die Tatsache, dass

Nietzsches sog. mittlere Phase (seit Menschliches-Allzumenschliches) als

Rückbesinnung auf die früheste Metaphysikkritik verstanden werden
kann. Der Enthusiasmus für die naturalistische und evolutionistische
Moralkritik von Paul Ree, der sich als neuer Freund und Bündnispartner
nach dem Bruch mit Wagner anbietet, gleicht einer Wiedergewinnung
jenes naturalistischen und evolutionistischen Terrains, das sich Nietzsche
bereits in der Auseinandersetzung mit Demokrit, Kant, Schopenhauer
und Lange vorübergehend erobert hatte.

Jean-Claude Wolf

Heer, Friedrich: Europa: Rebellen, Häretiker und Revolutionäre. Ausgewählte

Essays. Hg. v. Johanna Heer Friedrich Heer: Ausgewählte Werke in
Einzelbänden. Hg. v. Konrad Paul Liessmann 2). Wien: Böhlau 2003. 180 S. ISBN 3-

205-77123-0.

Friedrich Heer (1916-1983) war vor allem im österreichischen Kontext
eine bedeutende katholische Denker-Gestalt des 20. Jahrhunderts; er
verkörperte) als Historiker, Publizist und Autor einen Universalgelehrten,
der jedoch auch ein Kind seiner Zeit gewesen ist und sich mit den Fragen
eben dieser beschäftigt hat. Insofern ist die hier vorgelegte Sammlung



Besprechungen - Rezensionen - Comptes rendus 509

kleiner Beiträge im Rahmen einer umfassenden Re-Edition ausgewählter
Werke auch ein Stück beredter Zeitgeschichte.

Im Vorwort schreibt seine Tochter Johanna, dass das Werk Friedrich
Heers „um die Vergangenheit Europas" und „um die Frage, welche
Bedeutung dieser Vergangenheit für die Probleme und Aufgaben der

Gegenwart zukommt" (I) kreise. Heers literarischer Stil ist facettenreich und
geschliffen; freie Assoziationen und Gedankengänge schneiden, obwohl
schier uferlos, niemals den roten Faden ab; manchmal würde sich der Leser

mehr Tiefgang wünschen und sehnt sich nach Ausfaltung der Gedanken.

Aber diese Forderung an Essays zu stellen, wäre vermessen. Dem
Sammelcharakter dieses Faszikels entsprechend können hier nur einige
Brennpunkte des reichhaltigen, in diesem Band zur Darstellung gelangten
Repertoires Heers gestreift werden: Kennzeichnend sind seine

allgegenwärtigen Überlegungen zum Judentum („Gottes erste Liebe"; vgl. auch
den projektierten Teilband 5 im Rehmen dieser Werkausgabe zu Heer,
der 2006 erscheinen soll) in Osterreich, dessen Provinzialität (19, 20) er
nach der Ausrottung des jüdischen Geisteslebens („Judenmord als

Gottesmord" [11]) in Wien der 1950er Jahren beklagt und betrauert; es ist
dies die Zeit der „falschen Fünfziger" (Ernst Hanisch). Heer trägt immer
wieder die (barocke) Forderung nach einer tiefgehenden Beziehung zum
Tod (z.B. 21f., 52) an den Leser heran und zitiert Hermann Broch: „Wo
es keine echte Beziehung zum Tode gibt und seine Absolutheitsgeltung
im Diesseitigen nicht ständig erkannt wird, da gibt es kein wahres Ethos"
(23). Dieses kartäusische memento mori-Motiv faltet Heer vor allem im
eher lyrisch, erzählerischen Essay „Zeit zu leben, Zeit zu sterben" (49-62)
weiter aus: „Unsicher, ungesichert ist die Lage des Menschen: sie zeigt
sich dem Auge des ergriffenen Glaubensfrommen Reinhold Schneider
nicht weniger furchtbar, nicht weniger gefährdet, nicht weniger tragisch
als dem Auge des Denkfrommen Theodor W. Adorno" (54) Neben der

Belehrung, an den Tod zu denken, steht für Heer die entscheidende

„Menschenpflicht zur Heiterkeit"; eine Vernachlässigung eben dieser hat
einen „Schaden humorloser Humanität" (99) zur Folge, der sich im 20.

Jahrhundert vielfach zum „mörderischen Ernst" mutiert präsentierte
(lOOf.) - so wurde z.B. im Deutschland des Jahres 1933 Hans Bötticher
(Joachim Ringelnatz) mit Auftrittsverbot belegt und alle seine Bücher
beschlagnahmt. Dem stellt Heer die Gelassenheit der deutschen Mystik
(101) und die hart errungene „indiferencia" des Inigo de Loyola gegenüber:

„[...] das ist die hohe Gleich-Gültigkeit einer Seele, die alles, wirklich

alles, was ihr zukommt, an Süßem und Saurem, an Gutem und
Bösen, in Gott sieht. Beschwingt von den Flügeln dieses Enthusiasmus -



510 Besprechungen - Rezensionen - Comptes rendus

,Gott in allem zu erfahren' - schwärmen die jungen geistlichen Söhne des

Ignatius aus dem Bienenstock aus, nach Indien und China, nach den beiden

Amerika." Die missionarische und friedensstiftende Kraft der Heiterkeit

- im Besonderen die zweite veranschaulicht Heer an Johannes XXIII.
(107) - ist ohne Frage auch in unseren Tagen von Belang. So wie etwa
auch die folgende vorgebrachte Mahnung zeitlose Aktualität besitzt:

„Wer den gesellschaftlichen Konflikten von Morgen nicht bereits heute
ins Gesicht zu sehen wagt, wird durch sie überrascht werden. Die
schlimmsten Katastrophen in unserem Europa sind dadurch ausgelöst
worden, weil führende Schichten und Gruppen sich überraschen ließen,
weil sie nicht sehen wollten, was lange zuvor bereits zu sehen war" (37).

Der Frauenfrage unter anderem in der Gestalt einer Angst des Mannes,

„von der Vagina dentata, von dem mit reißenden Zähnen bewehrten
Höllenschoß der dunklen Großen Mutter, der Todesgöttin verschlungen
zu werden" (64), widmet Heer - beinahe ein wenig modisch - einen 1972

erschienenen Beitrag: „Ware Frau - oder gibt es eine zweite Emanzipation

der Frau?" (63-71). Darin wirft er auch einen Blick auf die Situation
der 40-70jährigen Frauen (67), die seiner Meinung nach zu dieser Zeit wenig

Beachtung erfuhren, um dann zu resümieren: „[...] die Stellung der
Frau in der Gesellschaft zeigt an, wie weit die Humanisierung dieser
Gesellschaft gediehen ist" (71).

Ein weiterer gedanklicher Kondensationskeim Heers ist die Frage der
Toleranz. Er sieht die „europäische Stadt" als die Wiege einer Entwicklung

hin zu mehr gesellschaftlich-ideeller Pluriformität und damit
einhergehend einer Toleranz als „in langen Jahrhunderten erlernte, fast
unbewußt, oft fast ungewollt erlernte Befähigung, mit anderen Menschen
zusammenzuleben" (82) und „Duldung abweichender Meinungen innerhalb

eines gemeinsamen Bekenntnisraumes" (88). Falsch ist dieses Konzept

der Toleranz u.a. dann, wenn darin „Unterlassungssünden" (91)
einfach hingenommen werden würden. Dem hier für (den Rezensenten als)

Theologen interessanten Teil „Toleranz - die große Unbekannte" (85-94)
soll noch ein weiterer hinzugesellt werden, der es in noch grösserem Aus-

mass sein kann: „Theologie nach Auschwitz?" (151-173). Hier werden

von einem „Aussenstehenden", wenn das zu sagen überhaupt berechtigt
ist, Anmerkungen an eine Disziplin getätigt, die „auf den Knien des

Herzens" (154) zu denken hat. Es ist dies eine Theologie, die sich nach Heer
immer auch ihrer politischen Verbindlichkeit und Dimension bewusst
sein (154, 161f.), aber auch eine Theologie, die sich vom „heroischen
Irrtum" (154) eines Kierkegaard distanzieren muss: „[...] der Irrtum vieler
Nonkonformisten [...], der Glaube also, zu einer ecclesia primitiva, zu ei-



Besprechungen - Rezensionen - Comptes rendus 511

ner reinen Urkirche zurückkommen zu können - also den Ballast der

Jahrhunderte, der Jahrtausende abschütteln zu können. Der neue, junge
Christ also als ein Atlas, der die Last, nämlich die konkrete Welt, die
Menschenwirklichkeit abwirft" (154). Und es ist eine Theologie, die sich

mit Heer auch ins Negative als das je Grössere erstrecken soll. Er zitiert
an dieser, zumindest für den Rezensenten brisanten, aber auch be-den-

kenswerten Stelle, den evangelischen Theologen Heinz Zahrnt. Dieser
führt aus, dass „die christliche Theologie Gott [...] als ,Person'
[bezeichnet, Vf.] - wohl wissend, daß auch dies nur eine Chiffre ist, die

auf Gott hinzeigt, nicht eine Formel, die ihn umschließt, und wohl darauf

bedacht, die personalen Aussagen über Gott nicht zu einem dogmatischen

System aufzustauen, sondern sie durch Erfahrungen und Deutungen

in Fluß zu halten. Gott ist nicht die höchste Person unter anderen

Personen, doch er begegnet höchst persönlich'" (165).

Der Sammelband wird mit der Idee des „gerechten Krieges als tausendjährige

Utopie" (167-173) beendet. Auch wenn sich die katholische Kirche

von dem Konzept des „bellum iustum" endgültig verabschiedet hat
und militärische Aktionen nur im Verteidigungsfall für legitim erachtet

(vgl. u.a. GS 79), muss wohl u.a. Rudolf Burger (in seinem Werk: Re-

Theologisierung der Politik? Springe 2005) Recht gegeben werden, wenn
dieser eine ungemein lebendige Renaissance der auch religiös motivierten
„just-war-theories" zu statuieren vermeint. Insofern liest sich auch dieser

Beitrag von Friedrich Heer mit Gewinn, wie dies unumschränkt für das

gesamte Buch gelten kann.
Dem Sammelwerk mit beigefügtem Personenindex ist eine weite

Verbreitung zu wünschen, auch wenn man für tiefere Einblicke in das

schriftstellerische und wissenschaftliche Werk Friedrich Heers auf weitere

Bände der vom Wiener Philosophen Konrad Paul Liessmann
herausgegebenen Reihe wird zurück greifen müssen. Bisher sind 4 Bände in
einem Umfang von 2438 Druckseiten publiziert worden.

David Neuhold


	Besprechungen - Rezensionen - Comptes rendus

