Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 53 (2006)

Heft: 1-2

Artikel: Uber den Wert der weggeworfenen Leiter
Autor: Soldati, Gianfranco

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-760625

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-760625
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

De consolatione philosophiae 431

simple. En cherchant 4 obtenir une partie du bonheur, a ’exclusion des au-
tres parties, il détruit le tout ... et n’obtient rien. Ainsi, I’Epicurien cher-
cherait la joie dans le plaisir, a ’exclusion de la noblesse, et le Stoicien
chercherait la noblesse dans ’honneur, a ’exclusion de la joie. La fragmen-
tation du bien en faux biens partiels est en rapport avec les objets matériels
(fragmentés eux aussi) que ’homme suppose capables de lui fournir ces
biens partiels, les uns ou les autres.

Pour restituer au bonheur son intégrité, pour accéder au seul bien capa-
ble de réaliser ce bonheur intégral, la divinité, pour sortir des déchirures de
sa vie, Boéce a besoin, non pas d’une philosophie elle-méme déchirée, de
sciences isolées et privées de sens, mais d’une philosophie intégrale qui lui
fournira un parcours aboutissant a la découverte de ce qui peut lui donner
le bonheur intégral, la vie divine.

GIANFRANCO SOLDATI

Uber den Wert der weggeworfenen Leiter

In der Philosophie findet der Mensch keinen Trost. Wer philosophisch
denkt, ist gefangen wie eine Fliege im Fliegenglas. Ist dem Gefangenen
tiberhaupt zu helfen, so nur, indem ihm iz der Philosophie ein Weg aus der
Philosophie zu bieten wire. Philosophie bildet die unausweichliche Leiter,
auf die zu steigen ist, um iiberhaupt den Sinn der Frage nach Gott, nach
dem Schonen und nach dem Guten erkennen zu kénnen. Ist man einmal so
weit gestiegen, so kann auf die Leiter getrost verzichtet werden. Philoso-
phie ist ein Werkzeug, ein tiickisches Werkzeug, aber nicht mehr als ein
Werkzeug. So jedenfalls sah es Ludwig Wittgenstein, als er am Ende seines
Tractatus schrieb, dass der Leser, der seine Sitze versteht, sie als unsinnig
erkennen miisse: nur ,dann sieht er die Welt richtig“ (6.54).

Eine typische Frage, bei der sich die Fliege in Wittgensteins Augen ins
Glas hinein verirrt, ist jene nach der Existenz der Welt. So viele unserer
Uberzeugungen hingen davon ab, dass uns der skeptische Verdacht, es gibe
fiir den Glauben, dass die Welt existiert, gar keinen Grund, zutiefst beun-
ruhigt. Wittgensteins Leiter soll uns diese Unruhe nehmen. ,Skeptizismus®,
schreibt Wittgenstein, ,ist nicht unwiderleglich, sondern offenbar unsinnig,
wenn er bezweifeln will, wo nicht gefragt werden kann. - Denn der Zwei-
fel kann nur bestehen, wo eine Frage besteht; eine Frage nur, wo eine
Antwort besteht, und diese nur, wo etwas gesagt werden kann“ (6.51).



432 De consolatione philosophiae

Aber: ,nicht wie die Welt ist, ist das Mystische, sondern dass sie ist“ (6.44).
Das Mystische ist das ,Unaussprechliche®, das, was sich zeigt und nicht ge-
sagt werden kann. Dass die Welt existiert, kann nicht gesagt werden, und
weil es nicht gesagt werden kann, kann auch nicht danach gefragt werden.
Weil nicht danach gefragt werden kann, kann auch kein Zweifel dariiber
bestehen. Die skeptische Unruhe ist unsinnig.

G.E. Moore hatte Wittgenstein regelrecht auf die Palme getrieben, als er
seinen Warnungen trotzend den dreisten Versuch unternahm, die Existenz
der Welt zu beweisen. Moore ging immerhin von Kants berithmter Heraus-
forderung aus, dass es doch immer noch ,ein Skandal der Philosophie [...]
[bleibe], das Dasein der Dinge [...] bloff auf Glauben annehmen zu miissen
und, wenn es jemandem einfillt es zu bezweifeln, ihm keinen genugtuen-
den Beweis entgegenstellen zu kénnen® (KrV, B xxxix).

Moores eigener Beweis klingt entriistend. Dem urspriinglichen Wort-
klang gegeniiber etwas aufpoliert,!] bekommt er die Form eines schlichten
modus ponens. Moore schaut auf seine Hand: ,hier ist meine Hand!“ be-
hauptete er und bekundet damit die bewusste Wahrnehmung seiner Hand.
Nun argumentiert er: (a) Weil ich meine Hand sehe, ist meine Uberzeu-
gung, dass meine Hand existiert, gerechtfertigt; (b) wenn meine Hand exis-
tiert, dann gibt es die externe Welt; (c) also ist meine Uberzeugung, dass es
die externe Welt gibt, gerechtfertigt.

Wie kann es sein, dass dem genialen Kant, und so vielen anderen Philo-
sophen vor Moore, dieser einfacher Beweis entging? Irgendwo muss der
Wurm liegen. Moores Beweis ist tatsichlich heute noch Gegenstand philo-
sophischer Auseinandersetzungen. Was am Beweis als besonders schockie-
rend empfunden wird, ist die Tatsache, dass mindestens eine der Primissen
die Conclusio, die sie begriinden soll, selber vorauszusetzen scheint. Denn:
Wie kann die Wahrnehmung meiner Hand meine Uberzeugung begriinden,
dass meine Hand existiert, wenn ich keinen Grund habe, anzunehmen, dass
die Welt als solche iiberhaupt existiert?

Nur, verhilt es sich bei Begriindungen, welche tiber logische Inferenzen
transportiert werden, nicht immer so? Besteht ein logischer Zusammen-
hang, so hingt die Wahrheit der Primisse von der Wahrheit der Conclusio
ab. Nicht an der Tatsache, dass es meine Hand nicht geben kénnte, wenn
die Welt nicht existierte, diirfen wir also Anstoss nehmen, sondern, wenn
iiberhaupt, so an der Tatsache, dass das, was die Primisse rechtfertigt, von
der Begriindung der Conclusio abhinge. Doch wodurch ist denn die Conc-
lusio begriindet, wenn eben nicht gerade dadurch, dass sie von der genann-

1Vgl. MOORE 1939, 166.



De consolatione philosophiae 433

ten Primisse impliziert wird? Fiir die Uberzeugung, dass die Welt existiert,
gibt es keine bessere, festere, noblere Begriindung, als dass sie zum Beispiel
durch die gerechtfertigte Meinung impliziert wird, dass meine Hand exis-
tiert.

So einfach ist Moores Beweis also doch nicht vom Tisch zu wischen.
Philosophen mit unstillbarem Unbehagen gehen aber einen anderen, noch
radikaleren Weg. Sie erkliren sich bereit, die rationale Ubertragung eines
Grundes in Frage zu stellen. Wenn ich bedauere, gestern zuviel Bier ge-
trunken zu haben, und ich weiss, dass wer Bier trinkt, etwas trinkt, impli-
ziert dies nicht, dass ich bedauere, etwas getrunken zu haben.2 Warum soll
es sich betm Wissen anders verhalten? Warum soll die Tatsache, dass ich
weiss, dass meine Hand existiert, und dass ich weiss, dass die Existenz mei-
ner Hand jene der Welt impliziert, implizieren, dass ich weiss, dass die
Welt existiert? Einen zwingenden Grund fiir die Annahme der Existenz
meiner Hand zu haben, gewihrleistet bei weitem nicht, dass man iiber ei-
nen zwingenden Grund fiir die Annahme der Existenz der Welt verfiigt.3

Wittgenstein hat sich auf Moores Beweis in seiner letzten Schrift Uber
Gewissheit eingelassen. So schreibt er: ,Wenn z.B. jemand sagt, ,Ich weiss
nicht, ob da eine Hand ist‘, so kénnte man ihm sagen: ,Schau niher hin‘“
(§3). Aber ,dass ich zwei Hinde habe, ist nicht weniger gewiss ehe ich sie
angeschaut habe als nachher. Ich konnte aber sagen: ,Dass ich zwei Hinde
habe, ist ein unumstdsslicher Glaube‘“ (§245). ,,Hier bin ich auf einer
Grundlage alles meines Glaubens angelangt‘. ,Diese Stellung werde ich hal-
ten!*“ (§246).

Wird hier etwa der Fliege ein Weg aus dem Glas geboten? Vielleicht.
Vielleicht wird uns hier gesagt, dass wir nicht dazu verpflichtet sind, alle
unsere Uberzeugungen dem skeptischen Zweifel auszuliefern. Solange ich
der Uberzeugung, dass meine Hand existiert, keine philosophische Funk-
tion zuordne, solange darf ich unbegriindet darauf bestehen. Meine Uber-
zeugung wird hingegen missbraucht, wenn sie wie bei Moore zur Begriin-
dung einer philosophischen Ansicht verwendet wird.

Mag sein. Vielleicht werde ich mich nicht mehr fragen, ob die Welt
existiert, wenn ich unabhingig davon das Recht habe zu glauben, dass
meine Hand existiert. Sollte dies allerdings bedeuten, dass ich damit auf das
Recht verzichte, mein Wissen iiber das reine Denken zu erweitern, so wire
hier wohl deutlich mehr von mir verlangt als die Bereitschaft, das Glas der
Philosophie zu verlassen. Konnte es sein, dass nach Wittgenstein mit der

2 Vgl. DRETSKE 2005.
3 Vgl. DRETSKE 1971.



434 De consolatione philosophiae

Philosophie auch die schlichte Bereitschaft zu denken abgelegt werden soll?
So gesehen ist die Leiter vielleicht doch zu viel wert, um einfach weggewor-
fen zu werden.

Literatur:

DRETSKE, Fred: Conclusive reasons. In: Australasian Journal of Philosophy
49 (1971) 1-22; DERS.: Is Knowledge Closed under Known Entitlement? The
Case against Closure. In: STEUP, Matthias / SOSA, Ernest (eds.): Contempo-
rary Debates in Epistemology. Oxford: Blackwell 2005, 13-26; MOORE,
George E.: Proof of an external world. In: Proceeding of the British Acad-
emy 25 (1939) 273-300. Reprinted: DERS.: Selected Writings (ed. by Thomas
Baldwin). London: Routledge 1993, 147-170.

GUY BEDOUELLE O.P.

La tristesse du Christ a Gethsémani

L’histoire de la théologie est parsemée - mais il vaudrait mieux dire : for-
mée - de querelles, grandes et petites. La scolastique est inséparable de la
disputatio, mais a partir du XIV© siécle, se multiplient les affrontements, les
débats sur ce qui nous parait des points de détail, mais ou on ne manque pas
de retrouver les choix fondamentaux de la théologie, du moins c’est ce que
prétendent leurs protagonistes, et si on pousse les raisonnements 2 la limite,
ce qui m’a toujours paru le péché originel de la controverse.

On pourrait s’attendre a ce que les humanistes, si prompts a dénoncer la
stérilité des questions scolastiques, se soient épargnés ce genre de querelles,
mais il n’en est rien, et certains débats tournent a ’aigre comme celui qui
oppose les deux maitres européens, Erasme et Lefevre d’Etaples, au sujet de
'interprétation du Psaume 8 : « tu le fis un peu moindre qu’un dieu », cha-
cun dénongant ’herméneutique et la christologie de ’autre.

Or, C’est ce qui se passe déja, et sur ces mémes thémes, mais sur un ton
infiniment respectueux et amical, vingt ans auparavant, entre John Colet et
Erasme a propos de la signification de la tristesse, ou méme de I’angoisse du
Christ au Jardin des Oliviers. En 1499, John Colet enseigne les épitres de
saint Paul a2 Oxford d’une maniére nouvelle, disons humaniste, qui séduit le
jeune et brillant Erasme, venu accompagner un de ses nobles éleves anglais,
lui qui profite de toutes les occasions pour former son esprit. Erasme aime
les colloques sérieux méme s’ils nourrissent en effet davantage I’esprit que



	Über den Wert der weggeworfenen Leiter

