
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 53 (2006)

Heft: 1-2

Artikel: Über den Wert der weggeworfenen Leiter

Autor: Soldati, Gianfranco

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760625

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760625
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


De consolatione philosophiae 431

simple. En cherchant à obtenir une partie du bonheur, à l'exclusion des

autres parties, il détruit le tout et n'obtient rien. Ainsi, l'Epicurien
chercherait la joie dans le plaisir, à l'exclusion de la noblesse, et le Stoïcien
chercherait la noblesse dans l'honneur, à l'exclusion de la joie. La fragmentation

du bien en faux biens partiels est en rapport avec les objets matériels

(fragmentés eux aussi) que l'homme suppose capables de lui fournir ces

biens partiels, les uns ou les autres.
Pour restituer au bonheur son intégrité, pour accéder au seul bien capable

de réaliser ce bonheur intégral, la divinité, pour sortir des déchirures de

sa vie, Boèce a besoin, non pas d'une philosophie elle-même déchirée, de

sciences isolées et privées de sens, mais d'une philosophie intégrale qui lui
fournira un parcours aboutissant à la découverte de ce qui peut lui donner
le bonheur intégral, la vie divine.

Gianfranco Soldati

Über den Wert der weggeworfenen Leiter

In der Philosophie findet der Mensch keinen Trost. Wer philosophisch
denkt, ist gefangen wie eine Fliege im Fliegenglas. Ist dem Gefangenen
überhaupt zu helfen, so nur, indem ihm in der Philosophie ein Weg aus der

Philosophie zu bieten wäre. Philosophie bildet die unausweichliche Leiter,
auf die zu steigen ist, um überhaupt den Sinn der Frage nach Gott, nach
dem Schönen und nach dem Guten erkennen zu können. Ist man einmal so

weit gestiegen, so kann auf die Leiter getrost verzichtet werden. Philosophie

ist ein Werkzeug, ein tückisches Werkzeug, aber nicht mehr als ein
Werkzeug. So jedenfalls sah es Ludwig Wittgenstein, als er am Ende seines

Tractatus schrieb, dass der Leser, der seine Sätze versteht, sie als unsinnig
erkennen müsse: nur „dann sieht er die Welt richtig" (6.54).

Eine typische Frage, bei der sich die Fliege in Wittgensteins Augen ins
Glas hinein verirrt, ist jene nach der Existenz der Welt. So viele unserer
Uberzeugungen hängen davon ab, dass uns der skeptische Verdacht, es gäbe

für den Glauben, dass die Welt existiert, gar keinen Grund, zutiefst
beunruhigt. Wittgensteins Leiter soll uns diese Unruhe nehmen. „Skeptizismus",
schreibt Wittgenstein, „ist nicht unwiderleglich, sondern offenbar unsinnig,
wenn er bezweifeln will, wo nicht gefragt werden kann. - Denn der Zweifel

kann nur bestehen, wo eine Frage besteht; eine Frage nur, wo eine

Antwort besteht, und diese nur, wo etwas gesagt werden kann" (6.51).



432 De consolatione philosophiae

Aber: „nicht wie die Welt ist, ist das Mystische, sondern dass sie ist" (6.44).
Das Mystische ist das „Unaussprechliche", das, was sich zeigt und nicht
gesagt werden kann. Dass die Welt existiert, kann nicht gesagt werden, und
weil es nicht gesagt werden kann, kann auch nicht danach gefragt werden.
Weil nicht danach gefragt werden kann, kann auch kein Zweifel darüber
bestehen. Die skeptische Unruhe ist unsinnig.

G.E. Moore hatte Wittgenstein regelrecht auf die Palme getrieben, als er
seinen Warnungen trotzend den dreisten Versuch unternahm, die Existenz
der Welt zu beweisen. Moore ging immerhin von Kants berühmter
Herausforderung aus, dass es doch immer noch „ein Skandal der Philosophie [...]
[bleibe], das Dasein der Dinge [...] bloß auf Glauben annehmen zu müssen

und, wenn es jemandem einfällt es zu bezweifeln, ihm keinen genugtuenden

Beweis entgegenstellen zu können" (KrV, B xxxix).
Moores eigener Beweis klingt entrüstend. Dem ursprünglichen Wortklang

gegenüber etwas aufpoliert,1 bekommt er die Form eines schlichten
modus ponens. Moore schaut auf seine Hand: „hier ist meine Hand!"
behauptete er und bekundet damit die bewusste Wahrnehmung seiner Hand.
Nun argumentiert er: (a) Weil ich meine Hand sehe, ist meine Uberzeugung,

dass meine Hand existiert, gerechtfertigt; (b) wenn meine Hand
existiert, dann gibt es die externe Welt; (c) also ist meine Uberzeugung, dass es

die externe Welt gibt, gerechtfertigt.
Wie kann es sein, dass dem genialen Kant, und so vielen anderen

Philosophen vor Moore, dieser einfacher Beweis entging? Irgendwo muss der

Wurm liegen. Moores Beweis ist tatsächlich heute noch Gegenstand
philosophischer Auseinandersetzungen. Was am Beweis als besonders schockierend

empfunden wird, ist die Tatsache, dass mindestens eine der Prämissen
die Conclusio, die sie begründen soll, selber vorauszusetzen scheint. Denn:
Wie kann die Wahrnehmung meiner Hand meine Uberzeugung begründen,
dass meine Hand existiert, wenn ich keinen Grund habe, anzunehmen, dass

die Welt als solche überhaupt existiert?

Nur, verhält es sich bei Begründungen, welche über logische Inferenzen

transportiert werden, nicht immer so? Besteht ein logischer Zusammenhang,

so hängt die Wahrheit der Prämisse von der Wahrheit der Conclusio
ab. Nicht an der Tatsache, dass es meine Hand nicht geben könnte, wenn
die Welt nicht existierte, dürfen wir also Anstoss nehmen, sondern, wenn
überhaupt, so an der Tatsache, dass das, was die Prämisse rechtfertigt, von
der Begründung der Conclusio abhinge. Doch wodurch ist denn die Conclusio

begründet, wenn eben nicht gerade dadurch, dass sie von der genann-

1 Vgl. MOORE 1939, 166.



De consolatione philosophiae 433

ten Prämisse impliziert wird? Für die Überzeugung, dass die Welt existiert,
gibt es keine bessere, festere, noblere Begründung, als dass sie zum Beispiel
durch die gerechtfertigte Meinung impliziert wird, dass meine Hand
existiert.

So einfach ist Moores Beweis also doch nicht vom Tisch zu wischen.

Philosophen mit unstillbarem Unbehagen gehen aber einen anderen, noch
radikaleren Weg. Sie erklären sich bereit, die rationale Übertragung eines

Grundes in Frage zu stellen. Wenn ich bedauere, gestern zuviel Bier
getrunken zu haben, und ich weiss, dass wer Bier trinkt, etwas trinkt, impliziert

dies nicht, dass ich bedauere, etwas getrunken zu haben.2 Warum soll
es sich beim Wissen anders verhalten? Warum soll die Tatsache, dass ich
weiss, dass meine Hand existiert, und dass ich weiss, dass die Existenz meiner

Hand jene der Welt impliziert, implizieren, dass ich weiss, dass die

Welt existiert? Einen zwingenden Grund für die Annahme der Existenz
meiner Hand zu haben, gewährleistet bei weitem nicht, dass man über
einen zwingenden Grund für die Annahme der Existenz der Welt verfügt.3

Wittgenstein hat sich auf Moores Beweis in seiner letzten Schrift Uber
Gewissheit eingelassen. So schreibt er: „Wenn z.B. jemand sagt, ,Ich weiss

nicht, ob da eine Hand ist', so könnte man ihm sagen: ,Schau näher hin'"
(§3). Aber „dass ich zwei Hände habe, ist nicht weniger gewiss ehe ich sie

angeschaut habe als nachher. Ich könnte aber sagen: ,Dass ich zwei Hände
habe, ist ein unumstösslicher Glaube'" (§245). „,Hier bin ich auf einer

Grundlage alles meines Glaubens angelangt'. ,Diese Stellung werde ich
haltend" (§246).

Wird hier etwa der Fliege ein Weg aus dem Glas geboten? Vielleicht.
Vielleicht wird uns hier gesagt, dass wir nicht dazu verpflichtet sind, alle

unsere Überzeugungen dem skeptischen Zweifel auszuliefern. Solange ich
der Überzeugung, dass meine Hand existiert, keine philosophische Funktion

zuordne, solange darf ich unbegründet darauf bestehen. Meine

Überzeugung wird hingegen missbraucht, wenn sie wie bei Moore zur Begründung

einer philosophischen Ansicht verwendet wird.
Mag sein. Vielleicht werde ich mich nicht mehr fragen, ob die Welt

existiert, wenn ich unabhängig davon das Recht habe zu glauben, dass

meine Hand existiert. Sollte dies allerdings bedeuten, dass ich damit auf das

Recht verzichte, mein Wissen über das reine Denken zu erweitern, so wäre
hier wohl deutlich mehr von mir verlangt als die Bereitschaft, das Glas der

Philosophie zu verlassen. Könnte es sein, dass nach Wittgenstein mit der

2 Vgl. DRETSKE 2005.
3 Vgl. DRETSKE 1971.



434 De consolatione philosophiae

Philosophie auch die schlichte Bereitschaft zu denken abgelegt werden soll?

So gesehen ist die Leiter vielleicht doch zu viel wert, um einfach weggeworfen

zu werden.

Literatur:
DRETSKE, Fred: Conclusive reasons. In: Australasian Journal of Philosophy
49 (1971) 1-22; DERS.: Is Knowledge Closed under Known Entitlement? The

Case against Closure. In: STEUP, Matthias / SOSA, Ernest (eds.): Contemporary

Debates in Epistemology. Oxford: Blackwell 2005, 13-26; MOORE,

George E.: Proof of an external world. In: Proceeding of the British Academy

25 (1939) 273-300. Reprinted: DERS.: Selected Writings (ed. by Thomas

Baldwin). London: Routledge 1993, 147-170.

Guy Bedouelle o.p.

La tristesse du Christ à Gethsémani

L'histoire de la théologie est parsemée - mais il vaudrait mieux dire :

formée - de querelles, grandes et petites. La scolastique est inséparable de la

disputatio, mais à partir du XIVe siècle, se multiplient les affrontements, les

débats sur ce qui nous paraît des points de détail, mais où on ne manque pas
de retrouver les choix fondamentaux de la théologie, du moins c'est ce que
prétendent leurs protagonistes, et si on pousse les raisonnements à la limite,
ce qui m'a toujours paru le péché originel de la controverse.

On pourrait s'attendre à ce que les humanistes, si prompts à dénoncer la

stérilité des questions scolastiques, se soient épargnés ce genre de querelles,
mais il n'en est rien, et certains débats tournent à l'aigre comme celui qui
oppose les deux maîtres européens, Erasme et Lefèvre d'Etaples, au sujet de

l'interprétation du Psaume 8 : « tu le fis un peu moindre qu'un dieu », chacun

dénonçant l'herméneutique et la christologie de l'autre.
Or, c'est ce qui se passe déjà, et sur ces mêmes thèmes, mais sur un ton

infiniment respectueux et amical, vingt ans auparavant, entre John Colet et
Erasme à propos de la signification de la tristesse, ou même de l'angoisse du

Christ au Jardin des Oliviers. En 1499, John Colet enseigne les épîtres de

saint Paul à Oxford d'une manière nouvelle, disons humaniste, qui séduit le

jeune et brillant Erasme, venu accompagner un de ses nobles élèves anglais,
lui qui profite de toutes les occasions pour former son esprit. Erasme aime
les colloques sérieux même s'ils nourrissent en effet davantage l'esprit que


	Über den Wert der weggeworfenen Leiter

