Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 53 (2006)

Heft: 1-2

Artikel: Gedanken tber den moglichen Trost der Philosophie
Autor: Bubner, Rudiger

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-760623

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-760623
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

420 De consolatione philosophiae

RUDIGER BUBNER

Gedanken iiber den méglichen Trost der Philosophie

Man hat mich gebeten, aus diesem feierlichen Anlafl iber den Trost der
Philosophie zu sprechen. Nicht, dafl wir gerade in diesem Augenblick der
akademischen Selbstvergegenwirtigung gemifl einem alten Brauche beson-
derer Trostung bediirftig wiren. Die in Deutschland alltigliche Klage iiber
die Universititsmisere darf ich in der gliicklichen Schweiz einmal auslassen.
Aber im menschlichen Lebenslauf sind wir allesamt wieder und wieder auf
Trost angewiesen. Was tut da die Philosophie?

Die radikale Maxime, die von Sokrates bis Montaigne vertreten wird,
besagt doch, das Philosophieren a la longue bedeute, Sterben zu lernen. Das
impliziert den grundsitzlichen Abschied von der Endlichkeit, auf die das
Leben, wenn es gut gefithrt wird, vorbereiten soll. Der Trost hingegen hilft
iiber Notlagen innerhalb des Lebensvollzugs hinweg und versichert uns
immanent der Kontinuitdt. Etwa nach dem Motto: Auch wenn es gegen-
wirtig schwerfillt, es wird schon weitergehen.

Boethius ist mit seiner Consolatio Philosophiae in die Weltliteratur ein-
gegangen.! Er gehdrt zu den wenigen Ubergangsgestalten, in denen Antike
sich dem Mittelalter verbindet. Der Kirchenvater Augustin ist fraglos der
grofite und wirkungsmichtigste Vermittler, der den iiberlieferten Platonis-
mus christlich verarbeitet und bis auf Luther oder sogar Heidegger weiter
verweist. Boethius, eine entschieden kleinere Gestalt, konnte selber als ein
Troster gelten, der uns {iber den Verlust der antiken Weisheit hinwegbringt
und im Zeichen des neuen Glaubens Fortsetzung verheifit. Die Wirkung
des Trostes vergleicht er an einer Stelle passend mit der Anstrengung
»durchzuschwimmen® (enatare). Die Stelle erliutert der Kommentar von
Gruber mit dlteren Schiffbruchmetaphern.?

Nach dieser Kurzprisentation spreche ich in einem ersten Abschnitt
iiber Sokrates unter den Barbaren. Boethius selber bringt sein eigenes
Lebensende mit Kerker und Tod in die Nihe des Sokrates-Schicksals. Die
Trostschrift, im Gefingnis zu Pavia verfafllt, spielt deutlich auf die Parallele
an. Nun war Sokrates als sophistischer Verfithrer und Stoérer der Offent-

1 Vgl. das reiche Werk von Pierre COURCELLE: La Consolation de Philosophie
dans la tradition littéraire. Paris 1967.

2 GRUBER, Jochen: Kommentar zu Boethius, De Consolatione Philosophiae. Berlin
1978, 188.



De consolatione philosophiae 421

lichkeit vom eigenen Volk verurteilt worden. Der réomische Patriziersohn
Boethius dagegen sieht sich von Goten umstellt. Das Eroberervolk, dem er
diente, hatte ihn fallenlassen. In der greifbaren Apologie des Sokrates wer-
den sowohl die Ankliger wie die verhandelte ,causa‘ benannt, und der An-
geklagte stilisiert sich als wahren Volkslehrer. Boethius jedoch schildert
seine Bedringnis eher mit Tonen wie Kafka, in dessen Prozeff man gar nicht
wirklich weifl, wer, was, warum und aufgrund wovon inkriminiert. Die
Anonymitit der mifilichen Lage ruft nach Trost, das heifft nach Linderung.
Die Fremdheit unter dem Barbarenregiment fordert schliefilich diesen
Preis.

Warum erscheint die Philosophie als Frau? Damit beginne ich einen
zweiten Abschnitt. Sie werden von mir keinen Beitrag zu aktuellen ,gender
studies® erwarten. Die Personifikation der hilfreichen Weisheit stellt nim-
lich kein altes Motiv dar. Die Vorsokratiker hatten durchweg mytho-
logische Vorstellungen der Ordnung des Kosmos aufgegriffen. So gilt etwa
der bei Heraklit leitende Logos als ein klarerweise neutrales Weltprinzip.

Erst Parmenides ubertrigt die Offenbarung der Wahrheit, derzufolge
nur das Sein ist und das Nichtsein, nimlich alle Differenz, Negation, Am-
biguitit, Zweifel usw. nichts sind, einer Frau. Die erhabene Wagenauffahrt
zur Gottin im Lehrgedicht des Parmenides bietet ein grofles quasi-religises
Bild der Verkiindigung, obwohl der Gehalt der Aussage das Einfachste und
Abstrakteste einer Tautologie mit sich fiihrt. Die Verkiinderin trigt iibri-
gens keinen Namen. Genannt wird nur Dike3 als eine Art heiliger Tiir-
Offnerin zur Wahrheit. Sie darf nicht mit der Philosophie tout court
verwechselt werden. Dike als Rechtssprechung scheidet nimlich das Rich-
tige vom Falschen, die ontologische Wahrheit von den bloflen Meinungen
der Sterblichen. Also geht es hier um eine Art letztgiiltiges Urteil.

Mit den Sophisten nimmt die Szene vertrautere Ziige an. Die Rhetoren
treten als Berithmtheiten auf, welche wie der internationale Jet-Set der Wis-
senschaft herumreisen und Geld verdienen. Dagegen zeichnet Platon den
Steinmetz Sokrates als bescheidene Figur des unerbittlichen Fragers und
beunruhigenden Antipoden 6ffentlicher Ruhmestaten. Nur im Dialog Sym-
posion scheint mit raffinierter Dramaturgie die Lehre des Sokrates, der nie
eine Lehre hatte, in den Mund einer ritselhaften Frau gelegt.# Von der
Priesterin Diotima aus Mantineia wird berichtet, die dem Marktgerede in
Athen so fern steht wie dem Trinkgelage unter Minnern. Trotzdem oder
deshalb enthiillt ithre Rede die erotische Tiefenmotivation aller padago-

3 DIELs / KRANZ, B1, 14.
4 Symposion 201 d ff.



422 De consolatione philosophiae

gischen Bemiithung. Keinesfalls aber artikuliert sich an dieser Stelle die Phi-
losophie ipsissima voce. Kurzum, diese Frauengestalten bieten Verstellun-

gen, obwohl sie der politischen Minnerwelt erkennbar die Leviten lesen.
Anders bei Boethius:

»Mir zu Hiupten war eine Frau getreten von sehr ehrwiirdigem Aus-
sehen, mit feurigen und iber die gemeine Kraft des Menschen hinaus
durchdringenden Augen von lebhafter Farbe und unerschépflicher Fri-
sche, mochte sie auch so hoch in Jahren sein, dafl man sie keineswegs fiir
eine Zeitgenossin gehalten hitte -, von einer Grofle, die man nicht klar
erkennen konnte. Denn bald hielt sie sich in dem gewdhnlichen Mafle des
Menschen, bald aber schien sie mit dem Gipfel ihres Scheitels an den
Himmel zu rithren. Wenn sie aber ihr Haupt héher erhoben hitte, wire
sie selbst in den Himmel eingedrungen und hitte des Blickes der nach-
schauenden Menschen gespottet® (Ubersetzung K. Biichner, Reclam-Aus-
gabe, I, 41f.).

Was ist an dieser Gestalt weiblich? Erhabene Groéfie, feuriger Blick, alters-
lose Frische, menschengemifl und doch himmelstiirmend, der staunenden
Menge entriickt - kurz, es handelt sich um Charakteristika der philoso-
phischen Dynamis, welche allen anderen Fihigkeiten iiberlegen, immer
anziehend, nie ausgeschdpft, dem Menschen nahe und auch dem Himmel
zugewandt ist. Weiblich erscheint sodann, dafl sie die herandringenden Mu-
sen, die nach klassischer Sitte angerufen werden, als Bithnendirnen eifer-
stichtig vertreibt. Weiter zeigt sie sich als Therapeutin mit lindernden und
stirkenden Arzneien und bildet so die ideale Krankenschwester am Bett des
Elenden. Sie hat sogar mit der inneren Kraft des Glaubens zu tun und figu-
riert teils als fides im christlichen Gewande.

Im zweiten Buch freilich gerit die Philosophie in eine Debatte mit der
Fortuna, die das Gliicksrad schwingt.5 Daf} das Schicksal weiblich sei, mag -
mit der Opernzeile ,la donna ¢ mobile® ausgedriickt -, die wankelmiitige
Eigenart des zufallenden oder wegweichenden Gliicks bezeichnet haben.
Damit treten wir in einen dritten Abschnitt, der vom Begriff des Gliicks
handelt. Die Forschung hat zum Fortuna-Motiv vielerlei beigetragen.

Die Vorgingergestalt der antiken Tyche wiederum war ein ganz neu-
traler Faktor: Eutychia - das wohlgesonnene Fatum, Dystychia - das
bittere Pech. Natiirlich betreibt die Philosophie eine systematische Dis-
ziplinierung hinsichtlich der Wechselfille des Lebens. Das besagt: Man darf
sich um keinen Preis den Umstinden {iberlassen. Denn die sind kontingent

5 Vgl. FRAKES, Jerold C.: The Fate of Fortune in the early Middle Ages. Leiden
1988.



De consolatione philosophiae 423

und greifen auf den geplanten Praxisvollzug duflerlich ein. Daf} es heftige
Schldge gibt wie Krankheit, Verlust, Krieg, Katastrophen, so wie es auch
unverdiente Gaben zu wiirdigen gilt, nimlich Talent, Erbschaft, erfolg-
reiche Verwandtschaft oder Nachkommen, muff beides ins Kalkiil einbe-
zogen werden. Aber die Klugheit, so heift in alter Auffassung die prakti-
sche Vernunft, rit, ja sie verlangt geradezu, auf diese Aufierlichkeiten nicht
zu setzen. Denn nur was in meiner Hand liegt, vermag ich zu iiberschauen,
zu bewerten und zu steuern.

Die mittelalterliche Figur der Fortuna wichst zur Konkurrentin der
Klugheit heran, weil die menschliche Stindigkeit uns derart eingeboren ist,
dafl wir auf die Angebote der Welt setzen statt auf Gott. Wir vertrauen uns
blind dem giinstigen Lauf der dufleren Dinge an, wir verfallen ans Hiesige.
Der Teufelspakt setzt darauf symbolisch ein Siegel. Dr. Faustus vertritt
insofern einen spitmittelalterlichen Typ solcher Einstellung des weltver-
fallenen Gliicksritters im Triumph iiber alle Wissenschaft.

Wenn die Fortuna eine mittelalterliche Erfindung aus christlichem
Ethos darstellt, so war die antike Gliicksauffassung reicher. Auch hier steht
Boethius gewissermaflen an der Grenze. Denn Eudaimonia, was mit ,gelun-
genem Leben® angendhert iibersetzt wird, ist den eben erwihnten Gliicks-
gutern des glinstigen oder widrigen Zufalls ganz abgewandt. Das gelungene
Leben stellt vielmehr eine gesamtmenschliche Handlungsaufgabe dar, die
jeder Einzelne im Horizont seiner Lebenseinheit (Bios) erfiillen muf}, die
aber im Grundrifl alle Menschen betrifft, sofern sie sich praktisch ver-
wirklichen. Sogar die theoretische Lebensfithrung der Philosophie geht auf
eine Entscheidung hinsichtlich der Eudimonia in diesem besonderen Falle
zuriick.

Die aristotelische Ethik stellt die wesentliche Quelle fiir solche auf Pra-
xis und Uberlegung griindende Gliickskonzeption dar. Da die Spitantike
insgesamt darauf gerichtet war, die Konvergenz der Athener Klassiker,
besonders der Philosophen Platon und Aristoteles, zu betonen, sieht auch
Boethius bei all seinem seelenvollen Platonismus keinen Anlaf, den vehe-
menten Kritiker der Ideenlehre und Befiirworter der konkreten Praxis-
vollziige, nimlich Aristoteles als Platon-Schiiler, eigens hervorzuheben.

»Gibt es fiir dich Kostbareres als dich selbst? - Nein, wirst du sagen,
wenn du also deiner michtig bist, wirst du besitzen, was du nie verlieren
mochtest und das Schicksal nicht entfithren kann. Und damit du er-
kennst, daf} in diesen zufilligen Dingen das Gliick nicht bestehen kann,
schliefle so: wenn das Gliick das hochste Gut eines Wesens ist, das mit
Vernunft lebt, (dann) ist nicht héchstes Gut, was irgendwie entrissen
werden kann“ (II, S. 69).



424 De consolatione philosophiae

In den folgenden Biichern III bis V verhandelt Boethius lang und breit mit
Hilfe zahlreicher Gesichtspunkte und nicht immer im strengen Duktus
einer philosophischen Abhandlung die Frage des Lohnes der Ungerechtig-
keit. Darin steckt das alte Sophistenproblem, demgemif} es besser sei, Un-
recht zu tun als Unrecht zu leiden. Man erinnere sich an den Thrasy-
machos aus dem ersten Buch von Platons Staat, der die Verzerrung als
allotpiov ayadov, d.h. die Fremdzuschreibung des politischen Nutzens
charakterisiert.6 Der plastische Bezug zum Sokrates-Schicksal, filschlicher-
weise einem Prozefl ausgesetzt zu sein, liegt auf der Hand. Die 6ffentliche
Rechtsprechung hat sichtlich Unrecht getan. Das zu erleiden - so behauptet
jedenfalls Platon gegen die Sophisten - sei allemal besser, als selber Unrecht
zu tun.

Es gibt im platonischen Dialog Kriton eine wichtige Debatte rechts-
philosophischer Art, deren Motive weit in die Moderne wirken, bis zu
Kant und in die Gegenwart mit ihrer Tendenz zum juristischen Per-
fektionismus. Die Kontroverse dreht sich darum, dafl das etablierte Gesetz
zwar fir alle gleichermaflen gilt, dafl aber die Idee der Gerechtigkeit nach
Angemessenheit an die Konkretion des jeweiligen Falles verlangt. Beide
Forderungen in Ubereinstimmung zu bringen - das Allgemeine und das
Besondere -, diirfte eine im Letzten schwer 16sbare Aufgabe darstellen. Ich
komme damit zu meinem vierten Abschnitt. Boethius vermeidet nimlich
erstaunlicherweise diesen rechtsphilosophischen Weg bei seiner Paralleli-
sierung des eigenen Schicksals mit der Lage des Sokrates.

Bekanntlich raten die Freunde im Kriton dem Gefangenen angesichts
des ihm widerfahrenen Unrechts zum wohlvorbereiteten Ausbruch aus
dem Gitter. Damit wiirde der Sache nach ein Justizirrtum durch einen Akt
von Privatjustiz korrigiert. Gerade diese Losung lehnt Sokrates aus prin-
zipiellen Erwigungen ab. Die Gesetze Athens seien wie seine Ammen, die
ihn erzogen und sozialisiert haben. In einem partikularen Fall gegen sie zu
verstoflen, impliziere geradezu Rechtsmiflachtung. Das diirfe niemand,
nicht einmal in duflerster Not, in Anspruch nehmen. Denn das Gesetz fiir
den eigenen Nutzen zu brechen, hiefle der allgemeinen Ordnung iiberhaupt
abzusagen. Folglich trinkt der Verurteilte, ohne sich deshalb als Delinquent
anzusehen, entschlossen den Schierlingsbecher, den die Athener Mitbiirger
ihm reichen.

In dieser Haltung liegt kein individueller Trost, sondern nur geradlinige
Rechtskonsequenz. Das Motto konnte lauten: Bitter fiir den Einzelnen,
aber besser fiir das Ganze! Boethius wihlt einen anderen Weg, der aus

6 Republik 1343 c.



De consolatione philosophiae 425

Theologie und Ethik gemischt einen Ausblick weit iiber die Dimension des
Rechtes hinaus auf die gesamte Weltordnung wirft. Und in dieser Per-
spektivenerweiterung unter Riickgriff auf Gott, den Allerhéchsten,
erschreibt sich der bedringte Autor im Gefingnis seinen Trost. Diesen Weg,
so wie ich ihn verstehe, will ich in der Folge knapp skizzieren. Es wird
gehen um Zufall und Notwendigkeit, weiterhin um Vorsehung und Wil-
lensfreiheit, sodann um Gottes Ewigkeit und den menschlichen Blick in die
Zukunft, schliefSlich um unser Verhiltnis zu Gott im Hoffen und Beten. Es
folgen mithin noch vier weitere Abschnitte.

Zunichst begegnet uns die Opposition von Determinismus und Indeter-
minismus in neuerer Terminologie gesprochen. In alter Auffassung steht
die Rolle des Zufalls zur Diskussion. Wenn alles an der ,Kette“ der Not-
wendigkeit hingt, wie Boethius sich ausdriickt, hat der Zufall keine
Chance. Wo aber der Zufall regiert, kann schliefflich nur das Chaos herr-
schen. Boethius bedient sich in dem Dilemma ausdriicklich einer scharf-
sinnigen Uberlegung aus der Physik des Aristoteles (II 5f.), die den Zufall als
unintendiertes Ziel eines anders gerichteten Handlungsvorgangs deutet.
Der Zufall wird sozusagen als parasitirer Nebenerfolg definiert und da-
durch aus der Gegenstellung gegen Prozefirationalitit argumentativ heraus-
gedreht.”

Boethius zitiert das bekannte Exempel des Mannes, der einen Baum
pflanzt und dabei einen Schatz findet.8 Die heutige Wissenschaft der Ar-
chiologie ist trotz aller Technik und Methoden iibrigens noch oft auf sol-
che Zufille angewiesen. Schatzsucher graben keine Biume ein, sie verfolgen
planmiflig andere Ziele. Obstbauern oder Forstbeamte sind nicht berufs-
miflig Schitzen auf der Spur, sie heben Gruben fiir Schéfilinge aus. Falls
jedoch das Letztere getan wird und das Erstere dabei von sich aus eintritt,
fallt ein unintendierter Nebenerfolg an. Die Analyse des Aristoteles, die
Boethius tibernimmt, bleibt meines Erachtens bis in unsere moderne Kon-
tingenzdebatte innerhalb der Sozial- und Naturwissenschaften uniiber-
boten.

Punkt sechs behandelt die Vertriglichkeit der Willensfreiheit, die dem
verniinftigen Menschen zukommt, mit der iiberlegenen Vorsehung Gottes.
Wieder wird ein Lehrstiick des Aristoteles benutzt, und zwar diesmal die
Wahrheitsfihigkeit von Aussagen iiber die Zukunft aus der logischen

7 Vgl. Vi.: Die aristotelische Lehre vom Zufall. In: VON GRAEVENITZ, Georg /
MARQUARD, Odo (Hgg.): Kontingenz (= Poetik und Hermeneutik 17). Miinchen
1998.

8 Das Beispiel findet sich in Metaphysik V 30.



426 De consolatione philosophiae

Schrift Peri hermeneias (Kap. 9). Die Paradoxie ist neuerdings viel ver-
handelt unter dem Titel Aristotle and the Sea Battle (E. Anscombe).? Die
Argumentation geht wie folgt. Wenn morgen eine Seeschlacht stattfinden
wird, mufl es heute wahr sein, das zu sagen. Es geht dabei weder um
riskante Prophezeiung noch um strategische Klugheitsabschitzung, sondern
um ein Wahrheitsproblem. Wahre Sitze miissen nicht nur wahr sein, wenn
ithr Inhalt wie in der wissenschaftlichen Alltagsarbeit aktuelle Faktenfest-
stellung umfaflt oder wie in der Geschichtsforschung Daten der Vergan-
genheit prisentiert. Die Prognosefihigkeit der Wissenschaft fiir die Zu-
kunft bildet dagegen ein umstrittenes, in der Publizistik vermutlich iiber-
bewertetes Feld.

Wenn also morgen die Seeschlacht stattfinden wird, mufl heute ein
wahrheitsfihiger Satz dieses Inhalts formuliert werden diirfen. Dieses logi-
sche Paradox, das natiirlich mit der empirischen Basis aller Wissenschaft im
Streit liegt, diskutiere ich hier nicht weiter. Fiir die traditionelle Auffas-
sung, etwa der Pronoia in der Stoa und erst recht fiir die christliche Theo-
logie ergibt sich die evidente Kluft zwischen der Vorsehung, insbesondere
eines allwissenden und giitigen Schopfergottes einerseits und der mensch-
lichen Willensfreiheit andererseits. Sofern Gott alles weif}, weifl er mit
Sicherheit, ob die Seeschlacht morgen stattfinden wird oder nicht. Fiir den
verniinftig handelnden Menschen, der mit Gott nie konkurrieren kann,
darf daraus aber kein Fatalismus erwachsen. Er mufl sich auf die Alter-
native, den Kampf der Schiffe zu er6ffnen oder zu unterlassen, das heifit,
die Schlacht etwa zu verschieben oder ganz zum Riickzug zu blasen, ohne
jedes Zogern und Zittern offen halten. Andernfalls wiren Admirile, Offi-
ziere, Seeleute und alle anderen Handelnden verwegene Hasadeure, welche
gar vor ein Kriegsgericht gestellt gehorten.

Wie windet sich Boethius aus dieser Falle? Damit tritt siebentens die
Unterscheidung von Gottes Ewigkeit und der menschlichen Orientierung
auf Zukunft ins Mittel. Nachdem Aristoteles mehrfach deutlich Stich-
wortgeber des verwickelten Gedankengangs bei Boethius gewesen ist, greift
nun Platon wieder in die Beweisfithrung ein. Es geht um die Zeittheorie im
Timaios. Der Spitdialog Timaios war dem ganzen Mittelalter lieb und ver-
traut, weil Platon gleichsam als ,anima naturaliter christiana® im Rahmen
der heidnischen Philosophie der Antike den Schopfergott in Gestalt eines
nach idealem Maf} die Welt hervorbringenden Demiurgen geahnt zu haben

9 Der Aufsatz von ANSCOMBE ist abgedruckt in: MORAVCSIK, Julius M. (Ed.):
Aristotle, 1967.



De consolatione philosophiae 427

schien. Platons Zeittheoriel0 nennt die dreidimensionale Zeit, die wir auf
Erden kennen und stindig durchleben, ein bewegtes Abbild der Ewigkeit
(arwv). Die Ewigkeit in ununterbrochener Dauerprisenz eint alle Zeitdi-
mensionen, wihrend das irdische Abbild dieselbe in Frither und Spiter
zerlegt.11 Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft erscheinen uns als wich-
tige Distinktion, wihrend die Trias der Zeit selber doch als das Bleibende
gilt, denn Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft kehren immer wieder,
so sehr sie doch je unterschieden sind. Dieser fiir unser praktisches Selbst-
verstindnis gewichtige Unterschied fillt bei Gott in die Einheit des Immer-
gleichen zusammen. Mit Hilfe dieser theologischen Distinktion bringt
Boethius die Vorsehung Gottes, die eigentlich gar nicht Zukunft beinhaltet,
mit der menschlichen Orientierung auf Zukunft in Ubereinstimmung,
Auch wenn Gott alles weifl, sind wir doch vom Handeln in Richtung auf
ein Morgen nie zu entbinden. Die Ewigkeit bei Gott und die menschliche
Bindung an Zeit vertragen sich demnach.

Dieser Begriindungsschritt reifft aber Gott und den Menschen derart
metaphysisch auseinander, daf} sich die Sorge einstellt, wie beide Seiten
iiberhaupt noch miteinander verkehren kénnen. Da baut Boethius achtens
und abschlieflend auf den tiefen Sinn unseres Hoffens und Betens (spes
precesque). Wiirden wir hoffend und betend uns nicht im beschrinkten
Diesseits auf die Absolutheit Gottes beziehen, wire die Transzendenz uns
auf jede Weise entzogen. Wiirde Gott seinerseits nicht zum Fluchtpunkt
von Hoffen und Beten taugen, wire seine Gnade gegenstandslos. Die
Glaubigen tiberbriicken die totale Distanz, indem sie darauf vertrauen, dafl
»die Hoffnungen, die man auf Gott setzt, und die Gebete nicht vergebens
sind. Wenn sie richtig sind, miissen sie wirksam sein®. Diese theologisch-
ethische Deduktion der strukturellen Unmoglichkeit der Sinnlosigkeitsver-
mutung in unserer Glaubenshaltung enthilt im Gesamtzusammenhang der
Abhandlung des Boethius das Moment des existentiellen Trostes, welcher
mit grofler theoretischer Anstrengung der Philosophie abgerungen wird.

Erlauben Sie mir vor einer hohen Theologischen Fakultit eine beschei-
dene Schluflbemerkung. Die Trostung bei Boethius erfolgt aufgrund einer
um Gott zentrierten Weltanschauung und setzt ein System von Ethik,
Physik und Metaphysik im alten Sinne voraus. Die Angebote der heutigen
Philosophie sind deutlich drmer. Wenn sie zum Trostspenden taugen, dann
nicht dank ihrer Lehren, sondern kraft der intellektuellen Anspannung, die

10 Vgl. MESCH, Walter: Reflektierte Gegenwart. Frankfurt a.M. 2004.
11 Timaios 37 d.



428 De consolatione philosophiae

sich den bedringenden Aufleneinfliissen widersetzt. So stiitzt sie die Iden-
titit jedes Einzelnen, der intensiv nachdenkt. Kann man mehr verlangen?

DOMINIC J. O’MEARA

Les Déchirures de la Philosophie

Boece, au début de la Consolation de la Philosophie, est plongé dans le déses-
poir. Sa carriére politique s’achéve par une catastrophe : il a tout perdu.
Emprisonné, il attend la mort. Pire : les valeurs qui ’ont guidé dans sa vie
sont renversées, 1’injustice triomphe, le vice détruit la vertu. C’est alors
qu’une femme apparait, au-dessus de sa téte, une femme a la fois vieille et
jeune de par sa vigueur, une femme a la mesure d’homme, dont la téte ce-
pendant pénetre le ciel. La femme porte une robe (vestis), tissée de sa pro-
pre main, trés astucieusement, d’un tissu indissoluble, d’un fil tres fin.
Noircie par I’age et la négligence, la robe porte deux lettres grecques IT et
0, reliées comme les échelons d’une échelle allant d’en bas, de la lettre II,
vers le haut, la lettre ®. La robe est déchirée :

« Mais des brutes avaient déchiré ce vétement et chacun avait emporté le
lambeau qu’il avait pu s’approprier (eandem tamen wuestem wuiolentorum
quorundam sciderant manus et particulas quas quisque potuit abstulerant)»
d, 1, 5, traduction C. Lazam).

Que seraient ces déchirures de la robe de la Philosophie? Que seraient ces
déchirures de la philosophie elle-méme? Qui sont ces hommes violents qui
en sont responsables? Permettez-moi de vous proposer dans la suite quel-
ques réflexions sur ces questions.

Pour commencer, nous pouvons nous assurer qu’il s’agit bien, sur la robe
de la Philosophie, d’une représentation de la philosophie, dans la mesure ou
’échelle reliant les lettres IT et ® correspond au curriculum des écoles phi-
losophiques de I’ Antiquité tardive, a Athénes et 2 Alexandrie, par exemple.
Ce curriculum proposait a I’éléve un itinéraire le conduisant de
I’apprentissage des sciences et des vertus pratiques ( IT ) vers ’acquisition
des sciences et des vertus théoriques ( ® ), avec, pour objectif, la divinisa-
tion de ’homme réalisée par la plus haute science théorique, la métaphysi-
que ou la science de la réalité divine. Le passage de la matérialité a la trans-
cendance divine, de la physique a la métaphysique, se faisait grace a I’étude
des sciences mathématiques, dont la fonction meédiatrice avait trouvé ex-



	Gedanken über den möglichen Trost der Philosophie

