
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 53 (2006)

Heft: 1-2

Artikel: Gedanken über den möglichen Trost der Philosophie

Autor: Bubner, Rüdiger

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760623

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760623
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


420 De consolatione philosophiae

Rüdiger Bubner

Gedanken über den möglichen Trost der Philosophie

Man hat mich gebeten, aus diesem feierlichen Anlaß über den Trost der

Philosophie zu sprechen. Nicht, daß wir gerade in diesem Augenblick der
akademischen Selbstvergegenwärtigung gemäß einem alten Brauche besonderer

Tröstung bedürftig wären. Die in Deutschland alltägliche Klage über
die Universitätsmisere darf ich in der glücklichen Schweiz einmal auslassen.

Aber im menschlichen Lebenslauf sind wir allesamt wieder und wieder auf
Trost angewiesen. Was tut da die Philosophie?

Die radikale Maxime, die von Sokrates bis Montaigne vertreten wird,
besagt doch, das Philosophieren à la longue bedeute, Sterben zu lernen. Das

impliziert den grundsätzlichen Abschied von der Endlichkeit, auf die das

Leben, wenn es gut geführt wird, vorbereiten soll. Der Trost hingegen hilft
über Notlagen innerhalb des Lebensvollzugs hinweg und versichert uns
immanent der Kontinuität. Etwa nach dem Motto: Auch wenn es

gegenwärtig schwerfällt, es wird schon weitergehen.
Boethius ist mit seiner Consolatio Philosophiae in die Weltliteratur

eingegangen.1 Er gehört zu den wenigen Übergangsgestalten, in denen Antike
sich dem Mittelalter verbindet. Der Kirchenvater Augustin ist fraglos der

größte und wirkungsmächtigste Vermittler, der den überlieferten Platonis-

mus christlich verarbeitet und bis auf Luther oder sogar Heidegger weiter
verweist. Boethius, eine entschieden kleinere Gestalt, könnte selber als ein
Tröster gelten, der uns über den Verlust der antiken Weisheit hinwegbringt
und im Zeichen des neuen Glaubens Fortsetzung verheißt. Die Wirkung
des Trostes vergleicht er an einer Stelle passend mit der Anstrengung
„durchzuschwimmen" (enatare). Die Stelle erläutert der Kommentar von
Gruber mit älteren Schiffbruchmetaphern.2

Nach dieser Kurzpräsentation spreche ich in einem ersten Abschnitt
über Sokrates unter den Barharen. Boethius selber bringt sein eigenes
Lebensende mit Kerker und Tod in die Nähe des Sokrates-Schicksals. Die
Trostschrift, im Gefängnis zu Pavia verfaßt, spielt deutlich auf die Parallele

an. Nun war Sokrates als sophistischer Verführer und Störer der Offent-

1 Vgl. das reiche Werk von Pierre COURCELLE: La Consolation de Philosophie
dans la tradition littéraire. Paris 1967.

2 GRUBER, Jochen: Kommentar zu Boethius, De Consolatione Philosophiae. Berlin
1978, 188.



De consolatione philosophiae 421

lichkeit vom eigenen Volk verurteilt worden. Der römische Patriziersohn
Boethius dagegen sieht sich von Goten umstellt. Das Eroberervolk, dem er
diente, hatte ihn fallenlassen. In der greifbaren Apologie des Sokrates werden

sowohl die Ankläger wie die verhandelte ,causa' benannt, und der
Angeklagte stilisiert sich als wahren Volkslehrer. Boethius jedoch schildert
seine Bedrängnis eher mit Tönen wie Kafka, in dessen Prozeß man gar nicht
wirklich weiß, wer, was, warum und aufgrund wovon inkriminiert. Die

Anonymität der mißlichen Lage ruft nach Trost, das heißt nach Linderung.
Die Fremdheit unter dem Barbarenregiment fordert schließlich diesen

Preis.

Warum erscheint die Philosophie als Frau? Damit beginne ich einen
zweiten Abschnitt. Sie werden von mir keinen Beitrag zu aktuellen ,gender
studies' erwarten. Die Personifikation der hilfreichen Weisheit stellt nämlich

kein altes Motiv dar. Die Vorsokratiker hatten durchweg
mythologische Vorstellungen der Ordnung des Kosmos aufgegriffen. So gilt etwa
der bei Heraklit leitende Logos als ein klarerweise neutrales Weltprinzip.

Erst Parmenides überträgt die Offenbarung der Wahrheit, derzufolge
nur das Sein ist und das Nichtsein, nämlich alle Differenz, Negation, Am-
biguität, Zweifel usw. nichts sind, einer Frau. Die erhabene Wagenauffahrt
zur Göttin im Lehrgedicht des Parmenides bietet ein großes quasi-religiöses
Bild der Verkündigung, obwohl der Gehalt der Aussage das Einfachste und
Abstrakteste einer Tautologie mit sich führt. Die Verkünderin trägt übrigens

keinen Namen. Genannt wird nur Dike3 als eine Art heiliger Tür-
öffnerin zur Wahrheit. Sie darf nicht mit der Philosophie tout court
verwechselt werden. Dike als Rechtssprechung scheidet nämlich das Richtige

vom Falschen, die ontologische Wahrheit von den bloßen Meinungen
der Sterblichen. Also geht es hier um eine Art letztgültiges Urteil.

Mit den Sophisten nimmt die Szene vertrautere Züge an. Die Rhetoren

treten als Berühmtheiten auf, welche wie der internationale Jet-Set der
Wissenschaft herumreisen und Geld verdienen. Dagegen zeichnet Piaton den

Steinmetz Sokrates als bescheidene Figur des unerbittlichen Fragers und
beunruhigenden Antipoden öffentlicher Ruhmestaten. Nur im Dialog
Symposion scheint mit raffinierter Dramaturgie die Lehre des Sokrates, der nie
eine Lehre hatte, in den Mund einer rätselhaften Frau gelegt.4 Von der
Priesterin Diotima aus Mantineia wird berichtet, die dem Marktgerede in
Athen so fern steht wie dem Trinkgelage unter Männern. Trotzdem oder
deshalb enthüllt ihre Rede die erotische Tiefenmotivation aller pädago-

3 Diels / Kranz, Bl, 14.

4 Symposion 201 d ff.



422 De consolatione philosophiae

gischen Bemühung. Keinesfalls aber artikuliert sich an dieser Stelle die

Philosophie ipsissima voce. Kurzum, diese Frauengestalten bieten Verstellungen,

obwohl sie der politischen Männerwelt erkennbar die Leviten lesen.

Anders bei Boethius:

„Mir zu Häupten war eine Frau getreten von sehr ehrwürdigem
Aussehen, mit feurigen und über die gemeine Kraft des Menschen hinaus

durchdringenden Augen von lebhafter Farbe und unerschöpflicher
Frische, mochte sie auch so hoch in Jahren sein, daß man sie keineswegs für
eine Zeitgenossin gehalten hätte -, von einer Größe, die man nicht klar
erkennen konnte. Denn bald hielt sie sich in dem gewöhnlichen Maße des

Menschen, bald aber schien sie mit dem Gipfel ihres Scheitels an den

Himmel zu rühren. Wenn sie aber ihr Haupt höher erhoben hätte, wäre
sie selbst in den Himmel eingedrungen und hätte des Blickes der
nachschauenden Menschen gespottet" (Ubersetzung K. Büchner, Reclam-Aus-

gabe, I, 41f.).

Was ist an dieser Gestalt weiblich? Erhabene Größe, feuriger Blick, alterslose

Frische, menschengemäß und doch himmelstürmend, der staunenden

Menge entrückt - kurz, es handelt sich um Charakteristika der
philosophischen Dynamis, welche allen anderen Fähigkeiten überlegen, immer
anziehend, nie ausgeschöpft, dem Menschen nahe und auch dem Himmel
zugewandt ist. Weiblich erscheint sodann, daß sie die herandrängenden Musen,

die nach klassischer Sitte angerufen werden, als Bühnendirnen
eifersüchtig vertreibt. Weiter zeigt sie sich als Therapeutin mit lindernden und
stärkenden Arzneien und bildet so die ideale Krankenschwester am Bett des

Elenden. Sie hat sogar mit der inneren Kraft des Glaubens zu tun und figuriert

teils als fid.es im christlichen Gewände.

Im zweiten Buch freilich gerät die Philosophie in eine Debatte mit der

Fortuna, die das Glücksrad schwingt.5 Daß das Schicksal weiblich sei, mag -
mit der Opernzeile ,1a donna è mobile' ausgedrückt -, die wankelmütige
Eigenart des zufallenden oder wegweichenden Glücks bezeichnet haben.

Damit treten wir in einen dritten Abschnitt, der vom Begriff des Glücks
handelt. Die Forschung hat zum Fortuna-Motiv vielerlei beigetragen.

Die Vorgängergestalt der antiken Tyche wiederum war ein ganz
neutraler Faktor: Eutychia - das wohlgesonnene Fatum, Dystychia - das

bittere Pech. Natürlich betreibt die Philosophie eine systematische
Disziplinierung hinsichtlich der Wechselfälle des Lebens. Das besagt: Man darf
sich um keinen Preis den Umständen überlassen. Denn die sind kontingent

5 Vgl. FRAKES, Jerold C.: The Fate ofFortune in the early Middle Ages. Leiden
1988.



De consolatione philosophiae 423

und greifen auf den geplanten Praxisvollzug äußerlich ein. Daß es heftige
Schläge gibt wie Krankheit, Verlust, Krieg, Katastrophen, so wie es auch

unverdiente Gaben zu würdigen gilt, nämlich Talent, Erbschaft, erfolgreiche

Verwandtschaft oder Nachkommen, muß beides ins Kalkül einbezogen

werden. Aber die Klugheit, so heißt in alter Auffassung die praktische

Vernunft, rät, ja sie verlangt geradezu, auf diese Äußerlichkeiten nicht
zu setzen. Denn nur was in meiner Hand liegt, vermag ich zu überschauen,

zu bewerten und zu steuern.
Die mittelalterliche Figur der Fortuna wächst zur Konkurrentin der

Klugheit heran, weil die menschliche Sündigkeit uns derart eingeboren ist,
daß wir auf die Angebote der Welt setzen statt auf Gott. Wir vertrauen uns
blind dem günstigen Lauf der äußeren Dinge an, wir verfallen ans Hiesige.
Der Teufelspakt setzt darauf symbolisch ein Siegel. Dr. Faustus vertritt
insofern einen spätmittelalterlichen Typ solcher Einstellung des weltverfallenen

Glücksritters im Triumph über alle Wissenschaft.
Wenn die Fortuna eine mittelalterliche Erfindung aus christlichem

Ethos darstellt, so war die antike Glücksauffassung reicher. Auch hier steht
Boethius gewissermaßen an der Grenze. Denn Eudaimonia, was mit „gelungenem

Leben" angenähert übersetzt wird, ist den eben erwähnten Glücksgütern

des günstigen oder widrigen Zufalls ganz abgewandt. Das gelungene
Leben stellt vielmehr eine gesamtmenschliche Handlungsaufgabe dar, die

jeder Einzelne im Horizont seiner Lebenseinheit (Bios) erfüllen muß, die
aber im Grundriß alle Menschen betrifft, sofern sie sich praktisch
verwirklichen. Sogar die theoretische Lebensführung der Philosophie geht auf
eine Entscheidung hinsichtlich der Eudämonia in diesem besonderen Falle
zurück.

Die aristotelische Ethik stellt die wesentliche Quelle für solche auf Praxis

und Überlegung gründende Glückskonzeption dar. Da die Spätantike
insgesamt darauf gerichtet war, die Konvergenz der Athener Klassiker,
besonders der Philosophen Piaton und Aristoteles, zu betonen, sieht auch

Boethius bei all seinem seelenvollen Piatonismus keinen Anlaß, den

vehementen Kritiker der Ideenlehre und Befürworter der konkreten
Praxisvollzüge, nämlich Aristoteles als Platon-Schüler, eigens hervorzuheben.

„Gibt es für dich Kostbareres als dich selbst? - Nein, wirst du sagen,
wenn du also deiner mächtig bist, wirst du besitzen, was du nie verlieren
möchtest und das Schicksal nicht entführen kann. Und damit du
erkennst, daß in diesen zufälligen Dingen das Glück nicht bestehen kann,
schließe so: wenn das Glück das höchste Gut eines Wesens ist, das mit
Vernunft lebt, (dann) ist nicht höchstes Gut, was irgendwie entrissen
werden kann" (II, S. 69).



424 De consolatione philosophiae

In den folgenden Büchern III bis V verhandelt Boethius lang und breit mit
Hilfe zahlreicher Gesichtspunkte und nicht immer im strengen Duktus
einer philosophischen Abhandlung die Frage des Lohnes der Ungerechtigkeit.

Darin steckt das alte Sophistenproblem, demgemäß es besser sei,
Unrecht zu tun als Unrecht zu leiden. Man erinnere sich an den Thrasy-
machos aus dem ersten Buch von Piatons Staat, der die Verzerrung als

akkoiptov ayaôov, d.h. die Fremdzuschreibung des politischen Nutzens
charakterisiert.6 Der plastische Bezug zum Sokrates-Schicksal, fälschlicherweise

einem Prozeß ausgesetzt zu sein, liegt auf der Hand. Die öffentliche
Rechtsprechung hat sichtlich Unrecht getan. Das zu erleiden - so behauptet
jedenfalls Piaton gegen die Sophisten - sei allemal besser, als selber Unrecht
zu tun.

Es gibt im platonischen Dialog Kriton eine wichtige Debatte
rechtsphilosophischer Art, deren Motive weit in die Moderne wirken, bis zu
Kant und in die Gegenwart mit ihrer Tendenz zum juristischen
Perfektionismus. Die Kontroverse dreht sich darum, daß das etablierte Gesetz

zwar für alle gleichermaßen gilt, daß aber die Idee der Gerechtigkeit nach

Angemessenheit an die Konkretion des jeweiligen Falles verlangt. Beide

Forderungen in Ubereinstimmung zu bringen - das Allgemeine und das

Besondere -, dürfte eine im Letzten schwer lösbare Aufgabe darstellen. Ich
komme damit zu meinem vierten Abschnitt. Boethius vermeidet nämlich
erstaunlicherweise diesen rechtsphilosophischen Weg bei seiner Paralleli-

sierung des eigenen Schicksals mit der Lage des Sokrates.

Bekanntlich raten die Freunde im Kriton dem Gefangenen angesichts
des ihm widerfahrenen Unrechts zum wohlvorbereiteten Ausbruch aus

dem Gitter. Damit würde der Sache nach ein Justizirrtum durch einen Akt
von Privatjustiz korrigiert. Gerade diese Lösung lehnt Sokrates aus

prinzipiellen Erwägungen ab. Die Gesetze Athens seien wie seine Ammen, die

ihn erzogen und sozialisiert haben. In einem partikularen Fall gegen sie zu
verstoßen, impliziere geradezu Rechtsmißachtung. Das dürfe niemand,
nicht einmal in äußerster Not, in Anspruch nehmen. Denn das Gesetz für
den eigenen Nutzen zu brechen, hieße der allgemeinen Ordnung überhaupt
abzusagen. Folglich trinkt der Verurteilte, ohne sich deshalb als Delinquent
anzusehen, entschlossen den Schierlingsbecher, den die Athener Mitbürger
ihm reichen.

In dieser Haltung liegt kein individueller Trost, sondern nur geradlinige
Rechtskonsequenz. Das Motto könnte lauten: Bitter für den Einzelnen,
aber besser für das Ganze! Boethius wählt einen anderen Weg, der aus

6 Republik I 343 c.



De consolatione philosophiae 425

Theologie und Ethik gemischt einen Ausblick weit über die Dimension des

Rechtes hinaus auf die gesamte Weltordnung wirft. Und in dieser

Perspektivenerweiterung unter Rückgriff auf Gott, den Allerhöchsten,
erschreibt sich der bedrängte Autor im Gefängnis seinen Trost. Diesen Weg,
so wie ich ihn verstehe, will ich in der Folge knapp skizzieren. Es wird
gehen um Zufall und Notwendigkeit, weiterhin um Vorsehung und
Willensfreiheit, sodann um Gottes Ewigkeit und den menschlichen Blick in die

Zukunft, schließlich um unser Verhältnis zu Gott im Hoffen und Beten. Es

folgen mithin noch vier weitere Abschnitte.
Zunächst begegnet uns die Opposition von Determinismus und

Indeterminismus in neuerer Terminologie gesprochen. In alter Auffassung steht
die Rolle des Zufalls zur Diskussion. Wenn alles an der „Kette" der

Notwendigkeit hängt, wie Boethius sich ausdrückt, hat der Zufall keine
Chance. Wo aber der Zufall regiert, kann schließlich nur das Chaos
herrschen. Boethius bedient sich in dem Dilemma ausdrücklich einer
scharfsinnigen Überlegung aus der Physik des Aristoteles (II 5f.), die den Zufall als

unintendiertes Ziel eines anders gerichteten Handlungsvorgangs deutet.
Der Zufall wird sozusagen als parasitärer Nebenerfolg definiert und
dadurch aus der Gegenstellung gegen Prozeßrationalität argumentativ
herausgedreht.7

Boethius zitiert das bekannte Exempel des Mannes, der einen Baum

pflanzt und dabei einen Schatz findet.8 Die heutige Wissenschaft der

Archäologie ist trotz aller Technik und Methoden übrigens noch oft auf solche

Zufälle angewiesen. Schatzsucher graben keine Bäume ein, sie verfolgen
planmäßig andere Ziele. Obstbauern oder Forstbeamte sind nicht berufsmäßig

Schätzen auf der Spur, sie heben Gruben für Schößlinge aus. Falls

jedoch das Letztere getan wird und das Erstere dabei von sich aus eintritt,
fällt ein unintendierter Nebenerfolg an. Die Analyse des Aristoteles, die
Boethius übernimmt, bleibt meines Erachtens bis in unsere moderne
Kontingenzdebatte innerhalb der Sozial- und Naturwissenschaften unüber-
boten.

Punkt sechs behandelt die Verträglichkeit der Willensfreiheit, die dem

vernünftigen Menschen zukommt, mit der überlegenen Vorsehung Gottes.
Wieder wird ein Lehrstück des Aristoteles benutzt, und zwar diesmal die

Wahrheitsfähigkeit von Aussagen über die Zukunft aus der logischen

7 Vgl. Vf.: Die aristotelische Lehre vom Zufall. In: VON GRAEVENITZ, Georg /
MARQUARD, Odo (Hgg.): Kontingenz Poetik und Hermeneutik 17). München
1998.

8 Das Beispiel findet sich in Metaphysik V 30.



426 De consolatione philosophiae

Schrift Peri hermeneias (Kap. 9). Die Paradoxie ist neuerdings viel
verhandelt unter dem Titel Aristotle and the Sea Battle (E. Anscombe).9 Die
Argumentation geht wie folgt. Wenn morgen eine Seeschlacht stattfinden
wird, muß es heute wahr sein, das zu sagen. Es geht dabei weder um
riskante Prophezeiung noch um strategische Klugheitsabschätzung, sondern

um ein Wahrheitsproblem. Wahre Sätze müssen nicht nur wahr sein, wenn
ihr Inhalt wie in der wissenschaftlichen Alltagsarbeit aktuelle Faktenfeststellung

umfaßt oder wie in der Geschichtsforschung Daten der Vergangenheit

präsentiert. Die Prognosefähigkeit der Wissenschaft für die
Zukunft bildet dagegen ein umstrittenes, in der Publizistik vermutlich
überbewertetes Feld.

Wenn also morgen die Seeschlacht stattfinden wird, muß heute ein
wahrheitsfähiger Satz dieses Inhalts formuliert werden dürfen. Dieses logische

Paradox, das natürlich mit der empirischen Basis aller Wissenschaft im
Streit liegt, diskutiere ich hier nicht weiter. Für die traditionelle Auffassung,

etwa der Pronoia in der Stoa und erst recht für die christliche Theologie

ergibt sich die evidente Kluft zwischen der Vorsehung, insbesondere
eines allwissenden und gütigen Schöpfergottes einerseits und der menschlichen

Willensfreiheit andererseits. Sofern Gott alles weiß, weiß er mit
Sicherheit, ob die Seeschlacht morgen stattfinden wird oder nicht. Für den

vernünftig handelnden Menschen, der mit Gott nie konkurrieren kann,
darf daraus aber kein Fatalismus erwachsen. Er muß sich auf die
Alternative, den Kampf der Schiffe zu eröffnen oder zu unterlassen, das heißt,
die Schlacht etwa zu verschieben oder ganz zum Rückzug zu blasen, ohne

jedes Zögern und Zittern offen halten. Andernfalls wären Admiräle,
Offiziere, Seeleute und alle anderen Handelnden verwegene Hasadeure, welche

gar vor ein Kriegsgericht gestellt gehörten.
Wie windet sich Boethius aus dieser Falle? Damit tritt siebentens die

Unterscheidung von Gottes Ewigkeit und der menschlichen Orientierung
auf Zukunft ins Mittel. Nachdem Aristoteles mehrfach deutlich
Stichwortgeber des verwickelten Gedankengangs bei Boethius gewesen ist, greift
nun Piaton wieder in die Beweisführung ein. Es geht um die Zeittheorie im
Timaios. Der Spätdialog Timaios war dem ganzen Mittelalter lieb und
vertraut, weil Piaton gleichsam als ,anima naturaliter christiana' im Rahmen
der heidnischen Philosophie der Antike den Schöpfergott in Gestalt eines

nach idealem Maß die Welt hervorbringenden Demiurgen geahnt zu haben

9 Der Aufsatz von ANSCOMBE ist abgedruckt in: MORAVCSIK, Julius M. (Ed.):
Aristotle, 1967.



De consolatione philosophiae 427

schien. Piatons Zeittheorie10 nennt die dreidimensionale Zeit, die wir auf
Erden kennen und ständig durchleben, ein bewegtes Abbild der Ewigkeit
(atrav). Die Ewigkeit in ununterbrochener Dauerpräsenz eint alle

Zeitdimensionen, während das irdische Abbild dieselbe in Früher und Später
zerlegt.11 Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft erscheinen uns als wichtige

Distinktion, während die Trias der Zeit selber doch als das Bleibende

gilt, denn Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft kehren immer wieder,
so sehr sie doch je unterschieden sind. Dieser für unser praktisches
Selbstverständnis gewichtige Unterschied fällt bei Gott in die Einheit des

Immergleichen zusammen. Mit Hilfe dieser theologischen Distinktion bringt
Boethius die Vorsehung Gottes, die eigentlich gar nicht Zukunft beinhaltet,
mit der menschlichen Orientierung auf Zukunft in Übereinstimmung.
Auch wenn Gott alles weiß, sind wir doch vom Handeln in Richtung auf
ein Morgen nie zu entbinden. Die Ewigkeit bei Gott und die menschliche

Bindung an Zeit vertragen sich demnach.

Dieser Begründungsschritt reißt aber Gott und den Menschen derart

metaphysisch auseinander, daß sich die Sorge einstellt, wie beide Seiten

überhaupt noch miteinander verkehren können. Da baut Boethius achtens

und abschließend auf den tiefen Sinn unseres Hoffens und Betens (spes

precesque). Würden wir hoffend und betend uns nicht im beschränkten
Diesseits auf die Absolutheit Gottes beziehen, wäre die Transzendenz uns
auf jede Weise entzogen. Würde Gott seinerseits nicht zum Fluchtpunkt
von Hoffen und Beten taugen, wäre seine Gnade gegenstandslos. Die
Gläubigen überbrücken die totale Distanz, indem sie darauf vertrauen, daß

„die Hoffnungen, die man auf Gott setzt, und die Gebete nicht vergebens
sind. Wenn sie richtig sind, müssen sie wirksam sein". Diese theologischethische

Deduktion der strukturellen Unmöglichkeit der Sinnlosigkeitsvermutung

in unserer Glaubenshaltung enthält im Gesamtzusammenhang der

Abhandlung des Boethius das Moment des existentiellen Trostes, welcher
mit großer theoretischer Anstrengung der Philosophie abgerungen wird.

Erlauben Sie mir vor einer hohen Theologischen Fakultät eine bescheidene

Schlußbemerkung. Die Tröstung bei Boethius erfolgt aufgrund einer

um Gott zentrierten Weltanschauung und setzt ein System von Ethik,
Physik und Metaphysik im alten Sinne voraus. Die Angebote der heutigen
Philosophie sind deutlich ärmer. Wenn sie zum Trostspenden taugen, dann
nicht dank ihrer Lehren, sondern kraft der intellektuellen Anspannung, die

10 Vgl. MESCH, Walter: Reflektierte Gegenwart. Frankfurt a.M. 2004.
11 Timaios 37 d.



428 De consolatione philosophiae

sich den bedrängenden Außeneinflüssen widersetzt. So stützt sie die Identität

jedes Einzelnen, der intensiv nachdenkt. Kann man mehr verlangen?

Dominic J. O'Meara

Les Déchirures de la Philosophie

Boèce, au début de la Consolation de la Philosophie, est plongé dans le désespoir.

Sa carrière politique s'achève par une catastrophe : il a tout perdu.
Emprisonné, il attend la mort. Pire : les valeurs qui l'ont guidé dans sa vie

sont renversées, l'injustice triomphe, le vice détruit la vertu. C'est alors

qu'une femme apparaît, au-dessus de sa tête, une femme à la fois vieille et

jeune de par sa vigueur, une femme à la mesure d'homme, dont la tête

cependant pénètre le ciel. La femme porte une robe (vestis), tissée de sa propre

main, très astucieusement, d'un tissu indissoluble, d'un fil très fin.
Noircie par l'âge et la négligence, la robe porte deux lettres grecques n et
©, reliées comme les échelons d'une échelle allant d'en bas, de la lettre II,
vers le haut, la lettre 0. La robe est déchirée :

« Mais des brutes avaient déchiré ce vêtement et chacun avait emporté le

lambeau qu'il avait pu s'approprier (eandem tamen uestem uiolentorum
quorundam sciderant manus et particulas quas quisque potuit abstulerant)»
(I, 1, 5, traduction C. Lazam).

Que seraient ces déchirures de la robe de la Philosophie? Que seraient ces

déchirures de la philosophie elle-même? Qui sont ces hommes violents qui
en sont responsables? Permettez-moi de vous proposer dans la suite quelques

réflexions sur ces questions.
Pour commencer, nous pouvons nous assurer qu'il s'agit bien, sur la robe
de la Philosophie, d'une représentation de la philosophie, dans la mesure où
l'échelle reliant les lettres II et © correspond au curriculum des écoles

philosophiques de l'Antiquité tardive, à Athènes et à Alexandrie, par exemple.
Ce curriculum proposait à l'élève un itinéraire le conduisant de

l'apprentissage des sciences et des vertus pratiques II vers l'acquisition
des sciences et des vertus théoriques 0 avec, pour objectif, la divinisation

de l'homme réalisée par la plus haute science théorique, la métaphysique

ou la science de la réalité divine. Le passage de la matérialité à la
transcendance divine, de la physique à la métaphysique, se faisait grâce à l'étude
des sciences mathématiques, dont la fonction médiatrice avait trouvé ex-


	Gedanken über den möglichen Trost der Philosophie

