
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 53 (2006)

Heft: 1-2

Artikel: "Semplice perché relazionale" alla luce del De potentia Dei di San
Tommaso

Autor: Vezzosi, Giovanni

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760621

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760621
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Giovanni Vezzosi

"Semplice perché relazionale" alia luce del

Depotentia Dei di San Tommaso *

Ci si propone di riflettere brevemente sulla seraplicità, uno degli assiomi
délia teologia trinitaria, seguendo il De potentiel Dei di San Tommaso. Cos!

come è inteso dalla parola assioma, la semplicità divina si mostra come una
necessaria evidenza che chiede di essere accettata. Ammettere un principio
comporta inevitabilmente delle conseguenze: in base agli effetti che ne de-

rivano si puo cogliere la validità del principio stesso. Solitamente tra
principio e suoi effetti si créa una corrispondenza non necessariamente univoca;
nel caso délia semplicità divina, sembra che la conseguenza più evidente sia

la relazione; ci si puo chiedere se e fino a che punto la relazione possa
essere intesa solo come corollario délia semplicità o piuttosto come suo
antecedente.

1. iL CONTESTO INTERPRETATIVO

Se in Dio le relazioni reali non coincidessero con l'essenza si contrad-
direbbe il principio di semplicità;1 si potrebbe pensare l'esistenza di
qualcosa di eterno, distinto dall'essenza.2

Considerando le relazioni divine si guardi anche ad un altro interessante

aspetto: se queste relazioni reali come tali sono espresse dalla dinamica esse

ad ed esse in, e anche vero che nel caso divino l'esse in si identifica piena-
mente con l'essenza.3

* Abbreviazione dell'opera di San Tommaso: De pot.-. Quaestiones disputatae et

quaestiones duodecim quodlibetales, 1: De potentia Dei. Taurini/Romae: Marietti
T931.

1 Depot, q. 2 a. 5.

2 LA CUGNA, Catherine M.: The relational God: Aquinas and beyond. In: TS 46

(1985) 655.
3 MULLER, Earl: Real relations and the divine issues in Thomas's understanding of

God's relation to the world. In: TS 56 (1995) 675.



"Semplice perché relazionale" 411

Da queste osservazioni possiamo trarre che la semplicità divina include
in sé la dinamica relazionale; in generale, quanto più un ente è capace di
relazionarsi tanto più è semplice.4

Il discorso sulla realtà delle relazioni si basa sul tipo di fondamento che
si stabilisée essere all'origine di tali rapporti; nel caso divino, il fondamento

rappresenta la tendenza all'altro all'interno délia comune natura.5 In questo
senso le condizioni di realtà délia relazione sono salvaguardate: che i ter-
mini siano distinti corne extramentali, che ci sia un reale fondamento in
almeno un termine relazionale, che ci sia un ordine reale fra i termini,
identici nell'essere ma differenti rispetto alla ratio del fondamento.6

Il fatto interessante è come coniugare il criterio di realtà tipico délia
relazione in generale nel contesto divino: se l'extramentalità costituisce il
cardine del discorso circa le relazioni reali, la coincidenza tra relazione ed

essenza si potrebbe dire essere l'altro aspetto del medesimo criterio. Le

proprietà sussistenti sono i termini concreti in cui si possono pensare
relazioni reali in Dio, con la conseguente dinamica di opposizione relativa.

La distinzione non contraddice l'unità divina; questo perché l'esse ad
délia relazione, pur coincidendo con l'essenza, esprime un tendere a che

l'essenza non dice.

In questo senso l'essenza e la sua semplicità dicono l'intima unità
divina, garantiscono la perfezione; il fatto che sussistano le relazioni reali ci
fa vedere come l'identità divina non sia tautologica: l'identità che in generale

rappresenta un esempio di relazione logica, nel contesto trinitario
assume valore reale. Considerando l'aspetto relazionale e quello comuni-
cativo contemporaneamente vediamo che è possibile immaginare la coincidenza

tra relazione ed essenza: se la relazione realizza l'unità tra enti
distinti, la comunicazione unisce i soggetti che, pur rimanendo se stessi, si

pongono in comunione l'uno con l'altro.7
Più in generale la questione è ricondotta a corne interpretare il rapporto

tra relazione reale e il suo fondamento: l'espressione krempeliana che quali-

4 Depot, q. 7, a. 8: „immo quanto simplicius est tanto concomitantur ipsum plu-
res relationes. Quanto enim aliquid est simplicius, tanto virtus eijus est minus limi-
tata."

5 SMITH, Thimothy L.: Thomas Aquinas' trinitarian theology. A study in theological

method. Washington D.C: The Catholic University of America Press 2003, 91-
95.

6 IRRIBAREN, Isabel: The scotist background in Hervaeus Natalis's interpretation of
thomism. In: Thom 66 (2002) 609.

7 LAVATORI, Renzo: Unità nella pluralità. Il principio dell'ordine secondo San

Tommaso d'Aquino. In Div. 45 N.S. (2002) 130.



412 Giovanni Vezzosi

fica il fondamento come causa efficiente in senso analogico8 indica già un
aspetto problematico importante. Le relazioni reali divine dipendono dalle

processioni quasi corne loro causa;9 per questa loro formalità, le relazioni

assumono la realtà sussistente dell'essenza, senza introdurre nessun genere
di accidente.10

2. ALCUNI TESTI DEL DE POTENTIA

Guardiamo il del De potentia, soffermandoci sulla quaestio 7; notiamo come
all'interno délia problematica sulla divina semplicità, il discorso conduca
alla relazione: gli articoli da 8 a 11 sviluppano la relazionalità tra Dio e

mondo come preludio all'approfondimento délia quaestio 8; nella quaestio 7

si esaminano i vari casi di relazione reale o di ragione: lo spazio delle
relazioni reali si concepisce allora corne intersezione tra quello dei pre-
dicamenti assoluti e le relazioni di ragione. Tra le catégorie è necessario fare

un distinguo: la categoria di quantità e Yactio-passio comportano Tesistenza

di relazioni reali, per esempio, la sostanza no.11 La dinamica che stabilisée o

meno la possibilità delle relazioni reali è l'extra animam; ci si puo chiedere

corne sia da interpretarsi e quali limiti questa prospettiva rappresenti.12
Esaminando la categoria di quantità vediamo che esiste sempre una re-

ciprocità: se misuriamo due quantità distinte, ognuna di queste è confron-
tata con l'altra attraverso una unità di misura: il rapporto quantitativo fa si

che si possa sempre stabilire con certezza il grado di dipendenza reciproca
tra i due termini considerati.

8 KREMPEL: La doctrine de la relation chez saint Thomas. Expose historique et

systématique. Paris: Librairie Philosophique J. Vrin 1952, 186.
9 RICHARD, Robert L.: The problem of an apologetical perspective in the trini-

tarian theology of ST. Thomas Aquinas Analecta Gregoriana 131). Rome:
Gregorian University Press 1963, 241.

10 IRRIBAREN: The scotist background, 610.
11 De pot. q. 7 a. 9: „Ordinatur autem una res ad aliam vel secundum quanti-

tatem, vel secundum virtutem activam seu passivam. Ex his enim solum duobus
attenditur aliquid in uno, respectu extrinseci. Mensuratur enim aliquid non solum a

quantitate intrinseca, sed etiam ad extrinseca. Per virtutem activam unumquodque
agit in alterum, et per passivam patitur ab altero; per substantiam autem et per
qualitatem ordinatur aliquid ad se ipsum tantum, non ad alterum, nisi per accidens."

12 De pot. q. 7 a. 10: „sicut patet quod scientia refertur ad scibile, quia sciens, per
actum intelligibilem, ordinem habet ad rem scitam quae est extra animam, omnino
non attingitur a tali actu, quum actus intellectus non sit transiens in exteriorem
materiam mutandam; unde et ipsa res quae est extra animam, omnino est extra

genus intelligibile."



"Semplice perché relazionale" 413

Diverso è il discorso se si considéra l'actio-passio: qui si sottolinea come
la reciprocità non è scontata, e conseguentemente per parlare di relazioni
reali si deve per forza analizzare il contesto àeWzctio-passio.

a. De pot. q. 7 a. 8

La semplicità divina è compatibile non solo con il principio di causalità

d'origine ma anche con quello di diversità: cid che in Dio è semplice, si

rivela come causa di diversità nelle cose create; è naturale osservare come
alla base délia semplicità intradivina e délia molteplicità creaturale ci sia un
principio più ampio cioè quello di relazionalità.13 La molteplice diversità

come effetto délia semplicità la si puo comprendere ancora col tipo di
relazione che esiste tra Dio e le creature: se si considéra la relazione come

rapporto tra termini distinti, per concepire l'esistenza o meno di quel rap-

porto, basta esaminare il cambiamento di uno soltanto dei due termini.14 Se

si esamina ancora la relazione come atto che tende a qualcosa, viene da

chiedersi quanto l'atto stesso possa 'modificare' realmente l'agente oppure
interpretarlo come 'azione esterna' rispetto al soggetto.

E' chiaro che forzando questo tipo di discorso si potrebbe mettere in
discussione l'intero impianto relazionale reale: una relazione come tale

potrebbe sempre essere pensata come qualcosa di 'assistente'. Si tratta anche

qui di mantenere uniti questi due aspetti: la relazione è atto inerente al

soggetto ma che si détermina rispetto a qualcosa che è esterno all'agente.

b. De pot. q. 7 a. 9

La relazione reale è un ordine che esiste fra cose.15 Se non esistesse un' inter-
azione fra cose non esisterebbe relazione reale: soltanto tenendo uniti l'ine-

renza rispetto al soggetto e il tendere a rispetto all'altro termine si puo com-

13 De pot. q. 7 a. 8: „Oportet autem intelligi aliquam relationem inter prin-
cipium et quae a principio sunt, non solum quidem relationem originis, secundum

quod principiata oriuntur ab principio, sed etiam relationem diversitatis."
14 De pot. q. 7 a. 8 ad. 5: „Et tamen non oportet, ad hoc quod de aliquo relatio

aliqua de novo dicatur, quod aliqua mutatio in ipso fiat; sed sufficit quod fiat
mutatio in aliquo extremorum: causa enim habitudinis inter duos est aliquid
inhaerens utrique."

13 De pot q. 7 a. 9: „Si autem relatio non esset in rebus extra animam non po-
neretur ad aliquid unum genus praedicamenti. Et praeterea perfectio et bonum quae
sunt in rebus extra animam non solum attenditur secundum aliquid absolute
inhaerens rebus, sed etiam secundum ordinem unius rei ad aliam."



414 Giovanni Vezzosi

prendere la relazione reale;16 cio che è all'origine del rapporto è il duplice ri-
ferimento ai termini nella loro specificità: in questo senso gli unici fonda-

menti categoriali che contengano una duplice referenzialità sono la quantità e

1 'actio-passio; si tratta allora di verificare come la categoria di quantità
sottenda sempre, il criterio di realtà, l'actio-passio non necessariamente;17 le

altre catégorie dipendono dal medesimo criterio anche se in forma indiretta.18

c. De pot. q. 7 a. 10

La caratteristica delle relazioni reali reciproche è quella di avere una mutua
ratio rispetto al fondamento;19 occorre allora individuare quale sia la cau-
salità che il fondamento rappresenta all'interno dei termini relazionali; puô
accadere che per un termine la relazione realizzi pienamente la sua per-
fezione, ma questo non puo farci dedurre lo stesso effetto sull'altro termine;20

puo verificarsi che la perfezione di un termine sia completamente

16 De pot. q. 7 a. 9 ad 7: „ipsa relatio quae nihil est aliud quam ordo unius crea-

turae ad aliam aliud habet in quantum accidens, et aliud inquantum est relatio vel
ordo. In quantum enim accidens est habet quod sit in subjecto, non autem in
quantum est relatio vel ordo, sed solum quod ad aliud sit quasi in aliud transiens et

quodammodo rei relatae assistens."
17 Depot, q. 7 a. 9: „ordinatur autem una res ad aliam vel secundum quantitatem

vel secundum virtutem activam seu passivam: Ex his solum duobus attenditur
aliquid in uno, respectu extrinseci. Mensuratur enim aliquid non solum a quantitate
intrinseca, sed etiam ad extrinseca."

18 De pot. q 7 a. 9: „scilicet secundum quod qualitas, vel forma substantialis aut
materia, habet rationem virtutis activae vel passivae, et secundum quod in eis consi-
deratur aliqua ratio quantitatis prout unum in substantia facit idem, et unum in
qualitate simile, et numerus, sive multitudo, dissimile et diversum in eisdem, et dis-

simile secundum quod aliquid magis vel minus altero consideratur: sic enim albius

aliquid altero dicitur. Et propter hoc Philosophus in V Metaph. (com 20) species

assignans relationis, quasdam ponit ex quantitate causatas, quasdam vero ex actione

et passione."
19 De pot. q. 7 a. 10: „Ad cuius evidentiam sciendum est, quod cum relatio realis

consistât in ordine unius rei ad rem aliam, ut dictum est, in illis tantum mutua realis

relatio invenitur in quibus ex utraque parte est eadem ratio ordinis unius ad

alteram."
20 De pot. q. 7 a. 10 „Patet hoc etiam idem in omnibus aliis quae mota movent

vel agunt vel causant; nam ex ipso suo motu ordinantur ad effectus producendos: et
similiter in omnibus in quibus quodcumque bonum causae provenit ex effectu.

Quaedam vero sunt ad quae quidem alia ordinantur et non e converso, quia sunt
omnino extrinseca ab illo genere actionum vel virtutum quas consequitur talis
ordo."



"Semplice perché relazionale" 415

estrinseca alla ratio relazionale; in tal caso si deduce come la relazione non
possa essere mutua e quindi non essere intesa come reale reciprocamente.

Un esempio interessante di questa problematica è l'atto intellettuale;in
questo caso l'atto di per sé non è transiente; la cosa conosciuta che è esterna
e che rimane tale è al di là del genere intelligibile; la cosa extramentale non
viene mutata dall'atto conoscitivo, ma nello stesso tempo il conoscente ha

una relazione reale rispetto alla cosa esterna.

d. De pot. q. 7 a. 11

Le condizioni per cui si possa parlare di relazioni reali sono esplicitamente
dette:21 la caratteristica di fondo è quella di riflettere sull'esistenza di
relazioni tra enti, separata da quella di relazione tra enti pensati o pensabili;
la realtà trinitaria risponde pienamente a quelle condizioni di verifica delle

relazioni reali. Sembra che il metodo usato da San Tommaso sia quello in-
diretto, escludendo via via le varie possibilità che si presentano al pensiero.

3. Condizioni distintive del verbo

Nella q. 8 a. 1 la distinzione dell'essere del verbo si pone rispetto alla cosa
da intendere, alla specie intelligibile, ail'intelligere.

Rispetto alla cosa, il verbo è interno all'intelletto; la cosa corne determi-
nazione formale àe\Y intelligere si pone necessariamente al di fuori dell'in-
telletto rappresentando il tendere a reale e concreto con cui l'intelletto si

misura o meglio è misurato; in maniera più précisa lo stesso verbo è fina-
lizzato alla comprensione délia res e differisce anche dalla specie intelligibile
perché questa si comprende come principio dell'atto dell'intelletto; la specie

intelligibile rappresenta la condizione necessaria per cui si possa com-
prendere l'intelletto in atto. L'intelligere è atto immanente che in virtù di

questa sua caratteristica fonda la relazione reale: una relazione che consegue
l'azione.

Se si considéra il verbo rispetto all'azione dell'intelligere anche qui van-
no poste delle differenze: quella più evidente è che il verbo è una parte
dell'intelligere e non puo essere identificato con l'atto dell 'intelligere nel

suo complesso, anzi rappresenta quasi la conclusione dell'azione del com-
prendere.

21 De pot. q. 7 a. 11: "ad hoc autem quod aliqua duo habeant ordinem, oportet
quod utrumque sit ens, et utrumque distinctum (quia ejusdem ad se ipsum non est

ordo) et utrumque ordinabile ad aliud."



416 Giovanni Vezzosi

In De pot. q. 9 a. 5 si parla del verbo che si differenzia dûY intellectum,
dalla forma intelligibile di quello, dallo stesso intelligere; questa prospettiva
risulta da cio che viene detto in precedenza nello stesso articolo riguardo
alla ratio dell' intelligere de ratione ejus quod est intelligere) indicato come
necessaria presenza de\Y intelligens e dell'intellectum.22 Se si considéra

questo binomio il verbum realizza l'unità che Y intelligere richiede; non si

puo quindi semplicemente identificare Yintellectum col verbum-, il verbum
invece concretizza la prerogativa relazionale de\Y intellectum rispetto al-

Yintelligens e viceversa.23

4. La specificità del verbo

Il verbo come tale rappresenta la condizione trascendentale de\Y intelligere.
A questo livello non è possibile distinguere se l'intelletto intende se o altro
da se, non è possibile separare cio che è natura da quello che appartiene
all'intelletto. Nel De potentia, San Tommaso arriva a risolvere quel
problema che compare in diverse opere: come far vedere l'identità tra pro-
cessione di natura e processione di intelletto.24 Aver posto ne\Yintelligere
con assolutezza l'esistenza del verbo significa che propriamente puo esser

attribuito a Dio. Si tratterà allora di distinguere in maniera chiara quali
siano le prerogative del verbo divino rispetto a quello umano; queste sono
riducibili a due: l'unicità e la convergenza tra intelletto e natura.

Il termine similitudo che nel De pot. q. 9 a. 5 si riferisce alla species intel-

ligibilis, in De pot. q 8. a. 1 viene usato per specificare la funzione del verbo,

per mettere in evidenza la natura relazionale: „huismodi ergo conceptio,
sive verbum, qua intellectus noster intelligit rem aliam a se, ab alio
exortitur et aliud représentât. Oritur quidem ab intellectu per suum actum;
est vero similitudo rei intellectae". Il verbo è l'incrocio di numerose pro-
spettive relazionali : il verbo come proprietà trascendentale de\Y intelligere
umano ha come fondamento l'intelletto ma corne suo termine l'altro da sé;

la qualità formale dell'intelletto umano (res intellecta) è sempre qualcosa di
esterno all'intelletto stesso ma non ail'intelligere: queste due connotazioni
garantiscono che il verbum sia similitudo rei intellectae-, nella condizione

umana il verbo è legato all'atto di intelligere, „non tarnen est extrinsecum

22 RICHARD: The problem ofan Apologetical, 221
23 De pot. q. 9 a. 5: „Hoc ergo est primo et per se intellctum, quod intellectus in

se ipso concipit de re intellecta."
24 Su questo tema si puo vedere: PAISSAC, H.: Theologie du Verbe. Saint

Augustin et Saint Thomas. Paris: Cerf 1951, 184.



"Semplice perché relazionale" 417

ab ipso intelligere compleri non possit sine verbo praedicto".25 II verbo

umano rispetto all'intelletto non ha una identità essenziale, ma ha un'iden-
tità relazionale „hujsmodi autem verbum nostri intellectus, est quidem
extrinsecum ab esse ipsius intellectus (non enim est de essentia, sed est quasi

passio ipsius)"26 l'inquadramento del rapporto tra intellectus e verbum nella

categoria della passio conduce inevitabilmente a leggere la condizione del
verbo rispetto a l'essere dell'intelletto attraverso il fondamento delle rela-

zioni reali (actio-passio); in questo senso si comprende ancora più chiara-

mente il rapporto che lega l'atto d' intelligere al verbum-. se Yactus intellectus

comprende in sè il verbum, la dinamica che caratterizza questa inerenza è

relazionale anche nel caso divino.

5. Qualche indicazione sulla semplicita

Le linee direttive circa la semplicita divina cost come le troviamo nel De

potentia possono essere esemplificate in diversi ambiti. Prima di tutto nella
identificazione importante tra Verbum e Filius: a questo risultato San Tom-

maso giunge dopo aver riflettuto lungamente sull'essere relativo del verbo

rispetto all'intelletto: pur essendo distinto dall'intelletto, il verbo e in rela-

zione all'intelletto, è della medesima essenza e quindi non contraddice la

semplicita dell' essenza divina;27 d'altro lato si vede come il verbo mentale

non soltanto sia in relazione al suo principio ma relaziona l'intelletto alia

res esterna; non si puo dire di conoscere se il verbo non mette in relazione
l'intelletto con la res; anzi soltanto in questo caso, la res diventa signifi-
cativa e conosciuta.

Questa stessa virtualità la possiamo riferire alla Trinità nel momento in
cui si sottolinea l'aspetto essenziale comune alle persone e la loro distin-
zione personale: la relazione d'origine non nega la semplicita divina ma ne
descrive la dinamica;28 non sono gli attributi essenziali che determinano la

distinzione personale, quanto la relazionalità; qui concettualmente si richia-

ma un elemento logico piuttosto chiaro: gli attributi essenziali come tali
non possono indicare una distinzione che riguarda un ambito diverso da

25 Depot, q. 8 a. 1.

26 Depot, q. 8 a. 1.

27 PAISSAC: Theologie du Verbe, 197.

28 De pot. q. 10 a. 2: "Habens autem non distinguitur in divinis ab habente per
hoc quod hic habeat haec attributa, ille vero alia; sed per hoc quod eadem unus
habet ab alio. Nam omnia quae habet Pater habet Filius; sed in hoc distinguitur Filius
a Patre, quia Filius habet ea a Patre. Sicut ergo procedens ab alio distinguitur non
quia unus haec procedendo accipiat, alius ilia, sed quia unus eorum ab alio accipit."



418 Giovanni Vezzosi

quello essenziale; cio che è attribuibile all'essenza non puo riferirsi aile per-
sone.29 Ma d'altronde la semplicità divina evidenzia l'altro aspetto da tener

présente: che le persone divine sono la divina essenza anche se l'essenza non
esprime di per sé le relazioni.30

Caratteristica particolare délia semplicità divina è l'essenza vista come
fondamento:31 il dare e il ricevere divino non puo esser pensato se non nel

contesto dell'essenza, cost come gli stessi soggetti personali.

Abstract
This article considers the interaction between divine simplicity and trinitarian
relations in the De potentia Dei of St. Thomas Aquinas; for this purpose we
examine some articles of the trinitarian section of the De potentia. Thomas'

way of arguing about Verbum, with its theological implications, is an
important example of the problems discussed.

29 De pot. q. 8 a. 3: "nihil quod dicitur absolute de Deo potest intelligi ut
distintivum et constitutivum hypostasis in personis, cum ea quae absolute dicuntur
de Deo, significetur per modum essentiae."

30 De pot. q. 8 a. 3 ad 1: "personae divinae sunt aliquid excepto relativo; et hoc

aliquid est essentia, quae relative non dicitur."
31 KREMPEL: La doctrine de la relation chez saint Thomas, 545.


	"Semplice perché relazionale" alla luce del De potentia Dei di San Tommaso

