Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 53 (2006)

Heft: 1-2

Artikel: "Semplice perché relazionale" alla luce del De potentia Dei di San
Tommaso

Autor: Vezzosi, Giovanni

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760621

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-760621
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

GIOVANNI VEZZOSI

“Semplice perché relazionale” alla luce del
De potentia Dei di San Tommaso”

Ci st propone di riflettere brevemente sulla semplicita, uno degli assiomi
della teologia trinitaria, seguendo il De potentia Dei di San Tommaso. Cosi
come ¢ inteso dalla parola assioma, la semplicita divina si mostra come una
necessaria evidenza che chiede di essere accettata. Ammettere un principio
comporta inevitabilmente delle conseguenze: in base agli effetti che ne de-
rivano si puo cogliere la validitd del principio stesso. Solitamente tra prin-
cipio e suot effetti si crea una corrispondenza non necessariamente univoca;
nel caso della semplicita divina, sembra che la conseguenza piu evidente sia
la relazione; ci si pud chiedere se e fino a che punto la relazione possa
essere intesa solo come corollario della semplicita o piuttosto come suo
antecedente.

1. IL CONTESTO INTERPRETATIVO

Se in Dio le relazioni reali non coincidessero con ’essenza si contrad-
direbbe il principio di semplicita;! si potrebbe pensare l’esistenza di
qualcosa di eterno, distinto dall’essenza.?

Considerando le relazioni divine si guardi anche ad un altro interessante
aspetto: se queste relazioni reali come tali sono espresse dalla dinamica esse
ad ed esse in, & anche vero che nel caso divino [’esse in si identifica piena-
mente con ’essenza.’

* Abbreviazione dell’opera di San Tommaso: De pot.: Quaestiones disputatae et
quaestiones duodecim quodlibetales, 1: De potentia Dei. Taurini/Romae: Marietti
931, =

1 De pot. q. 2 a. 5.

2 LA CUGNA, Catherine M.: The relational God: Aquinas and beyond. In: TS 46
(1985) 655.

3 MULLER, Earl: Real relations and the divine issues in Thomas’s understanding of
God’s relation to the world. In: TS 56 (1995) 675.



“Semplice perché relazionale” 411

Da queste osservazioni possiamo trarre che la semplicita divina include
in sé la dinamica relazionale; in generale, quanto piu un ente & capace di
relazionarsi tanto piu € semplice.4

Il discorso sulla realta delle relazioni si basa sul tipo di fondamento che
si stabilisce essere all’origine di tali rapporti; nel caso divino, il fondamento
rappresenta la tendenza all’altro all’interno della comune natura.5 In questo
senso le condizioni di realtd della relazione sono salvaguardate: che i ter-
mini siano distinti come extramentali, che ci sia un reale fondamento in
almeno un termine relazionale, che ci sia un ordine reale fra i termini,
identici nell’essere ma differenti rispetto alla ratio del fondamento.6

Il fatto interessante € come coniugare il criterio di realta tipico della re-
lazione in generale nel contesto divino: se I’extramentalita costituisce il
cardine del discorso circa le relazioni reali, la coincidenza tra relazione ed
essenza si potrebbe dire essere l’altro aspetto del medesimo criterio. Le
proprietd sussistenti sono i termini concreti in cui si possono pensare
relazioni reali in Dio, con la conseguente dinamica di opposizione relativa.

La distinzione non contraddice I'unitd divina; questo perché [’esse ad
della relazione, pur coincidendo con I’essenza, esprime un tendere a che
’essenza non dice.

In questo senso ’essenza e la sua semplicita dicono !'intima unita di-
vina, garantiscono la perfezione; il fatto che sussistano le relazioni reali ci
fa vedere come I'identita divina non sia tautologica: I’identita che in gene-
rale rappresenta un esempio di relazione logica, nel contesto trinitario
assume valore reale. Considerando ’aspetto relazionale e quello comuni-
cativo contemporaneamente vediamo che & possibile immaginare la coinci-
denza tra relazione ed essenza: se la relazione realizza I'unitd tra enti
distinti, la comunicazione unisce i soggetti che, pur rimanendo se stessi, si
pongono in comunione 1’uno con altro.”

Piu in generale la questione € ricondotta a come interpretare il rapporto
tra relazione reale e il suo fondamento: ’espressione krempeliana che quali-

4 De pot. q. 7, a. 8: ,immo quanto simplicius est tanto concomitantur ipsum plu-
res relationes. Quanto enim aliquid est simplicius, tanto virtus eijus est minus limi-
tata.”

5 SMITH, Thimothy L.: Thomas Aquinas’ trinitarian theology. A study in theolo-
gical method. Washington D.C: The Catholic University of America Press 2003, 91-
95.

6 JRRIBAREN, Isabel: The scotist background in Hervaeus Natalis’s interpretation of
thomism. In: Thom 66 (2002) 609.

7 LAVATORI, Renzo: Unita nella pluralita. 1l principio dell’ordine secondo San
Tommaso d’Aquino. In Div. 45 N.S. (2002) 130.



412 Giovanni Vezzosi

fica il fondamento come causa efficiente in senso analogico8 indica gid un
aspetto problematico importante. Le relazioni reali divine dipendono dalle
processioni quasi come loro causa;? per questa loro formalita, le relazioni
assumono la realta sussistente dell’essenza, senza introdurre nessun genere
di accidente.10

2. ALCUNI TESTI DEL DE POTENTIA

Guardiamo il del De potentia, soffermandoci sulla guaestio 7; notiamo come
all’interno della problematica sulla divina semplicita, il discorso conduca
alla relazione: gli articoli da 8 a 11 sviluppano la relazionalita tra Dio e
mondo come preludio all’approfondimento della guaestio 8; nella guaestio 7
si esaminano i vari casi di relazione reale o di ragione: lo spazio delle rela-
zioni reali si concepisce allora come intersezione tra quello dei pre-
dicamenti assoluti e le relazioni di ragione. Tra le categorie € necessario fare
un distinguo: la categoria di quantitd e Pactio-passio comportano ’esistenza
di relazioni reali, per esempio, la sostanza no.11 La dinamica che stabilisce o
meno la possibilita delle relazioni reali & lextra animams; ci si puo chiedere
come sia da interpretarsi e quali limiti questa prospettiva rappresenti.12

Esaminando la categoria di quantita vediamo che esiste sempre una re-
ciprocita: se misuriamo due quantita distinte, ognuna di queste € confron-
tata con [’altra attraverso una unita di misura: il rapporto quantitativo fa si
che si possa sempre stabilire con certezza il grado di dipendenza reciproca
tra 1 due termini considerati.

8 KREMPEL: La doctrine de la relation chez saint Thomas. Exposé historique et systé-
matique. Paris: Librairie Philosophique J. Vrin 1952, 186.

9 RICHARD, Robert L.: The problem of an apologetical perspective in the trini-
tarian theology of ST. Thomas Aquinas (= Analecta Gregoriana 131). Rome: Gre-
gorian University Press 1963, 241.

10 IRRIBAREN: The scotist background, 610.

11 De pot. q. 7 a. 9: ,Ordinatur autem una res ad aliam vel secundum quanti-
tatem, vel secundum virtutem activam seu passivam. Ex his enim solum duobus
attenditur aliquid in uno, respectu extrinseci. Mensuratur enim aliquid non solum a
quantitate intrinseca, sed etiam ad extrinseca. Per virtutem activam unumquodque
agit in alterum, et per passivam patitur ab altero; per substantiam autem et per
qualitatem ordinatur aliquid ad se ipsum tantum, non ad alterum, nisi per accidens.®

12 De pot. q. 7 a. 10: ,sicut patet quod scientia refertur ad scibile, quia sciens, per
actum intelligibilem, ordinem habet ad rem scitam quae est extra animam, omnino
non attingitur a tali actu, quum actus intellectus non sit transiens in exteriorem
materiam mutandam; unde et ipsa res quae est extra animam, omnino est extra
genus intelligibile.“



“Semplice perché relazionale” 413

Diverso ¢ il discorso se si considera [’actio-passio: qui si sottolinea come
la reciprocita non ¢ scontata, e conseguentemente per parlare di relazioni
reali si deve per forza analizzare il contesto dell’actio-passio.

a. Depot. q. 7a. 8

La semplicita divina ¢ compatibile non solo con il principio di causalita
d’origine ma anche con quello di diversitd: cio che in Dio e semplice, si
rivela come causa di diversita nelle cose create; ¢ naturale osservare come
alla base della semplicita intradivina e della molteplicita creaturale ci sia un
principio pit ampio cioé quello di relazionalita.!3 La molteplice diversita
come effetto della semplicita la si pud comprendere ancora col tipo di
relazione che esiste tra Dio e le creature: se si considera la relazione come
rapporto tra termini distinti, per concepire 1’esistenza o meno di quel rap-
porto, basta esaminare il cambiamento di uno soltanto dei due termini.14 Se
si esamina ancora la relazione come atto che tende a qualcosa, viene da
chiedersi quanto ’atto stesso possa ‘modificare’ realmente 1’agente oppure
interpretarlo come ‘azione esterna’ rispetto al soggetto.

E’ chiaro che forzando questo tipo di discorso si potrebbe mettere in
discussione ’intero impianto relazionale reale: una relazione come tale
potrebbe sempre essere pensata come qualcosa di ‘assistente’. Si tratta anche
qui di mantenere uniti questi due aspetti: la relazione & atto inerente al
soggetto ma che si determina rispetto a qualcosa che é esterno all’agente.

b. De pot. q. 7 a. 9

La relazione reale € un ordine che esiste fra cose.15 Se non esistesse un’ inter-
azione fra cose non esisterebbe relazione reale: soltanto tenendo uniti I’'ine-
renza rispetto al soggetto e i/ tendere a rispetto all’altro termine si pud com-

13 De pot. q. 7 a. 8: ,Oportet autem intelligi aliquam relationem inter prin-
cipium et quae a principio sunt, non solum quidem relationem originis, secundum
quod principiata oriuntur ab principio, sed etiam relationem diversitatis.”

14 De pot. q. 7 a. 8 ad. 5: ,Et tamen non oportet, ad hoc quod de aliquo relatio
aliqua de novo dicatur, quod aliqua mutatio in ipso fiat; sed sufficit quod fiat
mutatio in aliquo extremorum: causa enim habitudinis inter duos est aliquid
inhaerens utrique.“

15 De pot q. 7 a. 9: ,Si autem relatio non esset in rebus extra animam non po-
neretur ad aliquid unum genus praedicamenti. Et praeterea perfectio et bonum quae
sunt in rebus extra animam , non solum attenditur secundum aliquid absolute in-
haerens rebus, sed etiam secundum ordinem unius rei ad aliam.“



414 Giovanni Vezzosi

prendere la relazione reale;16 cio che é all’origine del rapporto ¢ il duplice ri-
ferimento ai termini nella loro specificita: in questo senso gli unici fonda-
menti categoriali che contengano una duplice referenzialita sono la quantita e
Vactio-passio; si tratta allora di verificare come la categoria di quantita
sottenda sempre, il criterio di realtd, lactio-passio non necessariamente;!7 le
altre categorie dipendono dal medesimo criterio anche se in forma indiretta.18

c. De pot. q. 7 a. 10

La caratteristica delle relazioni reali reciproche é quella di avere una mutua
ratio rispetto al fondamento;!9 occorre allora individuare quale sia la cau-
salita che il fondamento rappresenta all’interno dei termini relazionali; pud
accadere che per un termine la relazione realizzi pienamente la sua per-
fezione, ma questo non puo farci dedurre lo stesso effetto sull’altro termi-
ne;20 puo verificarsi che la perfezione di un termine sia completamente

16 De pot. q. 7 a. 9 ad 7: ,ipsa relatio quae nihil est aliud quam ordo unius crea-
turae ad aliam aliud habet in quantum accidens, et aliud inquantum est relatio vel
ordo. In quantum enim accidens est habet quod sit in subjecto, non autem in
quantum est relatio vel ordo, sed solum quod ad aliud sit quasi in aliud transiens et
quodammodo rei relatae assistens.“

17 De pot. q. 7 a. 9: ,ordinatur autem una res ad aliam vel secundum quantitatem
vel secundum virtutem activam seu passivam: Ex his solum duobus attenditur ali-
quid in uno, respectu extrinseci. Mensuratur enim aliquid non solum a quantitate
intrinseca, sed etiam ad extrinseca.“

18 De pot. q 7 a. 9: ,scilicet secundum quod qualitas, vel forma substantialis aut
materia, habet rationem virtutis activae vel passivae, et secundum quod in eis consi-
deratur aliqua ratio quantitatis prout unum in substantia facit idem, et unum in
qualitate simile, et numerus, sive multitudo, dissimile et diversum in eisdem, et dis-
simile secundum quod aliquid magis vel minus altero consideratur: sic enim albius
aliquid altero dicitur. Et propter hoc Philosophus in V Metaph. (com 20) species
assignans relationis, quasdam ponit ex quantitate causatas, quasdam vero ex actione
et passione.

19 De pot. q. 7 a. 10: ,Ad cuius evidentiam sciendum est, quod cum relatio realis
consistat in ordine unius rei ad rem aliam, ut dictum est, in illis tantum mutua realis
relatio invenitur in quibus ex utraque parte est eadem ratio ordinis unius ad
alterum.“

20 De pot. q. 7 a. 10 ,Patet hoc etiam idem in omnibus aliis quae mota movent
vel agunt vel causant; nam ex ipso suo motu ordinantur ad effectus producendos: et
similiter in omnibus in quibus quodcumque bonum causae provenit ex effectu.
Quaedam vero sunt ad quae quidem alia ordinantur et non e converso, quia sunt
omnino extrinseca ab illo genere actionum vel virtutum quas consequitur talis
ordo.“



“Semplice perché relazionale” 415

estrinseca alla ratio relazionale; in tal caso si deduce come la relazione non
possa essere mutua e quindi non essere intesa come reale reciprocamente.

Un esempio interessante di questa problematica & ’atto intellettuale;in
questo caso 1’atto di per sé non é transiente; la cosa conosciuta che & esterna
e che rimane tale ¢ al di 12 del genere intelligibile; la cosa extramentale non
viene mutata dall’atto conoscitivo, ma nello stesso tempo il conoscente ha
una relazione reale rispetto alla cosa esterna.

d. De pot. q. 7 a. 11

Le condizioni per cui si possa parlare di relazioni reali sono esplicitamente
dette:21 la caratteristica di fondo e quella di riflettere sull’esistenza di re-
lazioni tra enti, separata da quella di relazione tra enti pensati o pensabili;
la realtd trinitaria risponde pienamente a quelle condizioni di verifica delle
relazioni reali. Sembra che il metodo usato da San Tommaso sia quello in-
diretto, escludendo via via le varie possibilita che si presentano al pensiero.

3. CONDIZIONI DISTINTIVE DEL VERBO

Nella q. 8 a. 1 la distinzione dell’essere del verbo si pone rispetto alla cosa
da intendere, alla specie intelligibile, all’inrelligere.

Rispetto alla cosa, il verbo ¢ interno all’intelletto; la cosa come determi-
nazione formale dell’intelligere si pone necessariamente al di fuori dell’in-
telletto rappresentando il tendere a reale e concreto con cui 'intelletto si
misura o meglio € misurato; in maniera piu precisa lo stesso verbo é fina-
lizzato alla comprensione della res e differisce anche dalla specie intelligibile
perché questa si comprende come principio dell’atto dell’intelletto; la spe-
cie intelligibile rappresenta la condizione necessaria per cui si possa com-
prendere l'intelletto in atto. L’intelligere & atto immanente che in virta di
questa sua caratteristica fonda la relazione reale: una relazione che consegue
’azione.

Se si considera il verbo rispetto all’azione dell’inzelligere anche qui van-
no poste delle differenze: quella piu evidente & che il verbo & una parte
dell’intelligere e non puo essere identificato con ’atto dell’intelligere nel
suo complesso, anzi rappresenta quasi la conclusione dell’azione del com-
prendere.

21 De pot. q. 7 a. 11: “ad hoc autem quod aliqua duo habeant ordinem, oportet
quod utrumque sit ens, et utrumque distinctum (quia ejusdem ad se ipsum non est
ordo) et utrumque ordinabile ad aliud.”



416 Giovanni Vezzosi

In De pot. q. 9 a. 5 si parla del verbo che si differenzia dall’intellectum,
dalla forma intelligibile di quello, dallo stesso intelligere; questa prospettiva
risulta da cio che viene detto in precedenza nello stesso articolo riguardo
alla ratio dell’ intelligere ( de ratione ejus quod est intelligere) indicato come
necessaria presenza dell’intelligens e dell’intellectum.?2 Se si considera
questo binomio il verbum realizza 'unita che I’inrelligere richiede; non si
puo quindi semplicemente identificare I’intellectum col verbum; il verbum
invece concretizza la prerogativa relazionale dell’intellectum rispetto al-
Vintelligens e viceversa.23

4. LA SPECIFICITA DEL VERBO

Il verbo come tale rappresenta la condizione trascendentale dell’intelligere.
A questo livello non € possibile distinguere se I'intelletto intende sé o altro
da sé, non & possibile separare cio che € natura da quello che appartiene
all’intelletto. Nel De potentia, San Tommaso arriva a risolvere quel
problema che compare in diverse opere: come far vedere I’identita tra pro-
cessione di natura e processione di intelletto.24 Aver posto nell’intelligere
con assolutezza ’esistenza del verbo significa che propriamente puo esser
attribuito a Dio. Si trattera allora di distinguere in maniera chiara quali
siano le prerogative del verbo divino rispetto a quello umano; queste sono
riducibili a due: 'unicita e la convergenza tra intelletto e natura.

Il termine similitudo che nel De pot. q. 9 a. 5 si riferisce alla species intel-
ligibilis, in De pot. q 8. a. 1 viene usato per specificare la funzione del verbo,
per mettere in evidenza la natura relazionale: ,huismodi ergo conceptio,
sive verbum, qua intellectus noster intelligit rem aliam a se, ab alio
exortitur et aliud representat. Oritur quidem ab intellectu per suum actum;
est vero similitudo rei intellectae“. Il verbo & 'incrocio di numerose pro-
spettive relazionali : il verbo come proprieta trascendentale dell’intelligere
umano ha come fondamento ’intelletto ma come suo termine I’altro da sé;
la qualita formale dell’intelletto umano (res intellecta) & sempre qualcosa di
esterno all’intelletto stesso ma non all’intelligere: queste due connotazioni
garantiscono che il verbum sia similitudo rei intellectae; nella condizione
umana il verbo & legato all’atto di intelligere, ,non tamen est extrinsecum

22 RICHARD: The problem of an Apologetical, 221

23 De pot. q. 9 a. 5: ,Hoc ergo est primo et per se intellctum, quod intellectus in
se ipso concipit de re intellecta.”

24 Su questo tema si pud vedere: PAISSAC, H.: Theologie du Verbe. Saint
Augustin et Saint Thomas. Paris: Cerf 1951, 184.



“Semplice perché relazionale” 417

ab ipso intelligere compleri non possit sine verbo praedicto®.25 Il verbo
umano rispetto all’intelletto non ha una identita essenziale, ma ha un’iden-
tita relazionale ,hujsmodi autem verbum nostri intellectus, est quidem
extrinsecum ab esse ipsius intellectus (non enim est de essentia, sed est quasi
passio ipsius)“26 I'inquadramento del rapporto tra intellectus e verbum nella
categoria della passio conduce inevitabilmente a leggere la condizione del
verbo rispetto a I’essere dell’intelletto attraverso il fondamento delle rela-
zioni reali (actio-passio); in questo senso si comprende ancora piu chiara-
mente il rapporto che lega I’atto d’intelligere al verbum: se ’actus intellectus
comprende in s¢ il verbum, la dinamica che caratterizza questa inerenza &
relazionale anche nel caso divino.

5. Qualche indicazione sulla semplicita

Le linee direttive circa la semplicitd divina cosi come le troviamo nel De
potentia possono essere esemplificate in diversi ambiti. Prima di tutto nella
identificazione importante tra Verbum e Filius: a questo risultato San Tom-
maso giunge dopo aver riflettuto lungamente sull’essere relativo del verbo
rispetto all’intelletto: pur essendo distinto dall’intelletto, il verbo & in rela-
zione all’intelletto, € della medesima essenza e quindi non contraddice la
semplicita dell’ essenza divina;27 d’altro lato si vede come il verbo mentale
non soltanto sia in relazione al suo principio ma relaziona I'intelletto alla
res esterna; non si puo dire di conoscere se il verbo non mette in relazione
I’intelletto con la res; anzi soltanto in questo caso, la res diventa signifi-
cativa e conoscluta.

Questa stessa virtualita la possiamo riferire alla Trinita nel momento in
cui si sottolinea 1’aspetto essenziale comune alle persone e la loro distin-
zione personale: la relazione d’origine non nega la semplicita divina ma ne
descrive la dinamica;28 non sono gli attributi essenziali che determinano la
distinzione personale, quanto la relazionalita; qui concettualmente si richia-
ma un elemento logico piuttosto chiaro: gli attributi essenziali come tali
non possono indicare una distinzione che riguarda un ambito diverso da

25 De pot. q. 8 a. 1.

26 De pot. q. 8 a. 1.

27 PAISSAC: Theologie du Verbe, 197.

28 De pot. q. 10 a. 2: “Habens autem non distinguitur in divinis ab habente per
hoc quod hic habeat haec attributa, ille vero alia; sed per hoc quod eadem unus ha-
bet ab alio. Nam omnia quae habet Pater habet Filius; sed in hoc distinguitur Filius
a Patre, quia Filius habet ea a Patre. Sicut ergo procedens ab alio distinguitur non
quia unus haec procedendo accipiat, alius illa, sed quia unus eorum ab alio accipit.”



418 Giovanni Vezzosi

quello essenziale; cio che € attribuibile all’essenza non puo riferirsi alle per-
sone.?? Ma d’altronde la semplicita divina evidenzia ’altro aspetto da tener
presente: che le persone divine sono la divina essenza anche se I’essenza non
esprime di per sé le relazioni.30

Caratteristica particolare della semplicita divina € I’essenza vista come
fondamento:3! il dare e il ricevere divino non puo esser pensato se non nel
contesto dell’essenza, cosi come gli stessi soggetti personali.

Abstract

This article considers the interaction between divine simplicity and trinitarian
relations in the De potentia Dei of St. Thomas Aquinas; for this purpose we
examine some articles of the trinitarian section of the De potentia. Thomas’
way of arguing about Verbum, with its theological implications, is an
important example of the problems discussed.

29 De pot. q. 8 a. 3: “nihil quod dicitur absolute de Deo potest intelligi ut
distintivum et constitutivum hypostasis in personis, cum ea quae absolute dicuntur
de Deo, significetur per modum essentiae.”

30 De pot. q. 8 a. 3 ad 1: “personae divinae sunt aliquid excepto relativo; et hoc
aliquid est essentia, quae relative non dicitur.”

31 KREMPEL: La doctrine de la relation chez saint Thomas, 545.



	"Semplice perché relazionale" alla luce del De potentia Dei di San Tommaso

