
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 53 (2006)

Heft: 1-2

Artikel: La relazione micro-macrocosmica nei Quaternuli di David di Dinant

Autor: Casadei, Elena

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760620

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760620
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Elena Casadei

La relazione micro-macrocosmica nei

Quaternuli di David di Dinant

AI tema della relazione tra microcosmo e macrocosmo David di Dinant
dedica, nel corso dei frammenti dei Quaternuli, interessanti approfondi-
menti, punto d'incontro delle due direttrici fondamentali della sua ricerca

filosofica, quella naturalistica e quella metafisica.

I testi di David hanno avuto una storia complessa. Oggetto delle censure
del 1210 e 12151 dei Quaternuli di David non sembravano essere soprav-
vissuti che gli estratti e le citazioni conservate negli scritti di autori medie-

vali, primo tra tutti Alberto Magno.2 Ii procedere della ricerca nel secolo

scorso ha portato, grazie al lavoro di Alexander Birkenmajer3 e Brian
Lawn,4 all'identificazione di quattro ampi frammenti manoscritti dei

Quaternuli oltre che di un trattato di argomento fisiologico, il De iuva-

mento anhelitusf trasmesso pseudoepigraficamente nel corpus galenico e di

1 DENIFLE, H. / CHATELAIN, A.: Chartularium Universitatis Parisiensis, t. I.
Paris 1889, 70.

2 Per l'elenco delle testimonianze di Alberto relative a David cfr. THERY, G.:

Autour du decret de 1210. I David de Dinant. Etude sur son pantéisme matérialiste.
Kain: Saulchoir 1925, 151-153; ANZULEWICZ, H.: Person und Werk des David von
Dinant im literarischen Zeugnis Alberts des Grossen. In: Mediaevalia Philosophica
Polonorum XXXIV (2001) 47.

3 Nel 1933 Alexander Birkenmajer identificava corne parti dell'opera filosofica
di David di Dinant quattro ampi frammenti manoscritti, editi nel 1963 da Marian
KURDZIALEK (Gand, Bibl. Univ. Ms.n.5 [416] f.l58-182v, frammento G; Oxford,
Bodleian Library, Ms.Digby n.67, f.96v-97r, frammento O; Paris. B.N. Ms B.N.
Lat.15453 f.214va-216vb, frammento P; Wien, Bibl.Nat. Ms.N.4753 f.l41r-143v,
frammento W). Cfr. BIRKENMAJER, A.: Découverte de fragments manuscrits de David
de Dinant. In: Revue néoscolastique de Philosophie XXXV (1933) 220-229;
DAVIDIS DE DlNANTO: Quaternulorum Fragmenta. Ed. M. KURDZIALEK. In: Studia

Mediewistyczne III, 1963.
4 LAWN, B.: I Quesiti Salernitani. Trad, italiana a cura di Mauro SPAGNUOLO.

Salerno 1969, 101-105.
5 Per l'attribuzione a David del De iuvamento anhelitus e l'esame della tradi-

zione manoscritta cfr. CASADEI, E.: II corpus dei testi attribuibili a David di Dinant.
In: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie 48 (2001) 87-124.



La relazione micro-macrocosmica nei Quaternuli di David di Dinant 387

due brevi trattatelli di argomento meteorologico trasmessi in forma ano-
nima da due edizioni rinascimentali.6

I nuovi materiali attribuibili a David hanno permesso una ricostruzione
del profilo intellettuale dell'autore profondamente diversa da quella che si

poteva ottenere considerando esclusivamente gli estratti e citazioni tras-

messe dagli autori medievali. Si è in primo luogo potuta evidenziare l'ampia
e articolata cultura aristotelica del filosofo: molti dei nuovi materiali sono
infatti originali traduzioni greco-latine di testi aristotelici che nell'econo-
mia complessiva délia sua ricerca catalizzano e ispirano le originali argo-
mentazioni dell'autore. Il confronto con la filosofia aristotelica e l'utilizza-
zione estensiva di fonti dossografiche presocratiche in gran parte recuperate
dai testi stessi di Aristotele, rappresenta infatti la cifra di fondo della ricerca
filosofica di David e non c'è pagina dei nuovi scritti che non presenti
richiami, anche se spesso critici e polemici, al pensiero del filosofo. Agli
interessi metafisici, sia pure confermati dai nuovi testi, si affianca inoltre un
impegno nello studio della filosofia della natura difficilmente immaginabile
sulla base delle testimonianze medievali. Certo Alberto cita David come
auctoritas filosofica in ambito di teoria della visione,7 e ricorda la sua

dottrina per cui i processi di rarefazione e condensazione non avvengono
per una trasformazione intrinseca della sostanza, aggiungendo che David
aveva sostenuto alia multa abusiva quae ponit in difßnitionibus nature in
libro suof ma sembra aver concentrato il suo interesse critico esclusivamente

sulla confutazione del monismo metafisico che aveva portato David
a sostenere l'identità di Deus e materia. Quali sono i multa alia abusiva

presenti nell'opera naturalistica di David? Il riferimento ai processi di
rarefazione e condensazione riporta immediatamente ad un aspetto centrale
della ricerca naturalistica di David, vale a dire alla sua critica del concetto
aristotelico di mutamento sostanziale. Rifacendosi all'autorità dei primi

6 Cfr. CASADEI, E.: Una nuova edizione a stampa di testi di David di Dinant. In:
Archives Internationales d'Histoire des Sciences CXLIII, vol. 49 (1999) 221-239. La
mia tesi di dottorato, in corso di pubblicazione presso CISAM, comprende una

nuova edizione critica dei materiali filosofico-scientifici attribuibili a David di
Dinant, cfr. CASADEI, E.: La filosofia della natura di David di Dinant: edizione critica
ed analisi dottrinale dei testi. Università degli studi di Roma "La Sapienza". Roma
1998. Le sigle G, P, W ed O seguite dal numéro di pagina e di riga, rimandano alia

mia edizione dei Fr.G, P, W ed O dei Quaternuli, mentre la sigla J a quella del De

iuvamento anhelitus.
7 ANZULEWICZ: op.cit., 39-40.
8 Albertus Magnus: De Homine. Ed. H. Anzulewicz / J. Söder [opera in

corso di pubblicazione nell'ambito dell'Editio Coloniensis], 65.



388 Elena Casadei

filosofi, David fa infatti propria la tesi per cui il cambiamento è dovuto alla

congregazione e disgregazione di costituenti elementari di per sé immuta-
bili

"Nam et hoc primis phisicis uisum fuit, quod nullum elementum possit
alterari, et quod alteratio nihil aliud est quam congregatio et disgre-
gatio elementarium particularum que omnino immutabiles sunt in
seipsis. Nam et si flamma uideatur generari, fuit tarnen in eo, a quo gene-
rari uidetur, seminata per particulas. Fuit enim in oleo, a quo generatur,
et insuper <in> aere uicino, quod proprie est eius nutrimentum, quan-
doquidem nunquam potest ignis conseruari nisi influât aer ad eius

nutrimentum. Rursum autem licet flamma uideatur deperire, permanet tarnen
in partibus suis, que aeri ammiscentur, a quo etiam prius excepte fue-

rint."9

Ii concetto di immutabilità che per David definisce il concetto stesso di ele-

mento lo porta, in una critica articolata che costiuisce uno degli aspetti
teoricamente più significativi délia sua ricerca, alla riduzione dell'ambito
elementare sublunare a due soli elementi terra e fuoco, mentre aria ed acqua
sono prodotte dall'aggregazione, secondo proporzioni quantitative differen-

ti, degli elementi terra e fuoco:

"Dico igitur duo tantum esse elementa, calidum et frigidum id est terram
et ignem, et terram quidem nigram esse, ignem uero album. Aquam uero
et aerem non esse elementa, sed constare ex elementis, id est ex terra et

igne, et aquam quidem esse coloris subnigri quia plus habet in se terre,
aerem uero esse coloris subalbi quia plus habet in se ignis."10

La prevalente composizione ignea dell'aria spiega perché questa costituisca

il nutrimentum del calore11 in ambito fisico12 e, soprattutto biologico dove,

9 G, 63,22-64,6.
10 G, 67,18-22.
11 J, 192,1-4: „Aer enim per digestionem fit ignis. Digestionem uoco separa-

tionem ignearum aeris partium ab aliis partibus: est enim aer corpus dissimilium
partium, habens caliditatis et frigiditatis particulas in se ipso. Unde nec aer est

elementum sed, sicut alibi ostensum est, duo tantum sunt elementa: calidum et
frigidum."

12 J, 153,3-155,3: „Quod autem ignis nutritur ex aere probatur ex eo, quod si

intra terram fodiatur specus ampla angusti oris, et magna lignorum congregatio
intus missa incendatur immisso igne, obstructo quidem foramine, necesse est ligna,
eodem momento omnino extingui. Exit enim ignis per poros terre superiecte, et

non potest aer subintrare ad reparationem ignis exeuntis, turn quia aer obtusior est

igne, nec eque mobilis est ut ignis, turn quia necesse est plus aeris influere quam sit



La relazione micro-macrocosmica nei Quaternuli di David di Dinant 389

contrariamente all'ipotesi aristotelica,13 1 'influxio aeris garantito dalla respi-
razione permette la sostituzione delle particelle ignee utilizzate nei processi
metabolici e il mantenimento di un grado adeguato di calor vitalis14

Questo quadro dottrinale sembra decisamente originale. A partire da

Empedocle, Piatone, Aristotele Macrobio e Calcidio sino alle formulazioni
medievali, lo stato elementare di aria ed acqua non mi sembra sia mai stato
messo in discussione. Per trovare traccia di una concezione paragonabile a

quella di David bisogna risalire alle dossografie parmenidee in cui terra e

fuoco vengono rispettivamente identificati con il principio materiale ed

efficiente che, nella via dell' opinione, spiegano l'origine dei fenomeni del

mondo in cui nulla nasce e perisce realmente.15 L'analogia con la dottrina
di David si stringe cosi non solo sul piano della comune negazione ad aria
ed acqua del carattere elementare in quanto formate per mescolanza dagli
elementi terra e fuoco, ma anche su quello del rifiuto dei concetti di gene-
razione e corruzione. Inoltre un aspetto centrale della dottrina metafisica -
la distinzione tra Yens secundum rationem, unico, indivisibile ed universale,

privo di differenze che, inducendo composizione compromettano la sua

semplicità, cioè la materia prima, e Yens secundum sensum, la molteplicità
degl esseri che dalla yle derivano per la presenza di differenze accidentali ed

apparenti che già Alberto Magno aveva collegato a dottrine eleatiche16 -
présenta precise corrispondenze con la dottrina parmenidea. Queste corri-
spondenze, data la sorprendente somiglianza nella trattazione degli
elementi, sembrano implicare un rapporto tra il pensiero dei due autori più
stretto della comune connotazione monistica, e quantomeno confermano la
forte componente dossografica, con una decisa caratterizzazione preso-
cratica, del background filosofico di David. Cio è evidente anche nei caso
della dottrina dell'immutabilità elementare attribuita ai primis phisicis-

ignis effluens, qui reparandus est ex eo pro eo, quod non ex toto aere, sed ex solis

igneis partibus que sunt in aere fit ignis, fitque ex plurimo aere multo minor ignis.
Nam et similiter in omni nutritione fit, ex multo nutrimento, res modica per
digestionem."

13 Per Aristotele la respirazione ha la funzione di temperare, raffredddandolo, il
calore innato, mentre per David Yusus anhelitus è di tipo nutritivo. La funzione
refrigerativa della respirazione è frequentemente affermata nelle opere biologiche di
Aristotele, in modo particolare nei De iuventute et senectute (cap. V e VI) e nei De

respiratione.
14 G, 25,10-26,16; J, 170,3-175,4.
15 Cfr. DK 28B 24; 34; 35.
16 Cfr. ad esempio ALBERTUS MAGNUS: Metaphysica. Ed. B. GEYER. Münster

1960, 56; De homine. Ed. ANZULEWICZ: op.cit., 63.



390 Elena Casadei

philosophis. Data la vasta diffusione dell'idea ed il suo sviluppo in ambito
presocratico17 - in modo particolare in Empedoclel8 ed Anassagora39 -
ippocratico20 ed ermetico,23 mi sembra non si possa riportare direttamente
la dottrina ad un autore o ad un altro. Va comunque precisato che l'idea di
indistruttibilità della materia per cui nec morti esse locum, particolarmente
présente in Macrobio22 ed Adelardo di Bath23 è sviluppata da David in
modo da sottolineare l'immutabilità elementare non a livello specifico ma
delle singole particelle, evitando cost ogni implicazione del concetto aristo-
telico di reciproca trasformazione degli elementi. Si puo quindi affermare
che se la dottrina elementare di David se da un lato si costruisce sul rifiuto
della coordinata fondamentale della fisica aristotelica degli elementi - l'idea
cioè per cui essi possono trasformarsi gli uni negli altri - dall'altro fa

propria la concezione aristotelica dell'infinita divisibilità della materia,24 il
che impedisce di ipotizzare un'origine atomista - magari nella mediazione
di Guglielmo di Conches - dell'idea di immutabilità elementare. Anche se

alcuni concetti della fisica di David sembrano compatibili con la tradizione

37 Cfr. SlMPLICII: In Aristotelis Physicorum libros quattuor priores. Ed. H. DlELS.

Berolini 1882, 163,22: "I greci hanno pensato che la generazione e la corruzione non

awengono realmente, infatti nessuna cosa nasce o si corrompe, ma c'è separazione
ed aggregazione di cose già esistenti e cosi, giustamente, si potrebbe chiamare la

generazione associazione e la corruzione dissociazione."
18 Cfr. EMPEDOCLE: Poema fisico e lustrale. A cura di C. GAVALLOTTI. Milano

1993, Testimonianze dottrinarie, Aristotele: n°8 (Methaphysica II, 4); Galeno: n° 61

(In Hippocratis de natura hominis I, 13).
19 Cfr. DK59 B 52 ; 65.
213 Cfr. HIPPOCRATES: Nature ofman. Ed. W.H.S. JONES. London 1939, 234,13:

"Di tutte le cose nessuna si corrompe e nessuna si genera che non esisteva già prima.
Il cambiamento si realizza infatti per commistione e separazione."

21 Corpus Hermeticum, vol. I. Ed. A.D. NOCK. Paris 1960, in particolare tr.
VIII, 88.

22 AMBROSII THEODOSII MACROBII: Commentarium in somnium Scipionis. Ed.

J. WILLIS. Leipzig 1970, II, 12,12-16.
23 ADELARDO DI BATH: Die Questiones Naturales des Adelardus von Bath. In:

Beiträge zur Geschiche der Philosophie des Mittelaalters XXX, 2. Ed. M. MULLER.

Münster 1934, cap. IV, 9.

24 G, 61,18-24 : „Dicit autem elementum esse simplex corpus non quod careat

partibus, sed quia non habet in se admxtionem alterius elementi, cum totum sit
consimilium partium. Probat enim in Phisicis suis nullum corpus esse impartibile,
sed quodlibet corpus, quantumcumque sumatur, diuisibile est in infinitum.
Punctum quoque corporis, cum sit indiuisibile, non esse corpus neque corporis

partem et uniuersaliter, ut ostensum est alias."



La relazione micro-macrocosmica nei Quaternuli di David di Dinant 391

meccanicista dell'atomismo - non solo l'idea di immutabilità dei costituenti
elementari, a struttura particellare, e il rifiuto dell'àXA,otcoaiç aristotelica,

ma anche un'impostazione di tipo quantitativo, per esempio nell'ipotesi
délia costituzione di aria ed acqua - nondimeno la sua resta una fisica

"qualitativa", in cui i costituenti ultimi, a struttura particellare, ma divi-
sibili all'infinito, sono elementi determinati qualitativamente. E' nel quadro
di questa fisica che présenta tratti radicalmente antiaristotelici che va letta
la relazione micromacrocosmica proposta da David

Innanzitutto l'uomo è ymago mundi perché la sua composizione mate-
riale rivela una strettissima analogia con la realtà macrocosmica, corrispon-
dendo lo Spiritus all'aria e al fuoco, il sangue all'acqua, i solida membra alia

terra e il cuore al sole:

"Dico autem quod cor solo motu calefacit corpus, cum ipsum secundum

complexionem non sit calidum, sed sit terrestrior pars corporis. Similiter

quoque uisum est Aristoteli quod sol, solo motu, calefacit mundum, cum
ipse non sit calidus nec frigidus sed ethereus. Ponit enim tria elementa,

calidum, frigidum, ethereum, et ponit propter hoc très naturales motus,
qui fiunt sursum et deorsum et in circuitu. Cum ergo homo ymago sit
mundi, sol quidem proportionalis cordi et Spiritus, qui in corde est et
in arteri < i > s et igni[s] < et > aeri, aqua uero sanguini, terra solidis
membris. Spiritus autem primo loco calef[ac]it a corde, sicut et aer a

sole, qui per arterias in totum corpus diffusum calefacit sanguinem et
membra, sicut aer terram et aquam. "25

Ma la relazione micro-macrocosmica proposta da David non si struttura
esclusivamente attorno alia semplice analogia tra le parti del corpo e i quat-
tro elementi sublunari della tradizione aristotelica, essa va oltre quello che

Allers ha definito come elementaristic microcosmism26. Infatti il rapporto
micro-macrocosmico limitato sul piano della semplice composizione
elementare non regge nel caso del rapporto cuore-sole, l'uno terrestrior pars
corporis, l'altro corpo eterico.27 David allarga cost l'ambito della relazione
fino a comprendere una analogia di funzioni e comportamenti fisici tra i
due ambiti: come il moto del corpo eterico del sole causa, con il suo

movimento, il calore nel mondo sublunare, cosi il cuore riscalda con il suo
movimento lo Spiritus e questo, come calor uitalis, il sangue e le membra.28

25 P, 112,2-12.
26 ALLERS, R.: Microcosm from Anaximandros to Paracelsus. In: Traditio, II,

1944, 344 e sgg.
27 P, 112,3.
28 P, 112,10-12.



392 Elena Casadei

Ed è proprio sul tema della produzione del calore, il medium dell'ana-

logia tra cuore e sole, che con più evidenza vediamo agire la radicale

prospettiva meccanicistica della fisica di David ed esprimersi il contrasto
con Aristotele. A questo proposito David muove al maestro peripatetico
un'accusa epistemicamente rilevante: questi ha descritto un fatto, il moto
riscalda i corpi, ma non la causa che lo détermina:

"Aristoteles quidem quodam in loco dicit corpus quod est sub spera
lune esse ignem, alibi uero dicit ilium esse aerem feruidum, qui calefit ex

motu uicini etheris quem, licet neget esse calidum, aerem tarnen calefacere

affirmât confricatione et motu suo, [et] cuius simile ponit in hiis que ex

motu calefieri uidentur. Nunquam autem ponit causam quare motus
corpora calefaciat. Dico igitur id quod mouetur trahere secum aerem
sibi commixtum in quo, cum sint partes ignee que ceteris eius parti-
bus mobiliores sunt, sequuntur quidem id quod mouetur congre-
ga<n>turque circa ipsum. "29

La critica di David è, in qualche modo, fondata? Aristotele ha affrontato il
problema in modo particolarmente approfondito in De coelo e Meteorolo-

gica, opere frequentemente citate nel corso dei Quaternuli. In De coelo II, 7,
Aristotele riconduce la produzione del calore nel mondo sublunare alla
trasformazione dell'aria in fuoco: il movimento del superiore corpo eterico
produce un attrito nell'aria che si trova immediatamente al di sotto di esso.

In seguito a questo attrito l'aria si trasforma in fuoco. Tale trasformazione

puo attuarsi con facilita perché l'aria è Pelemento più vicino al fuoco,
secondo quanto indicato da De generatione et corruptione II 4 per cui gli
elementi che possiedono una qualità complementare in comune si trasfor-

mano facilmente l'uno nell'altro. Il moto del superiore corpo eterico svolge
la funzione di attivare questo processo di trasformazione dell'aria in fuoco
che rientra pienamente nella ciclica e reciproca trasformazione degli
elementi particolarmente descritta nel secondo libro del De generatione et

corruptione,30 Lo stesso schema esplicativo è sviluppato in Meteorologien I,
3: anche se nel quadro di una descrizione topologica dell' atmosfera com-

29 G, 66,2-10.
20 Come fenomeno esplicativo di questa capacità del movimento di attivare la

trasformazione dell'aria in fuoco, Aristotele cita, sempre in De coelo II, 7, la fusione
dei proiettili in movimento. Questi vengono riscaldati, o addirittura fusi perché
l'aria che Ii circonda si trasforma in fuoco, che a sua volta fonde e riscalda i
proiettili. Non è quindi solo il moto circolare del corpo eterico a porsi corne causa

agente della generazione sostanziale del fuoco dall'aria, ma qualsiasi movimento,
purchè dotato di sufficiente intensità.



La relazione micro-macrocosmica nei Quaternuli di David di Dinant 393

plicata dall'introduzione del concetto di doppia esalazione, Aristotele con-
ferma il processo di generazione sostanziale dell'elemento fuoco a partire
dal moto dell'etere indicato dal De coelo, sottolineando come questo pro-
duca una ôiotKQÏcaç dell'esalazione secca posta a diretto contatto con la sfera

délia luna31. Dunque i due testi fondamentali in cui Aristotele affronta il
problema del rapporto moto calore forniscono una spiegazione compiuta
del fenomeno, e coerente con i principi fisici più generali, posti in Physica e

De generatione et corruptione, della trasformazione reciproca degli elementi.
Perché David accusa Aristotele di non aver saputo individuare la causa per
cui il moto riscalda i corpi, tanto più che i Quaternuli sembrano testi-
moniare una conoscenza diretta dei luoghi aristotelici in cui è affrontata la

questione?32 La spiegazione fornita da Aristotele del fenomeno si fonda sul

33 Nel suo commento a 340bll Alfredodi Sareshel sembra negare che la regione
eterica e quella sublunare siano in contatto, il che lo costringe ad ipotizzare
un'azione a distanza, paragonabile a quella del magnete sul ferro, per spiegare la

generazione del calore (cfr. ALFRED OF SARESHEL: Commentary on the metheora of
Aristotle. Ed. J.K. OTTE. In: Studien und Texte zur Geistgeschichte des Mittelalters
XIX [1988] 39,7-9). Il testo purtroppo non approfondisce la questione e a parte
l'indubbia applicazione del principio della diversità fisico-ontologica tra etere ed

elementi sublunari, non mi sembra chiarire in che modo Alfredo interprétasse la

successione delle zone sublunare e celeste.
32 II passo in questione in cui David accusa Aristotele di non aver individuato la

causa della produzione del calore a partire dal moto del corpo eterico fa senz'altro
riferimento a De coelo II, 7. David riconosce la problematicità della contiguità aria

etere, ma soprattutto il termine confricatio, senza forse essere traduzione letteraria
del participio jtapeKTQipopévoç (289a21) o del sostantivo %kr\yr\ (289a28), con cui
Aristotele rendeva il concetto di produzione del calore per attrito, ne esprime
chiaramente il senso. Dopo aver esposto la dottrina aristotelica per cui il moto
dell'etere riscalda l'aria inferiore (e il riferimento all'aria riporta già di per se a De
coelo 11,7) David afferma: est enim motus causa calliditatis, ut est uidere in motu cordis

et in iaculis plumhatis que, si iaciuntur, plumbum liquescit in eis et in aliis similihus (P,

116,13-15.). In De coelo II, 7 non compare l'esempio del moto del cuore ma
l'espressione iacula plumbata è con molta probabilità traduzione del termine
poLußöi&a (289a25) che, nel passo in questione del De coelo si chiarisce ed

approfondisce nel senso di parte plumbea dei proiettili con riferimento al termine
ßeÄ,r| - iacula - precedentemente introdotto (289a24). Ancora un altro brano dei

Quaternuli fa ritenere molto probabile una conoscenza diretta da parte di David di
De coelo II, 7. In P si legge: Dicit autem ARISTOTELES quod sol, continuo motu suo,

aerem calefacit sicut < etiam > uidetur iaculum ex motu calefieri ad eo [etiam] quod
plumbum, quod in sagita est, accidit liquefieri (P, 124,8-11). A parte l'espressione
adeo quod, che sembra traduzione letterale del greco ovtoç ûkrte di De coelo 289a25,

il concetto di fusione della parte plumbea dei proiettili sembra implicare una



394 Elena Casadei

concetto di mutamento sostanziale. Questa spiegazione, comune sia a De
coelo che a Meteorologien, si approfondiva in quest'ultima opera con l'intro-
duzione del concetto di ôiciKQtaiç che, senza essere particolarmente svilup-

pato da Aristotele, sottolineava come la modifieazione délia qualità sensi-

bile che ciascun corpo possiede in virtù della sua forma sostanziale - nel

caso in questione il grado di rarefazione - portasse ad un cambiamento di

natura specifica.33 Una volta che il grado di rarefazione determinato dalla
forma sostanziale dell'aria è alterato radicalmente ad opera del processo di
ôtaKQÎcnç messo in atto dal movimento, dall'aria o dall' esalazione secca si

genera una nuova sostanza, il fuoco, la cui natura specifica richiede proprio
quel grado di rarefazione, mentre aria od esalazione secca si corrompono.
Ed è proprio questo che David non puo accettare. La sua concezione

particellare della sostanza materiale si fonda proprio sul concetto di im-
mutabilità elementare per cui quella che appare come generazione e corru-
zione altro non è che diversa aggregazione e disgregazione di particelle, di
unità materiali sempre uguali a se Stesse. La spiegazione del fenomeno
fornita da David invece non fa alcun riferimento al concetto di generazione
sostanziale:

"Dico igitur id quod mouetur trahere secum aerem sibi commixtum in

quo, cum sint partes ignee que ceteris eius partibus mobiliores sunt,
sequuntur quidem id quod mouetur congrega<n> turque circa ipsum."34

II movimento del corpo eterico svolge quindi la funzione di aggregare le

particelle ignee presenti nella struttura complessa dell'aria causandone la
concentrazione e quindi un aumento locale di temperatura. Lo stesso

conoscenza diretta del passo aristotelico in cui la trasformazione di aria in fuoco
causava la fusione dei poLußötöq intesi come parte plumbea dei ßeM| nel senso

primario di proiettili ma anche in quello di sagitte. Per quanto riguarda l'altro testo
aristotelico relativo al problema, Meteorologien I, 3, le frequenti citazioni del capi-
tolo confermano che la critica di David ad Aristotele partisse da una piena ed

articolata conoscenza di quanto Aristotele aveva scritto sull'argomento.
33 Cfr. SALMAN, D.: La physique aristotélicienne et la philosophie. In: Revue Neo-

scolastique de philosophie 39 (1936) 37. Molto chiara, e in termini aristotelici asso-

lutamente corretta l'analisi di Alberto Magno che fa riferimento al limite oltre il
quale la modifieazione di una qualità porta alla corruzione dell'elemento e alla sua
trasformazione in un altro che richiede la qualità a quel grado (cfr. ALBERTUS

MAGNUS: De causis proprietatum elementorum. Ed. P. HOSSFELD. Münster 1980,

Lib. II, Tract. II, cap. I, 94; ALBERTUS MAGNUS: De coelo et mundo. Ed. P. HOSS-

FELD. Mon.Westf. 1971, 143.

34 G, 66,7-10.



La relazione micro-macrocosmica nei Quaternuli di David di Dinant 395

awiene nel caso dei proiettili e in quello del cuore che con il suo movi-
mento riscalda lo spirito:

"Querendum est autem, cum sol non sit igneus, sed ethereus, qualiter [f.
216 ra] calefacit aerem et terram. Dicit autem Aristoteles quod sol,
continuo motu suo, aerem calefacit sicut <etiam> uidetur iaculum ex

motu calefieri adeo [etiam] quod plumbum, quod in sagitta est, accidit
liquefieri. Unde uidetur quod sol sit cor mundi. Similiter autem et cor
animalis continuo motu suo calefacit spiritum, qui est in eo et in
Omnibus arteriis. Unde différencia est inter motum solis <et cordis >,
quod motus quidem solis nec non et omnium astrorum fit a natura
uel ut quidam dicunt ab anima. Motus autem cordis non fit a natura
uel ab anima sed ab accidenti. Sanguis enim qui est in corde calore suo
continuo resoluitur in spiritum. Hune autem spiritum dicit Aristoteles

maiorem locum occupare quam prius occupauit sanguis, ex quo
generatus, et propter hanc causam accidit cor<di> dilatari, ideoque post-
modum sua grauitate constringi. Quod autem [a] generacio spiritus causa

sit pulsus non solum accidit in corde, sed in apostemate prius quam
maturetur et in aliis consimilibus. Hoc autem non recte uisus est

Aristoteles sensisse, quod ex minori humiditate maior generetur
spiritus aut ex minori aqua maior aer. Dico igitur quod spiritus facit
cordis eleuationem non quia [est] maior sit sanguine, ex quo generatus est,
sed quia uidetur sursum moueri. "35

L'analogia tra cuore e sole si stringe cosi attorno alla comune caratteristica

per cui elementi non caldi producono, con il loro movimento, calore. Ma, a

differenza del moto del sole, sottolinea David, il motus cordis non è nta,
natura né ab anima, ma ab accidenti. L'autorità con la quale David com-

prova taie definizione è un passo del De respiratione in cui Aristotele di-

mostra corne il battito cardiaco dipenda dalla variazione di volume del

succus cibi all'interno dell'organo.36 L'azione del calore sul succus cibi fa si

che questo subisca un processo di vaporizzazione, con conseguente au-

mento del suo volume, che provoca la dilatazione delle pareti del cuore.
L'afflusso di aria conseguente alla dilatazione dell'organo, provoca un raf-
freddamento délia sostanza vaporosa e una diminuzione del suo volume, il
che détermina il successivo rilassamento delle pareti. Nell' esposizione
dell'opinione David sottolinea in termini assolutamente corretti rispetto al

testo aristotelico come l'espansione del succus cibi, che per l'azione del
calore présente nel cuore si trasforma in spiritus, causi la dilatazione del

35 P, 124,7-125,2.
36 479b26-480bl2.



396 Elena Casadei

cuore, ma è piuttosto impreciso nella descrizione della fase successiva in cui
le pareti collassano affermando solamente che postmodum sua grauitate
constringid>7 Anche se l'analisi aristotelica non fa alcun riferimento al peso
delle pareti, l'osservazione di David è sostanzialmente corretta, ma non
menzionando la causa per cui il volume della sostanza nutritiva présente
all'interno del cuore diminuisce, omette di segnalare l'elemento più
qualificante dell'ipotesi aristotelica, che collegava la spiegazione del battito
alla teoria più generale sulla funzione refrigerativa della respirazione. L'as-

senza di richiami alla funzione refrigerativa dell'affluxio aeris dipende dal
fatto che David ha sviluppato un'ipotesi alternativa ed opposta a quella
aristotelica sulla funzione della respirazione, il che non gli impedisce di far
proprio il principio, implicito nell'analisi del De respiratione, per cui il moto

del cuore non è naturale - l'organo non ha in sé il principio del proprio
moto - ma è ab accidente, essendo estrinsecamente causato dalle variazioni
di volume della sostanza présente nel cuore. Taie principio è pero original-
mente ripensato nel quadro dell'ipotesi di fondo della fisica di David, che

affermando l'immutabilità dei costituenti materiali non puo accettare che

ex minori humiditate maior generetur Spiritus aut ex minori aqua maior aer.
Come esplicitamente affermato all'inizio del De iuuamento anhelitus,38 la

trasformazione dell'acqua in vapore, con conseguente aumento del volume
della sostanza, dériva dall'admixtio aeris: conformemente al principio per
cui ogni trasformazione dériva dalla congregatio e disgregatio di parti immu-
tabili, l'espandersi dell'acqua vaporizzata in un volume maggiore è dovuto
all'aggiunta di un componente, parti aeree, e non ad una trasformazione
intrinseca della stessa sostanza. Come testimonia Alberto Magno, rarum
sine extensione sua rarificari. Alio stesso modo nel cuore Yadmixtio di aria

inspirata e sangue produce lo Spiritus che rispetto al sangue da cui è gene-
rato occupa un volume maggiore proprio per la presenza di un ulteriore

componente, parti aeree. Inoltre la presenza di parti aeree nello Spiritus
détermina non solo un aumento del suo volume rispetto a quello del

sangue, ma anche un diverso moto della sostanza, che tende verso l'alto,
causando l'elevazione in diastole del cuore. L'accettazione del principio
dell'accidentalità del moto del cuore, ripensato all'interno delle originali

37 p, 124,19.
38 J, 155,2-156,1: "Nam et similiter in omni nutritione fit, ex multo nutri-

mento, res modica per digestionem. Uniuersaliter etiam quidquid fit ex alio minus
est eo a quo generatur, quod tarnen plerique negant. Nam sicut - inquiunt - ex
modica aqua fit multus fumus, similiter quoque ex modica aqua fit multus aer; ita

quoque ex modico aere fit multus ignis. Dico autem quod fumus non fit ex sola

aqua, sed habet plurimum aerem in quo disseminate sunt aquee particule."



La relazione micro-macrocosmica nei Quaternuli di David di Dinant 397

coordinate della fisica di David, costituisce un ulteriore esempio della fe-

condità speculativa del confronto con i testi aristotelici che, soprattutto per
quanto riguarda i temi biologici, in modo particolare la questione cardio-

centrica, non si appiattisce sul piano di una ricezione acritica e passiva, ma
stimola sviluppi indipendenti e significativi.

Si è già visto come l'analogia tra uomo e mondo non définisse una corri-
spondenza materiale compléta tra i due piani perché nella costituzione del

corpo umano non individua la presenza di etere ma un modello di

comportamento fisico comune ai due ambiti per cui cio che in sé non è

caldo - il sole perché eterico, il cuore perché di natura terrea e quindi
freddo - puo con il suo moto produrre calore. E' pero significativo che

David limiti il suo sviluppo del concetto di homo quale ymago mundi al

piano corporeo, e non parli di anima. Nei Quaternuli David attribuisce ad

Aristotelela dottrina della natura eterica dello Spiritus spermatico, sotto-
lineandone la relazione con l'anima:

"Dicit autem ARISTOTELES spiritum per quern fit uis nutritiua esse \ex/
inferioris etheris parte, spiritum uero per quern fit uis sensitiua esse ex
media etheris parte, spiritum uero per quem fit uis rationalis fieri ex ea

parts etheris que suprema est."39

Che la uis nutritiua vada identificata con l'anima vegetativa, risulta con evi-
denza da un passo parallelo dove David aggiunnge che. lo Spiritus eterico

facit l'anima vegetativa, che è principium uirtutis informatiue membrorum:

"Aristotiles in libro de generacionie animalium < dicit > quod, cum
uirile sperma spumosum exeat, spuma autem fit ex spiritu et aqua, spiritus
ille uitalis non est igneus, sicut nec corpora astrorum, sed est ethereus et
est eiusdem nature cum astris. Et facit ille spiritus animam uegetabilem,
qualis in plantis < et > in embrione, qui tantum ex < spermate uiri et >
sanguine menstruo[li] generatur. Et hec est anima principium uirtutis
informatiue membrorum, postremo est anima sensibilis, qualis est in
animalibus solum. "40

In nessuna opera del corpus aristotelico compare un'opinione di questo
tipo. Certo in De generatione animalium 736b33al, cui si riferisce diret-

tamente l'ultimo passo citato, Aristotele afferma che la natura del pneuma
spermatico non è ignea ma analoga a quella dell'elemento astrale. Solmsen
ha analizzato approfonditamente il passo in questione, riconoscendolo
corne l'unico luogo aristotelico in cui si neghi che il calore vitale abbia natura

39 G, 50,4-7.
4°W, 132,5-11.



398 Elena Casadei

ignea e si attribuisca all'etere, sia pure indirettamente, una funzione bio-

logica.41 Secondo lo studioso, Aristotele ha introdotto il concetto nuovo, e

non più ripetuto, non solo in considerazione del fatto che il calore del

fuoco non ha potere generativo ma solo distruttivo, ma anche perché,
sostenendo che le funzioni dell'anima devono essere potenzialmente pre-
senti nello sperma, aveva bisogno di un veicolo materiale più nobile e più
divino dei quattro elementi. In ogni caso il testo del De generatione ani-

malium, esprime esclusivamente un rapporto analogico tra etere e Spiritus

spermatico, corne confermano sia la traduzione di Guglielmo di Moerbeke
che il commento di Michèle di Efeso,42 e non sembra affatto indicare la

materiale presenza dell'elemento astrale nel liquido seminale. Considerando
che nessuno dei manoscritti greci conosciuti del De generatione animalium

présenta varianti significative di 736b33al, l'attribuzione ad Aristotele délia

dottrina délia natura eterica dello Spiritus spermatico sembra verisimilmente
potersi valutare come consapevole operazione pseudoepigrafica. Taie opera-
zione è intellettualmente disonesta, o è possibile interpretarla come atto
ermeneutico certo audace e filologicamente scorretto, ma fondato in qual-
che modo su una interpretazione del pensiero aristotelico che ha trovato,
nel generico accenno di De generatione animalium 736b33al, conferma di

una concezione dell'etere diversa da quella del De coelo?

Il De generatione animalium e generalmente ricondotto all'ultima fase

dell'attività filosofica di Aristotele43 ma, come sottolinea Leemeere,44 in
esso compaiono sviluppi dottrinali che appartengono ad una fase anteriore
délia sua carriera filosofica. Numerose testimonianze sembrano confermare

41 F. SOLMSEN: The vital heat, the imborn pneuma and the aether. In: The

journal of hellenic studies 77 (1957) 119 e sgg.
42 lOHANNIS PHILOPONI (MlCHELI EPHESII): In libros de generatione animalium

commentaria. Ed. M. HAYDUCK. Berlin 1903, 86,8 e sgg; Aristotelis de animalium
generatione libri quinque cum Philoponi commentariis. Venetiis 1526, 41; ARISTOTELES:

De generatione animalium. Translatio Guillelmi de Moerbeka. Ed. H.J.
Drossart LulOFS. Leiden 1966, A.L. XVII 2\5, 54,12 e sgg.

43 Per la datazione del De generatione animalium, cfr. MANSION, A.:
Introduction a la Physique aristotélicienne. Louvain/Paris 1946, 312; JAEGER, W.: Aristoteles.

Berlin 1923, 352-353; DÜRING, J.: Aristotle's De partibus animalium. Critical
and litterary commentaries. Goteborg 1930, 30; NUYENS, F.: L'évolution de la psy-

cologie d'Aristote. The Hague/Louvain/Paris 1948, 254-263; THIELSCHER, P.: Die
relative Chronologie der erhaltenen Schriften des Aristoteles nach den bestimmten
Selbstzitaten. In: Philologus 97 (1948) 229-265.

44 LEEMERE, W.: Au temps où Franz Cumont s'interrogeait sur Aristote. In:

L'Antiquité classique XVIII (1949) 297. Leemere non si riferisce direttamente alla

dottrina di 736b33al, ma all'idea delle cinque specie di esseri viventi.



La relazione micro-macrocosmica nei Quaternuli di David di Dinant 399

che il giovane Aristotele abbia in qualche modo collegato, pur senza
introdurre il concetto di Spiritus, l'anima umana e l'elemento celeste. In
Quis rerum divinarum heres sit Filone espone la dottrina degli "antichi"
secondo la quale esiste una :tép:tr| ouata di cui l'anima umana è un
frammento.45 Secondo Luigi Alfonsi il passo in questione di Quis heres è un
frammento del De philosophia e con Bignone sottolinea come per il giovane
Aristotele la sostanza di cui sono costituiti gli astri e l'anima fosse la stessa

quinta essenza.46 Taie rapporto tra etere ed anima umana è confermato
inoltre da Cicerone che attribuisce ad Aristotele l'idea per cui esiste un
quintum genus, e quo essent astra mentesque,47 e ribadisce che il filosofo
quintam quandam naturam censet esse, e qua sit mens,48 E' quindi attestata
l'esistenza di una tradizione dossografica che attribuisce ad Aristotele la

dottrina délia natura eterica dell'anima umana, dottrina che Filopono
attribuisce ai tardi peripatetici e ad Eraclide Pontico.49 Questi, oltre a

proporre una teoria astronomica di tipo eliocentrico, e a sostenere l'ipotesi
di moto circolare délia terra, è associato da Stobeo alla dottrina pitagorica

per cui gli astri, ed in modo particolare la luna, sono altrettanti mondi
awiluppati in una fitta coltre d'aria e immersi nell'etere.50 David conosce

questa dottrina,51 e considéra l'ipotesi pitagorica, che faceva délia terra
unam ex stellis e corne queste dotata di moto circolare, egualmente pro-
babile délia tesi aristotelico tolemaica délia sua immobilità:

"Solus igitur motus circularis uidetur esse naturalis, quo mouetur corpus

incessanter per proprium locum. Unde querendum utrum terra et

ignis quiescant in propriis locis, an moueantur motu circulari quem-
admodum et stelle, ut uisum est Pithagore qui etiam ponit terram esse

unam ex stellis. Dicit enim tam terram quam Stellas moueri ab oriente in

45 PHILO D'ALEXANDRIE: Quis rerum divinarum heres sit. In : Les ouvres de

Philon d'Alexandrie, vol. XV. Ed. R. ARNALDER / J. POILLOUX / C. MONDÉSERT.

Paris 1966, cap. 283, 308.
4(> ALFONSI, L.: Un nuovo frammento del De philosophia aristotelico. In: Hermes

(1953) 45-49; BIGNONE, E.: L'Aristotele perduto e la formazione filosofica di Epicuro.
Firenze 1936, vol. I, 136

47 CICERONE: Acad. I, 7,26, Fr. Ross 27. Cfr. ARISTOTELE: Delia filosofia. Ed.

M. UNTERSTEINER. Roma 1963, 54.
48 Cic.Tusc. 1,10,22.
49 WEHRLI: Herakleides Pontikos. In: Die Schule des Aristoteles, Texte und

Kommentar VII. Basel 1969, fr. 99.
50 WHERLI: op.cit. fr. 114.
51 O, 149,18-19: „Uisum est ergo Pictagore quod quemadmodum circa terram

ita quoque circa unam quamque stellam spissus est aer ex uaporibus resolutis."



400 Elena Casadei

occidentem, complere \\ autem peryodos suas in diuersis temporibus et

super diuersos polos. Dicit enim terram circumferri per diem et noctem
circa polos circuli equatoris diei, solem uero circumferri per annum circa

polos zodiaci, et alia similiter per alia tempora et circa alios polos. Quorum

opinionem quidam refellentes sie inquiunt: \si/ terra circumfertur,
ea que sunt in aere et aues et nubes accidit preteriri a motu terre. Dicit
autem Pithagoras non solum terram circumferri, ymo etiam et aerem et

quecumque sunt in eo. Utrum igitur uerior opinio sit Pithagoreorum
an aliorum, qui ponunt terram esse immobilem, nulla potest depre-
hendere ratio."52

David puo quindi essere venuto in contatto anche con la dottrina di
Eracleide della natura eterica dell'anima, dottrina che pero, nella testimo-
nianza di Stobeo e Macrobio, si approfondisce nel senso di natura luminosa
dell'anima,53 dottrina questa più volte citata da Alberto e Tommaso54 ma

52 G, 65,10-23.
53 WHERLI: op.cit. fr. 98. Per l'origine aristotelica della dottrina cfr. BlGNONE:

op.cit. II, 163.
54 Rispetto al problema dell'"utrum anima uniatur corpori animalis mediante

aliquo corpore", Tommaso riporta la dottrina per cui "unitur corpori mediante

luce, quam dicunt esse corpus, et de natura quintae essentiae: ita quod anima

vegetabilis unitur corpori mediante luce caeli siderei; anima vero sensibilis mediante
luce caeli cristallini; anima vero intellectualis mediante luce caeli empyrei." (S.

THOMAE AQUINATIS: Summa Tbeologiae, Q.76, a.7; cfr. Q. 41 a.l ad secundum).
Nella dottrina presentata da Tommaso non si fa direttamente menzione del

concetto di Spiritus, ma considerando che questo era stato utilizzato precisamente
nel senso di legame, termine medio tra l'anima e il corpo (cfr. ALANUS DE INSULIS:

De fide catholica contra haereticos, P.L.210, 1,28, 329D-330A; TJGO DI SAN VlTTORE:
De unione corporis et Spiritus, P.L.177, 285A; PHILIPPI CANCELLARII PARISIENSI:

Summa de Bono. Ed. N. WlCKI. Berna 1985, 285) e che Alberto Magno, esponendo

una dottrina simile a quella citata da Tommaso, parla esplicitamente di spiiritus de

natura quintae essentiae (ALBERTUS MAGNUS: De Animalibus. Ed. H. STADLER.

Munster 1920, 1285,5-6) si puo forse segnalare una qualche somiglianza con la

dottrina che David attribuisce ad Aristotele, soprattutto per la relazione posta tra le

tre vis dell'anima e le tre regioni eteriche. Certo David non approfondisce la

relazione tra etere ed anima atttraverso il concetto di luce celeste, concetto anzi per
lui improponibile ritenendo la luce fenomeno sublunare e, con Aristotele, non
corpus sed accidens aeris (G, 56,21), il colore secundum quem alteratur aer ab igne (G,
57,1), Inoltre nell' opinione riportata da Tommaso la luce proveniente dalle tre
regioni celesti ha solo la funzione di unire l'anima al corpo, mentre la dottrina che

David attribuisce ad Aristotele è assai diversa, ma nondimeno mi sembra signi-
ficativa l'analogia tra le due dottrine rispetto alla correlazione tra l'anima
vegetabilis, sensibilis ed intellectualis e le tre regioni eteriche.



La relazione micro-macrocosmica nei Quaternuli di David di Dinant 401

che in questa forma non compare mai nel corso dei Quaternuli. In ogni caso
né in Eraclide né nelle dossografie aristoteliche si parla di natura eterica
dello Spiritus spermatico che presiede alla formazione dell'anima nutritiva,
ma unicamente di natura eterica dell'anima. I concetti di etere e Spiritus
cominciarono ad essere associati in ambito stoico, cui puo essere riportata
la dossografia trasmessa da Ippolito per cui l'etere è una specie di pneuma,55
e quella di Ario Didimo per cui etere e pneuma condividono la stessa defi-
nizione.56 Samuel Sambursky ha, tra gli altri, fatto luce su questa

55 DlELS: Dox., 570,21-22. Come si è visto già la dottrina délia natura eterica
dell'anima attribuita da Filone e Cicerone ad Aristotele mostra l'influenza délia
filosofia stoica. Secondo Georg Luck la dottrina délia natura eterica dell'anima non
è originalmente aristotelica ma è un fraintendimento del pensiero del maestro
awiato in primo luogo da Eraclide e trasmesso dagli stoici e Cicerone (cfr. LUCK,
G.: Der Akademiker Antiochos. Bern/Stuttgard 1953, 38). Anche Paul Moraux ri-
tiene la dottrina dell'anima di Eraclide indipendente da Aristotele ma condizionata
dalle indicazioni platoniche e pitagoriche relative al rapporto anima-astri
(MORAUX, P.: Quinta essentia, RE, XXIV, 1963, 1195; sul concetto pitagorico e

neopitagorico di natura materiale ed eterica dell'anima umana cfr. E. ZELLER / R.
MONDOLFO: La filosofia dei greci nel suo sviluppo storico. Firenze 1937, vol. II, parte
I, 464, e DIOGENES LAERTIUS: Lives of eminent Philosophers. Ed. R.D. HICKS.
London 1925, vol. II, 324). Su una linea del tutto diversa si pone l'interpratazione di
A.H. Armstrong che, riprendendo le considerazioni di von Arnim, individua una
vera e propria fase materialista della psicologia di Aristotele cui sarebbero ricon-
ducibili, senza alcun influsso stoico, le posizioni matérialiste di Teofrasto, Eraclide
e Dicearco (cfr. ARMSTRONG, A.H.: The Cambridge history of later greek an early
medieval philosophy. Cambrige 1967, 111; H. VON ARNIM: Die Entstehung der
Gotteslehre des Aristoteles. In: Sitzungsberichte der Akad. Der Wiss in Wien, Pholos-
hist. Klasse, 212, 5, (1931) 12; THEOPHRASTI ERES!!: Opera quae supersunt. Ed. F.
WIMMER. Leipzig 1886; Frankfurt 1964, vol. III, 162; lOHANNIS STOBAEI: Antologii
Libri duo priores qui inscribi soient Eclogae Physicae et Ethicae. Ed. C. WACHSMUTH.
Berolini 1884, vol. I, 336)

56 SVF II, 471. II De mixtione di Alessandro d'Afrodisia rappresenta una
testimonianza della reazione peripatetica all'identificazione stoica di pneuma ed

etere ed alla concezione immanentistica della divinità che la fondava. L'inscindibile

rapporto che la Quaestio XXV del II libro poneva tra il concetto di etere e quello di

permanenza nel cielo (ALEXANDRI APHRODISIENSIS: Praeter commentaria scripta
minora. Ed. I. BRUNS. Berolini 1892, 76,15-19) è ribadito nel De mixtione in cui, al

recupero in chiave antistoica della cosmologia aristotelica segue una forte accen-
tuazione del carattere separato dell'etere: ogni suo rapporto col mondo sublunare,
impensabile in termini di presenza materiale, si précisa ne concetto di ôûvapiç in cui
acquistano intellegibilità le esigenze di separazione degli ambiti sublunare e celeste

(sia rispetto alio status ontologico che a quello topologico) e quelle della loro
relazione (sia rispetto al concetto di influentia che a quello di unità del mondo). Cfr.



402 Elena Casadei

associazione: nel cosmos aristotelico l'unità e la continuità dell'universo
erano determinate e regolate dal movimento circolare dell'etere, mentre
nella fisica stoica questo stesso potere regolativo era attribuito al pneuma,
corpo divino che penetrando la materia assicurava la coesione e la vita.57
Come al pneuma vennero attribuite caratteristiche dell'etere i due termini
iniziarono a confondersi ed essendo il pneuma stoico principio immanente
la realtà materiale, l'etere - divenuto oltre che principio cosmologico anche

principio vitale - non venne più relegato alla sfera celeste. Oltre all'ana-

logia di funzioni, contribui all'associazione dell'etere aristotelico con il
pneuma stoico l'identificazione del quinto elemento con il fuoco - Aristoteles

ex quinto corpore igneo esse coelum5S - che per Crisippo Cleante e

Seneca costituisce il principio coesivo ed animatore del cosmo di cui l'anima

umana è un frammento.59 "E se bisogna parlare délia sostanza del-

l'anima, è necessario dire una di queste due cose: o bisogna dire che essa è,

qual'è, un corpo brillante e di natura eterica, opinione verso la quale sono
portati, loro malgrado, per ragioni di coerenza sia Aristotele che gli stoici,
o che essa è una sostanza incorporea e che questo corpo è il suo primo
veicolo (oxr||ta) attraverso il quale puo interagire con altri corpi":60 un

ALEXANDER APHRODISIENSIS: De mixtione. In: Todd, R.: Alexander ofAphrodisia
on stoic physic. Leiden 1976, cap. X, 132 e sgg; cap. XI, 136 e sgg; cap. XII, 142-144;

cap. XIII, 148-150; cfr. Quaestiones, op.cit., 2,19-4,26; 39,8-41, 19; 47,28-50,27;
63,15-64,7).

57 SAMBURSKY, S.: Physics of the stoics. London 1959, 34 e sgg.
58 GALENUS: De historia philosophica liber spurius, XIX 269 K.
59 SVF II, 434; 773; 774; 778; 779; 879; 885; III, 305; cfr. PHOLENZ, M.: La stoa,

storia di un movimento spirituale. Firenze 1967, vol. I, 167 e sgg; per una quadro
riassuntivo sulla questione cfr. G. VERBEKE: La doctrine du pneuma di stoïcisme a S.

Augustin. Paris/ Louvain 1945, 512-515
60 GALEN: On the doctrines of Hippocrates and Plato. Ed. P. DELACY. Berlin

1984, 474,25 e sgg. (trad. mie). Dodds riporta il concetto di natura brillante e

luminosa della sostanza dell'anima alla tradizione poseidoniana (PROCLUS: The

elements of theology. Ed E.R. DODDS. Oxford 1933, 316-317 ma sottolinea anche

come la dottrina fosse una modificazione dell'opinione per cui l'anima è essa stessa

pneuma. Questa dottrina non era limitata alia tradizione materialista (SVF II
774,885). Eraclide pontico ha descritto l'anima come corpo celeste di sostanza luminosa,

e opinioni simili sono attribuite da Alessandro Polistore (D.L.8.28) ai pita-
gorici e da Giamblico (Stobeo I.366.25-870h) ad alcuni aristotelici. II successo della

dottrina è per Dodds dovuto al fatto che "It enabled the eclictically minded to hold
that the soul was immortal and yet an entelecheia, and incorporeal yet inseparable
from the pneuma. One can readily understand that the hypotesis was found
attractive by serious thinkers in the period of the early empire, an age whose



La relazione micro-macrocosmica nei Quaternuli di David di Dinant 403

autore come Galeno, che David conosce in modo non certo episodico o

superficiale, attribuisce ad Aristotele ed agli stoici la stessa dottrina della

natura materiale, eterica, dell'anima umana. Inoltre in questa testimonianza
Galeno accenna alla dottrina dell'öxT)pa at)yoiôr|ç che secondo Temistio è

analogo al quinto elemento aristotelico.61 Dodds ha fatto chiaramente luce

suH'origine platonica, ma anche aristotelica della dottrina deH'oxripa-
Jtveùpa, dimostrando come in ambito neoplatonico non solo si identificasse

il pneuma di Aristotele con il veicolo astrale dell'anima, ma anche come la

definizione dell'öxT||ta quale corpo luminoso fosse condizionata dal riferi-
mento alla natura del pneuma analoga a quella dell'elemento celeste svilup-

pato da Aristotelele.62
Tutte queste testimonianze - dossografie relative al pensiero psicologico

del giovane Aristotele, interpretazioni stoiche della concezione aristotelica
dell'anima e dell'etere, dottrina neoplatonica dell'öxt||ta-3tvetjpa - danno la

misura dell'ampia e trasversale diffusione di interpretazioni ed approfon-
dimenti della dottrina aristotelica dell'etere chiaramente eterodosse rispetto
aile tesi dei primi due libri del De coelo. Nessuna delle dossografie e dot-
trine citate coincide con la tesi che David attribuisce ad Aristotele, ma non-
dimeno esse attestano come, in ambiti e con finalità dottrinali del tutto
diverse, fosse comune il coinvolgimento dell'autorità di Aristotele nello

sviluppo di tesi che associavano l'anima umana all'etere. Si puo pertanto
avanzare l'ipotesi per cui la pseudografia non rappresenti esclusivamente un
escamotage fraudolento per diffondere le proprie tesi con una copertura
autorevole corne quella aristotelica, ma anche il possibile esito di uno sfor-

zo ermeneutico fondato su una conoscenza profonda e del pensiero e,

probabilmente, delle dossografie aristoteliche. L'accenno di De generatione
animalium di un rapporto tra Spiritus spermatico ed etere, forse supportato
dalle testimonianze dell'Aristotele perduto e dalle dossografie stoiche e neo-
platoniche, puo aver fornito a David una sufficiente conferma del fatto che

quella dualista ed assiologica del De coelo non è l'unica e indiscussa

espressione della dottrina elementare aristotelica.63 David fa infatti notare

philosophical ideal was to reconcile Stoicism with the Timaeus and both with
Aristotle." Per il concetto stoico di anima come soffio materiale e la sua diffusione me-
dievale cfr. G. VERBEKE: L'influence du stoicisme sur la pensee medievale en occident.

In: Actas del V congreso internacional de filosofia medieval. Madrid 1979, 108.
61 ThemiSTIUS: In de anima. Ed. R. HeinZE. Berlin 1890, 32.
62 KISSLING, R.C.: The ö/rifta-xvevfia of the neoplatonists and the de Insomniis of

Synesius of Cirene. In: The American Journal of Philology XLIII (1922) 320 e sgg.
63 Cfr. in modo particolare il tema dei diversi gradi di purezza dell'etere e la

problematica relativa al colore del corpo celeste.



404 Elena Casadei

come sia Aristotele stesso che nel De animaM riconosce la trasparenza come
proprietà comune aH'aria, all'acqua e all'eterno corpo superiore,65 e ad

affermare nei Meteorological che l'etere présenta diversi gradi di purezza:

"Amplius autem dicit Aristoteles spiritum qui est in spermate non esse

eius caloris cuius est ignis, ymo etiam non esse calidum neque etiam
igneum, sed esse eius nature cuius est ether et corpus astrorum. Dicit
enim Aristoteles a lunari spera sursum esse ethereum elementum, quod
omnino differt ab inferioribus 4 simplicibus corporibus. Dicit etiam
Aristoteles calorem et spiritum embrionis esse ex spermate, corpus uero
embrionis omnino ex spermate non esse, sed ex solo menstruo sanguine.
Manifestum est autem quod quidem in spermate non est solus Spiritus,

ymmo etiam aqua, et non solum aqua, ymmo etiam terra que ipsum
inspissat. Nam et simul cum sit aquosum sperma et liquidum non est
omnino gignitiuum. Unde ad probandum utrum sit sperma gignitiuum
mittunt illud medici in aquam, et si descendit ad fundum genitiuuum esse

asserunt. Querendum est igitur quid fit ex aqua et terra que sunt in

spermate. Forsan autem dicit Aristoteles aquam et terram conueniri in

sperma non enim est spiritus ex solo aere, cum aer<e> spissior \sit/, sed

habet aquam et terram ammixtam. Quod si ita est non est igitur spiritus
spermatis ethereus, cum Aristoteles dicat ethereum omnino non co-
municare inferioribus corporibus. Dicit etiam Aristoteles in ethere
esse partes puras et impuras et médias. Dicit enim ethere[u]m impu-
rum esse in ea parte qua ad aerem contingitur, ex qua parte dicit fieri
etiam corpus lunare quod impurius est aliis corporibus stellarum."67

Ii concetto dei diversi gradi di purezza del corpo celeste è dunque intro-
dotto proprio in relazione all'attribuzione ad Aristotele della dottrina della

natura eterica dello spiritus spermatico. Se, come Aristotele sostiene nel De
coelo, l'etere omnino non comunicare inferioribus corporibus, come giusti-

64 418b6—9.

65 P, 129,10-13: "Amplius autem dicit Aristoteles etherem esse corpus
diafanos penetrabile, et propter eius diafaniam uideri Stellas trans ipsum. Unde ui-
detur quod ether sit passibilis secundum colores, quemadmodum et aer, cum diafa-
nia nichil aliud sit, secundum colores, quam alterabilitas per colores."

66 340b6-ll.
67 G, 49,7-50,1. Cfr. anche P, 129,8-13: "Dicit autem Aristoteles earn partem

etheris, que ad aerem coniungitur, ex qua et lunare corpus est, non esse puram
ut mediam. Amplius autem dicit Aristoteles etherem esse corpus diaffonos

penetrabile, et propter eius diaffoniam uideri Stellas trans ipsum. Unde uidetur
quod ether sit passibilis secundum colores, quemadmodum et aer, cum diaffonia
nichil aliud sit, secundum colores, quam alterabilitas per colores."



La relazione micro-macrocosmica nei Quaternuli di David di Dinant 405

ficare la presenza di etere in un mixtum, lo sperma, di elementi sublunari?
Se la parte terminale del corpo eterico è impura perche présenta admixtio

con elementi sublunari, cio significa che l'etere non è del tutto separato ed

incomunicante con i corpi inferiori: quindi l'obiezione per cui lo Spiritus
spermatico non puo essere eterico perche la sua presenza in un mixtum di
elementi sublunari sarebbe inconciliabile con il suo essere separato non ha

più ragione di essere perche questa separazione, almeno in termini assoluti

non esiste. Utilizzando in questo senso il concetto dei Meteorologiea dei
diversi gradi di purezza dell'etere David reso verisimile l'attribuzione ad

Aristotele della dottrina della natura eterica dello Spiritus spermatico
dimostrando quantomeno una profondissima conoscenza del pensiero
aristotelico, di cui ha individuato forse il solo punto in cui potrebbe leg-

gersi una attenuazione della drastica separazione topologica sancita nel De
coelo tra etere ed elementi sublunari.

Questa lettura della dottrina aristotelica dell'etere si insierisce nel qua-
dro originale di una fisica in cui David definisce come unico moto naturale

quello circolare.68 AI contrario i moti rettilinei, analogamente al motus
cordis, presentano una componente di accidentalità dovuta alla non uni-
formità della loro velocità e al fatto che dipendono, oltre che dalla natura
del medio che deve essere attraversato, dalla posizione del corpo rispetto
rispetto al suo luogo:

"Dico igitur quod uterque rectorum motuum non solum fit a natura,
ymo etiam partim ex accidenti. Non enim fit nisi quando corpus est

extra proprium locum et redit ad ilium. Amplius autem neuter eorum
< pro > prius est alicuius elementi, cum accidit idem corpus moueri
naturaliter utroque eorum. Lignum enim mouetur sursum [f. 175v ] per
aquam et deorsum per aerem, et similiter si aliqua pars etherei corporis
fuerit inferius, mouebitur recto motu redeundo sursum. Fit igitur
rectus motus non solum ex natura eius, quod mouetur, ymo etiam
pariter ex natura eius per quod fit motus, quod fit a natura referente
unumquodque corpus ad proprium locum [...]. Amplius autem ex quo
quilibet rectus motus intenditur aut remittitur probatur non fieri
tantum a natura, ymmo partim ex accidenti. Solus igitur motus circu-
laris uidetur esse naturalis, quo mouetur corpus incessanter per proprium
locum. "69

Come si è visto David non solo considéra l'ipotesi che fa della terra una ex
stellis dotata di movimento circolare ugualmente probabile di quella aristo-

68 G, 65,10-11.
69 G, 64,13-65,11.



406 Elena Casadei

telico tolemaica, ma afferma anche che particelle eteriche possano trovarsi
inferius e che nel ritorno al loro luogo naturale si muoveranno, esattamente

come gli altri elementi, di moto rettilineo70 Dalla circolarità del movi-
mento celeste Aristotele aveva dedotto che, muovendosi i corpi sublunari
di moto rettilineo ed essendo la natura principio di movimento, i corpi
celesti dovevano necessariamente possedere una natura assolutamente diver-
sa da quella degli elementi sublunari, una natura superiore, incorruttibile,
divina. Contro questa visione assiologica degli elementi e dei movimenti si

rivolge la critica di David che arriva a negare - con il principio aristotelico

per cui la natura di un corpo détermina il movimento di cui questo si

muove - che il moto circolare sia esclusivo dell'etere e che di moto
rettilineo possano muoversi solo gli elementi sublunari. L'etere risulta cosi

strettamente accumunato a questi non solo dalla comune caratteristica del

movimento circolare nel proprio luogo naturale, ma anche dalla possibilità
che anch'esso possa trovarsi al di fuori del proprio luogo e che per

70 G, 64,18-19. Da un punto di vista aristotelico un'opinione di questo tipo è

assolutamente insostenibile, e fondamentalmente per due ordini di ragioni. Innan-
zitutto il concetto di etere quale sostanza délia quale sono costituiti i cieli e i corpi
che sono in esso è sviluppata da Aristotele in modo da sottolineare non solo la

profonda differenza ontologica con i quattro elementi sublunari, ma anche il
carattere separato, approfondito soprattutto in De coelo I, 2, dell'elemento eterico,
diverso dagli altri, puro e divino (329a8-9), che nell'immagine aristotelica di un
cosmo ordinato gerarchicamente veniva ad occupare la parte superiore, il cielo, che

eternamente si muove con ordine immutabile. Ammettere la possibilità délia

presenza di particelle eteriche inferius avrebbe avuto un effetto disintegrante su

questa visione ordinata e gerarchica dell'universo, introducendo un fattore di cam-
biamento nel cielo, smentendo la dottrina dei luoghi naturali, destabilizzando
l'ordine assiologico delle sostanze che, nella loro diversa collocazione topologica,
vedevano rispecchiata la loro diversa dignità ontologica (269bl5—17). Inoltre il
concetto del moto rettilineo delle particelle eteriche è esplicitamente confutato da

Aristotele in De coelo I, 3: il corpo eterico non puô muoversi di moto rettilineo né

secondo natura, perché il suo moto naturale è quello circolare, né contro natura,
perché cio implicherebbe che per esso sia naturale muoversi di moto contrario a

quello secondo natura - nel caso specifico di moto del moto rettilineo di particelle
eteriche sursum corne moto contro natura, sarebbe per esso naturale muoversi di

moto rettilineo deorsum - il che è impossibile visto che il suo moto naturale è

quello circolare che non ha contrario. David afferma invece proprio questo: particelle

eteriche possono trovarsi nel mondo sublunare e ritornando sursum si

muoveranno di moto rettilineo. Se l'affermazione in sè è isolata, tuttavia non solo
rientra nel quadro di quella critica e distacco dal dato aristotelico su cui si sviluppa
la dottrina degli elementi di David, ma costituisce l'indispensabile presupposto
teorico su cui si fonda la dottrina délia spiritus eterico.



La relazione micro-macrocosmica nei Quaternuli di David di Dinant 407

raggiungerlo si muoverà di un moto rettilineo, partim ex accidenti, stravol-

gendo cosi l'immagine aristotelica délia nécessita del moto dell'etere nel suo

luogo naturale a favore di una visione assolutamente paritetica degli ele-

menti, diversi qualitativamente ma tutti, egualmente, ingenerabili ed incor-
ruttibili che interagendo nei processi délia realtà materiale - basti pensare al

processo di produzione del calore, al ruolo dello Spiritus spermatico nel-

l'embriogenesi - portano ad un superamento della dicotomia aristotelica tra
una parte superiore del mondo, divina e perennemente eguale a se stessa, ed

una parte mortale ed in continuo cambiamento. Tutti gli elementi derivano
dalla materia prima, Dio stesso, e tutti ne rappresentano, alio stesso modo,
la manifestazione sensibile:

"Si ergo mundus est ipse deus prêter se ipsum perceptibile sensui, ut
Plato et Zeno et S < en > o < phanes > et multi alii dixerunt, yle igitur
mundi est ipse Deus, forma uero adueniens yle nil aliud quam id,
quod facit Deus sensibile se ipsum. Nam quantitas, ut ait Aristoteles,

primum est adueniens yle et fit corpus, corpori uero aduenit
naturalis motus, et fit elementum. Cum enim yle ui sui nature sicut

imperceptibile et immobile, sensus tarnen recipit magnitudinem et motum
in ea. Manifestum est igitur unam solam substanciam esse non tantum
omnium corporum, sed etiam animarum omnium, [f. 215ra] et earn nichil
aliud esse quam ipsum Deum. Substancia uero ex qua sunt omnia <
corpora > dicitur yle, substancia uero ex qua sunt omnes anime dicitur racio
siue mens. Manifestum est ergo Deum esse racionem omnium animarum
et yle omnium corporum."71

Se il mondo è ipse deus prêter se ipsum perceptibile sensui, ogni realtà

elementare che costituisce il mondo manifesta in sé l'unico vere ens, la

substantia divina. Ed è probabilmente la prospettiva di fondo della meta-
fisica di David a determinare, in senso antidualista, la critica alla dottrina
aristotelica degli elementi: la derivazione fenomenica di tutte le realtà
fisiche dalla materia prima impedisce di scorgere un ordine assiologico nelle

sostanze e di considerare l'etere come elemento più divino degli altri. Unde

iupiter < est > quodcumque uides: se Dio è il mondo, tutto cio che appare, e

l'uomo è ymago mundi, l'uomo deve necessariamente comprendere in sé

tutti gli elementi materiali attraverso i quali Dio si rende visibile. La

correlazione micro-macrocosmica stabilità considerando esclusivamente il
corpo dell'uomo non funzionava perd perfettamente: in primo luogo essa

avrebbe potuto essere applicata a tutti gli animali sanguigni e quindi,
aristotelicamente, dotati di cuore, ma soprattutto, nel caso dell'etere, il

71 P, 115,9-116,7.



408 Elena Casadei

rapporto si stringeva esclusivamente rispetto all'analogia di funzione tra
cuore e sole. Con la dottrina della natura eterica degli Spiritus che presie-
dono alio sviluppo della uis nutritiua sensitiua e rationalis, di cui ha rite-
nuto di rinvenire un' origine aristotelica, David ha probabilmente tentato
di risolvere questo aspetto incompleto e insoddisfacente della teoria.
L'uomo è vera ymago mundi\ il suo corpo è costituito dai quattro elementi
sublunari della tradizione aristotelica, la sua anima razionale è prodotta da

uno Spiritus che proviene dalla parte superiore dell'etere, la sua anima
sensitiva da uno Spiritus che proviene dalla regione intermedia dell'etere e

quella nutritivo da uno Spiritus che proviene dalla parte terminale del corpo
eterico, ricapitolando cosi in se l'intera costituzione materiale dell'uni-
verso. Se l'idea di una relazione micro-macrocosmica sul piano della com-
posizione elementare non è affatto nuova, e già présente nelle prime
formulazioni della dottrina umorale, l'aspetto più significativo ed originale
di questa concezione è la sua radicale connotazione materialista per cui non
solo il corpo dell'uomo, ma anche la sua anima, è ricondotta ad un ambito
elementare e quindi corporeo. E' percio impossibile, a parte generici punti
di contatto, riportare la dottrina di David alla concezione micro-macrocos-
mica espressa da Bernardo Silvestre nel De mundi uniuersitate per cui l'uomo,

come coronamento dell'opera créatrice, mentem de coelo, corpus trahet

ex elementis, ut terra habitet corpore, mente polum.77 Se per Bernardo, come
sottolinea Gilson,73 l'uomo, compendio dell'universo, partecipa con il suo

corpo dei quattro elementi, mentre la sua anima è ex endelechia,7'' formata a

partire dall'anima mundi, questa, mai identificata con l'etere,75 è sostanza

72 BERNARDI SlLVESTRI: De mundi universitate. Ed. C.S. BARACH / J. FROBEL.

Frankfurt 1967, II, X, 55,15.
73 GlLSON, E.: La cosmogonie de Bernard Silvestre. In: A.H.D.L.M.A. III (1928)

19.

71 Bernardo Silvestre: op.cit., 56,8.
73 "Aether omnisque compago siderea non elementale est compositum, sed ab

elementis numéro quintum, ordine primum, genere divinum, natura invariabile. Si

enim ex elementis, natura quorum convertibilis, caelum stellaque caeligerae sub-

stantiam contraxissent, nihil certum, nihil veridicum nuntiarent" (BERNARDO
SILVESTRE: op.cit. I.III, 38,80). Lemay riporta la concezione di dell'etere di Bernardo a

quella di Abu Ma'shar e la riconosce corne ortodossamente aristotelica (R. LEMAY:
Abu Ma'shar and latin aristotelianism in the twelth century. Beirut 1962, 262). Se la
concezione dell'etere di Bernardo, riprendendo indirettamente le considerazioni di
De coelo e De mundo sulla superiore dignità ontologica dell'elemento eterico

rispetto a quelli sublunari non è rapportabile a quella di David, présenta tuttavia un
significativo punto di contatto nell'affermazione dei diversi gradi di purezza
dell'etere. Infatti nel loro viaggio Natura ed Urania arrivano "ubi aether itemque



La relazione micro-macrocosmica nei Quaternuli di David di Dinant 409

spirituale e non corporea.76 Nel pensiero di David invece l'uomo, come il
mondo di cui è immagine e ricapitolazione, è realtà materiale, concursus ele-

mentorum, entità corporea che trova il suo fondamento non nel Creatore,

ma nella materia prima che, come testimoniano le fonti medievali e gli
stessi Quaternuli, David identifica con Dio. E se il mondo, come totalità
delle realtà elementari che dalla yle derivano si identifica con Dio, unde

Jupiter est quodcumque uides, il concetto di homo quale ymago mundi si

approfondisce, senza alcuna mediazione creazionista ma unicamente sul

piano dell'identità materiale, in quello di vera Dei facies.

Abstract
The author gives a new interpretation of the micro-macrocosmic relation
between man and the cosmos, pointing out a complete material correspondence,
coherent with the physical and metaphysical side of his speculation. The

pantheistic assimilation of Deus and the world leads to an overcoming of the

Aristotelian axiological dichotomy between the celestial region and the

sublunar one: man is real ymago mundi being composed of the same elements,

ether included, through which Deus manifests himself.

obtusior nec adeo subtilis planetarum regio participatis sibi qualitatibus immis-
centur" (op.cit. II, V, 41,41).

76 Per il problema cfr. T. GREGORY: Anima mundi. La filosofia di Guglielmo di
Conches e la scuola di Chartres. Firenze 1955, 140.


	La relazione micro-macrocosmica nei Quaternuli di David di Dinant

