
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 53 (2006)

Heft: 1-2

Artikel: Filosofia politica in forma di lettera : le epistole V, VI e VII di Dante
Alighieri

Autor: Genetelli, Silvia Maspoli

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760619

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760619
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Silvia Maspoli Genetelli

Filosofia politica in forma di lettera

Le epistole V, VI e VII di Dante Alighieri *

II 27 novembre 1308 i principi elettori riuniti a Francoforte eleggono Arri-
go conte di Lussemburgo al seggio di re di Germania e dei Romani, per-
mettendogli cosi di accedere, se il papa avesse acconsentito, al trono
imperiale vacante dalla morte di Federico II (1250).1 Diversamente dai suoi

I testi danteschi sono citati nelle seguenti edizioni: DANTE ALIGHIERI: Epistole.

A c. di A. FRUGONI e G. BrugnOLI. In: Opere minori, tomo II. Milano/Napoli:
Ricciardi 1979, 507-643; DANTE ALIGHIERI: Monarchia. A cura di B. NARDI. In:
Opere minori, tomo II, 241-503; DANTE ALIGHIERI: Commedia. A cura di E.

PASQUINI e A. QUAGLIO. Milano: Garzanti 1987; DANTE ALIGHIERI: Convivio. In:
Opere minori, tomo I-parte II. A cura di C. VASOLI e D. DE ROBERTIS.

Milano/Napoli: Ricciardi 1988.
1 Per l'elezione di Arrigo VII e la sua successiva discesa in Italia, si rinvia

soprattutto ai documenti delle cancellerie imperiale e pontificia cos! corne a quelli
dei regni d'Europa e dei comuni d'Italia raccolti nei Monumenta Germaniae Historien:

Constitutiones et acta publica imperatorum et regum. Edidit I. SCHWALM.

Hannoverae et Lipsiae: Impensis Bibliopolii Hahniani 1906-1911, IV1"2 (d'ora in poi:
MGH: Const.) e nell'opera, curata da Francesco BONAINI: Acta Henrici VII.
Romanorum imperatoris et monumenta quaedam alia suorum temporum historiam
illustrantia. Darmstadt/Aalen: Scientia 1970. Ricche di notizie sulle vicende italiane
di Arrigo sono pure le cronache di Dino COMPAGNI (Cronica delle cose occorrenti
ne' tempi suoi. A c. di G. BEZZOLA. Milano: Rizzoli 1982; cfr. in particolare III, 23-
42) e di Giovanni VlLLANI (Nuova Cronica. A c. di G. PORTA. Milano: Fondazione
Pietro Bembo/Parma: Guanda 1990-1991; cfr. in particolare X, 1-52), nonché la

cronaca in immagini, commissionata dal fratello d'Arrigo, Baldovino, ora nel
volume Kaiser Heinrichs Romfahrt. Die Bilderchronik von Kaiser Heinrich VII. und

Kurfürst Balduin von Luxemburg 1308-1313. Einleitung und Erläuterungen. Hg. v.
F.-J. HEYEN. München: Deutscher Taschenbuch Verlag 1978. Infine si segnalano gli
studi di Isidoro Del LUNGO (Da Bonifazio VIII ad Arrigo VII. Pagine di storia

fiorentina per la vita di Dante. Milano: Hoepli 1899, 411-449), Nicola ZlNGARELLI
(La vita, i tempi e le opere di Dante. Milano: Vallardi 1931, 591-640), Friedrich
SCHNEIDER (Kaiser Heinrich VII. Dantes Kaiser. Stuttgart/Berlin: Kohlhammer
1940), William M. BOWSKY (Henry VII in Italy. The Conflict of Empire and City-
State, 1310-1313. Lincoln: University of Nebraska Press 1960), la raccolta di
contributi II viaggio di Enrico VII in Italia. A c. di M. TesTA-Croce. Città di



368 Silvia Maspoli Genetelli

predecessori, tutti assorbiti dalle cose di Germania, Arrigo si mostra subito
determinato a scendere in Italia per l'incoronazione imperiale e per portare
la pace in una regione tormentata dalle lotte interne.2 Il 2 giugno 1309 invia
infatti una legazione ad Avignone per ottenere dal pontefice l'incoronazione

solenne; il 24 fa annunciare a Mantova e in altre città dell'Italia setten-
trionale l'arrivo imminente del pacificatore; un mese più tardi (26 luglio),
nelle Petitiones a procuratoribus pontifici porrectae, sottomettendosi al

potere supremo del papa, promette pace nell'Impero e la liberazione del
Sacro Sepolcro (.MGH.: Const., IV1, 255-257). Clemente V, nella viva speran-
za che il nuovo imperatore ostacolerà lo strapotere del re di Francia Filippo
il Bello, allentandone le pressioni sulla Chiesa, reagisce molto favorevol-
mente. Nella bolla Divine sapientie (26 luglio), riconosce de iure l'elezione
di Arrigo e promette di incoronarlo « de manibus nostris in ba[sili]ca prin-
cipis apostolorum de Urbe Deo auctore sumendas festum purificationis bea-

te Marie, quod erit usque ad biennium computandum a proximo futuro
festo purificationis eiusdem » (MGH,: Const., IV1, 262-263): il giorno dell'in-
coronazione è cosi fissato per il 2 febbraio 1312. Arrigo non accetta pero la

lunga attesa imposta dal papa e alla dieta di Spira (fine agosto 1309) si dice

pronto a partire. Il pontefice pubblica allora una nuova bolla (Exultet in
gloria, 1° settembre 1310), in cui invita tutto il mondo cristiano a esultare

Castello: Edimond 1993, e ancora, naturalmente, la voce Enrico VII dell'Enci-
clopedia dantesca (a c. di U. BOSCO. Roma: Istituto délia Enciclopedia Italiana 1984,

II, 682-688), redatta da Ovidio CAPITANI.
2 Oltre all'intenzione pacificatrice, esplicitamente espressa, l'incoronazione

avrebbe permesso ad Arrigo di porsi al di sopra di tutti i re (e in particolare del

potente Filippo il Bello, re di Francia), di far valere in Germania una serie di diritti
riconosciuti soltanto all'imperatore incoronato, di ottenere aiuti finanziari dai

comuni opulenti dell'Italia del Nord, di dare al proprio figlio il titolo di re dei

Germani, e in generale di rafforzare la sua dinastia. Eletto imperatore, Arrigo avrebbe

inoltre potuto continuare la missione salvifica del regno romano-tedesco, che

secondo diffuse credenze doveva essere il quarto e ultimo regno prima del Giudizio
universale; cfr. al riguardo THOMAS, Heinz: Deutsche Geschichte im Spätmittelalter
1250-1500. Stuttgart/Berlin u.a.: Kohlhammer 1983, 138-139; DIETMAR, Carl D.:
Heinrich VII. Graf von Luxemburg, römischer König und Kaiser. In: Balduin von
Luxemburg: Erzbischof von Trier-Kurfürst des Reiches 1285-1354. Festschrift aus Anlass
des 700. Geburstjahres. Hg. unter Mitwirkung von J. MÖTSCH und F.-J. HEYEN.
Mainz: Verlag der Gesellschaft für Mittelrheinische Kirchengeschichte 1985, 43-53;
MORAW, Peter: Von offener Verfassung zu gestalteter Verdichtung. Das Reich im
späten Mittelalter 1250-1490. Berlin: Propyläen Verlag 1985, 152 e 156; KESSEL,

Verena: II manoscritto del 'viaggio a Roma' dell'imperatore Enrico VII. In: II viaggio
di Enrico VII in Italia, 22.



Filosofia politica in forma di lettera 369

per l'arrivo del re dei Romani e afferma la sua disponibilità ad anticipare la

cerimonia. Il documento pontificio è un gioioso attestato di speranza nel-
l'azione pacificatrice del nuovo sovrano: « Exultet in gloria virtutis Altis-
simi regni culmen inclitum Romanorum, exultent magnifiée sibi subdite

nationes, iocundentur fecunda letitia [...], quoniam ecce rex ipsorum
pacifiais [...], eis veniet mansuetus [...] dissipet omne malum» (MGH: Const.,
IV1, 376).

Con queste eccellenti premesse politiche, Arrigo puo iniziare il suo

cursus ad Italiam. Passando da Losanna e attraverso il valico del Cenisio,
giunge in Piemonte, dove sosta proficuamente per alcune settimane: fa

rientrare gli esuli, ascolta con imparzialità la parte guelfa e la ghibellina,
nomina nuovi vicari e riceve mold signori d'Italia che si presentano al suo

cospetto con promesse di fedeltà e offerte di denaro e armi. Si dirige poi a

Milano e li è incoronato re d'Italia il 6 gennaio 1311. Dopo questo felice
esordio in terra italiana, iniziano per Arrigo le prime serie difficoltà. Le

operazioni di pacificazione delle regioni settentrionali non portano frutti:
numerose città si ribellano e scoppiano dure battaglie. Nel frattempo, hostile

Firenze, con l'appoggio dell'ambiguo re di Napoli Roberto d'Angio,
costituisce e dirige alleanze tra i comuni e le parti guelfe d'Italia, che, come
lei, temono di perdere la loro autonomia economico-politica. Durante il
mese di ottobre del 1311, dopo il vittorioso ma estenuante assedio di
Brescia, Arrigo decide finalmente di lasciare la Lombardia e scendere al

Sud, con il suo esercito decimato da un'epidemia pestilenziale e logorato
dalle lunghe battaglie. II 7 maggio 1312 entra a Roma e il 29 giugno è

incoronato imperatore dai cardinali Niccolo da Prato, Luca Fieschi e Arnaldo
Fauger nella chiesa di San Giovanni in Laterano. La regolare e promessa
cerimonia pontificia in San Pietro non puô aver luogo: la zona del

Vaticano, cost come gran parte délia città, è saldamente occupata dalle

truppe degli Orsini e di Giovanni conte di Gravina, fratello di Roberto
d'Angio; Clemente V, che sempre risiede ad Avignone e che al momento
dei fatti si trova al concilio di Vienne, ha nel frattempo ceduto alle pres-
sioni di Filippo il Bello e si è alleato con i nemici dell'imperatore. Dalla
Francia, il pontefice ordina « quod imperator recederet de Urbe et de terris
ecclesie et quod non invaderet Regnum » e ingiunge ad Arrigo di rispettare
la tregua indetta « per papam inter dominum imperatorem et regem
Robertum » {MGH: Const., IV2, 841). Nella risposta, datata 6 agosto, Arrigo
afferma con forza l'assoluta autonomia del potere imperiale: « nos non
sumus astricti alicui ad iuramentum fidelitatis nec unquam iuramentum
fecimus, propter quod ad iuramentum fidelitatis simus alicui astricti, nec
scimus, quod antecessores nostri imperatores Romanorum hoc iuramentum



370 Silvia Maspoli Genetelli

unquam fecerint » (.MGH,: Const., IV2, 843). La rottura tra papa e imperatore
è palese e definitiva. Arrigo, persuarso che è ormai giunto il momento di
affrontare i suoi più duri nemici, si dirige verso Firenze. Ma senza successo.

L'operazione di assedio (dal 19 settembre al 31 ottobre 1312) si conclude

con un nulla di fatto: l'esercito imperiale, che non era neppure stato in
grado di accerchiare interamente la città, deve ritirarsi per mancanza di ap-

prowigionamento. Trascorso l'inverno a Poggibonsi e in seguito spostatosi
a Pisa, Arrigo prépara quindi un disperato attacco al re di Napoli Roberto

d'Angio. Dopo una lunga attesa imposta dall'insufficienza di uomini e di
armi, l'8 agosto 1313 Arrigo puo finalmente partire per il Sud. Ma il suo

viaggio non dura che qualche giorno: il 24 agosto muore a Buonconvento,
nei pressi di Siena, ucciso dalla febbre malarica.

Questo rapido preambolo storico non avrà certo mancato di stimolare felici
vagabondaggi libreschi. Tra i versi dell'Anonimo Genovese o di Cino da Pi-
stoia, nella cronaca di Dino Compagni, nelle lettere di Francesco da Barbe-

rino. Ma anche, e soprattutto, nell'opera di Dante Alighieri. Come non
pensare infatti, ad esempio, al canto VI del Purgatorio (76-102): al grido di
dolore per le conseguenze italiane délia lunga vacanza imperiale, alla rabbia

per le ingerenze politiche délia Chiesa e per la cupidigia négligente dei re
tedeschi, o, ancora, al severo awertimento al successore di Alberto d'As-
burgo?

Ahi serva Italia, di dolore ostello,
nave sanza nocchiere in gran tempesta,
non donna di province, ma bordello!

Quell'anima gentil fu cosi presta,
sol per lo dolce suon de la sua terra,
di fare al cittadin suo quivi festa;

e ora in te non stanno sanza guerra
li vivi tuoi, e l'un l'altro si rode
di quei ch'un muro e una fossa serra.

Cerca, misera, intorno da le prode
le tue marine, e poi ti guarda in seno,
s'alcuna parte in te di pace gode.

Che val perché ti racconciasse il freno
Iustinïano, se la sella è vota?
Sanz'esso fora la vergogna meno.

[...]
O Alberto tedesco ch'abbandoni

costei ch'è fatta indomita e selvaggia,
e dovresti inforcar li suoi arcioni,



Filosofia politica in forma di lettera 371

giusto giudicio da le stelle caggia

sovra '1 tuo sangue, e sia novo e aperto,
tal che '1 tuo successor temenza n'aggia!

E come non ricordare la malinconia di Paradiso XXX di fronte al seggio

vuoto « de l'alto Arrigo, ch'a drizzare Italia / verrà in prima ch'ella sia

disposta » (137-138)?
Un poco a sorpresa, pero, tra il vago awertimento al successore

d'Alberto e la vista della sua ultima dimora paradisiaca (con i tristi ricordi che

suscita) non si contano nella Commedia che poche altre brevi, indirette, a

volte persino oscure e incerte allusioni a questo imperatore, i cui alti
propositi pur avevano infervorato l'animo di Dante.3 Una presenza discreta
che diventerà addirittura silenzio assoluto nella Monarcbia, speculazione
politica peraltro poco permeabile ai fatti storici contingenti. Questo vuoto
notevole (e notato) è pero compensato da una produzione comunemente
detta minore, e tuttavia di spiccato interesse storico, letterario e pure filo-
sofico: intendo le epistole V, VI e VII. Indirizzate rispettivamente all'Italia, ai

Fiorentini « intrinseci » e all'imperatore, esse riflettono tre momenti del-

l'awentura italiana di Arrigo e testimoniano nel contempo degli stati
d'animo e dei più ardenti desideri di Dante. La prima lettera, scritta poco
prima dell'arrivo di Arrigo in Italia (settembre-ottobre 1310), esprime la

felice speranza del poeta esiliato e si vuole una preghiera di pace e di
sottomissione al re e imperatore (una sorta di versione laica della bolla
Exultet in gloria). La seconda, redatta il 31 marzo 1311, al momento delle

prime resistenze guelfe, riferisce della rabbia di Dante contro i suoi empi
compatrioti e profetizza l'inevitabile loro castigo. La terza, del 17 aprile
1311, dice invece dei dubbi di Dante di fronte alle difficoltà militari e stra-

tegiche di Arrigo e lo esorta a scendere al più presto a Firenze, centro della

rivolta anti-imperiale.
Queste tre lettere, seppure in una veste stilistica diversa, propria a un

genere letterario molto codificato, e seppure immerse in un contesto

3 Cfr. DANTE: Paradiso, xvn, 82-84: « ma pria che '/ Guasco l'alto Arrigo
inganni, / parran faville de la sua virtute [di Cangrande] / in non curar d'argento né

d'affanni »; Purgatorio, VII, 91-96: « Colui che più siede alto e fa sembianti / d'aver
negletto cio che far dovea, / e che non move bocca a li altrui canti, / Rodolfo
imperador fu, che potea / sanar le piaghe c'hanno Italia morta, / si che tardi per altri
si ricrea »; Purgatorio, XXXIII, 37-45: « Non sarà tutto tempo sanza reda / l'aguglia
che lascio le penne al carro / per che divenne mostro e poscia preda; / ch'io veggio

certamente, e pero il narro, / a darne tempo già stelle propinque, / secure

d'ogn'intoppo e d'ogne sbarro, / nel quale un Cinquecento diece e cinque, / messo di
Dio, anciderà la fuia / con quel gigante che con lei delinque » (miei i corsivi).



372 Silvia Maspoli Genetelli

storico determinatissimo, presentano tutte le principali tesi politiche
elaborate nella Monarchia: la nécessita dell'Impero per la félicita del genere
umano; la legittimità dell'Impero dei Romani; la dipendenza diretta da Dio
del potere delPimperatore; cost come moite tesi secondarie. Cio che

importa mostrare, con rinnovata attenzione intertestuale, sono allora le

modalità formali (e le loro implicazioni contenutistiche) dell'esposizione
nel genere 'epistola' della rigorosa filosofia politica sviluppata nel trattato
latino, e già in parte presentata, in lingua volgare, nel IV libro del Convivio.
Procedero analizzando un brano per ciascuna lettera.

Il primo esempio riguarda il paragrafo iniziale della lettera V.4 Confor-
memente alle norme della retorica epistolare, la lettera si apre con un
exordium costituito da una citazione (completata qui da una breve subordinata):
« 'Ecce nunc tempus acceptabile', quo signa surgunt consolationis et pads

». Dopo \'exordium, Dante viene alla narratio, introdotta da una parti-
cella di raccordo consigliata dai manuali di Ars dictandi: 'nam'. La narratio
si sviluppa in tre momenti. Primo momento: Dante annuncia l'aurora della

pace: « Nam dies nova splendescit auroram demonstrans, que iam tenebras
diuturne calamitatis atténuât; iamque aure orientales crebrescunt; rutilât
celum in labiis suis, et auspitia gentium blanda serenitate confortât ». Se-

condo momento: afferma che la félicita è imminente, poiché il sole por-
tatore di pace e di giustizia sta per sorgere: « Et nos gaudium expectatum
videbimus, qui diu pernoctitavimus in deserto, quoniam Titan exorietur
pacificus, et iustitia, sine sole quasi eliotropium hebetata, cum primum
iubar ille vibraverit, revirescet. Saturabuntur omnes qui esuriunt et sitiunt
iustitiam in lumine radiorum eius, et confundentur qui diligunt iniquitatem
a facie coruscantis ». Terzo momento: Dante proclama che il Signore ha

suscitato un nuovo Mosé il quale ridarà la libertà agli uomini e offrira loro
il suo regno di prosperità: « Arrexit namque aures miséricordes Leo fortis

4 Di seguito, per comodità del lettore, il testo completo del paragrafo analizzato
a testo: « 'Ecce nunc tempus acceptabile', quo signa surgunt consolationis et pacis.
Nam dies nova splendescit auroram demonstrans, que iam tenebras diuturne calamitatis

atténuât; iamque aure orientales crebrescunt; rutilât celum in labiis suis, et

auspitia gentium blanda serenitate confortât. Et nos gaudium expectatum
videbimus, qui diu pernoctitavimus in deserto, quoniam Titan exorietur pacificus, et

iustitia, sine sole quasi eliotropium hebetata, cum primum iubar ille vibraverit,
revirescet. Saturabuntur omnes qui esuriunt et sitiunt iustitiam in lumine radiorum
eius, et confundentur qui diligunt iniquitatem a facie coruscantis. Arrexit namque
aures miséricordes Leo fortis de tribu Iuda; atque ullulatum universalis captivitatis
miserans, Moysen alium suscitavit, qui de gravaminibus Egiptiorum populum suum
eripiet, ad terram lacté ac melle manantem perducens ».



Filosofia politica in forma di lettera 373

de tribu Iuda; atque ullulatum universalis captivitatis miserans, Moysen
alium suscitavit, qui de gravaminibus Egiptiorum populum suum eripiet, ad

terram lacte ac melle manantem perducens ».

II contenuto politico di questo paragrafo corrisponde perfettamente a

una delle tesi decisive del IV libro del Convivio: solo l'imperatore puo
garantire la pace e quindi la félicita sulla terra;5 tesi attorno alia quale
ruoterà tutto il I libro della Monarchia, dove saranno ancora sviluppati, fra

gli altri, i temi, presenti pure nel nostro paragrafo, della giustizia e della

libertà quali disposizioni fondamentali di un mondo felice.6

Ma in che modo Dante riesce qui a esporre questo contenuto politico?
Si cominci AAVexordium. La citazione è tratta dalla seconda lettera di Paolo
ai Corinzi (6, 2): « Ecce nunc tempus acceptabile, ecce nunc dies salutis »,
che dipende a sua volta da Isaia: « In tempore placito exaudivi te et in die

salutis auxiliatus sum tui », passo in cui il profeta annuncia la liberazione
imminente degli Israeliti esiliati a Babilonia (49, 8). Ed è proprio la storia

degli Israeliti, applicata all'esilio politico di Dante e di tutti i giusti in un
deserto di confusione per l'assenza di una guida, il fil rouge di questo
paragrafo. Essa emerge chiaramente nella parte finale, dove Arrigo è il
« Moyses alius » che portera il suo popolo dalla schiavitù egiziana alla terra

promessa, ma è già ben présente nell'immagine della liberazione dei pri-
gionieri, nella promessa di luce e soddisfazione della fame e della sete,
nell'invito a gioire per l'arrivo di colui che avrà pietà del suo popolo, cosi

come in molti più discreti elementi, di contenuto e di forma, che ben

ricordano il testo di Isaia (49, 8-10) o di altri libri veterotestamentari de-

dicati alla prigionia e liberazione del popolo ebraico (su tutti, naturalmente,
il libro dell'üsoc/o). Dante, che condivideva con i profeti ebraici, da Abramo
a Giovanni Battista, lo stesso destino di perseguitato e di esiliato, e che

aveva saputo fare del profetismo un tratto costitutivo del suo poema,
diventa cosi (e taie rimarrà lungo le tre lettere) il profeta che annuncia

l'arrivo di un nuovo Mosé, di un nuovo « typus Christi » (com'era appunto
Mosé secondo la tradizione esegetica patristica e medievale).

5 DANTE: Convivio, IV, iv: « Il perché, a queste guerre e a le loro cagioni torre
via, conviene di necessitade tutta la terra, e quanto a l'umana generazione a pos-
sedere tutto è dato, essere Monarchia cioè un solo principato, e uno prencipe avere;
lo quale, tutto possedendo e più desiderare non possendo, li régi tegna contenti ne li
termini de li regni, si che pace intra loro sia, ne la quale si posino le cittadi, e in

questa posa le vicinanze s'amino, in questo amore le case prendano ogni loro
bisogno, lo quai preso, l'uomo viva felicemente; che è quello per che esso è nato ».

6 Cfr. in particolare DANTE: Monarchia, I, xi e xii.



374 Silvia Maspoli Genetelli

I segni dell'annunciata salvezza compongono, nella successiva narratio,
un'immagine aurorale assai evocativa. E questo, innanzitutto, per il con-
corso di un'intertestualità al tempo stesso classica e biblica. Se il dantesco

« aure orientales crebrescunt » dipende da un brano del III libro dell'Eneide,
in cui Enea descrive a Didone l'apparizione aurorale dell'Italia, la terra che

gli era stata destinata per la fondazione dell'Impero;7 « rutilât celum »

dipende invece da un passo del vangelo di Matteo dov'è questione dei segni
celesti che annunciano l'arrivo di Gesù.8 Non meno suggestivi ed efficaci

gli aspetti intratestuali. Infatti, non solo l'alba è, nelF opera di Dante come
in tutta la tradizione letteraria, un momento propizio, l'inizio di un nuovo
periodo che induce « a bene sperar » {Inferno, I, 41), ma le tenebre che si

dissolvono, la luce rosseggiante e la brezza orientale che la caratterizzano

sono pure elementi che, nella Commedia, da un lato accompagnano l'arrivo
di due donne salvatrici - Beatrice e Maria -,9 e dall'altro descrivono l'Eden,
il Paradiso terrestre.10 Si potrà cosi concludere che l'avvento dell'impe-

7 Cfr. VlRGILIO: Eneide, III, 521-530: « Iamque rubescebat stellis Aurora fugatis,

/ cum procul obscuros colles humilemque videmus / Italiam. Italiam primus con-
clamat Achates; / Italiam laeto socii clamore salutant. / Turn pater Anchises magnum

cratera corona / induit inplevitque mero divosque vocavit / stans celsa in pup-
pi. / Di, maris et terrae tempestatumque potentes, / ferte viam vento facilem et
spirate secundi! / Crebrescunt optatae aurae portusque patescit / iam proprior tem-
plumque apparet in arce Minervae » (miei i corsivi).

8 Cfr. Matteo, 16, 1-4: « Et accesserunt ad eum pharisaei et sadducaei tentantes
et rogaverunt eum, ut signum de caelo ostenderet eis. At ille respondens ait illi:
Facto vespere, dicitis: Serenum erit, rubicundum est enim caelum; et mane: Hodie

tempestas, rutilât enim triste caelum. Faciem ergo caeli diiudicare nostis, signa autem

temporum non potestis scire. Generatio mala et adultéra signum quaerit; et signum
non dabitur ei, nisi signum Ionae prophetae. Et, relictis illis, abiit » (miei i corsivi).

9 Si veda, nell'ordine, DANTE: Purgatorio, XXX, 22-33: « Io vidi già nel comin-
ciar del giorno / la parte oriental tutta rosata, / e l'altro ciel di bel sereno addorno;

/ e la faccia del sol nascere ombrata, si che la temperanza di vapori / l'occhio
sostenea lunga fïata: / [...] / donna m'apparve, sotto verde manto / vestita di color
di fiamma viva »; Paradiso, XXXI, 118—128: « Io levai Ii occhi; e come da mattina / la

parte oriental de l'orizzonte / soverchia quella dove '1 sol déclina, / cosi, quasi di
valle andando a monte / con Ii occhi, vidi parte ne lo stremo / vincer di lume tutta
l'altra fronte. / E corne quivi ove s'aspetta il temo / che mal guido Fetonte, più s'in-
fiamma, / e quinci e quindi il lume si fa scemo, / cosi quella pacifica oriafiamma /
nel mezzo s'awivava ».

10 Cfr. DANTE: Purgatorio, XXVII, 109-112: « E già per Ii splendori antelucani, /
che tanto a' pellegrin surgon piu grati, / quanto, tornando, albergan men lontani, /
le tenebre fuggian da tutti lati »; Purgatorio, XXVIII, 1-12: « Vago già di cercar
dentro e dintorno / la divina foresta spessa e viva, / ch'a li occhi temperava il novo



Filosofia politica in forma di lettera 375

ratore, nuovo Mosé, nuovo Enea e nuovo Gesù, è avvento salvifico, poiché
ristabilisce, dopo una lunga notte di calamità, quella pace tanto necessaria

alla félicita sulla terra. Una félicita che, com'è affermato alla fine délia

Monarchia, puo essere rappresentata, precisamente, dal Paradiso terrestre:
« beatitudo [...] huius vite [...] in operatione proprie virtutis consistit et per
terrestrem paradisum figuratur ».H

A differenza délia Monarchia, nel nostro brano a partire da una sola im-
magine si disegna un quadro ricchissimo che si colora via via di significative
sfumature. Nella parte centrale délia narratio, l'imperatore annunciato dai

segni dell'aurora diventa, per metafora, il sole stesso: « Titan exorietur paci-
ficus » - afferma Dante, con una nuova mescolanza di tradizione classica

(« Titan »), cristiana (Cristo è il sole nascente) e pure di storia politica
recente: Clemente V, nella sua bolla Exultet in gloria, aveva infatti
proclamato: « ecce rex ipsorum pacificus » (MGH: Const., IV1, 376). La metafora

di Arrigo-Sole sarà in seguito sfruttata nella sezione consacrata alla

restaurazione délia giustizia: coloro che cercano la giustizia la troveranno
« in lumine radiorum eius », coloro che amano l'ingiustizia saranno confusi
« a facie coruscantis »; e ritornerà più volte ancora nelle tre lettere.

Ora, questa metafora solare, lungi dall'essere puramente decorativa,
mérita una breve osservazione. Numerosi interpreti del pensiero politico
dantesco hanno giustamente registrato la presenza nelle lettere V e VI délia
célébré immagine biblica dei due luminari (Genesi, I, 16), utilizzata da

Innocenzo III nell'epistola Sicut universitatis Conditor (30 ottobre 1198)12 e

impiegata poi da molti pensatori teocratici per provare la superiorità del

papa (il luminare maggiore, il sole) sull'imperatore (il luminare minore, la

giorno, / sanza piu aspettar, lasciai la riva, / prendendo la campagna lento lento /
su per lo suol che d'ogne parte auliva. / Un'aura dolce, sanza mutamento / avere in
sé, mi feria per la fronte / non di piu colpo che soave vento; / per cui le fronde,
tremolando, pronte / tutte quante piegavano a la parte / u' la prim' ombra gitta il
santo monte ».

H DANTE: Monarchia, III, xv, 7-10: « Duos igitur fines Providentia ilia
inenarrabilis homini proposuit intendendos: heatitudinem scilicet huius vite, que in
operatione proprie virtutis consistit et per terrestrem paradisum figuratur-, et
beatitudinem vite ecterne, que consistit in fruitione divini aspectus ad quam propria
virtus ascendere non potest, nisi lumine divino adiuta, que per paradisum celestem

intelligi datur. [...] Propter quod opus fuit homini duplici directivo secundum du-

plicem finem: scilicet summo Pontifice, qui secundum revelata humanum genus
perduceret ad vitam ecternam, et Imperatore, qui secundum phylosophica
documenta genus humanum ad temporalem felicitatem dirigeret » (miei i corsivi).

12 INNOCENTIUS III: Opera omnia. In: Patrologiae cursus complétas. Accurante
J.-P. Migne. Turnhout: Brepols 1970, Series latina CCXIV, col. 377.



376 Silvia Maspoli Genetelli

luna). Un'immagine che Dante sostituirà nel XVI canto del Purgatorio con
quella dei due soli, e che rifiuterà con argomenti definitivi nel III libro della
Monarchia.tt Troppo rapidamente, tuttavia, qualche importante dantista ha

da cio concluso che le lettere per il cursus d'Arrigo rappresentano un mo-
mento ancora immaturo nella riflessione dantesca, in cui la questione dei

rapporti tra i due poteri non è ancora risolta.14 In realtà, a ben guardare, le

cose stanno assai diversamente. Innanzitutto perché, il vero significato di

questa immagine nelle due epistole è molto edulcorato rispetto a quello
datole da Innocenzo III e dai suoi epigoni. Nel momento stesso in cui la

introduce, Dante sottolinea infatti, in un caso, l'insufficienza del luminare
maggiore e l'aiuto portato dal luminare minore: « ubi radius spiritualis non
sufficit, ibi splendor minoris luminaris illustret » (.Epistole, V, x, 30); nell'al-

tro, l'indivisibilità tanto del sole che della luna: « Cur apostolice monarchie
similiter invidere non libet, ut si Delia geminatur in celo, geminetur et
Delius? » {Epistole, VI, ii, 8). Inoltre, non si puo certo dimenticare che

questa stessa immagine era appena stata impiegata non solo da demente V
nella sua Divine sapientie, ma anche da Arrigo nelle Petitiones a procura-
toribus pontifici porrectae.15 In un contesto di ricercata armonia politica e

con gli obiettivi concreti che Dante si propone scrivendo queste lettere,
l'impiego deH'immagine dei due luminari non sarà allora segno di
immaturità intellettuale bensi strategico (e quindi non sorprendente) tribu-

13 Cfr. DANTE: Purgatorio, XVI, 107 e Monarchia, III, iv.
14 Cfr., ad esempio, PADOAN, Giorgio: Roma nel pensiero di Dante. In: Il lungo

cammino del « poema sacro ». Studi danteschi. Firenze: Olschki 1993, 137-138.
15 Si veda, nell'ordine, MGH: Const., IV1, 261: « Divine sapientie imperscru-

tabilis altitudo exemplo celestium terrana disponens rigansque montes de superio-
ribus suis, ut suorum operum fructu inferior mundi machina salubriter dirigatur,
sicut in firmamento celi duo luminaria magna constituit, ut orbem vicibus alternis
illustrent, sic in terris dona precipua et suprema, sacerdotium videlicet et imperium, ad

plenum regimen et gubernationem spiritualium mundanorumque constituens, utriusque

potestatem superna provisione discrevit, ut eorum perutilis ministerii operosa diver-
sitas nulla adversitate dissentiens tarn in executione commissi regiminis quam in
voti unitate concordes, ipsorumque procul dubio universis profutura concordia
alterutrius fulta presidiis ac mutuis favoribus utriusque confota liberius iusticie opus
exerceat, pacem mundo pariat, tranquillitatem inducat et nutriat unitatem »; e

MGH: Const., IV1, 256: « Cum enim beacius sit dare quam accipere, ab excellenti et

potenti fiunt peticiones. Quis potencior est illo, cui in persona beati Petri principis
apostolorum dictum est: 'Quodcumque ligaveris et cet.'. Quis potencior illo, qui
solus habet plenitudinem potestatis, ceteri autem vocati sunt in partem sollici-
tudinis. Quis excellencior illo, qui inter duo luminaria, que fecit Deus in firmamento
celi, maiori lumini comparatur » (miei i corsivi).



Filosofia politica in forma di lettera ill

to alia causa imperiale. Infine - e ritorno alia metafora solare - un'analisi
testuale rigorosa permette di comprendere ancora che la presenza puntuale
(ed edulcorata) dell'immagine dei due luminari è ampiamente controbi-
lanciata da quella costante e massiccia di Arrigo-Sole, che, in verità, è in
sintonia perfetta con Purgatorio XVI e con il III libro della Monarchia.

Si venga ora al secondo esempio, ossia al paragrafo iniziale dell'epistola
VI, seccamente indirizzata agli « scelestissimis Florentinis intrinsecis »,16 II
brano, che costituisce il lungo exordium della lettera, si compone di tre
momenti distinti: una tesi, la sua dimostrazione e un awertimento con-
clusivo. Dapprima la tesi: l'Impero romano è un'istituzione prowidenziale
voluta da Dio per guidare il mondo verso la félicita:

« Eterni pia Providentia Regis, qui dum celestia sua bonitate perpétuât,
infera nostra despiciendo non deserit, sacrosancto Romanorum Imperio
res humanas disposuit gubernandas, ut sub tanti serenitate presidii genus
mortale quiesceret, et ubique, natura poscente, civiliter degeretur ».

La dimostrazione è tripartita: dopo una doppia allusione a una prova basata

sulla parola divina e a una fondata razionalmente sulla storia romana, Dante

espone una prova empirica negativa (la sola prova empirica allora possi-

bile): quando l'imperatore è assente, tutto il mondo, Chiesa compresa, si

allontana dal retto cammino:

« Hoc etsi divinis comprobatur elogiis, hoc etsi solius podio rationis in-
nixa contestatur antiquitas, non leviter tamen veritati applaudit quod,
solio augustali vacante, totus orbis exorbitat, quod nauclerus et remiges in
navicula Petri dormitant, et quod Ytalia misera, sola, privatis arbitriis de-

relicta omnique publico moderamine destituta, quanta ventorum fluen-

torumve concussione feratur verba non caperent, sed et vix Ytali infelices
lacrimis metiuntur ».

16 Di seguito il paragrafo in esame nella sua integralità: « Eterni pia Providentia
Regis, qui dum celestia sua bonitate perpétuât, infera nostra despiciendo non
deserit, sacrosancto Romanorum Imperio res humanas disposuit gubernandas, ut sub

tanti serenitate presidii genus mortale quiesceret, et ubique, natura poscente, civiliter

degeretur. Hoc etsi divinis comprobatur elogiis, hoc etsi solius podio rationis
innixa contestatur antiquitas, non leviter tamen veritati applaudit quod, solio
augustali vacante, totus orbis exorbitat, quod nauclerus et remiges in navicula Petri
dormitant, et quod Ytalia misera, sola, privatis arbitriis derelicta omnique publico
moderamine destituta, quanta ventorum fluentorumve concussione feratur verba

non caperent, sed et vix Ytali infelices lacrimis metiuntur. Igitur in hanc Dei mani-
festissimam voluntatem quicunque temere presumendo tumescunt, si gladius Eius

qui dicit: 'Mea est ultio' de celo non cecidit, ex nunc severi iudicis adventante
iudicio pallore notentur ».



378 Silvia Maspoli Genetelli

L'avvertimento, introdotto alla maniera di una deduzione logica dalla con-
giunzione 'igitur', annuncia agli oppositori dell'Impero la vendetta divina:
« Igitur in hanc Dei manifestissimam voluntatem quicunque temere presu-
mendo tumescunt, si gladius Eius qui dicit: 'Mea est ultio' de celo non
cecidit, ex nunc severi iudicis adventante iudicio pallore notentur ».

La tesi dell'origine prowidenziale dell'Impero romano cosi come le due

prime prove sono ben sviluppate nel IV libro del Convivio (capitoli iv e v),
nella confirmatio dell'epistola V (vii, 22-x, 28), e soprattutto lo saranno nel

II libro délia Monarchia. La terza prova non è invece sfruttata altrove, ma
tutte le immagini di cui è riccamente composta si trovano nei due trattati
appena ricordati e nella Commedia; e sempre con significati analoghi, che

ben illuminano pertanto il nostro testo. Vediamo in che modo.

L'immagine principale délia terza prova (il mondo che esce dalla sua

orbita per l'assenza délia guida imperiale) è présente in due brani del

poema. In entrambi i casi, pero, senza la potenza centrifuga conferitale

nell'epistola dalla figura etimologica (« orbis exorbitat »). Si tratta, nel primo

caso, di un passo del célébré discorso di Marco Lombardo (Purgatorio,
XVI, 65-129) sul declino morale del mondo. Secondo quest'anima nobile e

pellegrina (come lo stesso Dante), gli uomini, tutti dotati di libero arbitrio,
necessitano di una guida che corregga la loro cupidigia attraverso le leggi
délia giustizia e li conduca al vero bene: « Pero, se '1 mondo présente disvia,

/ in voi è la cagione, in voi si cheggia; / [...] / Onde convenne legge per
fren porre; / convenne rege aver, che discernesse / de la vera cittade almen
la torre. / Le leggi son, ma chi pon mano ad esse? » (82-97). Nel secondo

caso, Paradiso XXVII (140-141), l'immagine serve a spiegare perché gli
uomini, di fronte al fascino dei beni materiali (la « cupidigia »), abban-

donino la natura razionale, perdano la volontà e diventino simili a bestie:

« pensa che 'n terra non è chi governi; / onde si svïa l'umana famiglia ».

Nell'epistola ai Fiorentini, quest'immagine è spiegata a sua volta con
una nuova doppia immagine nautica: il sonno morale dei responsabili délia

« navicula Petri » (la Chiesa) e la tempesta che sconvolge l'Italia, « misera et
sola », senza imperatore e senza papa. L'« omnique publico moderamine » è

infatti il « duplici directivo » di Monarchia, III, xv, 10, che deve guidare
l'umanità verso il suo « duplicem finem »: la félicita terrestre e la felicità
celeste. Proprio come la precedente e principale, anche queste immagini
esplicative, che ricordano l'episodio evangelico délia tempesta placata da

Gesù (« et ecce motus magnus factus est in mari ita ut navicula operiretur
fluctibus ipse vere dormiebat »; Matteo, 8, 24; ma si veda anche Marco, 4,

37-38), sono impiegate nella Commedia, nel Convivio e nella Monarchia, ma
mai simultaneamente. Penso, ad esempio, al canto XI del Paradiso, dov'è



Filosofia politica in forma di lettera 379

questione di « mantener la barca / di Pietro in alto mar per dritto segno »

(119-120) e, ben inteso, al grido di Purgatorio VI, già richiamato sopra:
« Ahi serva Italia, di dolore ostello, / nave sanza nocchiere in gran
tempesta » (76-77). Per quanto è invece dei trattati, dove l'antica immagine
dello stato-nave è più volte utilizzata, ci si limiti qui a ci tare l'accorata
esclamazione di Monarchic, I, xvi, 3-4:

« Qualiter autem se habuerit orbis ex quo tunica ista inconsutilis cupi-
ditatis ungue scissuram primitus passa est, et legere possumus et utinam
non videre. O genus humanum, quantis procellis atque iacturis quantisque
naufragiis agitari te necesse est dum, bellua multorum capitum factum, in
diversa conaris! ».

Ora, le due serie di esempi paralleli appena citate veicolano non solo la tesi
délia nécessita dell'Impero, ma anche una coppia di concetti fondamentali
della teoria politica dantesca, che diventeranno decisivi nel corso della lettera:

la libertà e il suo più duro ostacolo, la cupidigia. Ho già avuto modo di
sottolineare come la rivolta di Firenze contro l'lmpero si voleva una lotta

per l'autonomia politica e soprattutto economica dei comuni. Per incitare i
suoi alleati contro l'lmpero, Firenze esprimeva questo messaggio attraverso
l'immagine del giogo imperiale della schiavitù (« servitutis iugo »).17 Dante,
nella lettera ai Fiorentini ribelli, opera un totale rovesciamento di questo
messaggio, che comporta pure un rovesciamento, un poco paradossale, di
tale immagine: vi oppone infatti la falsa libertà anelata dai suoi concittadini
(una libertà ricercata per rispondere a desideri materiali) alia vera libertà
che, sulle tracce di Boezio, definisce come « liberum de voluntate iudi-
cium » (Monarchia, I, xii, 2). La libertà dantesca è dunque la padronanza
razionale delle passioni, che, nel caso di un essere soggetto alia cupidigia
come l'uomo, non puo darsi senza timone, senza « guida o freno », senza

17 Si veda, ad esempio, la lettera inviata dalla città di Firenze agli ambasciatori

presso la curia pontificia del 4 gennaio 1311: « [...] ipse Imperator, qui sic super
Lombardos triumphatur, nos pariter cum ipsis supponat servitutis iugo. Nos autem
cum nostris fratribus Bononiensibus, Perusinis, Lucanis, Senensibus et aliis amicis,
nos paramus et providemus nostre saluti et statui, et non minus Ecclesie Romane ac

domini summi Pontificis, cuius Imperatoris triumphus de facili potest esse carus et
conculcatio eorumdem, non obstante quod Lombardi, propter tirannitates que fue-

runt in eorum terris et discordias, iugo se subiecerint et subiciant servitutis »

(BONAINI: Acta Henrici VII., II, xii, 9-10); e la lettera a re Roberto, sempre del

gennaio 1311: « si cito in Tusciam veniat [il soggetto è Arrigo], ipsam inveniet non
paratam et earn suo dominio subiugabit; [...] et quod nos videntes et scientes ea que
in aliis terris [...] et eas quasi iugo servitutis supponendo » {ibid., II, xvi, 14); sempre
miei i corsivi.



380 Silvia Maspoli Genetelli

l'imperatore e senza le sue giuste leggi. L'Impero è allora, anche per Dante,
uno « iugum », ma uno « iugum libertatis » (Epistole, VI, ii, 5), il quale libera
gli uomini dai governi obliqui che « in servitutem cogunt genus humanuni

» {Monorchia, I, xii, 9) ed educa il loro libero arbitrio al vero bene. Co-
loro che rinunciano a questo giogo saranno allora severamente disprezzati:
accecati dalla cupidigia sono simili a folli prigionieri che respingono il loro
possibile liberatore:

« Vident namque vos pennati et inmaculati in via, quasi stantes in limine
carceris, et miserantem quempiam, ne forte vos liberet captivatos et in
compedibus astrictos et manicis, propulsantes. Nec advertitis dominantem
cupidinem, quia ceci estis, venenoso susurrio blandientem, minis frustra-
toriis cohibentem, nec non captivantem vos in lege peccati, ac sacratis-
simis legibus que iustitie naturalis imitantur ymaginem, parere vetantem;
observantia quarum, si leta, si libera, non tantum non servitus esse pro-
batur, quin ymo perspicaciter intuenti liquet ut est ipsa summa libertas »

(Epistole, VI, v, 21-22).

L'immagine non solo ricorda la proverbiale nomea che correva sul conto
dei Fiorentini (« Vecchia fama nel mondo Ii chiama orbi; / gent'è avara,
invidiosa e superba »; Inferno, XV, 67-68), ma sembra pure antieipare l'inci-
siva descrizione dei nemici di Arrigo di Paradiso XXX: « La cieca cupidigia
che v'ammalia / simili fatti v'ha al fantolino / che muor per fame e caccia

via la balia » (140-141).
Nell'attacco dell'epistola V, di cui si è detto poco sopra, colpisce la forte

immagine messianica dell'imperatore. Un'impressione questa che trova
conferma nell'insieme delle tre lettere. Tuttavia, il momento più forte in

questa prospettiva è senza dubbio rappresentato dal secondo paragrafo della

epistola VII, oggetto del terzo esempiod8 Dopo aver affermato la missione

prowidenziale dell'Impero romano al servizio della pace, dopo aver
descritto la présente situazione politica come tristemente in opposizione

18 Eccone il testo completo: « Verum quia sol noster, sive desiderii fervor hoc
submoneat sive facies veritatis, aut morari iam creditur aut retrocedere supputatur,
quasi Iosue denuo vel Arnos filius imperaret, incertitudine dubitare compellimur et
in vocem Precursoris irrumpere sic: 'Tu es qui venturus es, an alium expectamus?'.
Et quamvis longa sitis in dubium que sunt certa propter esse propinqua, ut adsolet,
furibunda deflectat, nichilominus in te credimus et speramus, asseverantes te Dei
ministrum et Ecclesie filium et Romane glorie promotorem. Nam et ego qui scribo

tarn pro me quam pro aliis, velut decet imperatoriam maiestatem benignissimum
vidi et clementissimum te audivi, cum pedes tuos manus mee tractarunt et labia mea
debitum persolverunt. Tunc exultavit in me Spiritus meus, cum tacitus dixi mecum:
'Ecce Agnus Dei, ecce qui tollit peccata mundi' ».



Filosofia politica in forma di lettera 381

con il piano della divina Provvidenza, e dopo aver ancora ricordato le

preghiere dei giusti e la grande speranza suscitata dall'arrivo solare di Arri-
go (primo paragrafo della lettera), Dante si interrompe bruscamente per
esprimere tutta la sua preoccupazione:

« Verum quia sol noster, sive desiderii fervor hoc submoneat sive facies

veritatis, aut morari iam creditur aut retrocedere supputatur, quasi Iosue
denuo vel Amos filius imperaret, incertitudine dubitare compellimur et in
vocem Precursoris irrumpere sic: 'Tu es qui venturus es, an alium
expectamus?' ».

Le esitazioni di Arrigo evocano gli episodi miracolosi di Giosué e d'Isaia (il
primo fermo il Sole, cfr. Ios., 10, 12-13; il secondo lo fece retrocedere, cfr.

IV Reg., 20, 11) e suscitano un terribile dubbio (lo stesso che Giovanni
Battista, il Precursore, chiuso in prigione, fece rivolgere a Gesù; Matteo, 11,

3; Luca, 7, 19): sei dawero tu l'atteso Salvatore? La domanda, pronunciata
da Dante e riferita ad Arrigo, instaura cosi un doppio parallelismo che

informera tutto il paragrafo: quello tra Arrigo e Gesù, i Salvatori dell'uma-
nità, e quello tra Dante e Giovanni Battista, i loro annunciatori.

Benché nessuna risposta rassicurante possa arrivare, Dante continua a

credere in Arrigo: « Et quamvis longa sitis in dubium que sunt certa

propter esse propinqua, ut adsolet, furibunda deflectat, nichilominus in te
credimus et speramus, asseverantes te Dei ministrum et Ecclesie filium et
Romane glorie promotorem ». Si tratta di una vera e propria professione di
fede - un riadattamento del Credo - suggellata da una sequenza ternaria
(direi quasi trinitaria) di epiteti imperiali.

Nella prima parte del paragrafo, Dante conferma in modo empirico
questa professione di fede, illustrando il suo gioioso incontro con Arrigo al

momento, probabilmente, dell'incoronazione milanese:

« Nam et ego qui scribo tam pro me quam pro aliis, velut decet im-
peratoriam maiestatem benignissimum vidi et clementissimum te audivi,
cum pedes tuos manus mee tractarunt et labia mea debitum persolverunt.
Tunc exultavit in me spiritus meus, cum tacitus dixi mecum: 'Ecce Agnus
Dei, ecce qui tollit peccata mundi' ».

La consacrazione messianica di Arrigo, preparata con abilità, raggiunge qui
il suo apice ineguagliabile: Dante si présenta ancora come un nuovo
Giovanni Battista, ma questa volta non più per esprimere un dubbio, ma per
dire il suo giubilo di fronte al nuovo Messia. Benché in tutto il corpus
dantesco l'lmpero sia proiettato in un piano prowidenziale, queste imma-



382 Silvia Maspoli Genetelli

gini cristologiche non hanno equivalenti negli altri testi del Fiorentino.19
Un unicum che puo essere certo spiegato facendo appello alla singolarità del

momento politico. Ma che - lungi dall'essere un caso senza precedenti
storici, com'è stato affermato -20 va ricondotto all'influenza di uno dei più
grandi modelli di stile epistolare e il più importante per Dante. Penso

naturalmente a Pier délia Vigna. Seguendo il consiglio del suo maestro Bru-

netto Latini, che faceva del célébré segretario di Federico II il solo esempio
di « buon parlatore e dittatore »,21 e rinnovando un processo mimetico già
ben sperimentato nel canto XIII dell 'Inferno, Dante combina infatti in
queste lettere lo stile della curia romana, caratterizzato dall'impiego

19 Gli unici due brani messianici presenti nella Commedia e nella Monarchia,
legati entrambi in modo più o meno diretto alla figura di Arrigo VII, sono isolati e

decisamente meno espliciti. La visione messianica dello stato appare alia fine del

poema, quando Dante formula l'ultimo omaggio alia memoria dell'« alto Arrigo »

{Paradiso, XXX, 133-148). Il seggio empireo con la corona, approntato per l'anima
« agosta » di Arrigo, è infatti un'immagine forgiata sull'iconografia romano-orien-
tale e bizantina con la quale si rappresentava l'attesa del Messia e il Giudizio finale
(cfr. CARDINI, Franco: La Romfahrt di Enrico VII. In: II viaggio di Enrico VII in
Italia, 1). II solo ricordo della grande speranza infusagli dalla venuta di Arrigo VII
doveva dunque suscitare in Dante, ancora dopo parecchi anni dalla morte dello
sfortunato imperatore, le Stesse immagini di messianico ardore di cui sono pervase
le tre epistole per il cursus imperiale. L'altro brano si legge invece nel II libro della
Monarchia: « Sed postquam medullitus oculos mentis infixi et per efficacissima signa
divinam providentiam hoc effecisse cognovi, admiratione cedente, derisiva quedam

supervenit despectio, cum gentes noverim contra romani populi preheminentiam
fremuisse, cum videam populos vana méditantes, ut ipse solebam, cum insuper
doleam reges et principes in hoc unico concordantes: ut adversentur Domino suo et
Uncto suo, romano principi » (i, 3). Esso ricorda dappresso, per contenuto e lessico,

un passo della prima lettera dantesca per il cursus di Arrigo VII in Italia: « 'Non
igitur ambuletis sicut et gentes ambulant in vanitate sensus' tenebris obscurati; sed

aperite oculos mentis vestre, [...] » (Epistole, V, x, 29). In entrambi i casi si nota una
ripresa quasi letterale dell'epistola paolina agli Efesini, in cui l'apostolo, dopo aver
esortato gli abitanti di Efeso all'umiltà, alla mansuetudine e alia pazienza, cost li
aveva spronati: « non ambuletis sicut gentes ambulant in vanitate sensus sui tenebris
obscuratum habentes intellectum [...] propter caecitatem cordis ipsorum » (Ephes., 4,

17-18); ma si legga ancora, per il tema della visione-cecità, la preghiera di Paolo
all'inizio della stessa lettera: « non cesso gratias agens pro vobis [...) ut Deus [...]
inluminatos oculos cordis vestri » (1, 16-18).

20 PADOAN: Roma nel pensiero di Dante, 134: « Questo né il più fazioso ghi-
bellino né il più tenace difensore dei diritti imperiali era mai arrivato ad asserire ».

21 LATINI, Brunetto: La Rettorica. Testo critico di F. Maggini. Firenze: Le

Monnier 1968, 5.



Filosofia politica in forma di lettera 383

massiccio del cursus e di citazioni bibliche, con dei tratti stilistici di altre
tradizioni in una sintesi molto efficace, ricca di colores e figurae, simile a

quella operata da Pier della Vigna. Tale imitazione, che arriva a volte per-
sino al recupero di immagini puntuali, implica forzatamente una cono-
scenza profonda non solo degli aspetti stilistici ma anche dei contenuti

politici di questi documenti. Che cosa poteva dunque leggere Dante nelle
lettere pubblicate dal segretario dell'« ultimo imperador de Ii Romani »

(Convivio, IV, iii, 6), quel grande imperatore che tanto ammirava? Vi poteva
leggere, propriamente, una concezione sacrale dell'Impero, più forte e

chiara di quella trasmessa dai predecessori di Federico II, e una visione

cristologica dell'imperatore sconosciuta nel mondo occidentale. Federico II,
anche grazie all'opera del suo segretario, si presento al mondo non come il
semplice eletto del Signore, il vicario di Dio, il secondo Davide, ma,
seguendo la tradizione bizantina probabilmente giunta in Sicilia attraverso
la cancelleria normanna, come il Salvatore stesso, come Cristo. Tutta la vita
di Federico era pervarsa dai parallelismi cristologici: la sua città natale, Iesi,

era designata come « Bethleem nostra », sua madre Costanza paragonata a

Maria, i suoi nemici percepiti come i nemici di Cristo, e il suo segretario
Pier della Vigna come il nuovo san Pietro.22 Un parallelismo, quest'ultimo,

22 Si veda, ad esempio, il Mandatum ad civitatem Iesii dell'anno 1239: « Si loca
nativitatis indifferenter quodam native voluntatis affectu specialiter ab omnibus

diliguntur, si natalis amor patrie sua dulcedine cunctos ducit nec sinit eos inme-

mores esse sui, non dispari ratione natura succedente ducimur et tenemur, Esium
nobilem Marchie civitatem, insigne originis nostre principium, ubi nos diva mater
nostra eduxit in lucem, ubi nostra cunabula claruerunt, intima dilectione complecti,
ut a memoria nostra non possit excidere locus eius, et Bethleem nostra, terra cesaris et

origo, pectori nostra maneat altius radicata. Unde tu, Bethleem civitas Marchie, non
minima es in generis nostri principihus. [...] » [Monumenta Germaniae Historica: Con-

stitutiones et acta publica imperatorum et regum. Edidit L. WEILAND. Hannoverae:

Impensis Bibliopolii Hahniani 1896, II, 304), da leggere in parallelo a Matteo, 2, 6:

« Et tu, Bethlehem terra Iuda, nequaquam minima es in principibus Iuda, ex te enim
exiet dux qui regat populum meum Israel »; e ancora: l'esordio dell'epistola di
Federico II al figlio Corrado datata 1240: « Fridericus, etc., dilecto filio suo C., etc.,
suisque consiliariis, etc. Etsi pontifices et Pharisei nequaquam adversus Dominum
Christum consilium collegissent, licet concite princeps seditionis contra Romanum

principem ore et opere fastuosus insurrexerit et blasphemus, faciente tarnen Domino

exercituum qui superbis resistit et de sanctuario suo prodeuntem nequitiam
corrigendo compescit, humiliatus est fastus principis sacerdotum, et jam posito
supercilio ad licita se inflectit, ut ad honorem nostrum et imperii grata et libita forma

compositionis pareat et occurrat » (HUILLARD-BREHOLLES, Jean-Louis-Alphonse:

Historia diplomatica Friderici secundi. Parisiis: Plön 1852-1861, V 2, 1003); cfr.



384 Silvia Maspoli Genetelli

che Dante conosceva bene come attestato dal XIII canto dell'Inferno (58-59):
« Io son colui che tenni ambo le chiavi / del cor di Federigo », afferma
infatti Pier della Vigna, con un'allusione chiarissima alle due chiavi di san

Pietro; e un parallelismo che ha forse ispirato l'analogo doppio paragone
Arrigo-Gesù e Dante-Giovanni Battista del nostro testo.

Non si tratterà qui di emettere un giudizio sul grado di persuasione
raggiunto da Dante in queste lettere; una cosa è comunque evidente, egli
dovette essere convinto che la forza della retorica epistolare - con le sue

regole strutturali rigorose che canalizzano il discorso, i suoi cursus che lo
ritmano, le sue citazioni bibliche che gli conferiscono solida autorità -
unita a una poetica senza pari, quella della Commedia, fosse in grado di
sostituire la logica (e persino la sillogistica) che domina la Monarchia. Lo

prova l'impiego assai fréquente in queste lettere di termini e strutture
discorsive prese in prestito proprio da tale disciplina o che a essa rinviano
chiaramente. Si ricordi il nostro secondo esempio e si citi ancora un brano,

tratto dall'epistola V (ix) e in cui è questione della legittimità dell'Impero
dei Romani:

« Et si hec, que uti principia sunt, ad probandum quod queritur non suffi-
ciunt, quis non ab illata conclusione per talia precedentia mecum oppinari
cogetur, pace videlicet annorum duodecim orbem totaliter amplexata, que
sui sillogizantis faciem Dei filium, sicuti opere patrato, ostendit? »23

La storia, si sa, ha tuttavia espresso un verdetto negativo: le lettere dantes-

che non impedirono la disfatta d'Arrigo; il loro unico effetto fu l'esclusione
di Dante dall'amnistia fiorentina del 2 settembre 1311: dopo il suo impegno

anche la lettera di un amico a Pier della Vigna perché accetti le alte cariche con-
feritegli dall'imperatore: « [...] Ait ergo: 'Petre, amas me, rege oves meas,' et sic

amator justitiae dominus super petram volens fundare justiciam, moderamina ju-
rium regendorum in plebem suam Petro commisit, statuens vos justiciarium »

(HUILLARD-BRÉHOLLES, Jean- Louis-Alphonse: Vie et correspondance de Pierre de la

Vigne, ministre de l'empereur Frédéric II. Aalen: Scientia 1966, 430-432). Sempre miei
i corsivi.

23 II tema, si sarà certo notato, corrisponde al contenuto del II libro della
Monarchia-, la struttura logica ricorda invece, significativamente, l'esame della fede

di Paradiso, XXIV, 91-102: « [...] E io: 'La larga ploia / de lo Spirito Santo, ch'è
diffusa / in su le vecchie e 'n su le nuove cuoia, / è silogismo che la m'ha conchiusa

/ acutamente si, che 'nverso d'ella / ogne dimostrazion mi pare ottusa'. / lo udi'
poi: 'L'antica e la novella / proposizion che cosi ti conchiude, / perché l'hai tu per
divina favella?'. / E io: 'La prova che '1 ver mi dischiude, / son l'opere seguite, a che

natura / non scalda ferro mai né batte incude' ».



Filosofia politica in forma di lettera 385

vigoroso in favore dell'imperatore e contro la sua città natale, il rientro a

Firenze era ormai divenuto impossibile.
Cio che importa qui sottolineare ha invece implicazioni di natura meto-

dologica. Nell'ambito di un'analisi globale della filosofia politica dantesca,
le lettere per l'arrivo di Arrigo VII in Italia non mancano mai di essere

prese in considerazione. E questo indipendentemente dal valore filosofico
attribuito loro dai singoli interpreti. Ora, anche in un tale contesto ese-

getico è a mio awiso di assoluta nécessita procedere a una lettura attenta ai

dati stilistici. E per stile non bisognerà pensare a un insieme di ornamenti
estrinseci che si aggiungono a una struttura testuale (contenutistica) per
abbellirla, né soltanto a uno strumento umilmente al servizio del conte-

nuto, che gli dà forza ed efficacia; lo stile è, in questo caso più che mai, una

componente del testo (con tratti codificati e tratti personali) che pud inter-
agire con il contenuto a diversi livelli. I tre esempi lo mostrano chiara-

mente. La metafora di Arrigo-Sole, che appare fin dall'apertura dell'epistola
V (primo esempio) e che sarà ripetuta più volte nel corso di tutte e tre le

epistole, non è un semplice ornamento stilistico; essa permette al contrario
di dire in modo indiretto (figurato) quanto non era possibile affermare

apertamente. Il triste ritratto dell'Italia abbandonata da papa e imperatore,
che leggiamo nel paragrafo iniziale dell'epistola VI (secondo esempio), trova
ragione e senso nelle immagini che lo compongono; immagini in sé Stesse

forti e parlanti, ma che si caricano di significato nei loro nessi intratestuali
e intertestuali, convergenti come divergenti. II terzo esempio, invece, ha

implicazioni più ampie, poiché mostra in che modo un'eredità stilistica -
quella di Pier della Vigna - possa spingere un pensatore come Dante a ri-
formulare (in parte, certo) la propria concezione politica; una concezione
che era stata oggetto, e lo sarà ancora, della sua più intensa riflessione
filosofica. Trascinato dalla retorica del suo modello, Dante propone una
visione dell'Impero che va ben oltre quanto possiamo leggere nel Convivio,
nella Monarchia e persino nella Commedia. Non sarà dunque troppo
azzardato affermare che, in questo caso, la forma (lo stile) è il contenuto.

Abstract
The letters for the cursus ofHenry VII in Italy, which were written by Dante
between September 1310 and April 1311, contain the main theses of the De
Monarchia. Three examples, analysed with strict attention to intertextuality,
illustrate the formal modalities (and their implications relating to the content)
in which a rigorous political philosophy, the one contained in Latin treatise, is

expressed in to the genre of the 'epistola'.


	Filosofia politica in forma di lettera : le epistole V, VI e VII di Dante Alighieri

