
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 53 (2006)

Heft: 1-2

Artikel: Un modello alternativo di conoscenza? : Francesco de Marchia e la
spazializzazione del rapporto conoscitivo

Autor: Suarez-Nani, Tiziana

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760618

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760618
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Tiziana Suarez-Nani

Un modello alternativo di conoscenza

Francesco de Marchia
e la spazializzazione del rapporto conoscitivo'

Francesco de Marchia (circa 1290-1344)1 non esplora in lungo e in largo la

problematica della conoscenza angelica, ma si limita a discuterne qualche

aspetto puntuale : ciononostante, il suo contributo all'esame di questo tema
non è soltanto significativo, ma anche originale e innovativo, almeno per
quanto riguarda la tematica che ci proponiamo di esporre e di chiarire in
questa sede.

Ci riferiamo in particolare alla discussione relativa alla causalità eser-
citata dall'oggetto nel processo conoscitivo - una discussione presentata
nella questione 25 del commento al II libro delle Sentenze : Utrum obiectum

aliquod materiale possit aliquid causare in intellectu angeli.2 Questo inter-
rogativo è di rilievo per la chiarifica del processo conoscitivo che fa capo
alla facoltà intellettuale : qual'è la natura dell'interazione tra la realtà
materiale e le facoltà immateriali del soggetto conoscente? Che cosa rende

* Le présent article, ainsi que les deux articles suivants, ont fait l'objet d'une
communication lors du colloque international: "Atelier de philosophie médiévale:

Perspectives sur le XIIIe et XIVe siècle", organisé à l'Université de Fribourg les 10 et
11 octobre 2004. Je remercie le Comité de rédaction d'avoir accueilli ces
contributions dans la Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie.

1 Per la biografia di F. de Marchia si veda: TEETAERT, A.: Pignano, (François de).

In: Dictionnaire de théologie catholique, t. XII. Parigi 1935, col. 2104-2109 ; VIAN,
P.: Francesco della Marca. In: Dizionario biografico degli Italiani, vol. 49. Roma
1997, 793-797 ; SCHABEL, C.: Francis of Marchia. In : Stanford Encyclopedia of
Philosophy, 2001.

2 Riporteremo qui alcuni passi della nostra trascrizione effettuata in base al
manoscritto della Biblioteca Apostolica Vaticana « Vat. Barberini lat. 791 », 53ra-
54va, confrontato, corretto e completato con altri testimoni manoscritti. N. MA-
RIANI ha trascritto a sua volta la questione 25 a partire dal codice della Biblioteca
Apostolica Vaticana « Chigi lat. B VII 113 », pubblicata in : Francisci de Marchia sive
de Esculo : Quodlibet cum quaestionihus selectis ex commentario lihri Sententiarum
Spicilegium bonaventurianum XXIX). Grottaferrata 1997, 317-323.



346 Tiziana Suarez-Nani

possibile il loro incontro e quale ne è la modalità La risposta a queste do-
mande ci farà scoprire quello che, almeno per ora, sembra poter essere con-
siderato come un modello originale nel contesto delle teorie elaborate in
ambiente francescano agli inizi del XIV° secolo.

Nella questione 23 - Utrum angélus intelligat componendo et dividende/ et

per discursum syllogisticum vel non3 - De Marchia aveva chiarito la modalità
del conoscere angelico in analogia con quella del conoscere umano : tanto
l'angelo quanto l'uomo devono ricorrere ai procedimenti di composizione e

di divisione per cogliere adeguatamente i loro oggetti. Ambedue i processi
conoscitivi sono di tipo discorsivo : da un lato, a causa dell'impossibilità di
cogliere intuitivamente più contenuti attraverso un unico atto di intelle-
zione; dall'altro, in virtù délia superiorità délia conoscenza distinta di
contenuti diversi rispetto alla loro conoscenza intuitiva simultanea, ma confu-
sa.4 L'esame délia questione 25 ci permetterà di completare questo quadro e

di verificare in quale misura i rapporti conoscitivi del soggetto angelico e di
quello umano con i loro rispettivi oggetti siano di natura analoga.

1. L'orizzonte della discussione

Francesco formula la propria concezione sullo sfondo di due posizioni con
le quali si confronta e aile quali si oppone. La prima sostiene che l'oggetto
materiale esercita sull'intelletto angelico una causalità analoga a quella eser-

citata sull'intelletto umano, producendovi una rappresentazione intelligibi-
le dell'oggetto.5 La possibilità di tale influenza è giustificata in base a due

motivi : il primo è il riferimento ad Aristotele, che considéra la specie come
una mediazione indispensabile alla conoscenza e la facoltà intellettuale
come il luogo delle rappresentazioni intelligibili.6 II secondo motivo fa leva

3 Nel codice Vat. Barberini lat. 791 essa occupa i fogli 48vb-51ra.
4 Per un esame della modalità conoscitiva degli angeli secondo De Marchia ci

permettiamo di rinviare ai nostri studi : SUAREZ-NANI, Tiziana: Discursivité ou
saisie intuitive La modalité de la connaissance angélique selon F. De Marchia. In :

Actes du XIe Congrès international de la S.I.E.P.M. Porto 2002 ; Intuition,
composition, division : la modalité de la connaissance angélique selon François de Marchia.
Etude et texte. In : Picenum Seraphicum, 2006 (sotto stampa), dove diamo la trascri-
zione della questione 23.

5 E' la posizione sostenuta, ad esempio, da Guglielmo DE LA MARE (cfr. Correc-

torium fratris Thomae, art. XVIII-XX. Ed. P. GLORIEUX. In: Les premières
polémiques thomistes : I, Le « Correctorium corruptorii « Quare ». Kain 1927, 79-91 da

DUNS SCOTO (cfr. Ordinatio II, d. 3, p. 2, qu. 2 ; Lectura in II Sent., d. 9, qu. 1-2,
39-47) e da PlETRO AUREOLI (cfr. In IISent., d. XI, qu. 3, a. 1. Roma 1605, 137a).

6 Cfr. ARISTOTELE: De anima III, 4, 429a27-28 e 7, 423a3.



Un modello alternativo di conoscenza? 347

sull'idea che l'intelletto angelico, in quanto superiore a quello umano, è ca-

pace di ricevere immediatamente dall'oggetto la sua rappresentazione, senza

ricorrere alla mediazione dell'immaginazione.7
Il francescano non condivide questa posizione, che critica attraverso due

argomentazioni. Prendendo in esame l'esempio di un colore, egli nega che

esso possa essere la causa totale délia rappresentazione di sè nell'intelletto
angelico : infatti, dal momento in cui un effetto non puo essere superiore
alla propria causa, un accidente materiale quale il colore non potrà essere la

causa totale di un accidente immateriale - che gli è superiore - quale è la

rappresentazione intelligibile.8 In base alio stesso esempio, Francesco di-

mostra poi che il colore non puo fungere nemmeno da causa parziale délia

propria rappresentazione - l'intelletto angelico completando in tal caso la
causalità già esercitata dall'oggetto ; egli précisa infatti che cio che non
contiene nè formalmente nè virtualmente una causa, non puo contenerne
nemmeno l'effetto : ora, l'intelletto angelico non contiene la bianchezza nè

formalmente nè virtualmente, ragione percui esso non potrà concorrere
quale causa parziale alla formazione délia rappresentazione del bianco nè di
qualsiasi altra forma materiale.9

La seconda opzione è segnalata brevemente in questi termini : alii dicunt
quod angeli intelligunt omnia quae intelligunt per species concreatas.w Questa
tesi - condivisa, tra gli altri, da Tommaso d'Aquino e da Egidio Romano -
è criticata altrettanto brevemente in base al motivo seguente : l'essere

7 Cfr. F. de MARCHIA: In II Sent., qu. 25, 53va : « Quod est medium necessarie

requisitum ad aliquid respectu alicuius virtutis inferioris, non oportet quod sit
medium virtutis superioris. Et ideo, cum intellectus angeli sit superior nostro, non
oportet, - si noster non potest recipere immediate ab obiecto extra speciem intelli-
gibilem ipsum repraesentantem, sed tantum mediante phantasmate -, quod hoc sit

impossibile intellectui angeli. » Questo motivo è quello invocato da PlETRO

AUREOLI: In IISent., d. XI, qu. 3, a. 1, 137b.
8 L'argomento secondo cui un effetto non puo essere superiore alia sua causa,

sicché la realtà materiale non puo produrre una specie in una facoltà immateriale, è

ampiamente illustrato in Pietro di Giovanni OLIVI: Quaestiones in II Sent., qu.
LVIII e sopratutto qu. LXXII. Ed. B. JANSEN, vol. Ill, in particolare 18-27.

9 Questo argomento potrebbe essere una critica della posizione di Duns Scoto, il
quale sosteneva che l'oggetto e la facoltà conoscitiva costituiscono le due cause

parziali della conoscenza: cfr. Ordinatio I, d. 3, p. 3, qu. 2. Ed. C. BALIC. Roma
1954, 289-295.

Cfr. qu. 25, 53va. Per le teorie di Tommaso d'Aquino e di Egidio Romano in
merito alia conoscenza angelica rimandiamo al nostro studio : SUAREZ-NANI,
Tiziana: Connaissance et langage des anges selon Thomas d'Aquin et Gilles de Rome
Etudes de philosophie médiévale LXXXV). Paris : Vrin 2003.



348 Tiziana Suarez-Nani

umano è in grado di conoscere gli oggetti materiali senza dover ricorrere a

specie connaturali ; in quanto superiore all'uomo, l'angelo lo potrà dunque
a maggior ragione.11 Si notera come questa argomentazione permetta di
constatare sin d'ora l'avvicinamento operato dal francescano tra lo statuto
della conoscenza angelica e quello della conoscenza umana.

Da questa duplice critica emerge con forza una tesi - e cioè che nessun

oggetto materiale puo esercitare una causalità (nè totale nè parziale)
suH'intelletto angelico producendovi una rappresentazione intelligibile12 -
che nel seguito della questione De Marchia si impegna a verificare.

Egli esordisce prendendo in considerazione una dimostrazione della

stessa tesi che non condivide, ma che gli serve da orizzonte nel quale in-
quadrare la propria posizione. C'è infatti chi difende la stessa opzione in
base all'assioma dell'ordine delle cose : applicato al problema della

conoscenza, esso sfocia nell'idea che l'oggetto sensibile non puo causare una
rappresentazione intelligibile nell'intelletto senza la mediazione della specie

présente nell'immaginazione ; per questo, dal momento in cui l'angelo è

sprovvisto della facoltà di immaginazione, egli non potrà essere ricettivo

11 Cfr. qu. 25, 53va : « Sed nec hoc videtur rationabile, quia homo, cum tarnen
sit inferior angelo, potest intelligere obiecta materialia sine speciebus huiusmodi
concreatis ; ergo et hoc potest angelus. » Questo argomento fa appello al motivo
dell'ordine delle cose, allorquando questo motivo non riveste più, per De Marchia,
un valore normativo assoluto, come si potrà verificare nel seguito della sua analisi.

Questa argomentazione di De Marchia contro la tesi delle specie innate potrebbe
essere derivata da quella di Giovanni DUNS SCOTO: Lectura in II Sententiarum, d. 9,

qu. 1-2. Ed. C. BALIC. Roma 1993, 46: « Ad aliud, quando arguitur de speciebus

innatis, dico primo quod non est necesse ut sit aliqua species in angelo sibi

concreata, quia si intellectus noster existens sicut tabula rasa, potest acquirere
perfectionem cognoscendi (et hoc est perfectionis in intellectu nostro, supplens
imperfectionem), igitur similiter intellectus angeli habebit illam perfectionem, quia
si esset sine omni specie, tamquam tabula rasa, adhuc acquireret cognitionem, aliter
intellectus noster secundum se esset perfectior quam intellectus angeli. Unde qui
ponit species innatas et concreatas necessarias ipsi angelo ad intelligendum, magis
vilificat naturam angeli quam ponens eos posse intelligere per species receptas :

aliter enim angeli secundum se essent sicut lapides et statuae, omnino nihil cog-
noscentes. »

12 Cfr. ibid. : « Nullum obiectum materiale potest causare aliquid in intellectu
angeli, nec per consequens aliquam speciem intelligibilem, nec sicut causa totalis nec
sicut causa partialis. » Questa era anche l'opinione di P. di G. OLIVI: Quaest. in II
Sent., qu. LXXII-LXXIV e qu. LVIII.



Un modello alternativo di conoscenza? 349

nei confronti di un oggetto materiale, e quest'ultimo non potrà esercitare
alcuna causalità su di lui.13

Francesco condivide questa conclusione, ma non accetta l'argomenta-
zione invocata in suo favore, contestando in particolare la nécessita assoluta

di una mediazione. Nel movimento locale suscitato dall'angelo si puo
infatti verificare la possibilità di un passaggio diretto dall'intelligibile (cioè
la forma che presiede al movimento causato dall'intelletto e dalla volontà
dell'angelo) alla realtà sensibile (il corpo mosso dall'angelo) : secondo De
Marchia questo fatto permette di supporre che un passaggio di questo tipo
sia possibile anche in senso inverso, cioè dal sensibile aU'intelligibile, senza
ricorrere ad una mediazione quale quella dell'immaginazione. Ne risulta
che per il francescano l'esigenza di una mediazione nel processo conoscitivo

non è universalmente valida, bensi limitata all'intelletto umano in quanto
legato alla corporeità.14 La tesi enunciata e da lui condivisa va percio difesa

in base ad altri procedimenti argomentativi.
L'analogia tra il rapporto deU'anima con il corpo (di cui è forma) e

quello di ogni facoltà sensitiva con l'organo di senso corrisponden-
te fornisce il punto di appoggio al primo argomento. In base a taie analogia,
e posto che una forma corporea - corne ad esempio il colore - non causa la

propria rappresentazione nella facoltà sensitiva, ma agisce soltanto nell'or-

gano di senso, bisognerà concludere che un corpo non puo agire sull'anima,
nè, a maggior ragione, sull'intelletto degli angeli.15 L'autorità di Agostino
interviene a sostegno di questa tesi : in vari suoi scritti si legge infatti che lo
spirito non puo in alcun modo sottostare al corpo ed alla sua azione, ma
che è sempre lo spirito ad agire, cioè a percepire e a conoscere, attraverso il

13 In questa argomentazione è riconoscibile quella di TOMMASO D'AQUINO
(Summa theologica I, 55, 2, ad 2) e di EGIDIO ROMANO {De cognitione angelorum,

qu. VI).
14 E' quanto sostiene anche PlETRO AUREOLI: In I Sent., d. IX, qu. 3, a. 1 : « Est

ergo esse imaginatum medium (inter esse sensatum et intellectum) tantummodo

respectu intellectus qui est imperfectior intellectu angelico. » Si noti che De
Marchia fa un uso ben diverso di questo motivo rispetto ad Aureoli: mentre costui
se ne serviva per sostenere che l'intelletto angelico puo essere ricettivo nei confronti
dell'oggetto, De Marchia lo utilizza alio scopo di relativizzare l'idea di mediazione e

di ordine delle cose.
13 Cfr. quaestio 25, 54ra: « Ex hoc ulterius potest argui de intellectu angeli sic:

immaterialior est intellectus angeli quam aliqua potentia sensitiva, etiam ut potentia
sensitiva distinguitur contra Organum. Sed obiectum sensibile non imprimit aliquam
speciem in potentia sensitiva, sed tantum in organo, ut probatum est. Ergo multo
minus in intellectu angeli. »



350 Tiziana Suarez-Nani

corpo.16 Ne segue - per De Marchia - una conclusione degna di nota sul

piano conoscitivo, e cioè che non va posta alcuna specie intelligibile
nell'intelletto ai fini délia conoscenza, nè alcuna specie sensibile nelle
facoltà sensitive ai fini délia sensazione, poiché basta la rappresentazione
lasciata dall'oggetto nell'organo di senso.17 Cosi facendo, De Marchia non
rifiuta tuttavia la mediazione di ogni sorta di specie nel processo conoscitivo,18

ma nega la nécessita délia loro presenza quale forma nella facoltà
sensitiva e nell'intelletto.

Corne si spiegano allora la dinamica délia sensazione e délia conoscenza

Secondo il francescano, la facoltà sensitiva percepisce attraverso la

specie sensibile esistente non in sè, ma nell'organo di senso e - in maniera

analoga - l'intelletto conosce attraverso una rappresentazione présente non
in sè, ma nell'organo del senso interno, cioè nella fantasia.19 Questa

16 Si veda, ad esempio De Genesi ad litteram XII, 16 ; De musica VI, V, 9.
17 Cfr. quaestio 25, 54ra-54rb: « Unde dico quod ad intelligendum nulla species

intelligibilis est necessario ponenda nec potest poni in intellectu, nec etiam aliqua
sensibilis in sensu ad sentiendum, sed sola ilia quae est in organo sufficit. » Questo
rifiuto délia specie quale condizione délia conoscenza intellettuale awicina F. De
Marchia a Pietro Aureoli e a Guglielmo di Ockham ; per la loro posizione si veda :

BlARD, J.: La notion de 'praesentialitas' au XIVe siècle. In: PERLER, D. (a cura di):
Ancient and mediaeval Theories of Intentionality. Leiden/Boston/Köln 2001, 265-
282.

18 La critica delle specie intelligibili nel processo conoscitivo ha trovato un
fervente sostenitore in Enrico di Gand e, successivamente, sebbene per motivi
diversi, in Pietro di Giovanni Olivi e Pietro Aureoli: tra i vari studi in merito
segnaliamo: TACHAU, K.: Vision and Certitude in the Age of Ockham. Leiden/New
York/Köln 1988, 29 sg. e L. SPRUIT: 'Species intelligibilis'. From Perception to

Knowledge. Leiden/New York/Köln 1994, vol. I, 205 sg.
19 Cfr. quaestio 25, 54rb: « Et si quaeras : quomodo videt visus et intelligit intel-

lectus, ex quo non recipiunt aliquam speciem Et quomodo sentiunt etiam alii
sensus Dico quod sensus sentit per speciem existentem formaliter non in se, sed in

organo ; intellectus etiam intelligit per speciem existentem formaliter non in eo, sed

in organo sensus interioris, videlicet fantasie. » Questa posizione è vicina a quella di
ENRICO DI GAND: Quodlibet IV, qu. 21. Parigi 1518, p. 136vG: « [...] sensibile, puta
color, primo esse naturale habet in obiecta sua, et est in potentia activa ut
intentionaliter sibi simile generet in medio et a medio in organo visus, secundum

tarnen actum luminis [...], quo présente color facit speciem impressam in medio sibi

contiguo, quae continue generatur seu diffunditur in directum per totum medium

usque ad Organum visus in quo species recipitur ab aere sibi contiguo. Et formatur

per ipsam visio [...], et ab hinc generatur in vi memorativa, et ab ilia in vi ima-

ginativa [...]. Et ideo anima rationalis [...] debet considerare intentiones quae sunt in
virtute imaginativa, sicut sensus inspicere sensibilia extra. »



Un modello alternativo di conoscenza? 351

presenza gli basta, poiché essa mette a disposizione una rappresentazione
dell'oggetto a partire dalla quale l'intelletto è in grado di coglierne l'intel-
ligibilità. In altre parole, tanto la sensazione quanto la conoscenza esigono

una co-presenza del soggetto conoscente e délia rappresentazione dell'oggetto,

la quale non implica pero che il primo sia informato dalla rappresentazione

del secondo. La conoscenza, come la sensazione, risulta essere il pro-
dotto di un incontro che non è principalmente assimilazione (o in-forma-

zione), ma che si svolge corne presenza reale dell'uno all'altro.20
Che cosa rende possibile questa co-presenza Francesco - che ha ben

meritato l'appellativo di Doctor succintus - non è molto prolisso in merito.
Egli afferma tuttavia che l'oggetto sensibile « multiplicat speciem suam »,

vale a dire riproduce successivamente la rappresentazione di sè finché essa

non arriva alio stadio in cui puo essere colta dall'intelletto. In altre parole,
l'oggetto esterno produce una specie nell'organo di senso, ma la sua cau-
salità non va oltre; tuttavia, la rappresentazione che si trova nell'organo di
senso causa - cioè « moltiplica »21 - un'altra specie nell'organo del senso

20 Cfr. ibid,.: « Nec etiam potest ipsum in se formaliter recipere ad hoc, ut ob-
iectum intelligat, sed sufficit sibi species sensibilis existens in sensu interiori, cui
intellectus est praesens realiter, cum alia sit forma totius corporis. Et ideo sufficit
quod species obiectum repraesentans sit sibi, videlicet intellectioni, praesens realiter,

quia per hoc habet obiectum praesens in ratione intelligibilis ; nec oportet quod
huiusmodi species sit in intellectu formaliter vel per informationem, sicut nec etiam
in sensu.»

21 La « multiplicatio » di cui parla De Marchia dériva verosimilmente ed in
ultima analisi da Ruggero Bacone, che nel De multiplicatione specierum ne faceva uso

per spiegare il processo della percezione visiva - una spiegazione derivata dalla
Perspectivex di Alhazen e poi accolta, al seguito di Bacone, da Vitellione e da Giovanni
Peckham ; si veda in proposito : LINDBERG, D.C.: Alhazen's Theory of Vision and its

Reception in the West. In: Isis 58 (1967) 321-341 e Lines of Influence in Thirteenth

Century Optics: Bacon, Witelo and Peckham. In: Speculum 46 (1971) 66-83;
BOULNOIS, O.: Etre et représentation. Paris 1999, 59-61. In G. Peckham si legge

infatti che : « Huius probatio est per causam naturalem, quoniam corpus naturale

agit per formant suam se extra se multiplicantem. [...] necesse est ut omne corpus
naturale seu visibile seu non visibile suam speciem multiplicet in continuum et

directum, et hoc est radiäre. » (Perspectiva communis, prop. 27. Ed. D.C. LlNDBERG.
Milwaukee/London 1970, 108). BONAVENTURA, pur non usando gli stessi termini,
sosteneva anch'egli l'idea di una diffusione della specie sensibile da parte dell'oggetto

nel medio, da questo negli organi sensitivi, e poi via via nella facoltà intel-
lettuale: cf. Itinerarium mentis in Deum, II, 4 e De reductione artium ad theologiam, §

8. L'idea della « multiplicatio in medio » si ritrova poi nella nozione di « diffusio »,

utilizzata da ENRICO DI GAND per spiegare la produzione della specie dell'oggetto
sensibile nell'organo di senso : cfr. Quodlibet V, qu. 21. Parigi 1518, 136vG: « [...]



352 Tiziana Suarez-Nani

interno, vale a dire nelFimmaginazione, e quest'ultima basta all'intelletto

per cogliere l'intelligibilità dell' oggetto. L'incontro che suscita la cono-
scenza si verifica dunque in una sorta di spazio intermedio che permette la

coesistenza e la « contiguità » del soggetto conoscente e dell'oggetto cono-
sciuto. In questo spazio, l'oggetto si dà attraverso una rappresentazione
sensibile che il soggetto coglie intellettualmente. La conoscenza è il risul-
tato di questa presenza reciproca, che rende possibile un rapporto nel quale
l'intelletto svolge un ruolo sommamente attivo. Esso infatti non ha bisogno
di essere informato dalla specie, ma la coglie all'esterno di sè,22 cioè nell'im-
maginazione, attraverso un atto che è necessariamente di natura puramente
intellettuale.23 La tesi dell'inutilità délia specie intelligibile va intesa secon-
do questo significato preciso : cio che Francesco rifiuta è che la specie

intelligibile informi l'intelletto, cioè che gli sia présente in veste di forma.

Questo rifiuto è basato, in ultima analisi, sulla tesi di matrice agostiniana
secondo la quale il sensibile non puo agire su cio che gli è superiore, vale a

dire su una realtà di ordine spirituale quale quella dell'intelletto. In
quest'ottica, astrarre dal sensibile una specie intelligibile informante l'intelletto

vorrebbe dire rendere quest'ultimo ricettivo e passivo di fronte alla
realtà materiale. Per il francescano, invece, quello instaurato dalla
conoscenza non è un rapporto di ricettività, bensi un rapporto di co-presenza
nel quale il soggetto svolge un ruolo sommamente attivo.24

notandum circa progressum hune notitiae quod sensibile, puta color, primo esse

naturale habet in obiecta sua, et est in potentia activa ut intentionaliter sibi simile

generet in medio et a medio in organo visus, secundum tarnen actum luminis - quod
requiritur propter duo : [...] et propter ipsum colorem qui non agit sese generando
in medio nisi cum virtute luminis quo présente color facit speciem impressam in
medio sibi contiguo, quae continue generatur et diffunditur in directum per totum
medium usque ad Organum visus in quo species reeipitur ab aere sibi contiguo. Et
formatur per ipsam visio, id est actio videndi, quae pereipit virtus visiva sensibile

particulare obiectum extra praesens. » Enrico di Gand è anch'egli debitore della psi-
cologia della conoscenza elaborata dai teorici della prospettiva, ed in particolare da

Ruggero Bacone : si veda in proposito K. TACHAU : Vision and Certitude, 228-39.
22 L'idea che la ragione debba cogliere l'oggetto sensibile al di fuori di sè

(« extra ») era già présente in ENRICO DI GAND: loc. cit.: « Et ideo anima rationalis,
quia nihil sibi habet de rebus per sensum impressum, cum indigeat adminiculo
sensuum intelligere, debet considerare intentiones quae sunt in virtute imaginativa,
sicut sensus inspicere sensibilia extra. »

23 Cfr. ibid.: « Intellectus habet obiectum sibi sufficienter praesens praecise ex
hoc quod habet speciem sensibilem in ultimo sensu interiori, absque aliqua specie

intelligibili in se reeepta formaliter. »

24 Cfr. Quaest. in II Sent., qu. 43 et infra, nota 28.



Un modello alternative di conoscenza? 353

2. EREDITÀ FRANCESCANE

In queste considerazioni - che riguardano fin qui soltanto Pintelletto
umano - rieccheggiano motivi ampiamente presenti nella scuola francesca-

na alla quale Francesco de Marchia si riallaccia direttamente, ma anche

liberamente e criticamente.25 Maestri come Pietro di Giovanni Olivi,
Giovanni Duns Scoto e Pietro Aureoli avevano infatti discusso in modo

approfondito la problematica délia conoscenza intellettuale delle realtà

materiali, determinando la loro posizione in un confronto più o meno
esplicito con quella di Enrico di Gand. Costui, adottando in parte la

spiegazione del processo délia sensazione elaborata nell'ambito delle teorie
délia « perspectiva », rifiutava la mediazione délia specie intelligibile e faceva

délia conoscenza intellettuale il risultato di un « habitus scientialis »

applicato aile specie sensibili - queste derivano dall'oggetto per mezzo di
una « diffusione » che giunge ai sensi esterni e poi all'immaginazione.26
Rispetto alla concezione di Enrico di Gand possiamo osservare, almeno per
ora, che De Marchia condivide il rifiuto dell'informazione dell'intelletto da

parte délia specie intelligibile nonché la moltiplicazione o diffusione delle

specie sensibili da parte dell'oggetto fino all'immaginazione, mentre non
accetta la teoria dell'« habitus scientialis ».

Come Enrico di Gand, anche Pietro di Giovanni Olivi rifiutava le

specie intelligibili, ma andava ancora oltre rifiutando anche quelle sensibili.
Olivi negava infatti la causalità efficiente dell'oggetto nel processo cono-
scitivo : l'oggetto era da lui considerato « causa terminativa », vale a dire

punto culminante del volgersi intenzionale del soggetto.27 La conoscenza
era resa possibile soltanto da questo volgersi del soggetto verso l'oggetto -
un volgersi chiamato « actualis aspectus » e consistente in una conversione o
« sguardo » del soggetto conoscente sull'oggetto.28 De Marchia condivide
con Olivi l'idea che l'oggetto materiale non agisce sull'intelletto - cioè non
è causa efficiente délia conoscenza - e che di conseguenza l'intelletto non è

informato da una specie intelligibile. Egli condivide anche il motivo del

25 A questo proposito rimandiamo ai lavori di SCHABEL, C.: Francis ofMarchia.
In: Stanford Encyclopedia of Philosophy, 2001, e Theology at Paris, 1316-1345. Peter

Auriol and the problem ofdivine foreknowledge and future contingents. Ashgate 2000,
dove l'A., al capitolo 9, discute in particolare il rapporto tra F. de Marchia e Pietro
Aureoli in merito alia conoscenza divina dei futuri contingenti.

26 Vedi, supra, nota 21.
27 Cfr. ibid., qu. LXXII, 1-51.
28 Cfr. P. di G. OLIVI: Quaest. in II Sent., qu. LXXII-LXXIII, nonché la qu.

LVIII. Ed. B. JANSEN, vol. II, 52-106 e vol. Ill, 395-517.



354 Tiziana Suarez-Nani

carattere altamente attivo del soggetto, che per entrambi gli autori è causa
totale délia conoscenza.29 Il marchigiano non ammette invece la soppres-
sione delle specie sensibili, poiché le pone quali prodotti dell'oggetto e da

esso « moltiplicate » fino all'organo di senso del soggetto conoscente.
Nel contesto di queste discussioni, Giovanni Duns Scoto - come si sa -

ha elaborato una posizione di grande importanza sia sul piano dottrinale
che dal punto di vista storico. Criticando tanto Enrico di Gand - contro il
quale rivendica la nécessita delle specie intelligibili - quanto Pietro di
Giovanni Olivi - di cui non ammette la tesi délia produzione totale della

conoscenza da parte dell'intelletto -, Duns Scoto pone nel contempo la

doppia causalità dell'oggetto e delle facoltà conoscitive quali cause ugual-
mente indispensabili nello svolgimento del processo conoscitivo di tipo
intellettuale.30 Attraverso la celebre distinzione tra conoscenza intuitiva e

29 E' quanto De Marchia afferma esplicitamente nella questione 43, 77ra:

« Intellectus est totalis causa cuiuslibet sui actus et voluntas sui et sensus similiter
sui [...], distinguendo causam totalem contra causalitatem obiecti. » Per Olivi si veda

In II Sent., qu. LXXII e per la teoria oliviana della conoscenza: BETTINI, E.:
Attivismo psicologico-gnoseologico nella dottrina della conoscenza di Pier Giovanni
Olivi. In: Studi franc. 25 (1953) 31-64 e 201-223; BETTONI, E.: I fattori della

conoscenza umana secondo Olivi. In: Riv. di filos. Neoscol. 47 (1955) 19-41;
MARSCHALL, J.: The causation ofknowledge in the Philosophy ofPeter John Olivi. In:
Franciscan Studies 16 (1956) 313-318; BÉRUBÉ, C.: La connaissance de l'individuel au

Moyen Age. Montréal/Paris 1964, 100-106 ; SPRUIT, L.: Species intelligibilis, vol. I,
215-224. La causalità del soggetto non esclude tuttavia il necessario intervento
dell'oggetto nel processo conoscitivo, in quanto l'oggetto rimane pur sempre e

necessariamente il termine dell'attività conoscitiva; da questo punto di vista -
osserva Olivi - anche l'oggetto puo essere considerato come « efficiens », proprio
nel senso che: « Tale autem efficere non est ibi secundum rem aliud quam vim
activam absque tali termino et terminatione non posse agere suum actum et posse
hoc cum ipso, ita quod intrinseca et formalis terminatio virtutis activae est vere
coefficiens actionem ipsius virtutis. » (In II Sent., qu. LXXII, 10). In altre parole, il
rifiuto oliviano della causalità efficiente dell'oggetto va di pari passo con l'affer-
mazione della sua causalità in quanto termine del processo conoscitivo : « Quamvis
enim cognitio non sit ab obiecto sicut ab agente proprie sumpto, est tarnen ab ipso
ut terminativo aspectus activi et sui actus ; et pro tanto est ab obiecto tamquam ab

agente large sumpto, et ideo exigitur ibi praesentia obiecti et ultra hoc defixio

aspectus in ipsum. » (ibid., 39). Tenendo conto di questo importantissimo testo
oliviano, ci sembra opportuno rilevare come gli interpreti di Olivi abbiano insistito
in maniera forse un po troppo unilaterale sul rifiuto oliviano della causalità

dell'oggetto.
30 Si tratta della teoria delle « cause parziali essenzialmente ordinate » : cfr.

Ordinatio I, d. 3, p. 3, qu. 2, 289-295; si vedano in proposito le chiarificazioni di



Un modello alternativo di conoscenza? 355

conoscenza astrattiva,31 egli afferma la possibilità di due diversi rapporti
con l'oggetto : l'uno, quando esso è présente nella sua esistenza attuale - ed

è allora colto attraverso una conoscenza di tipo intuitivo l'altro, quando
l'oggetto è présente attraverso la mediazione di specie che lo rappresentano
indipendentemente dalla sua esistenza e presenza attuale - ragione percui in

questo caso l'oggetto è colto attraverso una conoscenza di tipo astrattivo.
La possibilità di questa duplice conoscenza significa la possibilità di un
duplice rapporto con il medesimo oggetto in funzione délia modalità délia

sua presenza : è questa a determinare il tipo di conoscenza che il soggetto
puo trarne nonché i mezzi cui egli deve ricorrere - ricorso aile specie nel

caso délia conoscenza astrattiva, contatto diretto nella conoscenza intui-
tiva.32 Per Scoto la presenza dell'oggetto è dunque essenziale, cost come
essenziale è la modalità di taie presenza per il tipo di conoscenza che ne

risulta.33 A partire da questi elementi délia dottrina scotista, si puo
osservare come de Marchia condivida pienamente con il Dottor Sottile l'esi-

genza délia « praesentia » dell'oggetto, sia essa mediata o immediata : questa
prossimità appare fin dalla terminologia del francescano, il quale, nell'unico
breve paragrafo délia questione 25 in cui spiega il meccanismo del cono-
scere, ricorre ben otto volte ad espressioni del tipo « obiectum sufficienter

praesens », « sufficit sibi species [...] cui intellectus est praesens realiter», o

SONDAG, G.: Jean Duns Scot. L'image. Paris 1993, 48-55. Si veda inoltre: Opus
oxoniense IV, d. 45, qu. 2 : « Causae efficientes sunt obiectum in actuali existentia

praesens, et intellectum agens et possibilis. » (ed. Vives, XX, 305 ; cit. da :

TACHAI!, K.: Vision and Certitude, 69, nota 56).
31 Cfr. Ordinatio II, d. 3, pars 2, qu. 2. Ed. C. BALIC. Roma 1963, 553. Vedi,

infra, nota 41 e DAY, S.: Intuitive Cognition. A Key to the Significance of Lather
Scholastics. St. Bonaventure. New York 1967.

32 In altre parole, conoscenza astrattiva e conoscenza intuitiva non si riferiscono
ad un modo di essere dell'oggetto, ma unicamente alla modalità del rapporto cono-
scitivo con esso ; questo aspetto si ritrova fortemente in Pietro Aureoli, come ben

messo a fuoco da KALUZA, Z.: 'Serbi un sasso il nome'. Une inscription de San

Gimignano et la rencontre entre Bernard d'Arezzo et Nicolas d'Autrecourt. In: MOJ-
SISCH, B. / PLUTA, O. (ed.): Historia philosophiae Medii Aevi. Amsterdam/Philadelphia

1991, 453.
33 Cfr. Ordinatio I, d. 3, p. 3, qu. 1. Ed. C. BALIC. Roma 1950 (Opera omnia

vol. III), 224.: « Respondeo: nécessitas est quando perfectio naturae hoc requirit.
Licet enim hoc supposito quod est homo, possit habere obiectum praesens in
phantasmate, quia homo est, tarnen natura intellectualis hominis, ut intellectualis

est, non habet obiectum sufficienter praesens si non habet ipsum nisi in praesentia
mendicata a virtute phantastica. » Per la problematica della conoscenza in Scoto si

veda PERLER, D.: Théories de l'intentionnalité au Moyen Age. Paris 2003, 107-138.



356 Tiziana Suarez-Nani

ancora « habet obiectum sibi sufficienter praesens » - espressioni che ricor-
dano quelle usate da Duns Scoto contro Enrico di Gand per provare la

nécessita delle specie « ex parte praesentiae obiecti » : « habere obiectum sibi

praesens », « hoc [est] perfectionis in potentia cognitiva posse habere obiectum

praesens sibi [...] propria praesentialitate ».34 Del Dottor Sottile De Marchia

riprende - come vedremo tra poco - anche la distinzione tra conoscenza
intuitiva e conoscenza astrattiva e la conseguente ammissione della possi-
bilità di un duplice rapporto con il medesimo oggetto : la « notitia intuitiva

» rappresenta cosi anche per lui la possibilità di un contatto diretto con
1'oggetto, un contatto del resto apparentato all' « actualis aspectus » di cui

parla Olivi.35 Due sono invece i punti di divergenza rispetto a Duns Scoto :

dapprima il fatto che De Marchia - come Olivi - non accetta la causalità

efficiente dell'oggetto sulla conoscenza intellettuale, e in secondo luogo il
fatto che, secondo il marchigiano, l'intelletto coglie 1'oggetto « al di fuori di
se » (« extra »), volgendosi verso una presenza che non informa e percio non
détermina intrinsecamente l'intelletto.

Occorre segnalare da ultimo un altro autore francescano che si situa
nell'orbita intellettuale di De Marchia e ne rappresenta un importante
termine di confronto: si tratta di Pietro Aureoli, che ha dato un contributo
significativo alla comprensione del processo conoscitivo attraverso la sua
teoria dell' « esse apparens ».36 L' »apparenza » dell'oggetto non coincide con
la sua fenomenalità, bensi è il prodotto della facoltà conoscitiva, che è

altamente attiva e produce appunto 1' « esse apparens », cioè « intentionale »

o « obiectivum » delle cose. La facoltà conoscitiva è percio formativa per
eccellenza 37: producendo l'essere apparente, essa si esteriorizza proprio in

questo « esse obiectivum ». Come per Olivi, cosi per Aureoli il fondamento

34 Cfr. Ordinatio I, d. 3, p. 3, qu. 1, 222-225 ; BlARD, J.: La notion de

'praesentialitas'au XIV siècle, 265-282 ; KALUZA, Z.: 'Serbi un sasso il nome', 452 sg.
35 Cfr. TaCHAU, K.: Vision and Certitude, 68, che pone un legame tra la

« notitia intuitiva » di Scoto e 1' « aspectus » di Olivi. Non è inutile ribadire che

Olivi, pur negando la causalità efficiente dell'oggetto, pone molto chiaramente la
necessità della sua presenza per l'elaborazione della conoscenza (cfr. In II Sent., qu.
LXXIV).

36 Si veda in merito TACHAU, K.: Vision and Certitude, 85-112; SPRUIT, L.:
Species intelligibilis, 286-290; BlARD, J.: La notion de 'praesentialitas' au XIV siècle-,

KALUZA, Z.: 'Serbi un sasso il nome', 452 sg.
37 Cfr. In I Sent., d. Ill, sect. 14, a. 1, b. Ed. E.M. BUYTAERT. New York/

Louvain/Paderborn 1956, 698. Rimandiamo in proposito a Tiziana SUAREZ-NANI:

Apparentia und Egressus. Ein Versuch über den Geist als Bild des trinitarischen Gottes

nach P. Aureoli. In: Philosophisches Jahrbuch 93 (1986) 19-38.



Un modello alternativo di conoscenza? 357

del rapporto di conoscenza risiede nell' intenzionalità del soggetto, il quale,

volgendosi verso l'oggetto, gli conferisce quel modo particolare di essere

che è appunto 1'« esse intentionale » o « apparens ».38 In realtà, nella quaestio
25 di De Marchia non c'è traccia di questa terminologia e la teoria di
Aureoli non è presa in considerazione : sembra percio difficile stabilire un
legame diretto con Aureoli nell'ambito délia problematica qui discussa ;

tuttavia, sembra nondimeno verosimile supporre che 1'« essere apparente »

di Aureoli non sia del tutto estraneo ai motivi delP « esteriorità » délia

conoscenza e del volgersi intenzionale del soggetto verso l'oggetto quali
appaiono nella concezione qui esaminata.39

I motivi qui sommariamente ricordati rappresentano l'orizzonte teorico
délia posizione di F. de Marchia, che condivide con i suoi confratelli l'esi-

genza fondamentale di una spiegazione più adeguata del processo cono-
scitivo, tanto sul versante délia modalità délia presenza dell'oggetto, quanto
su quello dell'attività del soggetto.

3. L'ANGELO ED IL SUO OGGETTO

A questa ricerca di una comprensione più adeguata délia dinamica del cono-
scere Francesco de Marchia dà un contributo proprio e particolare nell'ap-
plicazione alla conoscenza angelica di quanto abbiamo visto fino ad ora.

38 Cfr. FRIEDMAN, R.L.: Peter Auriol on intellectual Cognition of Singulars. In:
Vivarium (2000) 177-193.

39 Da un punto di vista generale, questa possibilità è corroborata dal fatto che

Aureoli rappresenta un punto di confronto costante per De Marchia; lo abbiamo
verificato a varie riprese: SUAREZ-NANI, Tiziana: Linguaggio, conoscenza e libertà:
note in margine alle questioni 26-27 del commento di F. de Marchia al 11° libro delle

'Sentenze'. In: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie 50 (2003) 354-
375 e Un nuovo contributo al problema dell'individuazione: F. de Marchia e l'indivi-
dualità delle sostanze separate. In: Documenti e studi sulla tradizione filosofica me-
dievale XVI, 2005, 405-459. Si osserverà d'altro canto che, cost come in Aureoli,
anche in De Marchia sono presenti motivi legati alle teorie ottiche o pespettivi-
stiche, teorie che è verosimile supporre mutuate proprio dall'Aureoli. Occorre rile-

vare infine che in Aureoli la posizione del conosciuto in « esse apparens » implica
anche la sua posizione in un « essere situato » (« in situ »), vale a dire in un luogo,
sia esso reale o intenzionale: cfr. In I Sent., d. 35, p. 4, a. 1. Romae 1596, 807 sg.;
Aureoli nega tuttavia agli angeli e a Dio la conoscenza intuitiva del singolare, proprio
in quanto esso è materiale e situato: si veda in proposito M.E. REINA: Hoc, hic et

nunc. Buridano, Marsilio di Inghen e la conoscenza del singolare. Firenze 2002, 27-37.



358 Tiziana Suarez-Nani

A seguito dello sviluppo fin qui svolto, ed in particolare della tesi che

nega la causalità dell'oggetto sull'intelletto,40 egli si chiede infatti come gli
angeli possano conoscere le realtà materiali, non ricevendo nulla da esse e

non potendole cogliere per mezzo di rappresentazioni innate. La risposta
da lui formulata, seppur succinta, è alquanto significativa.

Francesco esordisce ricordando la distinzione scotista tra conoscenza
astrattiva - « quae abstrahit a re existente et non existente » - e conoscenza
intuitiva - « quae est ipsius rei existentis »41 - e precisando che la prima
caratterizza la conoscenza intellettuale umana nella condizione présente
(«pro statu isto»), mentre la seconda è propria degli angeli. L'intelletto
umano non conosce infatti direttamente il proprio oggetto nella sua esisten-

za attuale, poiché deve sempre ricorrere alia mediazione della specie impressa

nell'organo di senso, mentre la facoltà sensitiva è capace di una
conoscenza intuitiva proprio perché non percepisce se non in virtù della

presenza effettiva dell'oggetto ; da questa conoscenza intuitiva risulta poi
nella facoltà sensitiva una rappresentazione, a partire dalla quale l'intelletto
potrà agire e produrre in qualsiasi momento una conoscenza astrattiva del
medesimo oggetto. L'angelo, dal canto suo, non possedendo facoltà cono-
scitive inferiori all'intelletto, non deve ricorrere alla mediazione della per-
cezione, ma coglie intuitivamente l'oggetto nella sua presenza attuale;42
d'altro canto anch'egli, al seguito di ogni conoscenza intuitiva, puo
produrre ulteriormente una o più conoscenze di tipo astrattivo del medesimo

oggetto.43

40 Cfr. qu. 25, 54ra: « unde dico quod obiectum materiale non causât seu

imprimit aliquam speciem nec aliquid aliud in intellectu angeli nec in nostro. »

41 Cfr. quaestio 25, 54va. In un testo molto chiaro Giovanni Duns Scoto cosi

présenta questi due tipi di conoscenza: « Et ut brevius utar verbis, primam voco
'abstractivam', - quae est ipsius quiditatis, secundum quod abstrahit ab actuali
existentia et non-existentia. Secundam, scilicet quae est quiditatis rei secundum eius

existentiam actualem (vel quae est rei presentis secundum talem existentiam), voco
'intuitivam' ; non prout 'intuitiva' distinguitur contra discursivam (sic enim aliqua
'abstractiva' est intuitiva), sed simpliciter 'intuitivam' eo modo quo dicimur intueri
rem sicut est in se », Ordinatio II, d. 3, pars 2, qu.2. Ed. C. BALIC. Roma 1963, 553.

42 Si noti tuttavia che questa presenza è mediata dalla specie sensibile e non
sembra dunque poter essere diretta in senso stretto : si tratta di un problema sorto
già in merito alla concezione scotista della conoscenza intuitiva ; a questo proposito
si veda TACHAU, K.: Vision and Certitude, 74.

43 Cfr. quaestio 25, 54va: « Intellectus angeli primo habet de re notitiam
intuitivam, ex qua quidem derelinquitur in ipso notitia abstractiva, sicut etiam in
nobis ex notitia intuitiva, puta ex visione qua res videtur unitive in se, derelinquitur



Un modello alternativo di conoscenza? 359

Come è possibile una simile intuizione da parte dell'angelo Come puo
egli rapportarsi direttamente alla realtà materiale nella sua presenza attuale

senza essere ricettivo nei suoi confronti E' questo l'interrogativo che si

pone a Francesco e che rappresenta una sfida importante dal momento in
cui egli - come aveva fatto Olivi prima di lui44 - rifiuta di attribuire all'an-

gelo tanto la conoscenza per via di ricettività, tanto quella che fa capo a

rappresentazioni connaturali.
La soluzione di questo quesito fa seguito alla considerazione della dina-

mica della percezione e della conoscenza umane. Si è visto infatti come
l'oggetto materiale produca una specie nell'organo di senso e come la fa-

coltà sensitiva percepisca attraverso questa rappresentazione sensibile,
présente non in sè, ma nell'organo sensoriale. In maniera analoga, l'oggetto
della conoscenza angelica produce e moltiplica la rappresentazione di sè

non nell'angelo - come si è detto -, ma in « qualcosa » che la rende présente
in modo che egli possa coglierla intellettualmente. Questo « qualcosa » non
è, ovviamente, una facoltà sensitiva e nemmeno l'immaginazione, che sono
estranee alla natura intellettuale dell'angelo : di cosa si tratta?

De Marchia cost lo chiarisce : « Tunc ergo ad propositum, dico de angelo

quod obiectum potest multiplicare et multiplicat speciem suam usque ad locum

in quo est angélus realiter ». Nell'impossibilità di imprimere la rappresentazione

di sè in un organo sensoriale, l'oggetto la produce in un « luogo »,

anzi in vari luoghi, fino a raggiungere quello in cui l'angelo è realmente

présente : questa co-presenza è proprio cid che permette di cogliere
intellettualmente e intuitivamente l'oggetto senza subirne alcun influsso causale.

De Marchia mantiene cosi la sua concezione della conoscenza come
presenza reciproca e nega che essa sia il risultato di un rapporto di in-for-
mazione del soggetto da parte dell'oggetto : l'intelletto angelico non è in-
formato da alcuna specie proveniente dall'oggetto, nè conosce attraverso

una rappresentazione innata, ma coglie intellettualmente, al di fuori di sè,

cid che gli è realmente présente attraverso la specie prodotta dall'oggetto
stesso.45 Questa « cognitio intuitiva » è dunque resa possibile da un luogo o

alia species ipsius rei visae, quae manet cessante visione, per quam potest postea
haberi de ilia re notitia abstractiva, tarn intellectiva quam etiam sensitiva. »

44 Cfr. P. di G. OLIVI: Quaest. in II Sent., qu. LXXIII. Ed. JANSEN, vol. Ill, 99.
45 Cfr. ibid.: « Obiectum multiplicat speciem suam usque ad locum in quo est

angelus realiter, licet non per informationem, quia nec hoc requiritur etiam in nobis
ad hoc quod per ipsam aliquid cognoscatur. Et tunc angelus potest per istam

speciem ab obiectum causatam non in se ipso, sed in loco in quo ipse est realiter,

cognoscere obiectum cuius est ipsa species. Sicut enim intellectus noster, habens

speciem praesentem realiter non per informationem in se nec etiam in sensu, sed



360 Tiziana Suarez-Nani

da uno spazio particolare, che è quello nel quale il soggetto si trova e coglie
l'oggetto. Questo cogliere, come ogni « visio intuitiva », produce una rap-
presentazione che rende ulteriormente possibili più conoscenze di tipo
astrattivo del medesimo oggetto.

La soluzione cosi formulata puo sembrare curiosa e magari anche

artificiosa, ma essa cela nondimeno un significato filosofico che vale la pena
tentare di enucleare. Francesco difende l'idea che, cosi come l'intelletto
umano conosce l'oggetto in una potenza altra da sè, in maniera analoga
l'angelo coglie la realtà materiale nella sua presenza attuale al di fuori di sè,

cioè in uno spazio che rende possible la loro co-presenza.46 Questo spazio
sostituisce cosi quello che è l'organo di senso nell'essere umano ed in
maniera analoga esso svolge una funzione di mediazione nel processo cono-
scitivo, in quanto rappresenta la condizione necessaria alia conoscenza
angelica delle realtà materiali.

Questa soluzione presuppone la localizzazione dell'angelo, che il mar-
chigiano interpréta come la sua presenza reale - seppur non quantitativa -
nello spazio (fisico) occupato dalle realtà materiali.47 Abbiamo cosi a che

tantum in organo sensus, habet obiectum sibi sufficienter praesens in ratione actu
intelligibile, ita intellectus angeli, habens speciem sensibilem obiecti non in se per
informationem, sed in loco ubi ipse est realiter, etc., et ideo per istam potest
obiectum habitualiter cognoscere, sicut et intellectus noster. Non enim ad

cognoscendum obiectum requiritur quod species obiecti cogniti informet potentiam
quae cognoscit, sicut dictum est superius de intellectu nostro et sensu. »

46 Questa concezione puo ricordare quella di Ruggero Bacone, secondo il quale

l'oggetto produce la sua « species » nel mezzo : De Marchia se ne distingue tuttavia,
poiché non ammette - come faceva Bacone - che tale produzione della « species » da

parte dell' oggetto si prolunghi nel senso interno e poi nell'intelletto (cf. R.

BACONE: De multiplicatione specierum, I, c. 2. Ed. LlNDBERG, 32-34) : si veda in
proposito M.E. REINA: Hoc hie et nunc, 6.

47 De Marchia esamina la questione della localizzazione dell'angelo nella
quaestio 16 del commento al II libro delle Sentenze: abbiamo analizzato questo tema
nello studio su: « Francesco de Marchia e la localizzazione degli angeli », di prossima
pubblicazione negli Atti del 111° Convegno internazionale su Francesco d'Appigna-
no, Appignano, 24 settembre 2005. Per quanto riguarda il rapporto angelo-luogo in
Olivi, ci permettiamo di rimandare a SUAREZ-NANI, Tiziana: Pierre de Jean Olivi et
la subjectivité angélique. In: Archives d'histoire doctrinale et littéraire du Moyen
Age 70 (2003) 233-316. Per la concezione di questo rapporto in Scoto rimandiamo a

SUAREZ-NANI, Tiziana: Angels, Place and Space. The Location ofSeparate Substances

according to John Duns Scotus, di prossima pubblicazione. Per la teoria del luogo in
Aureoli, cfr. SCHABEL, C.: Place, Space and Physics of Grace. In: Vivarium (2000)
117-161.



Un modello alternativo di conoscenza? 361

fare con una forma di « spazializzazione » délia conoscenza delle realtà

materiali, in quanto il luogo (o spazio fisico) interviene come sua con-
dizione imprescindibile.48 Ed è proprio questa spazializzazione che salva-

guarda la natura délia conoscenza intuitiva come co-presenza e che évita di
farne il risultato di un'assimilazione dell'oggetto da parte del soggetto.49 La
loro alterità rimane totale - poiché non viene operata alcuna « reductio » -,
senza che questo significhi in alcun modo l'impossibilità délia conoscenza.
Al contrario, la possibilità che l'intelletto colga la realtà nella sua presenza
attuale è cost salvaguardata: ogni forma di assimilazione attraverso una
specie comprometterebbe infatti il rapporto diretto del soggetto angelico
con la realtà materiale nella sua integralità.

L'artificio délia conoscenza « extra » sembra rispondere all'esigenza
délia conoscenza intuitiva nel senso chiarito da Duns Scoto : la co-presenza
nello spazio permette infatti al soggetto conoscente di cogliere l'oggetto
nella sua esistenza individuale attuale. Ora, come si diceva, la conoscenza
intuitiva caratterizza proprio la capacità angelica di rapportarsi immedia-

tamente all'oggetto, contrariamente all'essere umano che conosce in primo
luogo per mezzo di una conoscenza di tipo astrattivo. Questa capacità e

peculiarità angelica appare cosi realizzabile unicamente grazie alla spazializzazione

délia conoscenza, la quale da un lato évita la ricezione e la ridu-
zione dell'oggetto da parte délia facoltà intellettuale, e dall'altro permette il

48 Un nesso tra percezione/conoscenza e luogo (« locus », « situs ») era già
formulato da AGOSTINO: cfr. Contra Iulianum, c. 14, n. 66 (PL 44, col. 770): « actus
videndi et audiendi fit extra in loco in quo est res visa vel audita »; si veda anche De

quantitate animae, c. 23, n. 43 e c. 30, n. 60 ; poi da ANSELMO DI AOSTA: De

veritate, c. 6. Présente nella tradizione perspettivistica, questo nesso si ritrova poi,
con significati ormai diversi, in P. AUREOLI (vedi supra, nota 39), in Guglielmo di
OCKHAM (cfr. In II Sent., qu. XIV, Ed. G. GAL / R. WOOD. St. Bonaventure 1981,

324), nonché in Giovanni Buridano (cfr. le analisi di M.E. REINA: Hic, hoc et nunc,
203 sg.).

19 In ultima analisi, la soluzione di De Marchia ci sembra essere un tentativo di

superare il modello délia conoscenza corne assimilazione attraverso quello di un
rapporto diretto tra oggetto (rappresentato da una specie esterna al soggetto) e atto co-
noscitivo ; questi due modelli interpretativi del rapporto di conoscenza sarebbero

ancora presenti in Ockham, secondo ADAMS, M.: William of Ockham. Notre-Dame
1987, 133-141 e PANACCIO, C.: Les mots, les concepts et les choses. La sémantique de

Guillaume d'Ockham. Montréal/Paris 1991, 120-124. Il rapporto tra le teorie di De
Marchia e quelle di Ockham non è ancora stato fatto oggetto di indagine: per i terni
da noi analizzati fin qui, occorre tuttavia osservare che non c'è traccia délia

terminologia occamiana nei testi di De Marchia.



362 Tiziana Suarez-Nani

pieno dispiegarsi dell'attività del soggetto - che per il francescano è causa
totale dell'attività di conoscenza.

Questa forma di spazializzazione, evitando ogni « reductio », risponde
poi anche all'esigenza di cogliere la realtà nella sua individualità e unicità,
evitando di spoliarla dei suoi caratteri peculiari attraverso l'assimilazione ad

una rappresentazione intelligibile universale.50 Lo spazio permette la co-

presenza di due realtà (il soggetto e l'oggetto) nella loro integralità e rende

possibile il loro incontro. Grazie a questa co-presenza, l'angelo puo cogliere
l'oggetto integralmente attraverso la rappresentazione che ne « émana » e si

« moltiplica » fino alio spazio in cui egli si trova.51
Benché De Marchia non chiarisca ulteriormente la modalità délia « visio

intuitiva » operata dall'angelo, ci sembra plausibile interpretarla come un
atto immediato di conoscenza simile all' « aspectus » sopra ricordato di
Olivi - un « aspectus » che coglie la realtà nella sua singolarità senza essere

ricettivo nei suoi confronti. Per Olivi, infatti, 1' « actualis aspectus» era
necessario anche alla conoscenza angelica del singolare, proprio perché le

creature spirituali non conoscono nè per mezzo di idee innate, nè per via di
ricettività da parte degli oggetti. II rapporto di conoscenza con le realtà

singolari richiedeva di conseguenza anche in ambito angelico il volgersi
intenzionale verso l'oggetto.52 E' poi significativo il fatto che Olivi,
proprio giustificando questa necessità, insiste sulla localizzazione dell'angelo e

critica la tesi secondo cui la conoscenza angelica non è sottomessa alle

coordinate spaziali ; non solo : egli rileva che anche in mancanza di una
distanza spaziale in senso proprio, cioè fisico, gli angeli sono comunque

50 Questo aspetto è rilevato molto chiaramente da Petro di Giovanni OLIVI: In
II Sent., qu. LXXII, 37: « Rursus sciendum quod quia actus cognitivus obiecti
individualis est terminatus in ipsum, in quantum est hoc individuum et non aliud:
ideo de essentia talis actus est quod sit propria similitudo huius individui, in
quantum huius, et quod non sit similitudo aliorum individuorum eiusdem speciei. »

La valorizzazione della conoscenza intuitiva degli angeli che si incontra in De Marchia

va di pari passo con una considerazione della rappresentazione intelligibile quale

« esse diminutum » : questa considerazione era già quella di Giovanni Duns Sco-

to, come chiarito da J. BlARD: La notion de 'praesentialitas', 269.
51 Cfr. supra, nota n. 21.
52 Pietro di G. OLIVI: Quaest. In II Sent., qu. LXXIII. Ed. B. JANSEN, 99: «

Restât igitur ultimo probare quod praedictos aspectus oportet ponere in spiritibus
separatis. Quod quidem triplici via probatur. Primo scilicet, quia nec per species
innatas nec per species a rebus localiter distantibus receptas possunt videre res,

prout sunt in suis locis. Ergo oportet hoc fieri per aspectus in obiectis virtualiter
terminatos iuxta modum in prima quaestione praetactum. »



Un modello alternativo di conoscenza? 363

segnati da « intellectuelles ma.gnitud.ines et profunditates »53 che Ii separano gli
uni dagli altri cosi come Ii separano dalle cose ; queste dimensioni o questi
« spazi », siano essi quantitativi o meno, esigono il volgersi intenzionale

verso l'oggetto di conoscenza.
De Marchia ci sembra vicino a questo modo di vedere le cose, anche se

non fa riferimento esplicito alla terminologia dell'Olivi. Corne costui,
anch'egli rifiuta di concepire la conoscenza angelica secondo i due modelli
délia ricettività e delle rappresentazioni innate e, sempre con l'Olivi,
considéra lo spazio corne condizione di possibilità del rapporto degli angeli
con le realtà materiali. Questi elementi rendono percio plausibile la lettura
délia teoria délia conoscenza intuitiva degli angeli proposta da De Marchia
in un senso prossimo ail' « aspectus » oliviano.

C'è poi un altro elemento che avvicina i due francescani, ed è il ruolo
dell'oggetto nella conoscenza intellettuale. Abbiamo visto che entrambi
rifiutano di considerarlo causa efficiente del processo conoscitivo e che

Olivi lo pone corne « causa terminativa », cioè termine del volgersi
intenzionale del soggetto. E' utile osservare che se nella quaestio 25 De Marchia

non riprende la terminologia oliviana, essa compare tuttavia nella quaestio
43 (« Utrum intellectus sit totalis causa actus intelligendi et voluntas actus
volendi et sensus actus sentiendi »),54 dove si legge che:

« [...] ex praemissis non sequitur quod subiectum cognitum cogeneret in
intellectu effective notitiam sui, sed tantum terminative. Sicut arguendo :

'non potest comburi quin sit combustibile ; potest autem esse combusti-
bile sine hoc quod comburatur ; ergo ipsum combustibile est causa
combustionis', dico quod verum est terminative, constat autem quod non
effective ; consimiliter in proposito. »55

Qui il marchigiano si serve esplicitamente délia terminologia oliviana
proprio per escludere, come Olivi prima di lui, la causalità efficiente dell'oggetto

sull'intelletto. Sarebbe eccessivo affermare, sulla base di questo passo,
l'adesione totale di De Marchia alla posizione dell'Olivi, ma si puo ritenere
nondimeno che egli difende una concezione analoga, nell'analogo tentativo
di ripensare e di riformulare il ruolo dell'oggetto nel rapporto conoscitivo.
Infatti, poco oltre nella medesima quaestio, De Marchia si serve délia
metafora del pittore e del quadro da lui dipinto per concludere che il ruolo
dell'oggetto nella conoscenza è simile a quello che esso svolge per il pittore

53 Cfr. ibid., 101; si veda in proposito Tiziana SUAREZ-NaNI: Pierre de Jean

Olivi, 262-274.
34 Vat. Barberini lat. 791, 76rb-79ra.
55 Ibid., 79tu.



364 Tiziana Suarez-Nani

che lo ritrae : si tratta cioè di un esemplare che non produce da se stesso

l'immagine di sè, ma che è présente e si dà come modello a partire dal quale

il pittore realizza la propria immagine dell' oggetto.56 Cio che sta a cuore a

Francesco è il rifiuto délia causalità efficiente dell'oggetto, che egli pre-
ferisce concepire come qualcosa di analogo ad una causalità esemplare : « Sic

dico in proposito : obiectum enim respectu actus intelligendi, licet non sit

proprie exemplar, magis tarnen habet rationem exemplaris aliquo modo quam
causae efficientis »,57 La « causa terminativa » dell'Olivi è diventata « causa

exemplaris » per De Marchia : analogo rimane il loro tentativo di spiegare in
maniera soddisfacente il ruolo dell'oggetto.

Questi elementi ci sembrano indici sicuri délia prossimità di De Marchia
a talune tesi dell'Olivi, al quale lo awicinava del resto una stessa sensibilità
e convinzioni comuni rispetto alla questione spinosa délia povertà. Questa
vicinanza non priva tuttavia la concezione del marchigiano di una sua

originalità. In ambito angelico, rifiutando l'alternativa tra ricettività e idee

innate, egli concepisce la conoscenza intellettuale come il risultato di una

co-presenza che permette al soggetto di cogliere l'oggetto integralmente.
Per questo, la « visio intuitiva » è la conoscenza vera e propria, mentre
quella che fa capo alle specie (e si realizza come in-formazione délia facoltà

conoscitiva) è una riduzione dell'oggetto al soggetto. Per De Marchia, la

conoscenza non è dunque assimilazione nè unione per mezzo di una forma
intelligibile, ma è un cogliere l'oggetto nella sua presenza (esterna), lascian-

dolo « cosi com'è », alio stesso modo in cui l'artista non assimila il proprio
modello, ma lo ritrae cosi come esso si dà alio sguardo. Abbiamo visto che

la co-presenza implica il luogo come sua condizione imprescindibile : un
« luogo » che nel caso degli angeli non puo essere una facoltà inferiore al-

l'intelletto, ma sembra dover essere compreso nel senso di dimensione spa-
ziale. In questa teoria, le esigenze legate alla conoscenza angelica delle realtà
materiali provocano cosi una « spazializzazione » del rapporto conoscitivo:
è questa l'alternativa formulata dal marchigiano nei confronti della
conoscenza concepita come assimilazione/informazione - una modalità di
conoscenza caratteristico sia del modello della ricettività (« species receptae ») sia

di quello dell' autonomia del soggetto (« species innatae »).

Spazializzare significa esteriorizzare : sarebbe prematuro, a questo sta-

dio della nostra ricerca, fissare in modo preciso e definitivo il significato di

56 Ibid.: « Dico quod assimilatio huiusmodi est aequivoca nec arguit obiectum
esse causam effectivam actus sibi similis, sicut nec similitudo ymaginis factae a

pictore arguit illud obiectum, ad cuius similitudinem ymago facta est a pictore, esse

causam effectivam totalem ymaginis nec etiam partialem. »

57 Ibid.



Un modello alternativo di conoscenza? 365

questi termini e di cid che essi implicano. Essi appaiono tuttavia sin d'ora

come indici di un orientamento filosofico che accorda la priorità alla realtà
delle cose in se stesse, alla loro sussistenza « extra », piuttosto che alla mo-
dalità di esistenza « diminuita » rivestita nello spirito sotto forma di rap-
presentazioni e di idee. Il singolare nella sua unicità irriducibile richiedeva

un approccio conoscitivo diverso, capace di salvaguardarne l'alterità.58 La

capacità angelica di cogliere l'oggetto nella sua esistenza « extra » rispon-
deva verosimilmente a questa esigenza di una conoscenza delle cose « in se

stesse », una conoscenza che non implicasse appropriazione. Aldilà délia

problematicità di taie « spazializzazione », l'interesse di questa concezione
délia conoscenza angelica risiede perlomeno e comunque nel tentativo di
formulare un nuovo modello di comprensione del rapporto conoscitivo.

Ci preme infine rilevare un ultimo aspetto délia teoria del francescano,
relativo alla natura dell'intellettualità angelica in rapporto a quella umana.
Corne osservavamo, nel discutere il tema délia modalità del conoscere De
Marchia awicinava il procedere del soggetto angelico e di quello umano in
base al loro comune ricorso alla discorsività. Possiamo constatare un
awicinamento analogo nella problematica qui esaminata : anche in questo
caso De Marchia fa valere l'esigenza comune di cogliere l'oggetto « extra » ;

per l'uomo questa esteriorità rispetto all'intelletto risiede nelle facoltà
conoscitive inferiori - sensi e immaginazione -, mentre per l'angelo essa

rinvia al « luogo » nel quale egli è présente e incontra l'oggetto. Nei due

casi il soggetto si volge verso l'oggetto (o verso cid che lo rappresenta) e lo
coglie « al di fuori » dell'intelletto senza essere ricettivo nei suoi confronti e

senza esserne informato.59 Questa esigenza comune di una co-presenza
senza in-formazione è indice di rapporti di conoscenza del tutto analoghi :

di conseguenza, la condizione dell'angelo non implica più alcuna relazione

58 Significativa, da questo punto di vista, è il motivo espresso nella questione 23,
secondo il quale la conoscenza di un effetto in se stesso è superiore alla sua

conoscenza nella causa che lo ha prodotto: « [...] nec videtur esse maior perfectionis
cognoscere effectum in sua causa quam cognoscere ipsum extra suam causam et
deducere ipsum extra earn. » (Vat. Barberini lat., fol. 50vb).

59 Cfr. quaestio 25, 54va: « Sicut enim intellectus noster, habens speciem

praesentem realiter non per informationem in se nec etiam in sensu, sed tantum in
organo sensus, habet obiectum sibi sufficienter praesens in ratione actu intelligibile,
ita intellectus angeli, habens speciem sensibilem obiecti non in se per
informationem, sed in loco ubi ipse est realiter, etc., ; et ideo per istam potest obiectum
habitualiter cognoscere, sicut et intellectus noster. Non enim ad cognoscendum
obiectum requiritur quod species obiecti cogniti informet potentiam quae cognoscit,
sicut dictum est superius de intellectu nostro et sensu. »



366 Tiziana Suarez-Nani

privilegiata o di natura radicalmente diversa con il proprio oggetto. La
differenza tra l'angelo e l'essere umano risiede unicamente nel fatto che il
primo, non possedendo facoltà inferiori all'intelletto, conosce immedia-

tamente le cose nella loro presenza attuale, senza ricorrere alla mediazione
dei sensi e dell'immaginazione. L'angelo è percio capace di una conoscenza
intuitiva immediata, mentre l'uomo, «pro statu isto », conosce in primo
luogo secondo le modalità della conoscenza astrattiva. Quella tra l'uomo e

l'angelo è dunque soltanto una differenza di condizione - corporeità e

sensibilità da un lato, immaterialità e spiritualità dall'altro -, una differenza
che non sfocia tuttavia in un rapporto radicalmente diverso con l'oggetto,
anche se implica per l'angelo la priorità della conoscenza intuitiva su quella
astrattiva - due modalità conoscitive di cui peraltro anche l'uomo è capace.

La tematica discussa nella quaestio 25 conferma cosi la tendenza di De

Marchia ad operare un'omogeneizzazione dei soggetti creati : seppur
diversi, angeli e uomini, nella finitezza della loro condizione creaturale,
condividono un analogo rapporto alle cose.

Abstract
On the basis of currently unpublished material from Francis of Marchia's

commentary on the second book of the Sentences, this study examines the

problem of the causality exercised by the material object on angelic cognition.
In direct dialogue with the Franciscan tradition that preceded him (including
Peter John Olivi, John Duns Scotus and Peter Aurioli), and to which he himself
belongs, Marchia criticizes the thesis that the knowing subject is informed by the

representation of the known object: instead, he conceives this relationship as a

co-presence of the cognitive faculty and its object, a co-presence made possible by
the space in which the subject exists and encounters the object. Francis of
Marchia thus develops a model of the cognitive relationship that can be

characterized as an "extériorisation" or "spatialisation" of the angelic cognition
ofmaterial objects.


	Un modello alternativo di conoscenza? : Francesco de Marchia e la spazializzazione del rapporto conoscitivo

