Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 53 (2006)

Heft: 1-2

Artikel: Olivi et les averroistes

Autor: Piron, Sylvain

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-760616

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-760616
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

SYLVAIN PIRON

Olivi et les averroistes *

a Louis-Jacques Bataillon

L’averroisme latin du XIII® siecle est un spectre qui ne cesse de revenir.
Ceux qui cherchaient a le conjurer ont a chaque fois contribué a raviver
’étrangeté du phénomene. Voila un courant de pensée, actif durant plu-
sieurs siécles, qui a constamment incarné la revendication d’une autonomie
de la philosophie et dont on apprend au bout du compte qu’il aurait été
« inventé par des théologiens », dénongant comme hérétique une thése que
nul maitre és arts ne professait encore.! Les savantes recherches qui ont
passé le mythe au crible d’un examen historique minutieux aboutissent a un
paradoxe trop savoureux pour étre totalement satisfaisant. Derriére toute
cette agitation, ne se serait-il vraiment rien passé de sérieux a Paris entre
1265 et 1277 ? Comme I’écrit Ruedi Imbach au terme d’un parcours de
’historiographie de la question, le jugement final ne pourra venir que d’une
étude serrée de tous les textes disponibles.2 Il faudra également prendre en
considération I’ensemble des réactions qu’ils ont suscitées. L’un des argu-
ments avancés pour abandonner ’appellation d’« averroisme » est que celle-
ci ne correspondait pas « au jugement des contemporains » de Siger de Bra-

* Je tiens a remercier Dragos Calma et Emanuele Coccia pour leur aide dans la
préparation de cet article et Andrea Robiglio pour ses observations critiques.

1 Pour s’en tenir a une synthése des derniéres présentations de GAUTHIER, René
Antoine : Notes sur Siger de Brabant. (I.) Siger en 1265. In : RSPhTh 67 (1983) 201-
232 ; GAUTHIER, René Antoine : Notes sur Siger de Brabant. (II). Siger en 1272-1275.
Aubry de Reims et la scission des normands. In : RSPhTh 68 (1984) 3-49; GAUTHIER,
René Antoine : Préface. In : THOMAS DE AQUINO : Sentencia libri De anima (=
Opera Omnia, ed. Leonina 45.1). Rome/Paris : Comissio Leonina/Vrin 1984 ; DE
LIBERA, Alain: Introduction. In: THOMAS D’AQUIN : Contre Averroes. Paris :
Flammarion 1994, 9-73; IMBACH, Ruedi / PUTALLAZ, Francois-Xavier
Profession : philosophe : Siger de Brabant. Paris : Cerf 1997.

2 IMBACH, Ruedi : L’averroisme latin du XIIF siécle. In: IMBACH, Ruedi / MAIE-
RU, Alfonso (edd.) : Gli studi di filosofia medievale fra otto e novecento. Contributo a
un bilancio storiografico. Atti del convegno internazionale (Roma, 21-23 settembre
1989) (= Storia e letteratura 179). Roma: Editura di storia e letteratura 1991, 191-
208, ic1 208, n. 103.



252 Sylvain Piron

bant.3 Cette affirmation est malheureusement inexacte. Elle ignore un té-
moignage de premiére main que la plupart des chercheurs ont négligé
jusqu’a présent. Dans une série de questions disputées de la fin des années
1270, le théologien franciscain Pierre de Jean Olivi désigne & cinq reprises
cerains de ses adversaires du nom d’averroistae,* reprenant le terme intro-
duit quelques années plus t6t par Thomas d’Aquin dans son traité De uni-
tate intellectus.> Ces cinq occurrences font apparaitre une critique bien
informée qui vise un ensemble doctrinal plus large que la seule question de
I'unicité de I'intellect possible. Cet usage est d’autant plus notable qu’aucun
autre auteur, avant Raymond Lulle dans les années 1310-1311, n’utilise
aussi fréquemment ce mot.6 L’objet de cet article sera de présenter ces cing
mentions et de tenter d’en comprendre le sens et la portée, en les resituant
au sein d’une lignée de critiques franciscaines adressées aux maitres de la fa-
culté des arts parisienne.

Avant d’examiner ces textes, il faudra en passer par un certain nombre
de préalables. Il peut en effet sembler paradoxal d’accorder un grand crédit,
en ce domaine, aux paroles d’un théologien connu pour son hostilité de
principe a ’égard des philosophes. En réalité, cette hostilité recouvre une
attitude bien plus complexe qui prend appui sur une connaissance précise
des textes critiqués. De fait, comme on le verra, Olivi a non seulement été
aux premieres loges du conflit opposant la faculté de théologie a la faculté
des arts autour de 1270. Il a lui-méme été partie prenante de ces débats. Les
échos qu’il en retransmet, quelques années plus tard, sont donc particulie-
rement précieux, bien qu’il ne soit pas toujours aisé d’identifier les person-

\

nages visés par ses critiques. A cet égard, le travail mené ici présente un ca-

3 VAN STEENBERGHEN, Fernand : Maitre Siger de Brabant (= Philosophes Mé-
diévaux 22). Louvain/Paris : Publications Universitaires/Vander-Oyez 1977, 397 ;
VAN STEENBERGHEN, Fernand : La philosophie au XIIF siécle (= Philosophie médieé-
vaux 28). Louvain : Peeters 1991, 354.

4 De rares chercheurs ont signalé cet usage ; cf. KRIZOVLJAN, Hadrianus : Con-
troversia doctrinalis inter magistros franciscanos et Sigerum de Brabantia. In : CollFr
27 (1957) 121-165, ici 123, n. 2 ; KENT, Bonnie : Virtues of the Will. The Transfor-
mation of Ethics in Late Thirteenth Century. Washington : The Catholic University
of America Press 1995, 43-44.

> THOMAS DE AQUINO : De unitate intellectus contra Averroistas (= Opera om-
nia, ed. Leonina 43). Rome : Editori di San Tommaso 1976. Le terme Averroystae
apparait une seule fois dans le texte, p. 294 ; il n’appartient au titre primitif du
traité.

6 Cf. IMBACH, Ruedi : Lulle face aux averroistes parisiens. In : Raymond Lulle et
le Pays d’Oc (= Cahiers de Fanjeaux 22). Toulouse : Privat 1987, 261-282.



Olivi et les averroistes 253

ractére tout a fait préliminaire. De nombreux problémes ne seront qu’es-
quissés, sans pouvoir étre traités avec toute la profondeur requise. Et
’optique choisie révelera elle-méme ses limites. La fréquentation des philo-
sophes ne se résume pas, pour Olivi, a une opposition frontale ; elle a aussi
pu produire des effets moins visibles, mais tout aussi profonds, quant a
’orientation méme de certains de ses travaux.

Quoi qu’il en soit, pour s’en tenir aux critiques explicites, son témoi-
gnage polémique a I’intérét de redonner une certaine consistance a une ca-
tégorie souvent jugée inadéquate ou obsoléte. Le fait qu’un contemporain
ait employé le mot, en connaissance de cause, pour désigner toute une
gamme de positions et d’argumentaires, ne peut pas étre pris a la légere.
Que la dénomination paraisse aprés coup mal choisie est une autre affaire.
On peut débattre a I'infini de la pertinence philosophique du terme, se de-
mander dans quelle mesure les averroistes ont bien compris Averroes et
quelle part ce dernier tient dans leurs propres élaborations. Le vocable ap-
partient, des I’origine, a I’histoire du courant qu’il désigne. Ce seul fait
oblige a le prendre au sérieux. Des lors, la question demande a étre posée
sous un nouvel angle. Plutot que de se demander s’ils méritent ou non ce
qualificatif, la recherche doit maintenant chercher a comprendre qui
étaient, ce que pensaient et ce que voulaient faire ces philosophes latins que
leurs adversaires théologiens qualifiaient d’« averroistes ».

L.

Avant d’entrer dans le vif du sujet, quelques considérations historiographi-
ques ne seront pas superflues. Les textes que nous allons examiner étaient
disponibles de longue date. Ils auraient pu étre allégués depuis longtemps
dans I’étude des débats intellectuels des années 1270. Cet oubli est d’abord
le signe de I’effacement qui a touché 'une des pensées les plus originales et
puissantes de la fin du XIII® siécle. En dépit d’un récent regain d’intérét
pour son ceuvre,” Pierre de Jean Olivi n’a toujours pas trouvé sa place dans

7 David Burr en a été le principal artisan depuis plus de trente ans. BURR,
David : L’Histoire de Pierre Olivi, franciscain persécuté (= Vestigia 22). Trad. F.-X.
PUTALLAZ. Fribourg/Paris : Editions Universitaires/Le Cerf 1996 (ed. originale,
Philadelphie 1976). Pour une vue d’ensemble des travaux récents, voir BOUREAU,
Alain / PIRON, Sylvain (éds.) : Pierre de Jean Olivi (1248-1298). Pensée scolastique,
dissidence spirituelle et société. Actes du collogue de Narbonne, mars 1998 (= Etudes de
philosophie médiévale 79). Paris : Vrin 1999.



254 Sylvain Piron

I’histoire de la philosophie médiévale.8 Cette situation tient a une accu-
mulation de raisons, plus ou moins mauvaises. Les censures qu’il a subies et
la persécution de ses partisans au début du XIV* siécle ont longtemps
nourri des préjugés défavorables 4 son égard. Evidentes chez Etienne Gil-
son, ces préventions affleurent encore chez Paul Vignaux.? Outre cette
mauvaise réputation, la singularité des options de cet auteur ne permettait
guere de le classer dans I’'un des grands courants en lesquels se réduisait le
tableau de la pensée médiévale. Sa critique de thémes centraux chez Bona-
venture interdisait d’en faire un digne représentant de '« augustinisme »
franciscain tandis que son hostilité proclamée envers 1’autorité des philoso-
phes le laissait nécessairement a ’écart de toute histoire centrée sur la ré-
ception du corpus aristotélicien.10 A s’en tenir aux catégories qui ont do-
miné I’historiographie jusqu’a ces derniéres décennies, Olivi faisait figure
d’anomalie. La forme dans laquelle ses principaux écrits pouvaient se lire
accentuait encore les difficultés a situer cette pensée dans son temps. Dans
les années 1920, Bernhard Jansen a procuré une édition trés correcte du
deuxiéme livre de sa Somme de guestions disputées.1! Il n’a malheureusement

8 1l n’apparait que trois fois, dans des notes de bas de page, dans KRETZMANN,
N. / KENNY, A. / PINBORG, ]. (eds.) : The Cambridge History of Medieval Philosophy.
Cambridge: Cambridge University Press 1982. A ma connaissance, dans ses nom-
breux ouvrages, Alain De Libera n’a pas mentionné une seule fois le nom d’Olivi
avant sa contribution au Vocabulaire européen des philosophies. Cf. DE LIBERA,
Alain : Sujet. In : CASSIN, B. (éd.) : Vocabulaire européen des philosophies. Diction-
naire des intraduisibles. Paris : Robert/Le Seuil 2004, 1239-1242. C’est pourtant lui,
le « franciscain anonyme », auteur d’un Compendium de humilitate, qui apparait in
Penser an Moyen Age. Cf. DE LIBERA, Alain : Penser au Moyen Age (= Chemins de
pensée). Paris/Seuil 1991, 319-320 ; a la suite de GAUTHIER, René Antoine : Mag-
nanimité. L’idéal de la grandeur dans la philosophie paienne et dans la théologie
chrétienne. Paris: Vrin 1951, 482-483). Le texte, publié dans les Opera omnia de
BONAVENTURE (t. 8) est un extrait de sa Lectura super Matthaeum qui a connu une
importante circulation autonome.

9 GILSON, Etienne : La philosophie au Moyen Age. Paris: Payot 1944, 453-455 ;
VIGNAUX, Paul : Philosophie au Moyen Age (= Bibliotheque d’histoire de la philo-
sophie). Ed. par Ruedi IMBACH. Paris : Vrin 2004, 118, laisse de coté « le spirituel
Pierre Olivi », mais présente, quelques pages plus loin, des théses d’origine olivienne
chez Pierre de Trabibus.

10 Encore tres récemment, KONIG-PRALONG, Catherine: Awvénement de
Paristotélisme en terre chrétienne. Paris : Vrin 2005, fait I'impasse sur Olivi.

11 Petrus Johannis OLIVI: Quaestiones in secundum librum Sententiarum (=
Bibliotheca Franciscana Medii Aevi 4-6). Ed. Bernhard JANSEN. Quaracchi 1922-
1926, 3 vols, qui sera désormais cité comme Summa (avec indication de la tomaison



Olivi et les averroistes 255

pas cherché a identifier les nombreuses allusions 2 des auteurs contempo-
rains qui scandent ces textes. Une importante monographie d’Efrem Bet-
toni et plusieurs études de Camille Bérubé, notamment, ont permis de met-
tre en place, sur différentes questions, le débat qu’entretient Olivi avec ses
contemporains, principalement Thomas d’Aquin et Henri de Gand,!2 mais
I’étude de ses sources reste encore treés largement a mener. Enfin, pour étre
en mesure d’inscrire plus finement ses interventions dans I’évolution rapide
des controverses, il restait a établir une chronologie détaillée de ses écrits.13
En commengant & lever ces obstacles, on peut découvrir en Olivi un témoin
précieux du paysage intellectuel complexe des années 1270.

1

Sa Summa, dont nous possédons I'intégralité du deuxiéme livre et des frag-
ments plus ou moins conséquents des trois autres, représente une mise en
ordre effectuée par l’auteur, vers 1294-1295, de questions disputées et de
traités produits au cours des deux décennies précédentes.14 Des centaines de
références croisées lient ces textes entre eux et avec d’autres ceuvres d’Olivi.
Leur examen permet de dessiner une chronologie relative de sa production
littéraire. Celle-ci peut a son tour s’appuyer sur quelques éléments de data-
tion absolue. Cette opération permet ainsi de mettre en perspective un en-
semble textuel qui avait été jusqu’a présent abordé comme un bloc homo-
gene. L’un de ses résultats les plus frappants est de faire apparaitre une série
de questions disputées, fortement reliées entre elles, qui semblent faire écho
aux événements parisiens de mars 1277. C’est dans cette série qu’appa-

et de la pagination). La dénomination correcte de cet ouvrage a été établie par
DOUCET, Victorin : De operibus manuscriptis fr. Petri Ioannis Olivi in bibliotheca
universitatis Patavinae asservatis. In : AFH 28 (1935) 157-197 ; 408-442, ici 410-413.
La numérotation des questions est évidemment celle de la mise en forme de 1294-
95, qui ne correspond en rien 4 leur ordre de composition.

12 BETTONI, Efrem : Le dottrine filosofiche di Pier di Giovanni Olivi. Saggio.
Milano : Vita e Pensiero 1959 ; BERUBE, Camille : Olivi, critigue de Bonaventure et
d’Henri de Gand, et Olivi, interpréte de saint Anselme. In BERUBE, Camille: De
I’homme a Dieu selon Duns Scot, Henri de Gand et Olivi. Roma : Istituto storico dei
Cappucini 1983, 19-79, 225-239.

13 Une premiére version de cette chronologie a été établie dans ma thése de doc-
torat inédite : Parcours d’un intellectuel franciscain. D’une théologie vers une pensée
sociale : ’ceuvre de Pierre de Jean Olivi (ca. 1248-1298) et son traité ‘De contractibus’,
Paris : EHESS 1999, 125-197 et annexes 7-198.

14 A ce propos, je me permets de renvoyer a mon article, Les cenvres perdues

d’Olivi : essai de reconstitution. In : AFH 91, 3/4 (1998) 357-394.



256 Sylvain Piron

raissent toutes les allusions aux Awverroistae que nous tenterons d’élucider.
Ces textes, produits alors qu’Olivi enseignait au studium franciscain de
Narbonne, sont assurément antérieurs aux Quaestiones de perfectione evan-
gelica, rédigées pour leur part avant le mois d’aott 1279.15 Il convient sans
doute de les placer plus prés du premier terme que du second, si ’on en
juge par le nombre important d’écrits postérieurs a cette série qui ont été
produits avant I’été 1279. Les thémes abordés concernent, successivement,
la nature des anges (qq. 16, 33-34), la constitution de la personne humaine
(qq. 50-51), le libre-arbitre et la volonté humaine (qq. 57-58), la science et
la volonté divine (sixiéme question du premier livre) et la connaissance
angélique (qq. 35-37). Cet ensemble peut étre rapproché d’autres questions
produites au cours de la méme période, portant sur les raisons séminales (q.
31), la vérité de la nature humaine (q. 53) et, peu apres, sur ’éternité du
monde (qq. 4-6) ou la localisation des anges (q. 32). Les condamnations
parisiennes de mars 1277 forment la toile de fond de tous ces textes. Elles
ne sont pourtant jamais citées. Le détail des 219 propositions n’importe
guére, pas plus que I’acte d’autorité de I’évéque de Paris. L’attaque est lan-
cée contre un enchalnement de positions néfastes, impliquées les unes par
les autres, que partagent le plus souvent Thomas d’Aquin et les philosophes
parisiens. L’utilisation d’une autre source permet de dater formellement
cette série. Olivi y fait en effet usage 4 trois reprises du Correctorium fratris
Thomae de Guillaume de la Mare, que ce soit pour lui reprendre des
citations de Jean Damascéne, des arguments contre la forme substantielle
unique ou pour le critiquer assez vertement au sujet de la co-présence de
’éternité divine a chaque instant du temps.16 Les recherches les plus ré-

15 Leur chronologie a été établie par David Burr in PETRI JOANNIS OLIVI : De
usu paupere. Firenze-Perth : Olschki-University of Western Australia Press 1992,
XX-XXV.

16 GUILLELMUS DE MARA : Correctorium fratris Thomae. In : GLORIEUX, Palé-
mon: Les premiéres polémiques thomistes : I. Le correctorium corruptorii « Quare » (=
Bibliothéque thomiste 9). Kain : Le Saulchoir 1927, art. 11, 60-61 et art. 29, 122-
123, utilisé par OLIVI : Summa, q. 33, t. 2, 605 ; GUILLELMUS DE MARA : Correc-
torium, art. 31-32, 129-130, 144, utilisé par OLIVI: Summa, q. 50, t. 2, 32-33;
GUILLELMUS DE MARA : Correctorium, art. 3, 18-19, critiqué par Olivi dans sa
question inédite sur la science et la liberté divine, comme je I’ai déja signalé in La
liberté divine et la destruction des idées chez Olivi. In : BOUREAU / PIRON : Pierre de
Jean Olivi, 84-85. Comme ’a noté Burr, la huitiéme question De perfectione evan-
gelica utilise également le Correctoire. BURR : De usu paupere, xxvi. La question 17,
rédigée a ’automne 1279, connait pour sa part la réplique de Richard Knapwell et
lui répond déja. Cf. DELORME, Ferdinand : Fr. P. J. Olivi questio de voto regulam
aliguam profitentis. In : Anton. 16 (1941) 134-139.



Olivi et les averroistes 257

centes tendent a revenir 2 une datation précoce du Correctoire.l7 Sa com-
position semble devoir étre située durant ’hiver ou le printemps 1277, a
I’époque ot ’évéque de Paris et les maitres franciscains tentérent de mettre
en route, parallélement 3 la condamnation des maitres es arts, une procé-
dure de condamnation posthume contre Thomas d’Aquin qui fut vite ar-
rétée par les prélats dominicains.!® L’usage trés rapide de cet ouvrage en
Languedoc, bien avant que le chapitre général franciscain de 1282 en im-
pose lutilisation, vient ajouter un nouvel argument en faveur de cette data-
tion.

A premitre vue, cet ensemble de questions disputées parait avoir été
suscité a distance par la situation parisienne. Il est pourtant probable
qu’elles aient été congues en fonction d’un débat languedocien dont nous
ne percevons que les ombres lointaines. En ces années, Montpellier semble
avoir été un centre actif de lecture des ceuvres de Thomas d’Aquin. C’est
ainsi le lecteur de ce couvent, Jean Vigouroux, que le chapitre général do-
minicain de 1278 chargea de mener une enquéte sur les détracteurs domini-
cains de frére Thomas en Angleterre.19 Etonnamment, le lecteur actif 4
cette date dans le studium franciscain était lui aussi fortement marqué par la
méme empreinte. Arnaud Gaillard n’est connu, a peu de choses pres, qu’en
raison du long conflit qui ’opposa a Olivi. Deux sermons qui lui sont at-
tribués dans un recueil de prédication universitaire, aujourd’hui conservé a
Merton College, suggérent qu’il a di étre, a un certain moment autour de
1280, bachelier a Paris, mais rien n’indique qu’il ait jamais accédé a la mal-
trise.20 C’est sans doute peu de temps aprés son retour en Languedoc qu’il

17 Cette datation avait été initialement proposée par EHRLE, Franz : Der Kampf
um die Lebre des bl. Thomas von Aquin in den ersten fiinfzig Jabren nach seinem Tod.
In: ZKTh 37 (1913) 266-318, ici 271-278 et 306-309. La découverte d’une
prétendue « premiere rédaction » du Correctoire avait incité a reculer la date de
composition de la version longue ; il est maintenant avéré que cette version courte
est en réalité un abrégé plus tardif. Alain Boureau propose d’autres arguments pour
une datation précoce. Cf. BOUREAU, Alain : Théologie, science et censure an XIII
siécle. Le cas de Jean Peckbam. Paris : Les Belles-Lettres 1999, 85-86.

18 Sur ces épisodes, voir en dernier lieu la mise au point de WIELOCKX, Robert :
Procédures contre Gilles de Rome et Thomas d’Aquin. In : RSPhTh 83 (1999) 293-313.

19 REICHERT, B.M. (a cura di) : Acta capitulorum generalium Ordinis Praedicato-
rum. Vol. 1: ab anno 1220 usque ad annum 1303. (= Monumenta Ordinis Fratrum
Praedicatorum historica 3). Roma : Typographia Palyglotta 1898, 199.

20 Oxford, Merton College 237 f. 35ra-vb, f. 66va-67v. Une étude d’ensemble
sur ce personnage est en préparation.



258 Sylvain Piron

dénonca, en 1282, une série de theses suspectes professées par Olivi.2! Ce
dernier répliqua en pointant a son tour une trentaine de propositions dou-
teuses dans les écrits de son adversaire.22 Les quelques citations qui figurent
dans cette Impugnatio correspondent aux points sur lesquels Arnaud s’écar-
tait le plus des positions communes aux maitres franciscains. Elles ne suf-
fisent sans doute pas a obtenir une vue globale et sincére de ses positions
mais elles en révelent au moins un aspect marquant. Dans ces brefs extraits,
on percoit une attitude trés favorable 3 Thomas que Pierre ne manque pas
de souligner.23 Arnaud fait notamment siennes les doctrines de I'unité de la
forme substantielle en ’étre humain et de la connaissance angélique au
moyen d’espéces innées. Or ce sont précisément des thémes sur lesquels
Pierre insiste dans ses disputes immédiatement postérieures au mois de mars
1277. En examinant ces textes, il faut donc garder présent a I’esprit qu’ils
sont tournes au premier chef contre un auteur dont nous ne connaissons
presque rien, a qui Olivi semble vouloir reprocher une trop grande proxi-
mité avec le maitre dominicain et d’autres philosophantes. Quant aux enjeux
locaux de politique franciscaine qui étaient sans doute présents a ’esprit des
deux jeunes rivaux, il faut avouer qu’a cette date, ils nous échappent large-
ment.24

Le caractére polémique de cette série de questions se révele également a
travers un trait stylistique. C’est en effet la qu’apparait la dénonciation la
plus virulente des erreurs d’Aristote et de ses disciples. On a généralement
considéré les invectives cinglantes qu’Olivi adresse aux philosophes grecs et
arabes comme un trait constant de son attitude. En réalité, ces attaques sont

21 Ces critiques sont connues a travers les explications que donne 2 leur sujet
Olivi, dans une lettre adressée a un ami prénommé Raymond. Cf. PIRON, S. /
KILMER, C. / MARMURSZTEJN, E. (edd.) : Epistola ad fratrem R. In : AFH 91 (1998)
33-64.

22 OLIVI : Impugnatio XXXVIII articulorum. In : Quodlibeta Petri Joannes Pro-
venzalis, s.l.n.d. [Venetiis, Lazzaro Soardi, 1505], f. 41-54.

23 OLIVI: Impugnatio, f. 44ra: Thomas, quem in hoc sequi videtur [...]; f.
44rb : Istud autem dictum, prout est Thome [...] ; f. 46rb : voluit in hoc sequi Thomam,
cuius est positio [...] ; f. 46va : [...] sicut Thomas ponit, guam iste in hoc sequitur ; f.
46va : Quamuis in hoc dicto Thomam et philosophantes sequatur [...] ; f. 47ra: [...]
Thomam quem iste in hoc sequi videtur ; . 47va : iste cum Thomam Aristoteli in hoc
innitur. En outre, le Correctoire de Guillaume de la Mare est plusieurs fois cité.

24 C’est avec la polémique sur Uusus pauper qui éclate en 1281, entre Pierre et
Arnaud, que cristallise pour la premiére fois une polarisation des franciscains de
Languedoc en deux camps opposés, dont le conflit persistera jusqu’a la répression
finale des Spirituels a partir de 1318.



Olivi et les averroistes 259

la marque presque exclusive de cette série de textes. Dans des écrits anté-
rieurs ou plus tardifs, son expression est nettement plus mesurée. Au cours
des années précédentes, des thémes aristotéliciens pouvaient étre étudiées
sans la moindre animosité a ’égard de leur auteur ;25 2 Montpellier, vers
1281-82, des questions sur les puissances sensitives donnent lieu a une dis-
cussion paisible de 'opinion de certains philosophantes.26 Plus frappante en-
core est la fagon dont la question sur les raisons séminales prend appui sur
Aristote et son Commentateur, sans toutefois prononcer le nom propre de
ce dernier. L’enjeu est de prouver que les rationes seminales ne peuvent étre
comprises comme ’essence des formes a venir, telle une puissance active lo-
gée dans la matiére, capable de parvenir d’elleeméme a I’existence actuelle.
En cherchant 2 montrer que saint Augustin ne les comprenait pas ainsi,
Olivi abandonne une these forte de Bonaventure qui est pourtant décrit ici
comme 'un des «plus puissants de mes maitres ».27 Le cceur de lar-
gumentation souligne qu’une forme ne peut étre présente dans une matiere
autrement qu’en étant son acte. Bien qu’il n’invoque Aristote et Averroes
qu’d contrecceur, tant « leurs autorités » lui déplaisent et lui font « hor-
reur »,28 la position que défend Olivi s’inscrit clairement dans un cadre

25 Par exemple OLIVI : Summa, t. 1, q. 20-21, 370-388 ou q. 23-26, 422-464.

26 OLIVI : Summa, q. 63, (II, 596) ; q. 64, (I, 602) ; q. 65, (II, 607). L’opinion
rapportée dans ces textes conduit notamment a localiser le sens commun dans le
cerveau, 2 la suite d’Avicenne ; cet indice suggere que cette opinion est plutot celles
de médecins, si I’on en croit la fagon dont le commentaire anonyme du De anima
édité par B.C. Bazan présente le débat, soulignant que, contrairement aux médecins
qui suivent Avicenne, tous les philosophes logent le sens commun dans le coeur.
BAZAN, B.: Un commentaire anti-averroistes du traité De I’4me (Paris, Bibl. Nat.
Lat. 16.170, .42-52). In : GIELE, M. / STEENBERGHEN, F. van / BAZAN, B. : Trois
commentaires anonymes sur le traité De I’dme d’Aristote (= Philosophes Médiévaux
11). Louvain/Paris: Publications universitaires/Béatrice-Nauwelaerts 1971, 464-
465. La localisation de cette série 3 Montpellier rend I’hypothése d’un débat avec
des médecins trés vraisemblable.

27 OLIVI : Summa, q. 31, (I, 516) : « Licet autem huic viae [...] non solum sit
magnorum sed etiam potissimorum magistrorum meorum. » Comme le note E.
Bettoni l'interprétation d’Augustin que propose Olivi coincide tres largement avec
celle de Thomas d’Aquin dans Summa theologiae, la, q. 115, art. 2. BETTONI : Le
dottrine, 326.

28 OLIVI : Summa, q. 31, (I, 548-550) : « Quod etiam Aristoteles hoc non sen-
serit videtur, licet eius auctoritas mihi valde displiceat [...]. Multae etiam aliae viae
sunt quibus ex Aristotele et eius Commentatore posset trahi propositum ; sed
omitto tam ratione brevitatis quam horrore suae auctoritatis ». Voir aussi OLIVI :
Epistola ad fratrem R., 53 : « Rationes seminales nunquam negavi, sed bene nixus



260 Sylvain Piron

conceptuel aristotélicien. L’expression de ses réticences a reconnaitre cette
dépendance suffirait a confirmer que ce texte est contemporain de la série
qui nous intéresse ici. La question semble en effet avoir été traitée dans le
prolongement des disputes sur la composition de la personne humaine (qq.
50-51).2% Elle vise a conforter ’élaboration d’une doctrine de la pluralité
des formes substantielles en I’étre humain qui resterait compatible avec un
hylémorphisme rigoureux. La discordance entre les allégeances proclamées
et la démarche effectivement engagée est particuliérement frappante. Ce
contraste permet de mieux faire ressortir le point de méthode qui est ici mis
en ceuvre. Il ne tient évidemment pas a un rejet global de I'aristotélisme ou
de la philosophie en tant que telle, ni méme a un refus de son autonomie
vis-a-vis de la théologie. Seule 'invocation des philosophes comme autorité
est refusée. Ce fait n’interdit aucunement d’accepter, le cas échéant, leurs
argumentations.

2,

David Burr et Frangois-Xavier Putallaz ont plusieurs fois exposé le sens de
cette critique.30 Le danger pointé est celui de I'idolatrie d’opinions humai-
nes qui consisterait a « vénérer comme des idoles les paroles des hommes »
en adhérant a4 des dogmes philosophiques aussi inconditionnellement
qu’aux articles de foi. Paraphrasant Pexclamation de la premitre Epitre aux
Corinthiens, Olivi poursuit en donnant en exemple les deux maitres a pen-
ser les plus susceptibles de captiver les esprits de son temps : « Comme si
certains disaient, moi, jappartiens a Paul, moi a Aristote, moi a Tho-
mas ».31 La méme critique vise aussi bien les franciscains anglais qui élabo-

sum probare quod non sint essentia forme producende, et quod hoc non est de
mente Augustini nec Aristotelis nec Commentatoris eius ».

29 Sans entrer dans les détails de la chronologie relative de ces questions, il suffit
de signaler que la q. 31 se référe explicitement a la q. 16 (I, 539), et qu’elle est a son
tour signalée dans les derniéres pages de la q. 51 (II, 131). D’autres similitudes
incitent a retenir I’hypothese d’une rédaction paralléle des qq. 50-51 et 31.

30 BURR, David : Petrus loannis Olivi and the Philosophers. In : FrS 31 (1971) 41-
71; BURR, David : Olivi and the limits of intellectual freedom. In : G.H. SHRIVER
(ed.) : Contemporary Reflections on the Medieval Christian Tradition. Essays in honor
of Ray C. Petry. Durham (NC) : Duke University Press 1974, 185-199 ; PUTALLAZ,
Francois-Xavier : Insolente liberté. Controverses et condamnations au XIII siécle (=
Vestigia 15). Fribourg/Paris : Editions Universitaires/Le Cerf 1995, 132-135.

31 OLIVL: Epistola ad fratrem R., 61 : « Hoc est enim dicta hominum quasi idola
venerari, ex quo pericula sectarum et scismata oriuntur, ita ut quidam dicant : Ego
quidem sum Pauli, ego autem Aristotelis, ego vero Thome ».



Olivi et les averroistes 261

rent une science de ’optique entiérement fondée sur la Perspectiva d’Alha-
zen, en la prenant comme « source infaillible » de cette science.3? Le fait
que ces auteurs solent paiens ou musulmans ne constitue qu’une cir-
constance aggravante. Les opinions des théologiens chrétiens, anciens ou
modernes, demandent certes A étre traitées avec davantage de révérence ; el-
les non plus ne doivent pas faire ’objet d’une soumission aveugle et peu-
vent, a 'occasion, étre contestées de fond en comble.33 Le refus de
lautorité des philosophes n’exprime donc pas simplement un dédain de
théologien a I’égard de savoirs inutiles. Il constitue un critére épistémologi-
que qui impose de discriminer entre I’acceptation indiscutable de la vérité
révélée, les certitudes que peut procurer la raison naturelle et les domaines
qui restent ouverts a I’enquéte contradictoire. Cette hiérarchisation ordon-
née du savoir débouche sur un programme original. C’est celui que I'on
trouve exposé dans le bref traité De perlegendis philosophorum libris, qui re-
commande de lire les philosophes dominative, non serviliter, pour s’en faire
les juges davantage que les disciples, en apprenant a reconnaitre ce faisant la
part de vérité que peuvent contenir ces ceuvres.3*

Cette démarche procéde de considérations théologiques qui n’accordent
au savoir profane qu’une place subordonnée, conformément a I’enseigne-
ment de Bonaventure.35 Elle tient en méme temps a une reconnaissance de
la légitimité intrinséque de ’enquéte philosophique. L’argument d’autorité
n’a pas sa place dans un domaine qui doit étre entierement régi par la
démonstration rationnelle. Olivi y revient a plusieurs reprises, en formu-
lant une regle de conduite pour ses éléves :

32 OLIVI : Summa, q. 58, (I, 499) : « Verum est quod positio destruens unam
scientiam est insana, sed non minus verum est quod dicere librum seu inquisitionem
unius Saraceni talem esse quod debeat sic firmiter censeri esse ipsa scientia per-
spectiva, acsi ipse esset fons inerrabilis illius scientiae est idolatrare ».

33 Voir par exemple OLIVI : Quaestio de influentiis angelicis. In : DELORME, F.
(ed.) : BONAVENTURA : Collationes in Hexaemeron et Bonaventuriana quaedam selec-
ta. Quaracchi: Coll. S. Bonaventura 1934, 366 : « Licet enim cum reverentia sit
tractandus, pro eo quod est omnium doctorum huius temporis, nisi tamen prius
indubitabili fide claresceret quod est de mente et substantia catholicae fidei, non est
ei tamquam catholicae fidei adhaerendum, sed solum tamquam humanae opinioni
modernorum doctorum ».

34 DELORME, Ferdinand : Fr. Petri Joannis Olivi tractatus De perlegendis Philoso-
phorum libris. In : Anton. (1941) 31-44.

35 BONAVENTURA : Collationes de donis Spiritus sancti (= Opera omnia 5).
Quaracchi : Coll. S. Bonaventura 1891, 4. 13, 476 : « Philosophica scientia via est ad
alias scientias ; sed qui vult stare cadit in tenebras ».



262 Sylvain Piron

« Dire ‘Aristote ou son Commentateur 1’a dit, donc c’est ainsi’ n’est pas
un argument probant, car il n’existe aucune relation nécessaire entre la
conclusion et les prémisses ; mais s’ils ont formé un argument en vue de
cette conclusion, que ’on dise la raison ; si elle est bonne, on la conce-
dera, mais si elle est fausse, on s’efforcera de la réfuter ».3

C’est une regle a laquelle il est demeuré fidéle jusque dans des écrits de
la fin de sa carriére, faisant suivre chaque citation d’Aristote d’une formule
soulignant que ce dernier n’a fait qu’exprimer la raison naturelle.3” En refu-
sant d’étre convaincu sans démonstration, Pierre se conforme a un principe
énoncé plusieurs fois par Siger. Pris dans un sens absolu, ce refus de toute
autorité a d’ailleurs été épinglé par Etienne Tempier dans la condamnation
de mars 1277.383 Avec une certaine dose d’ironie, le franciscain retourne
contre les maitres és arts leurs propres regles de méthode. Si la philosophie
entend étre coextensive au domaine que peut découvrir par elle-méme la
raison naturelle, sa visée ultime ne peut se contenter d’étre une exposition
des textes anciens. L’enquéte philosophique ne peut faire ’économie de re-
prendre toutes les questions a nouveaux frais, en exploitant toutes les res-
sources de la connaissance humaine. L’inflexion est notable, en regard des
quelques passages ou Siger reconnait qu’« Aristote était un homme, qui a
pu se tromper ».39 Aux yeux d’Olivi, il ne s’est pas seulement trompé, sou-

36 OLIVI : Summa, q. 27, (I, 479) : « Est que periculosus modus arguendi in fide
dicere ‘Aristoteles non posuit hoc, ergo non est ita’, aut hec ‘Aristoteles hoc dixit,
ergo est ita’ ; hoc enim est occulte et etiam aperte astruere quod Aristoteles est
regula infallibilis omnis veritatis » ; Summa, q. 53, (I, 225) : « Et breviter hic et
ubique habe pro regula quod dicere ‘Aristoteles et eius Commentator ita dixit, ergo
ita est’ non habet vim argumenti, quia nullo habitudo necessaria est inter
conclusionem et premissas ; sed si rationem pro illa conclusione fecerunt, dicatur
ratio, et si bona est concedetur, si vero falsa pro viribus dissolvetur ».

37 OLIVI : De Contractibus. Ed. G. TODESCHINI. Roma : Istituto Storico per il
Medio Evo 1980, 72 : « Constat autem quod Aristoteles sequutus est in hoc solum
rationem naturalis equitatis ».

38 BIANCHI, Luca / RANDI, Eugenio : Vérités dissonantes. Aristote a la fin du
Moyen Age (= Vestigia 11). Fribourg/Paris : Editions universitaires/Le Cerf 1993
(ed. ital. 1990), 36. Voir également les textes cités par HISSETTE, Roland : Enquéte
sur les 219 articles condamnés a Paris le 7 mars 1277 (= Philosophes Médiévaux 22).
Louvain/Paris : Publications universitaires/Vander-Oyez 1977, 22-23.

39 BIANCHI, Luca : ‘Aristotele fu un nomo e poté errare’; sulle origini medievali
della critica al ‘principio di autorita’. In : BIANCHI, Luca (éd.) : Filosofia e teologia
nel Trecento. Studi in ricordo di Eugenio Randi (= Textes et Etudes du Moayen Age
1). Louvain-la-Neuve : FIEM 1994, repris in : BIANCHI, Luca : Studi sull’aris-



Olivi et les averroistes 263

vent, et sur des points décisifs ; en bien des passages, il n’a pas prouvé ses
postulats ou s’est contredit lui-méme.40 La mise en question des opinions
communes, a commencer par celles propagées par Aristote et ses interpre-
tes, devient ainsi le but méme de cette entreprise philosophique paradoxale.
La critique des catégories aristotéliciennes est 'un des axes les mieux
connus de cette démarche.4! Elle ne se propose pas de remplacer une
classification par une autre mais plutdt d’apprendre 4 douter de principes
communément admis, en montrant que leurs fondements sont mal assu-
rés. 42 C’est précisement en ces termes qu’Olivi répond au reproche que lui
font ses adversaires, d’exposer des opinions inédites en laissant les proble-
mes ouverts.43 A 'aune des différentes postures intellectuelles des années
1260-70, on comprend mieux ce que ce programme a d’inédit. Il invite a
philosopher a contre courant.

Dans le méme temps, il se présente avec un fort relief dramatique. Ce-
lui-ci tient a la signification eschatologique de la séduction qu’exerce la phi-
losophie paienne sur les meilleurs esprits de la chrétienté latine. Ceux qui
considerent Aristote comme « le Dieu de notre intellect que nous sommes
tenus de croire comme une régle infaillible [...] sont de la semence de
I’Antéchrist ».44 La formule, chez un auteur pour qui la théologie de
I’histoire tient une place centrale, n’est pas une simple image. Elle exprime
un danger imminent. Le crédit accordé a des doctrines paiennes erronées est
un signe de la corruption qui gagne 'Eglise latine, jusque dans le lieu qui

totelismo del Rinascimento (= Subsidia Mediaevalia Patavina 5). Padova : Il Poli-
grafo, 101-124. Olivi est briévement mentionné dans cette étude, 115-116.

40 OLIVI : Summa, q. 57 (I, 356) : « nihil horum Aristoteles unquam probat,
quod si hoc facit, eius probationem audire desidero et tunc respondebo ad eam » ; q.
55, (II, 286) : « videtur enim quibusdam quod de hac materia contraria dixit sibi
ipsi » ; q. 58, (II, 447) ; q. 72 (III, 14), etc.

41 BURR : L’Histoire de Pierre Olivi, 156-179.

42 OLIVI : Summa, q. 58, (I, 447) : « Hoc autem non approbando recito, sicut
nec multa alia predicta, sed ut doceam dubitare de multis quae de praedicamentis
Aristoteles posuit absque omni probatione ».

43 Cf. OLIVI : Impugnatio, f. 39vb ; LABERGE, D. : Responsio fratris Petri loannis
ad aliqua dicta per quosdam magistros parisienses de suis quaestionibus excerpta. In : Fr.
Petri Iohannis Olivi O.F.M., tria scripta sui ipsius apologetica annorum 1283 et 1285.
In : AFH 28 (1935) 130-155 ; 374-407, ici 405.

44 OLIVI : Summa, q. 22, (I, 410) : « et posito quod ipse hoc sensisset, non est
ipse Deus intellectus nostri cui credere tanquam regulae inerrabili teneamur, sicut
faciunt illi qui sunt de semine Antichristi ». L’importance de ce théme a été relevée
par BURR, David : The Apocalyptic Element in Olivi’s Critique of Aristotle. In : ChH
40 (1971) 15-29.



264 Sylvain Piron

devrait étre le temple de la sagesse. La source de cette inquiétude est explici-
tement indiquée par Olivi lui-méme. En deux occasions différentes, il rap-
porte les paroles tenues par Bonaventure dans les Collations sur les sept dons
de Esprit Saint, tenues a Paris au printemps 1268, a2 propos du nombre
apocalyptique 666. Le ministre général franciscain avait alors associé les
trois principales erreurs des philosophes a la circularité du nombre six :
I’éternité du monde, le déterminisme astral et 1'unicité de P'intellect pour
tous les hommes décrivent, chacun a sa facon, un cercle mauvais, fermé sur
lui-méme.45 Jeune étudiant, Olivi a certainement été marqué par ces con-
férences. Trente ans plus tard, il répétait encore la méme dénonciation, en
y ajoutant apres coup un diagnostic historique qui mérite d’étre lu de preés.

La Lectura super Apocalypsim, achevée en 1297, range au nombre des
tentations annonciatrices de la secte du grand Antéchrist « la chute de cer-
tains des plus hauts et des plus sages, membres des plus récents ordres reli-
gieux, attirés par les cupidités terrestres et les sciences des philosophes de ce
monde, curieuses, erronées a bien des égards et dangereuses ». Cette séduc-
tion mondaine associe deux aspects. L’attrait des biens matériels se mani-
feste par le peu d’importance que ces religieux ont accordé a la pauvreté, en
la comprenant comme un instrument et non comme une perfection en elle-
méme. D’autre part, leur connaissance des doctrines d’Aristote et d’Aver-
roes les a conduit

« 3 insérer des dogmes philosophiques ou paiens dans leurs traités théo-
logiques, a partir desquels de nombreux clercs parisiens philosophants ont
rejeté tous les articles de foi, hormis la seule vertu divine, déclarant que la
seule philosophie mondaine était vraie et suffisante au gouvernement
humain. Ils ont en outre énoncé que le monde est éternel, que Dieu ne
peut rien opérer de neuf par lui-méme et immédiatement car il a fait
nécessairement de toute éternité tout ce qu’il pouvait faire immédia-
tement, et en outre ils n’admettent qu'un seul intellect pour tous les
hommes et nient presque le libre-arbitre ».4

45 BONAVENTURA : Collationes de donis sancti spiritus, 497. La référence a été
identifiée par DELORME, Ferdinand : Szint Bonaventure et le nombre apocalyptique
666. In: FrFr 8 (1925) 519-525, qui cite les deux passages ou Olivi reprend cette
explication, dans Summa, q. 5 (1, 98) et dans la Lectura super Jobannem.

46 OLIVI : Lectura super Apocalypsim. In : LEWIS, Warren (ed.) : Peter John Olivi,
Prophet of the Year 2000. PhD, Tiibingen 1973, 515-516 : « quorundam altiorum et
doctiorum et novissimorum religiosorum casus in terrenas cupiditates et in mun-
danorum philosophorum scientias curiosas et in multis erroneas et periculosas.
Acceperunt enim ingenium et clavem ad aperiendam et exponendam doctrinam



Olivi et les averroistes 265

L’identité de ces religieux dont la sagesse est mal orientée ne fait aucun
doute. Thomas d’Aquin est assurément le premier visé et, a travers lui, ses
disciples dominicains voire, pire encore, des franciscains tels qu’Arnaud
Gaillard. Thomas a en effet considéré la pauvreté comme un simple « ins-
trument » en vue de la perfection,# et a certainement accordé une grande
importance aux « dogmes philosophiques », jusque dans ses traités théolo-
giques. Certes, il n’a pas professé lui-méme les erreurs qui sont ici pointées ;
mais il est pourtant jugé responsable d’y avoir incité de nombreux « clercs
parisiens ». L’accusation peut sembler injuste, si 'on pense aux efforts dé-
ployés par le maitre dominicain pour s’opposer a la thése de Iunicité de
I'intellect. Il faut pourtant admettre que ce jugement correspond assez fi-
nement aux résultats des recherches les plus récentes. On connait mieux i
présent le réle d’acculturation philosophique qu’ont joué Albert le Grand
et Thomas d’Aquin pour les maitres és arts des années 1260. Olivi fait ainsi
allusion 3 une forme de légitimation apportée par ces théologiens a
’entreprise philosophique qui aurait, dans un second temps, poussé les
« clercs parisiens » 2 mener leur recherche sans se préoccuper des dogmes de
la foi chrétienne. Les reproches qu’il leur adresse tiennent a ’affirmation de
méthode d’une autosuffisance de la philosophie et en quatre erreurs doctri-
nales. Celles-ci, comme on va le voir, rassemblent les points saillants de la
critique adressée, dés les années 1277-78, aux averroistes.

3,

Les conférences de Bonaventure ne résument pas a elles seules la formation
intellectuelle du jeune frere languedocien au studium parisien. Quotidien-
nement, il suivait les cours d’un maitre franciscain, bien moins connu, qui a
pourtant exercé sur lui une influence déterminante. Guillaume de Baglione,

Aristotelis et Averrois, commentatoris eius [...] quodam etiam talia dogmata philo-
sophica seu paganica suis theologicis tractatibus inseruerunt, ut ex eis multi clerici
Parisius philosophantes omnes articulos fidei reiecerint preter virtutem dei et solam
philosophiam mundanam dixerunt esse verum et humano regimini sufficientem,
dixeruntque mundum ab eterno fuisse et deum per se et immediate nihil posse ope-
rari de novo sed quidquid immediate potuit fecit necessario ab eterno, ponuntque
unum solum intellectum in omnibus hominibus et fere negant arbitrii libertatem ».
On notera, au passage, que cette citation suffit 2 montrer que les philosophantes sont
definis, pour Olivi, par opposition aux ‘theologi’.

47 La critique d’Olivi sur ce point a été étudiée par D’ALVERNY, Marie-Thé-
rése : Un adversaire de saint Thomas : Petrus Iobannis Olivi. In : MAURER, A. /
GILSON, E. (eds.) : St Thomas Aquinas 1274-1974. Commemorative Studies. Toron-
to : Pontifical Institute of Mediaeval Studies 1974, t. 2, 207-218.



266 Sylvain Piron

maitre régent 4 Paris en 1266-67 a été tiré d’un oubli total par Ignatius
Brady, dans trois articles parus entre 1968 et 1972.48 De la cinquantaine de
ses questions disputées qui ont été conservées, le Pere Brady a choisi
d’éditer les seuls textes polémiques qui lui semblaient étre directement a
’origine de plusieurs articles de la condamnation de décembre 1270. Par la
suite, ces documents importants ont malheureusement été négligés par les
chercheurs. La faute en incombe notamment 4 Fernand van Steenberghen.
Cherchant a préserver le premier role traditionnellement dévolu a Bona-
venture, ’éminent historien de Siger déclarait en 1977 que Baglione « n’a
joué aucun role dans la lutte contre les maitres hétérodoxes de la faculté des
arts » ; le maitre franciscain se serait opposé a des theéses d’Averroés et non
pas a ses disciples vivants, et son principal adversaire aurait été Thomas
d’Aquin.4? Ces deux affirmations, qui prennent sine argumentis le contre-
pied des résultats du Pére Brady, sont aussi péremptoires qu’inexactes. Pour
apporter une réponse plus circonstanciée, il faudrait prendre en compte
’ensemble du projet de Guillaume de Baglione. La série de questions dispu-
tées dont Ignatius Brady a donné une description détaillée porte un titre si-
gnificatif : De symbolo. 1l devait donc s’agir, peut-on deviner, d’apporter
une défense et illustration des articles de foi. Le seul intitulé des questions
suggere que les points abordés auraient été, aux yeux du franciscain, mis en
danger par des positions adoptées par des auteurs contemporains. Dans cer-
tains cas, Thomas d’Aquin est indiscutablement visé, notamment par des
textes qui constituent la salve initiale des attaques franciscaines contre la
these de la forme substantielle unique. Baglione semble avoir associé pour
la premiére fois a ce débat le probléeme de la subsistance de ’humanité du

48 BRADY, Ignatius : Questions at Paris, c. 1260-1270 (cod. Flor. Bibl. Naz. Conv.
soppr. B. 6. 912). In : AFH 61 (1968) 434-461 ; BRADY, Ignatius : Background to the
condemnation of 1270 : Master William de Baglione O.F.M. In : FrS 30 (1970) 5-48 ;
BRADY, Ignatius : The Questions of Master William de Baglione O.F.M., De aeternitate
mundi (Paris, 1266-1267). In : Anton. 47 (1972) 362-371, et 576-616. Parmi les rares
commentaires, voir MICHAS, Wiestaw : Pierwsze antyawerroistyczne krytyki francisz-
kariskie. In : Studia Mediewistyczne 19.2 (1978) 3-37 ; BIANCHI, Luca : Guglielmo di
Baglione, Tommaso d’Aquino e la condanna del 1270 . In : RCSF 39 (1984) 503-520 ;
PETAGINE, Antonio : Aristotelismo difficile. Milano : Vita e Pensiero 2004, 279-288.

49 VAN STEENBERGHEN : Maitre Siger de Brabant, 34. Luca Bianchi consideére
également que le franciscain ne vise que le seul Thomas, mais en se concentrant sur
la seule question de ’éternité du monde. BIANCHI : Guiglielmo di Baglione. Alain de
Libera accorde peu d’importance a2 Guillaume: cité dans Contre Averroés, 12, il
n’apparait méme plus dans la bibliographie de L’Unité de I’intellect. Commentaire du
‘De unitate intellectus contra averroistas’ de Thomas d’Aquin (= Etudes et commen-
taires). Paris : Vrin, 2004.



Olivi et les averroistes 267

Christ durant les trois jours de sa mort, théme qui deviendra par la suite le
principal angle d’attaque franciscain contre Thomas.50 Mais, sur d’autres
points, la critique vise sans aucun doute en premier lieu des maitres de la
faculté des arts et n’atteint Thomas d’Aquin qu’a titre secondaire. La ques-
tion disputée utrum spiritus rationalis absolutus a corpore possit pati ab igne
corporali est la plus probante a cet égard. Wiestaw Michas a noté un pre-
mier parallele textuel frappant entre cette question et celle que Siger de
Brabant avait consacrée a ce probléeme peu avant dans ses Quaestiones in 11
De anima. Dans les deux cas, un argument initial fondé sur une citation
d’Aristote mentionne comme principale difficulté I'impossibilité pour un
agent d’agir sur un patient avec lequel il ne peut avoir aucun contact ou
communication.’! La réponse de Baglione offre un second indice. Il réfute
'une aprés I’autre deux opinions de certains philosophantes. Les uns jugent
que les esprits séparés ne peuvent éprouver de souffrance que par un trou-
ble psychologique qui leur ferait craindre une douleur a laquelle ils sont en
réalité inaccessibles. D’autres préferent dire que leur souffrance vient de ce
que ’esprit se trouverait attaché (#/ligatus) 2 un feu matériel. Cette derniére
solution correspond d’assez pres a la conclusion que donne a ce probléme
Siger de Brabant : les ames séparées ne souffriraient que du fait que le cha-
timent divin imposerait le feu de ’enfer comme seul lieu de leur activité ;
impassibles face a la douleur matérielle, ils s’affligeraient pourtant de ne
pouvoir opérer ailleurs.52 Les mémes textes de Siger semblent également vi-

30 La question 41 a pour intitulé : « utrum Christus in triduo vere fuerit homo
mortuus, ita ut esset tantum homo equivoce ». Cf. BRADY : Questions, 447 ; la
méme question est posée 3 Thomas d’Aquin lors de son Quodlibet 11 (1269) ; Jean
Pecham puis Guillaume de la Mare poursuivent la critique. Sur cet aspect de la
polémique, voir BOUREAU : Théologie, science et censure, 115-136.

51 MICHAS, Wiestaw : Pour préciser la date de In III De anima de Siger de Brabant.
In : Mediaevalia Philosophica Polonorum 26 (1982) 159-160.

52 SIGER DE BRABANT : Quaestiones in tertium De anima. De anima intellectiva.
De aeternitate mundi (= Philosophes Médiévaux 13). Ed. critique par Bernardo
BAZAN. Louvain/Paris : Publications universitaires/Béatrice-Nauwelaerts 1972, 32-
34 : « ignis bene potest esse instrumentum divinae iustitiae quantum ad hoc quod
ipse determinat locum suum ita quod ipsa non possit alibi esse operans, sed solum
in ipso igne. Anima ergo ita detinetur ab igne, detenta tristatur, et in hoc patitur,
cum ipsa desideret alibi operari, et non possit ». C’est cette position que retranscrit
Guillaume de Baglione : « propterea alii addunt et colligunt modum patiendi ex hoc
quod spiritus est igni materiali inseparabiliter alligatus ». Cf. BRADY : Background ,
47. Etre « détenu » dans le feu est en effet la méme chose qu’y étre « inséparable-
ment attaché ». Sur les sources thomasiennes de Siger dans cette question, cf.



268 Sylvain Piron

sés par les questions de Baglione sur I'unité de I'intellect ou I’éternité du
monde.53 Au vu des seuls documents publiés par le Pere Brady, il faut en
tout cas reconnaitre a ce franciscain méconnu un rble de pionnier dans la
critique lancée par les maitres en théologie a I’encontre de leurs jeunes col-
legues de la faculté des arts. Le malitre, titulaire de la chaire franciscaine au
cours de cette année 1266-67, réagissait a des oeuvres produites récemment,
ce qui renforce encore la datation des Quaestiones in III De anima de Siger
en 1265-66. Il peut donc y avoir des raisons de penser que c’est le maitre
régent en exercice qui aurait lui-méme attiré ’attention de son ministre gé-
néral sur ces développements, incitant de la sorte Bonaventure a revenir a
Paris avant méme la fin de I’année universitaire.

La critique adressée 2 Thomas d’Aquin dans les deux questions concer-
nant l'unicité de D’intellect est particuliérement intéressante a considérer.
Dénoncant des erreurs philosophiques, sur un ton d’autant plus virulent
qu’elles ont récemment trouve des défenseurs a Paris, le franciscain repro-
che au dominicain de les avoir encouragées en tenant des propos ambigus.
La thése de 'unicité de I'intellect possible repose, selon Guillaume de Ba-
glione, sur un double fondement erroné. Averroes, dans son extravagance
(deliramentum), refuse d’une part que I’dme soit quelque chose d’individuel
(un hoc aliquid) et qu’elle soit d’autre part la perfection du corps humain.
Ces deux erreurs s’impliquent mutuellement. Certains, voulant défendre
I’une de ces théses sans ’autre, se trouveraient ainsi dans le voisinage dan-
gereux des sympathisants de l’erreur d’Averroes.>* C’est bien Thomas
d’Aquin Hui est ici visé, pour un passage précis du Scriptum super II Senten-
tiarum. Etablissant que 1’ame humaine est dépourvue de toute matieére, le
maitre dominicain en tirait alors la conclusion que le principe d’indi-
viduation de I’ame provient du corps auquel elle est associée ; elle peut tou-
tefois étre dite en un sens un hoc aliguid, en tant que subsistant par elle-

GAUTHIER : Notes sur Siger de Brabant. (I) et IMBACH / PUTALLAZ : Profession :
philosophe, 38-39.

53 Cf. MICHON, Cyrille : Thomas d’Aquin et la controverse sur éternité du
monde. Paris: Flammarion 2004, 98. Contra, Bianchi, Bagliona, 504-508.

>4 BRADY : Background , 33: « Propter quod isti errores consequuntur se, quam-
vis velint unum defendere sine alio. Qui etiam ponunt quod anima rationalis non
est ex se hoc aliquid, sed per corpus individuatur propinqui sunt illi favori ». La
critique est plus sévére encore dans la question sur 1'éternité du monde. Cf. BRADY :
The Questions, 602-603.



Olivi et les averroistes 269

méme.35 Pour Baglione, la seule fagon d’éviter une distinction aussi péril-
leuse est d’admettre une composition de I’ame en matiere et forme.

Il est remarquable que, dans ses questions disputées De anima, Thomas
ait clarifié et précisé ses positions sur ce point sensible. La question initiale
de la série, consacrée précisément a ce probléme, répond sans laisser planer
le moindre doute. Bien qu’elle ne soit pas compléte dans sa réalité spécifi-
que, I’ame humaine est assurément individuée. Elle I’est en tant qu’elle est
capable de subsister par elle-méme et qu’elle paracheéve la réalité de ’espéce
humaine comme forme du corps.36 Dans le dernier état de ses réflexions sur
la chronologie des ceuvres de Thomas, René-Antoine Gauthier proposait de
dater ces questions disputées de la fin du séjour 2 Rome, au cours de I’année
1267.57 Si cette datation est correcte, elle impliquerait que ces disputes ont,
pour partie au moins, cherché i répliquer a Guillaume de Baglione.
L’intitulé méme de la question initiale reproduit exactement la difficulté de
la théorie thomasienne de I'individuation pointée par le maitre franciscain :
’dme humaine peut-elle étre en méme temps forme et hoc aliquid ? De fa-
gon peut-étre encore plus évidente, la derniére question de la série reprend
le probleme de I’action du feu de ’enfer sur les dmes séparées, dans des
termes qui trahissent une connaissance de la question de Guillaume.58 Rien

55 THOMAS D’AQUIN : In secundum librum Sententiarum (= Opera Omnia,
Fiaccadori 6). Parma 1856, d. 17, q. 1, a. 2 ad , 531.

56 THOMAS D’AQUIN : Quaestiones disputatae De anima (= Opera Omnia, ed.
Leonina, 24.1). A cura di B.C. BAZAN. Roma/Paris : Commissio Leonina/Cerf
1996, 9: « Relinquitur igitur quod anima est hoc aliquid ut per se potens subsistere,
non quasi habens in se completam speciem, set quasi perficiens speciem humanam
ut forma corporis. Et sic simul est forma et hoc aliquid ». On peut regretter que
B.C. Bazan n’ait tenu aucun compte de Guillaume de Baglione, ni dans I’apparat
critique de cette édition, ni dans un article précieux consacré i ce point. BAZAN,
B.C. : The Human Soul : Form and Substance ¢ Thomas Aquinas’ Critique of Eclectic
Aristotelianism. In : AHDLMA 64 (1997) 95-126.

57 THOMAS D’ AQUIN : Quaestiones de Quodlibet (= Opera Omnia, ed. Leonina,
25.1). Roma/Paris : Commissio Leonina/Cerf 1996, 491. BAZAN, B.C. : Introduc-
tion. In : SIGER DE BRABANT : Quaestiones disputatae De anima, 7*-25% retient plus
largement comme date ’année 1266-67. La seule certitude est que cette série de
questions a été disputée & Rome, avant la Quaestio de spiritualibus creaturis, qui date
pour sa part de ’année 1267-68.

58 THOMAS D’AQUIN : Quaestiones disputatae De anima, q. 21. L’argument
initial 15 est un écho de la position de Siger telle que la transmet Guillaume de
Baglione : « Sed dicebat, quod ignis aliqua actione propria agit in animam, in quan-
tum scilicet detinet eam ut sibi alligatam ». GUILLAUME DE BAGLIONE : BRADY :
Background, 48.



270 Sylvain Piron

n’interdit de penser que ces textes, recueillis a Paris par des sympathisants
de Thomas, aient pu étre rapidement transmis 2 Rome au maitre qui s’y
trouvait directement mis en cause et que celui-ci ait ensuite trouvé
Ioccasion de clarifier ses positions en répondant a cette critique. Par
I’intermédiaire de ces questions de Guillaume de Baglione, Thomas aurait
ainsi été une premiére fois averti des récentes prises de positions des maitres
es arts parisiens ; ce fait n’exclut aucunement la possibilité qu’il ait pris
connaissance, dés cette date, des premiers textes de Siger de Brabant qui
avaient suscités la critique du maitre franciscain.>?

En toute rigueur, on ne dispose pas de preuves formelles que Pierre de
Jean Olivi ait été ’éleve de Guillaume de Baglione au cours de 1’année uni-
versitaire 1266-67. Lui-méme ne révéle avoir été présent a Paris, auditeur
de Bonaventure, que 1’année suivante.60 Mais on sait que plusieurs maitres
étaient simultanément actifs sur 'unique chaire de la faculté de théologie
assignée aux franciscains.®! Guillaume de Baglione aurait pu continuer 2
ceuvrer durant les régences de Gauthier de Bruges ou d’Eustache d’Arras.
Inversement, Pierre de Jean Olivi aurait pu arriver a Paris, jeune étudiant,
dés I'automne 1266. Une indication indirecte tient a certaines proximités
entre Olivi et Matthieu d’Aquasparta qui pourraient s’expliquer par des re-
lations nouées dés cette époque. Ce dernier, pour sa part, se souvient des
questions de Guillaume de Baglione dans ses propres Quaestiones de

59 B.C. Bazin considére que ces questions ne peuvent étre une premiére inter-
vention de THOMAS D’AQUIN contre SIGER. L’argument psychologique, fondé sur
la différence de ton entre ces questions et le De unitate intellectus, ne me parait pas
recevable. Il est parfaitement concevable que Thomas ait tenu compte, dans ses
travaux de la période romaine, de textes récents d’origine parisienne et qu’il ait
engagé une polémique ouverte quelques années plus tard, une fois revenu a Paris.
Par ailleurs, on peut signaler un détail textuel qui rapproche Guillaume et Thomas.
Le premier accuse ses adversaires de « dépraver » la philosophie (BRADY : Back-
ground, 23) peu avant que Thomas qualifie Averroés lui-méme de « depravator phi-
losophiae peripatetice », De unitate, § 59. Cf. BAZAN, B.C. : Introduction, 23*.

60 Plusieurs autres références a des paroles de Bonaventure entendues « in capi-
tulo » ne se référent pas nécessairement au chapitre général tenu a Paris en 1266,
mais peuvent aussi bien viser des sermons prononcés par le ministre général devant
’assemblée des freres du couvent parisien.

61 GLORIEUX, Palémon : D’Alexandre de Halés a Pierre Auriol. La suite des
maitres franciscains de Paris an XIlle siécle. In: AFH 26 (1933) 257-281, ici 275. Les
recueils de sermons universitaires confirment ce fait: durant ’année 1282-83, Jean
de Galles et Dreux de Provins sont tous deux décrits comme maitres régents, cf.
BERIOU, Nicole : L’avénement des maitres de la parole. La prédication & Paris au XIII
siecle. Paris : Institut d’Etudes augustiniennes 1998, t. 2, annexe 13.



Olivi et les averroistes 271

anima.6? Seule 1’édition, indispensable, de ’ensemble des écrits attribuables
a Baglione permettra de mesurer la part qu’il a tenue dans ’éducation des
théologiens franciscains de cette génération.

A ce jour, les seules données incontestables concernant les études pari-
siennes d’Olivi tiennent a sa présence aux conférences données par Bona-
venture. Outre celles de 1268, il est plus que probable qu’il ait assisté aux
Collationes in Hexamaeron du printemps 1273. Bien qu’il ne les cite jamais
explicitement, les détails qu’il en connait suggérent qu’il les a entendues lui-
méme.63 Entre ces deux dates, une nouvelle indication peut étre apportée
grace a un lien possible avec Pierre de Limoges. Les multiples intéréts de ce
personnage remarquable se manifestent dans les nombreux manuscrits qu’il
légua a sa mort, en 1303, au collége de Sorbonne. Maitre és arts avant 1262,
docteur en médecine quelques années plus tard,®* il entreprit ensuite des
études de théologie dont témoignent les reportations qu’il copia dans le co-
dex Paris lat. 16407. Suivant 2 la fois des cours chez les précheurs et les mi-
neurs, il opta principalement pour les lecons de I’enseignant franciscain.
Aprés bien des hésitations, la critique a finalement identifié ce dernier a
Barthélémy de Bologne, bachelier de Jean Pecham en 1270-1271.65 A la

62 L’hypothese d’une relation nouée dés cette époque peut aider a comprendre
le soutien qu’a apporté plus tard Matthieu, devenu ministre général, a Pierre, en lui
confiant une charge d’enseignement a Florence en 1287.

63 J’ai présenté ces éléments in The Formation of Peter John Olivi’s intellectual
Projet. ‘Olivi and the Philosophers’ Thirty Years After. In : Oliviana 1 (2003). http://
www.oliviana.org/document8.html.

64 BERIOU, Nicole : La prédication liturgigue an béguinage de Paris pendant
Pannée liturgigue 1272-1273. In : RechAug 13 (1978) 107-114. BERIOU, Nicole :
Pierre de de Limoges et la fin des temps. In : Mélanges de I’Ecole Francaise de Rome.
Moyen Age. 8 (1986) 68-91; THORNDIKE, Lynn : Latin Treatises on Comets between
1238 and 1368 A.D. Chicago : University of Chicago Press 1950, 197 et les études
citées dans les notes suivantes.

65 Le caractére autographe du manuscrit a d’abord été signalé par DOUCET,
Victorin : Commentaires sur les Sentences, supplément au répertoive de M. F. Steg-
mueller. Quaracchi 1954, 52-54. La main de Pierre de Limoges a été reconnue par
BATAILLON, Louis-Jacques : Bulletin d’histoire des doctrines médiévales. VI. La
seconde moitié du XIII siécle. In : RSPhTh 44 (1960) 140-174, ici 158, n. 267. Elle a
ensuite été confirmée par MABILLE, Madeleine : Pierre de Limoges copiste de
manuscrits. In : Scr. 24 (1970) 45-47 ; MABILLE, Madeleine : Pierre de Limoges et ses
méthodes de travail. In : CAMBIER, G. (éd.) : Hommage a André Boutemy. Bruxelles :
Latomus 1976, 244-251. Auparavant, le manuscrit avait été étudié par ENGEL-
HARDT, Georg : Die Lebrrichtung des Cod. Par. Bibl. Nat. 16407. Ein Beitrag zum
Aungustinismus der Hochscholastik . In : LANG, A. / LECKNER, J. / SCHMAUS, M.



272 Sylvain Piron

suite de ses notes de cours, Pierre de Limoges avait laissé des espaces vacants
destinés a recevoir d’autres notes ou ses propres réflexions sur les mémes
sujets. Parmi celles-ci figurent des remarques critiques a ’égard des explica-
tions données par le bachelier franciscain au sujet de la production du
Verbe. Pierre de Limoges n’accepte pas I’idée selon laquelle le « dire » par
lequel est produit le Verbe puisse étre essentiel aux trois personnes.66 Ce
« dire » devrait au contraire étre compris exclusivement comme le Pére di-
sant le Verbe. Une remarque paralléle confirme 'impossibilité d’une attri-
bution essentielle d’un acte qui revient en propre au Peére. Pierre de Limo-
ges enregistre ainsi une communication orale : ut dixit mibi frater Petrus,
écrit-il, la génération ne peut étre attribuée a ’essence divine en tant qu’elle
est dans le Pére, mais au Pére en tant qu’il a, et qu’il est, I’essence divine.6”
I y avait sans doute plus d’un Pierre parmi les fréres mineurs a Paris a cette
date.68 Il faut toutefois rappeler que la remarque de frater Petrus correspond
a un theéme sur lequel Olivi s’est plusieurs fois exprimé, dans le méme
sens.®? Cette identification est d’autant moins invraisemblable que les rap-

(Hgg.) : Aus der Geisteswelt des Mittelalters. Studien und Texte. Martin Grabmann zur
Vollendung des 60. Lebensjabres von Freunden und Schiilern gewidmet. Miinster :
Aschendorff 1935, 792-825 ; LONGPRE, Ephrem : L’ceuvre scolastique du cardinal
Jean de Murro, O.F.M. (7 1312). In : Mélanges Auguste Pelzer. Louvain : Bibliothéque
de P’Université/Editions de D'Institut Supérieur de philosophie 1947, 467-492;
LOTTIN, Odon : Le commentaire sur les Sentences de Jean de Murro est-il trouvé ¢ In :
RHE 44 (1949) 153-172 ; GLORIEUX, Palémon : Nouvelle candidature pour le com-
mentaire sur les Sentences de Paris Nat. lat. 16407 . In : RThAM 22 (1955) 312-322,
qui propose le nom de Barthélémy de Bologne. Voir aussi D’ALVERNY, Marie-
Thérese : Avicenna Latinus, XI. In : AHLDMA (1972) 321-341, ici 338-339. Une
description compléte du manuscrit reste a entreprendre.

66 Pierre de Limoges réplique, en s’adressant au bachelier : « Sed forte errasti su-
perius cum dixisti quod dicere est commune tribus, et sic est essentiale [...] Ideo
credo quod dicere accipitur pro dicente, cum dicitur quod dicere in Patre habet
Verbum », Paris, B.N.F., lat. 16047, f. 50rb.

67 PIERRE DE LIMOGES : « [...] sicut hec est falsa, ut dixit mihi frater Petrus :
‘essentia ut est in patre generat’, nisi sit sensus, ‘essentia-pater generat’, vel ‘pater
habens essentiam generat’, ut nullo modo intelligatur attribui generare ipsi essentie,
sed patri», B.N.F., lat. 16047, {. 50vb.

68 En 1303, on comptait dix Pierre parmi les 155 fréres présents au couvent, cf.
COURTENAY, William J. : Between Pope and King : The Parisian Letters of Adbesion
of 1303. In : Spec. 71 (1996) 577-605.

69 Outre la question An in divinis sit personalis productio et pluralitas. In
SCHMAUS, Michael (Hg.) : Der liber propugnatorius des Thomas Anglicus und die
Lebrunterschiede zwischen Thomas von Aquin und Duns Scotus. 11 Teil Die trinitari-
schen Lebrdifferenzen. Miinster : Aschendorff 1930, t. 2, 143*-228* ; OLIVI : Amplior



Olivi et les averroistes 273

ports entre les deux Pierre sont bien attestés. Pierre de Limoges fit en effet
copier deux volumes des commentaires bibliques d’Olivi, sans doute au
cours des années 1290.70 Il ne serait donc pas impossible que les deux hom-
mes se soit rencontrés a Paris une vingtaine d’années plus t6t, 4 une époque
ou l'un et lautre suivaient les cours donnés au couvent franciscain. La
proximité linguistique aurait pu contribuer a les rapprocher, de méme
qu'elle facilita les rapports de Pierre de Limoges avec Raymond Lulle, qu’il
accueillit a Paris en 1287.71 Pour notre propos, cette relation est loin d’étre
anodine. Elle montre notamment qu’un étudiant franciscain pouvait fré-
quenter les maitres es arts ; il pouvait également lire leurs écrits et se tenir
au courant de leurs idées. En ce sens, on peut relever une belle coincidence.
Dans le volume contenant ses notes de cours sur les Sentences, Pierre de
Limoges a également copié une question de Siger de Brabant, transcrivant
en marge le nom de ’auteur en caractéres hébraiques.”2 L’enquéte qui reste
a mener sur les rapports réels qu’entretiennent les pensées d’Olivi et de Si-
ger réservera peut-étre d’autres surprises. Comme 1’a noté Efrem Bettoni, a
propos de la distinction entre I’étre et ’essence, le franciscain s’exprime de
la méme fagon que le philosophe et que son éleve, Godefroid de Fontai-
nes.”3

Mis bout a bout, ces indices suggérent que le jeune franciscain, né en
1247 ou 1248, aurait séjourné a Paris de 1266 a 1273. Cette période excede

declaratio quinti articuli qui est de divina essentia. Ed. par LABERGE, Damase. In:
AFH 29 (1936) 99-141 ; 365-387 ; le texte le plus proche est fourni par une question
perdue, De modo predicationis personalium in divinis, conservée dans une version
abrégée in Firenze, Bibl. Medicea-Laurenziana, Conv. Sopp. 123, {. 80ra.

70 Paris B.N.F., lat. 15588 et 15559, copiés par la méme main, contenant les
Principia, commentaires sur Matthieu, ’Epitre aux Romains, le Cantique des
Cantiques et la Geneése. Cf. D’ALVERNY : Un adversaire de saint Thomas, 207-218.

71 SOLER, Albert : Els manuscrits lul.lians de Pere de Llemotges. In : Llengua i
Literatura 5 (1992-1993) 447-470 ; SOLER, Albert : Llull and Peter of Limoges. In:
Tr. 48 (1993) 93-105. La méme langue occitane se parle de Limoges a Majorque.

72 Paris, BNF, lat. 16407, f. 227va, signalé par BATAILLON, Louis-Jacques :
Comptes de Pierre de Limoges pour la copie des livres. In : BATAILLON, L.J. / GUYOT,
B.G. / ROUSE, R.R. (éds.) : La production du livre au Moyen Age. Exemplar et pecia.
Actes du symposium tenu au Collegio San Bonaventura de Grottaferrata en mai 1983.
Paris : Editions du CNRS 1988, 265-273, ici 268.

73 BETTONI : Le dottrine, 190-191. Sur cette question, voir aussi IMBACH,
Ruedi : Averroistische Stellungnabmen zur Diskussion iiber das Verbiltnis von ‘esse’
und ‘essentia’. Von Siger von Brabant zu Thaddeaus von Parma. In : MAIERU, A. /
PARAVICINI A : Studi sul XIV secolo in memoria di A. Maier (= Studi e Testi 151).
Roma : Storia e Letteratura 1981, 299-339.



274 Sylvain Piron

largement la durée habituelle d’une formation théologique supérieure déli-
vrée a des fréres, destinés a retourner enseigner dans leurs provinces au
bout de quatre ans. Cette anomalie peut s’éclairer si I’on tient compte de ce
qui semble étre les plus anciens écrits de frater Petrus. La chronologie rela-
tive de ses ceuvres pointe en effet vers trois questions inédites dont le genre
littéraire détonne au sein de sa production littéraire. Un examen de leur
forme montre qu’il s’agit de trois extraits d’un commentaire sous forme de
questions a la Physigue d’ Aristote, portant sur le temps, ’accident et le sujet
de la génération.”4 Ces textes démontrent une technicité comparable a celle
déployée par les maitres és arts, tout en introduisant certaines nuances cri-
tiques a I’égard des ceuvres commentés. Ces critiques s’accentuent encore
dans les plus anciennes questions incorporées dans la Summa qui ont en
commun de porter des questions de physique, qu’il s’agisse de la matiére
(qq. 20-21), du temps (qq. 9-11) ou du mouvement (qq. 23-26). Il ne serait
pas invraisemblable d’y voir, sous une forme renouvelée, les fruits de cette
premiére lecture d’Aristote. Une bonne indication de la date précoce et
d’une localisation parisienne de ces écrits tient a 1’écho qu’ils paraissent
avoir tres tot rencontré. Ainsi, comme ’a montré Richard Cross, dans son
premier Quodlibet de 1276, Henri de Gand répond certainement a une doc-
trine proposée par Olivi que 'on peut aujourd’hui reconnaitre dans la
question 11 du deuxiéme livre de la Summa.”5 Ces éléments autorisent a
retenir, comme explication la plus satisfaisante a la prolongation de son sé-
jour parisien, ’hypothése qu’il ait été chargé de donner un cours de philo-
sophie naturelle, fondé sur Aristote, au sein du studium parisien. Il faut
alors remarquer que ces extraits représentent le plus ancien exemple con-
servé d’un enseignement philosophique délivré au sein d’une école fran-
ciscaine. Que ces legons aient eu ou non des antécédents,’6 leur apparition a

74 T’ai présenté cette hypothése in Les ceuvres perdues, 380-385. Ces textes
figurent dans les cod. B.A.V., Borgh. 322, f. 195va-198rb, Borgh. 88, f. 5v-7r, {.
10r-11r. La question sur le temps a été étudiée par IMBACH, Ruedi / PUTALLAZ,
Frangois-Xavier : Olivi et le temps. In : BOUREAU / PIRON : Pierre de Jean Olivi, 27~
39.

75 CROSS, Richard : Absolute Time: Peter Jobn Olivi and the Bonaventurean
Tradition. In : Medioevo 27 (2002) 261-300. Cette datation résoud le dilemme
auquel sont confrontés in IMBACH / PUTALLAZ : Olivi et le temps, 39.

76 Les commentaires philosophiques de Roger Bacon ou Richard Rufus sont
antérieurs a leur entrée dans l’ordre. Il faut toutefois rappeler que Bacon était
présent au couvent parisien au cours des années 1260, sans que I’on sache s’il
occupait la moindre fonction d’enseignant. Ses relations avec Olivi mériteraient une
étude approfondie.



Olivi et les averroistes 275

cette date n’a rien d’étonnant. Sensibles a I'urgence de la crise, les théolo-
giens franciscains ont di rapidement comprendre le besoin de combattre les
maitres €s arts avec leurs propres armes.

La carriére d’enseignant d’Olivi a donc débuté dans cette conjoncture
exceptionnelle. Chargé d’introduire ses jeunes confréres a la lecture du Phi-
losophe, au moment (1271-1273) des tensions les plus vives entre francis-
cains, dominicains et maitres es arts, ces circonstances ont assurément pesé
sur la définition de son programme philosophique. Elles permettent égale-
ment de mieux comprendre le sens exact du fameux De perlegendis philoso-
phorum libris. Le statut littéraire de ce court traité, construit autour d’un
verset de la premiére Epitre aux Corinthiens, n’a pas recu d’explication sa-
tisfaisante a ce jour. Il faut trés probablement y voir une lecon introduc-
tive, comparable aux autres Principia d’Olivi qui ouvrent ses enseignements
bibliques ou sententiaires.”” Cette introduction remplit une fonction analo-
gue 2 celle des éloges de la philosophie prononcés par les maitres és arts,’8 a
la différence pres qu’elle expose avant tout les réticences méthodologiques
que doivent avoir en téte les freéres mineurs lorsqu’ils abordent les mémes
écrits. Loin d’étre une simple mise en garde théorique contre les dangers de
la philosophie paienne, elle prépare ses auditeurs a lire effectivement ces
textes, dominative, non serviliter. Ce que nous connaissons de la suite des
activités montre qu’il s’est effectivement tenu a ce programme de travail.

L’ensemble de ces longs préalables permet de souligner le crédit que I’on
peut accorder a ce témoignage. En dépit des apparences, le franciscain lan-
guedocien a dii connaitre de tres pres les maitres és arts parisiens autour de
1270. On peut donc supposer que c’est en connaissance de cause qu’il les
invective, quelques années plus tard, sous le nom d’averroistae.

77 1ls sont édités in GAL, Gedeon / FLOOD, David : Peter of Jobn Olivi on the
Bible. Principia quingue in Sacram Scripturam. Postilla in Isaiam et in I ad Corinthios.
New York : St Bonaventure Institute 1997. Les principia De causis Scripturae, de
doctrina, de Christo, correspondent a ’entrée en fonction comme lecteur biblique a
Montpellier en 1279. Les principia De studio et de evangeliis marquent 'introduction
de cours sententiaires et bibliques a une date antérieure. Le De perlegendis est a
rapprocher du De studio.

78 Sur ce genre littéraire, voir LAFLEUR, Claude : Quatre introductions a la philo-
sophie au XIIT siécle. Textes critigues et étude bistorigue. Montréal/Paris : Institut
d’études médiévales/Vrin 1988.



276 Sylvain Piron

II.

La série de questions disputées qui nous intéresse ici a donc été congue 2
Narbonne, en écho aux événements parisiens de mars 1277. Elle vise pro-
bablement au premier chef les positions thomistes du franciscain Arnaud
Gaillard. Bien que les averroistae soient plusieurs fois nommeés dans ces tex-
tes, leur erreur par excellence n’est pourtant jamais traitée de front. Le
theme de 'unicité de I'intellect pour tous les humains est certes désigné, a
plusieurs reprises, comme |’une des erreurs majeures des philosophes, mais
il n’est jamais expressément soumis a4 un examen contradictoire. La princi-
pale raison en est que cette réfutation a déja été fournie, par Guillaume de
Baglione, Jean Pecham?? ou Thomas d’Aquin. De plus, elle s’est soldée par
la condamnation de décembre 1270. L’erreur est constituée et son énormité
est telle qu’il suffit de ’évoquer pour la faire apparaitre comme le parangon
des errements philosophiques. Il n’y a donc pas lieu d’y revenir argumenta-
tivement. Cependant, cette thése scandaleuse aux yeux des théologiens
semble avoir agi comme une stimulation souterraine, une provocation a
établir le caracteére strictement personnel de la pensée humaine. Pour les
raisons que ’on a vues plus haut, la voie qu’emprunte Olivi ne pouvait étre
celle d’une exégese du De anima, comme ’avait fait Thomas d’Aquin dans
le De unitate intellectus en rétablissant, contre Averroeés, une interprétation
plus fidele de I’intention du Philosophe.80 Le jeune franciscain ne se soucie
nullement de demeurer au sein de ’orthodoxie aristotélicienne. Dans le
méme temps, il abandonne une a une les différentes piéces du dispositif bo-
naventurien (illumination, exemplarité des idées divines),8! rejette le mo-
dele fourni par I'optique des franciscains anglais « perspectivistes »82 et ré-
cuse encore plus fortement la noétique néo-platonicienne que transmettent
Proclus ou le Liber de causis. A contre courant de ’ensemble des théories
disponibles, Olivi formule une épistémologie dont le principe méme
s’oppose a toute forme de séparation de I'intellect. La solution qu’il apporte
au probléme averroiste débouche sur D’attribution au sujet humain de

79 TOANNES PECHAM : Qudestiones de anima. Ed. H. SPETTMANN, rev. G. ETZ-
KORN. In : IOANNES PECHAM : Quaestiones disputatae (= Bibliotheca Franciscana
Scholastica Medii Aevi 28). Grottaferrata: Editiones Collegii S. Bonaventurae 2002,
g. 5, 364-391.

80 Voir en dernier lieu lexégése littérale qu’en donne DE LIBERA, Alain :
L’Unité de 'intellect.

81 BERUBE : Olivi, critigue de Bonaventure ; PIRON : La destruction des idées.

82 TACHAU, Katherine : Vision and Certitude in the Age of Ockham. Optics,
Epistemology and the Foundation of Semantics, 1250-1345. Leiden : Brill 1988, 28-54.



Olivi et les averroistes 277

I'intégralité de ses actes intellectuels. Cet homme-ci pense, car il est lui-
méme la source unique de sa propre pensée. Capable de se tourner de lui-
méme vers des objets singuliers, sensibles ou intelligibles, il peut les saisir
immeédiatement, par un acte simple, sans I’appui d’aucune entité intermé-
diaire ou supérieure.83

Cette épistémologie est exposée de facon meéthodique dans une série de
questions composées en 1281-82, qui établissent I’un apres ’autre ses points
essentiels. D’aucune maniére, les objets ne peuvent produire d’effet sur les
puissances sensitives ou intellectives, en raison de la transcendance absolue
de P’esprit sur les corps étendus.8* Ils cooperent a la connaissance en tant
que terme de ’acte qui les vise, a titre de « cause terminative ». Les puissan-
ces de 1’dme sont capables de les saisir sans que s’interpose la moindre re-
présentation (species) sensible ou intelligible. Dans ces textes, la position
d’Aristote et ses différentes interprétations sont briévement mentionnées
mais laissées de coté sans faire ’objet de critiques particuliéres.85 Ce point
doit étre souligné. La théorie de la connaissance olivienne ne se constitue
pas comme critique d’une théorie aristotélicienne ; elle élabore un modele
alternatif dans lequel certains postulats communément admis sont aban-
donnés en raison des difficultés indépassables qu’ils impliquent. Il ne s’agit
pas d’apporter des inflexions ou des aménagements 2 une structure épisté-
mologique préexistante. La rupture est bien plus radicale. Sans autres points
d’appui que certains passages de saint Augustin et un appel fréquent a
’expérience intime de la pensée, la démarche vise & reconstruire pas a pas
les modalités de la connaissance dans un univers ontologiquement éco-
nome. A suivre ses réquisitions internes, ce projet n’a donc nul besoin d’en
passer par une confrontation détaillée avec la these d’un intellect collectif.

1.

Une premiére version de cette théorie de la connaissance comme activité fi-
gure dans des développements annexes de la question 58 et c’est dans ce ca-
dre qu’une premiére pique est lancée contre les averroistae. L’enjeu global
de cette question est de définir la volonté comme une puissance active. La
réponse au quatorziéme argument en sens contraire permet de faire ressor-
tir le point névralgique du basculement d’ensemble qu’opére Olivi. La vo-

83 Cf. PERLER, Dominik : Théories de I’intentionnalité an Moyen Age (= Confé-
rences Pierre Abélard). Paris : Vrin 2003, 43-75.

84 J’emploie A dessein un vocabulaire cartésien qui traduit parfaitement une di-
stinction centrale chez Olivi, partageant sur ce point le sentiment de K. Tachau.

85 OLIVI : Summa, q. 72, (111, 13-15), q. 74 (111, 110-112).



278 Sylvain Piron

lonté est habituellement congue comme une puissance passive, par homolo-
gie avec la passivité des autres puissances de 1’ame. A Pinverse, Dactivité de
la volonté pourrait étre mieux défendue si ’on montrait qu’il s’agit 1a d’un
trait commun 2 toutes les puissances. Dans un tel cas, il faudrait également
concevoir I'intellect comme une puissance active, « principe effectif, immé-
diat et total de ses propres actes ». Bien qu’aucun « docteur solennel » n’ait
jamais soutenu une telle position, cette voie inédite est longuement exposée
et défendue.86 Les réponses a ’argument précédent avaient déja préparé le
terrain. Le probléme posé était celui des effets que peuvent produire des ob-
jets sensibles ou intelligibles sur les puissances de 1’ame. Toute action d’un
objet sur I’ame, sous la forme d’une impression dans les sens, I'intellect ou
la volonté, serait la preuve de sa passivité. Le probléeme peut notamment
étre posé a propos de la réception des formes corporelles dans I’intellect. I
est admis que ces formes n’engendrent pas d’elles-mémes leur représenta-
tion dans ’Ame humaine. Elles pourraient toutefois le faire une fois qu’elles
ont été éclairées par lintellect agent, que celui-ci soit congu comme
consubstantiel a2 ’ame humaine ou comme une substance assistant ’ame.87
La réponse a cet argument est 'unique lieu dans lequel Olivi prenne en
considération la division entre intellect agent et intellect possible.88 Il
conclut en déclarant inutile une distinction a laquelle ni Augustin ni les au-
tres peres de I’Eglise n’ont eu recours - rompant par ce seul geste avec toute
la tradition, largement représentée parmi les fréres mineurs, qu’Etienne
Gilson rassemblait sous le nom d’« augustinisme avicennisant ».8? Les argu-
ments qu’il y oppose font jouer, de différentes fagons, un principe d’éco-
nomie. Le fractionnement des taches destiné a rendre compte de I’ab-
straction d’une forme intelligible a partir du sensible parait en effet bien
laborieux deés lors que I’on tient pour acquis la capacité d’un intellect per-

86 OLIVI : Summa, q. 58 (11, 461-515).

87 OLIVI : Summa, q. 58 (II 403).

88 Par la suite, il en a traité dans une distinction de son commentaire des
Sentences (1287-89) qui n’est pas parvenue jusqu’a nous mais dont la substance se
retrouve chez son disciple toscan Petrus de Trabibus. Ses questions Utrum in anima
rationali sit ponere intellectum possibilem et Utrum in anima sit ponere intellectum
agentem, sont éditées par LONGPRE, Efrem : Pietro de Trabibus. Un discepolo di Pier
di Giovanni Olivi. In : StFr 8 (1922) 277-290.

89 GILSON, Etienne : Les sources gréco-arabes de I'angustinisme avicennisant. In :
AHDLMA 4 (1929-1930) 5-149. Une critique de cette catégorie historiographique a
récemment été apportée par JOLIVET, Jean : L'augustinisme avicennisant au XII

siecle : un effet de mirage. In : Chora. Revue d’études anciennes et médiévales
(Bucarest) 2 (2004), 5-20.



Olivi et les averroistes 279

sonnel actif a saisir ses objets sans aucune médiation. L’une des variantes de
cet argumentaire remarque qu’il conviendrait d’accorder I’acte d’intelliger a
chacune des instances impliquées dans ’opération, ce qui est évidemment
superflu. L’action de I’intellect agent, produisant la représentation intelligi-
ble, est d’une dignité supérieure a celle de I'intellect possible qui ne fait que
la recevoir.9 Or, il n’est pas d’acte plus élevé que I'intellection ou le vou-
loir. Il faut en conclure que I’action de I’intellect agent est un acte d’in-
tellection.

« Cela découle en particulier d’une formule d’Aristote qui veut, dans le
De Anima 111, que toute forme intellectuelle en acte soit intelligente en ac-
te. Si cela était vrai, nous connaitrions d’abord par I’intellect agent ce que
nous apprendrions ensuite par ’intellect possible, et bien d’autres absurdi-
tés qui s’ensuivent. En voulant les éviter, les averroistes disent que I'intel-
lect agent est une substance différente de celle de I’intellect possible ».91

L’appel passablement ironique a Aristote (De anima, 430a2) mériterait a lui
seul de longs commentaires.?2 On se contentera ici de relever la fonction
que remplit, dans cet argumentaire, la mention des averroistes. La thése qui
leur est attribuée n’est pas 1’objet central de la critique. Sans qu’il y ait be-
soin de I’énoncer, il est sous-entendu qu’elle implique une séparation inac-
ceptable d’une partie de 'intellect ; si les deux intellects sont deux substan-
ces différentes, I'une d’elles au moins n’appartiendra pas a I’Ame humaine.

%0 Jean Pecham emploie le méme argument, « nobilior agens patiente », mais
pour en tirer une conclusion radicalement opposée puisqu’il prouve ainsi la sé-
paration de l’intellect agent. IOHANNES PECHAM : Quodlibetum romanum. Ed. F.
DELORME, rev. G. ETZKORN. In : IOANNIS PECHAM: Quodlibeta quatuor (= Bib-
liotheca Franciscana Scholastica Medii Aevi 25). Grottaferrata : Collegio S. Bona-
ventura 1989, q. 4, 184. Ce Quodlibet romain est contemporain des questions d’Oli-
vi (ca. 1277-78), mais ce dernier aurait pu entendre Pecham tenir des propos
similaires lors de son enseignement parisien (1270-71).

91 OLIVI : Summa, q. 58 (I, 458) : « Ex maxime hoc sequetur secundum dicta
Aristotelis qui ponit, III De anima, quod omnis forma actu intellectualis est actu
intelligens. Constat autem quod forma intellectus agentis erit prae caeteris actu
intellectualis. Si autem hoc verum esset, tunc prius sciremus per intellectum agen-
tem id quod postea addisceremus per intellectum possibilem, multaque alia absurda
sequerentur quae cuivis faciliter patere possunt. Quae volens vitare, Averroistae
dicunt quod intellectus agens est alia substantia a substantia intellectus possibilis ».

92 La méme formule est notamment employée par THOMAS D’AQUIN : Summa
contra Gentiles, 1L, 59 et II, 78 ou SIGER DE BRABANT : Quaestiones super librum de
causis (= Philosophes Médiévaux 12). Ed. critique par A. MARLASCA. Louvain/
Paris : Publications universitaires/Béatrice-Nauwelaerts 1972, 152.



280 Sylvain Piron

Cette these est plutdt présentée comme [*unique fagon de résoudre une dif-
ficulté interne découlant de la théorie de I’abstraction aristotélicienne.
C’est la distinction méme entre intellect agent et intellect possible qu’elle
permet de disqualifier, par I’extravagance de la conclusion a laquelle elle
contraint d’aboutir. Dans cette présentation, évidemment tendancieuse, les
averroistes ne seraient autre chose que des aristotéliciens conséquents. Leur
mérite, aux yeux d’Olivi, est de faire apparaitre les difficultés de cette théo-
rie en la poussant a ses conséquences ultimes. Mais la thése qui leur est at-
tribuée ne laisse pas de susciter une certaine perplexité. Aucun des com-
mentaires connus sur le De anima produits au cours du XIII® siécle ne
contient une telle proposition. Au contraire, le point le plus constant des
interpretes latins est de concevoir les intellects agents et possibles comme
deux facultés de I’dme.?? Siger de Brabant lui-méme ne parle pas guere diffé-
remment, en présentant les deux intellects comme deux parties de la méme
ame rationnelle, deux puissances de la méme substance.?* Le premier aver-
roiste qui ait admis une telle distinction semble étre Thomas Wilton, au
début du XIV© siécle.% Le témoignage d’Olivi laisse donc ouverte I’hypo-
thése qu’un autre auteur, des les années 1265-75, aurait pris un tel parti.

|

Le principal conflit qui ’oppose aux averroistes ne concerne donc pas la
théorie de I’intellect. Le cceur du débat porte sur le probléeme connexe de la
composition de I’étre humain. L’historiographie a souvent tendance a cloi-

93 Cf. BAZAN, B. Carlos : 13th Century Commentaries on De anima : from Peter
of Spain to Thomas Aquinas. In : FIORAVANTI, G. / LEORNARDI, C. / PERFETTI, S.
(a cura di) : Il Commento Filosofico nell’Occidente Latino (secoli XIII-XV). Atti del
colloquio Firenze-Pisa, 19-22 ottobre 2000, organizzato dalla SISMEL. Turnhout :
Brepols 2002, 119-184.

94 SIGER DE BRABANT : In IIl De anima, q. 13, 44 : « anima rationalis, prout
nobis copulatur, duplicem habet partem, scilicet intellectum agentem et possibi-
lem » ; q. 15, 58 : « adhuc de intellectu agente et possibili intelligendum quod non
sunt duae substantiae sed sunt duae virtutes eiusdem substantiae. [...] Quare viden-
tur esse virtutes eiusdem substantiae sicilicet intellectus nostri ».

95 SENKO, Wladyslaw : La guaestio disputata de anima intellectiva de Thomas
Wilton dans le Ms 53/102 de la bibliothéque du grand séminaire de Pelplin. In : WILL-
PERT, P. / ECKERT, W.P. : Die Metaphysik im Mittelalter (= Miscellanea Medievalia
2). Berlin 1963, 464-471; KUKSEWICZ, Zdzislaw : De Siger de Brabant a Jacques de
Plaisance. La théorie de l'intellect chez les Averroistes latins des XIIIF et XIV* siécles.
Wroclaw/Varsovie/Cracovie : Ossolieneum 1968, 198. Voir l’article d’Emanuele
COCCIA, pp. 133-187.



Olivi et les averroistes 281

sonner deux grandes querelles contemporaines : Thomas d’Aquin s’en pre-
nant aux averroistes a propos de I'unité de I’intellect, au moment ou les
franciscains attaquaient le méme Thomas au sujet de la forme substantielle
unique en ’étre humain. En réalité, les deux débats interférent et commu-
niquent entre eux. La question dans laquelle Olivi expose la principale arti-
culation de sa doctrine de la pluralité des formes (q. 51) se présente sous la
forme d’une réponse aux dangers pour la foi que fait courir une position
tenue notamment par Siger de Brabant. La noétique averroiste est un non-
sens pour Olivi ; en revanche, la structure anthropologique sur laquelle elle
repose mérite de retenir ’attention et d’étre combattue de front.

Pour saisir I’histoire du probléme, on peut prendre comme guide, avec
toute la prudence qui s’impose, la présentation qu’en donne Roger Bacon,
vers 1272-75, dans les Communia naturalia. Une vingtaine d’années aupa-
ravant, écrit-il, tous acceptaient que seule I’ame intellective soit infusée,
tandis que les ames végétative et sensitive seraient produites par voie natu-
relle (« tous » n’étant pas a prendre au sens propre, mais plutot comme in-
dication que Bacon partageait alors une doctrine répandue). C’est encore,
dit-il, la position que soutiennent les théologiens anglais et tous les philo-
sophes.% Elle a le double avantage de s’accorder avec Aristote, pour qui
seul I’intellect a une origine extrinséque, et avec la foi qui veut que seule
’ame rationnelle soit I'image de Dieu. Cette position a en outre, pour un
franciscain, I’intérét d’apporter des arguments efficaces en faveur de la plu-
ralité des formes substantielles en I’étre humain. C’est notamment pour
cette raison que Matthieu d’Aquasparta, dans ses Quaestiones de anima, peu
avant mars 1277, la présente longuement, comme une opinion « trés proba-
ble et tres rationnelle » qui semble étre communis omnium philosophantium
secundum wveram philosophiam. Elle est pourtant contraire a |’opinion
d’Augustin, acceptée communément par les théologiens, d’une unité subs-
tantielle de I’dme infusée immédiatement par Dieu. Le maitre franciscain se
refuse a trancher entre ces deux solutions entre lesquelles il propose au pru-
dens investigator de choisir.97 Pour sa part, Bacon, explique que la doctrine
des Anglais est entre temps devenue la source d’une erreur répandue parmi
les philosophes parisiens. Depuis une dizaine d’années, un homme deécrit
comme erroneus et famosus a introduit une nouvelle opinion. Avant

96 La tradition anglaise est maintenue, encore en 1284, par Roger Marston qui
déclare vouloir suivre, a ce sujet, une « doctrinam antiquitatis approbatam magistro-
rum meorum ». ROGER MARSTON : Quodlibeta IV. In : BRADY, 1. / ETZKORN, G.
(edd.) : Quodlibeta quatuor. Grottaferrata : Collegio S. Bonaventura 1994, q. 9, 383.

97 MATTHIEU D’AQUASPARTA : Quaestiones disputatae de anima (= Etudes de
philosophie médiévale). Ed. par A.-]. GONDRAS. Paris : Vrin 1961, 105-111.



282 Sylvain Piron

'infusion de I’ame rationnelle, I’étre humain serait constitué par une ame
sensitive spécifique, produite par la génération, qui suffirait a le distinguer
des autres animaux. Absurde aux yeux d’un philosophe chevronné comme
Bacon, cette thése est ouvertement contraire au principe aristotélicien qui
fait de la raison la différence spécifique de I’humain.%8

Le point qui nous intéresse particulierement est le suivant. Selon le té-
moignage du franciscain acaridtre, les personnages qui défendent cette ab-
surdité tombent aussi dans une erreur bien plus grave, qui mérite d’étre
qualifiée d’hérésie de la pire espéce, en affirmant que I’ame intellective est
numériquement une pour tous les humains.?? On comprend que cette
définition restreinte de I’étre humain ait pu servir de support a 'unicité de
I’intellect possible. C’est d’ailleurs sans doute en vue de cette seconde these
que la premiere a été avancée. Comme !’énonce Guillaume de Baglione,
dans une critique qui vise la méme position et qui confirme ainsi la date
d’apparition suggérée par Bacon (vers 1265) :

« Il est plus facile de comprendre que I’intellect soit unique pour tous les
humains et qu’il les irradie si ’on pose que I’étre humain est constitué
avant 'infusion de I'intellect dans son étre spécifique ou humain, plutdt

98 ROGER BACON : Liber primus Communium naturalium fratris Rogeri, pars
tertia et quarta (= Opera hactenus inedita 3). Ed. Robert STEELE. Oxford : Claren-
don 1911, 282-285: « Omnes enim ante viginti annos posuerunt quod sola anima
intellectiva detur, et quod vegetativa et sensitiva in homine producantur de potentia
materie per viam nature. Et adhuc theologi de Anglia et omnes philosophantes hoc
celebrant. [...] Ab annis decem igitur inolevit opinio per hominem erroneum et
famosum quod ante animam racionalem presupponitur differentia substancialis
specifica educta de potentia materie que ponit hominem sub specie animalis, ita
quod intellectiva non faciat hoc, set anima sensitiva specialis addita ad naturam
sensitivam animalis communem, sicut anima sensitiva specialis asini additur super
animalitatem ut fiat asinus species animalis. Set istud porro est contra totam
philosophiam Aristotelis et omnium auctorum ».

99 ROGER BACON : Liber primus Communium, 286 : « Nec video aliquid quod
posset racionabiliter adduci pro hac fantasia, ideo transeo ad aliud, quod est majus
inconveniens et error pejor, et heresis nequior, immo nequissima. Temporibus
autem meis non fiebat mentio de istis erroribus quia cuilibet fuit manifestum quod
heretica fuerunt, sicut quodlibet aliud contra fidem et philosophiam. Nec dignati
sumus movere quaestionem de his propter stulticie magnitudinem. Et est istud
secundum de unitate et pluralitate animae intellectivae. Ponunt ergo quod anima
intellectiva sit una numero in omnibus. Palliant ergo errorem suum quando artan-
tur dicentes quod per philosophiam non potest aliter dici, nec per rationem potest
haberi, set per solam fidem. Set mentiuntur tanquam vilissimi heretici ».



Olivi et les averroistes 283

que de considérer ’ame intellective comme la perfection de seulement un
étre humain ».100

Il faut ajouter a ces deux témoignages celui des Errores philosophorum - dont
I’auteur n’est pas Gilles de Rome.101 La reconstitution des erreurs d’Aver-
roés présente comme conséquence immeédiate de 1'unicité de lintellect le
fait que celui-ci ne serait pas la forme du corps: « C’est pourquoi il est
contraint de dire que ’homme ne prend pas place dans son espéce par 'Ame
intellective mais par la sensitive. »102 Pour couronner le tout, on notera que
cette these est expressément visée par Thomas d’Aquin dans le De unitate
intellectus, lorsqu’il s’en prend a « ceux qui soutiennent que cet homme-ci
n’est pas spécifiquement constitué par l'intellect, mais par I’ame sensitive
ennoblie par un certain couplage de I’intellect possible ».103
L’argumentation rapportée par Roger Bacon au sujet de la composition
de I’dme ne correspond pas exactement a celle que développent les premiers
textes connus de Siger de Brabant. Ce point précis ne permet donc pas de
I’identifier 4 ’homme « célébre et dans I’erreur ». Toutefois, Siger soutient
expressément ’option d’un engendrement des puissances végétatives et sen-
sitives. Cette thése est méme le point de départ des Quaestiones in III De
anima dont la premiére question est consacrée a ce sujet. La réponse

100 BRADY : Background, 14 : « facilius est intelligere quod intellectus sit unus in
omnibus hominibus et irradiaret eos si homo ante infusionem intellectus constitue-
retur in perfecto esse specifico sive hominis, quam si ipsa anima intellectiva esset
perfectio unius hominis tantum ».

101 LuNA, Concetta : La Reportatio della lettura di Egidio Romano sul libro III
delle Sentenze e il problema dell’autenticita dell’Ordinatio. In : Documenti e studi
sulla tradizione filosofica medievale 1 (1990) 113-225, ici 166 et DONATI, Silvia :
Studi per una cronologia delle opere di Egidio Romano. I: Le opere prima del 1285. 1
commenti aristotelici. In : Documenti e studi sulla tradizione filosofica medievale 1
(1990) 1-111, ici 29, montrent qu’a la date supposée de rédaction des Errores philo-
sophorum (ca. 1270), qui considerent 'unité de la forme substantielle comme une
erreur d’Aristote, Gilles de Rome était déja partisan de cette unité.

102 [Ps.] GILES OF ROME : Errores Philosophorum. Ed. J. KOCH. Milwaukee
1944, 22 : « Ulterius quia ex hoc sequebatur intellectum non esse formam corporis,
ideo dixit in eodem III° [De anima] quod aequivoce dicebatur actus de intellectu et
de aliis formis. Propter quod cogebatur dicere quod homo non reponeretur in spe-
cie per animam intellectivam, sed per sensitivam ». Le fait qu’il y ait une méprise
évidente sur Iopinion d’Averroés (pour qui ’homme est spécifié par un intellect
passif) prouve que cette liste d’erreurs pointe surtout les theses que des contem-
porains tirent de ces philosophes.

103 THOMAS DE AQUINO : De unitate intellectus, 304 (trad. fr. in A. DE LIBERA :
Contre Averroés, § 69, 142).



284 Sylvain Piron

s’appuie presque uniquement sur la formule trop célebre de la Génération
des animaux: « seul I'intellect vient du dehors ».104 L’argumentaire est plus
fourni dans le huitieme chapitre du De anima intellectiva. 1l s’agit, 13 en-
core, de défendre une composition de la personne humaine au sein de la-
quelle 'intellect demeure une forme simple et sans mélange. Les puissances
végétatives et sensitives, qui agissent corporellement au moyen d’organes,
sont produites par engendrement. L’intellect, éternel et étranger a la géné-
ration humaine, ne s’enracine donc pas dans la méme substance matérielle
que ces puissances organiques. Il forme avec elles une ame composée.105

La question qu’Olivi consacre a ce probléme offre un exemple parfois
déroutant d’argumentation a double tranchant qui s’en prend simultané-
ment a deux théses radicalement opposées entre elles. La formulation du
probléme reprend, a la suite de Bonaventure, les termes d’une phrase du
deuxiéme livre du De anima en demandant : an sensitiva sit a generante.106
Contrairement a Matthieu d’Aquasparta, Olivi ne laisse pas ouvert un
choix entre plusieurs voies. D’emblée, sa réponse prend position contre
ceux qui « ont voulu et veulent dire, en suivant la Physique d’Aristote et le
Sarrasin Averroes, que la sensitive de ’étre humain provient du géniteur et
qu’elle n’est pas enracinée dans la substance ou la matiére rationnelle de
’ame ».197 De cette position découleraient nécessairement deux conséquen-
ces périlleuses. La seconde, qui mettrait en cause ’union intime des parts
sensitives et intellectives de 1’ame, se comprend sans difficulté. Il n’en va
pas de méme pour la premieére conséquence, concernant 'union de cette
part intellective au corps. L’origine naturelle de la part sensitive de ’ame
contraindrait 4 une alternative entre deux solutions, tout aussi inaccepta-
bles : la part intellective serait soit la forme du corps par elle-méme, soit
elle ne lui serait pas unie substantiellement. Cette alternative suppose un
raisonnement implicite que I’on peut restituer de la facon suivante. Au
moment de ’infusion de I’ame intellective, I’ame sensitive peut, soit dispa-
raitre devant I'introduction d’une forme substantielle unique, soit demeu-

104 ARISTOTE : De la Génération des animaux, 11, 3, 736 b 27 (trad. Pierre Louis.
Paris : Belles-Lettres 1961, 61).

105 SIGER DE BRABANT : Quaestiones in III De anima, 1-3 : « Dicendum enim
quod intellectivum non radicatur in eadem anima simplici cum vegetativo et sen-
sitivo, sicut vegetativum et sensitivum radicantur in eadem simplici, sed radicatur
cum ipsis in eadem anima composita » ; SIGER DE BRABANT : De anima intellectiva,
109-111.

106 BONAVENTURA : In secundum Sententiarum (= Opera Omnia 2). Ad Claras
Aquas 1885, 740-743, dist. 31, art. 1, q. 1 : « utrum anima sensibilis sit a generante ».

107 OLIVI : Summa, q. 51 (11, 104).



Olivi et les averroistes 285

rer comme véritable forme du corps humain auquel I’intellect ne serait pas
substantiellement lié. On reconnait dans la premiére branche la position
défendue par Thomas d’Aquin ; la seconde parait impliquer une constitu-
tion de I’étre humain par la seule sensitive, comme le soutenait I’homme
« célebre » de Bacon, mais elle vise plus généralement toutes les modalités
d’une séparation de I'intellect.

Cette présentation polémique, qui prétend faire découler deux theses
opposées de la méme erreur initiale, est évidemment un artifice rhétorique
destinée a défendre une tierce positionl® - qui, en I’espece, ne saurait étre
qualifiée de voie moyenne. En réalité, Olivi sait parfaitement que I’unicité
de la forme substantielle est incompatible avec toute idée d’un engendre-
ment de la part sensitive.10? Qui plus est, il reprend a son compte la solu-
tion apportée par Thomas a la question du développement organique de
I’embryon. La génération naturelle produit successivement plusieurs for-
mes et dispositions préalables qui se corrompent tour a tour lors de
I'introduction de la forme suivante, jusqu’a ce que I’dme soit infusée par le
Créateur.110 I’artifice qui lui permet de présenter cote a cote Thomas
d’Aquin et les averroistes a pour intérét annexe de faire jouer, dans le fil de
la discussion, chacune de ces positions contre 1’autre. Sans que le fait soit
reconnu, les traits qui conduisent a souligner 1'unité ultime du composé
humain doivent beaucoup au maitre dominicain. En sens inverse, les argu-
ments avancés pour faire ressortir 'impossibilité d’une union immédiate
entre une forme intellectuelle et une matiere corporelle possédent des traits
comparables a ceux que manie Siger de Brabant.111

La complexite de cette construction tient peut-étre, pour partie, a ce que
ce texte cache une discussion avec Arnaud Gaillard. Ce dernier est en effet
’auteur d’une question ayant le méme intitulé, dont les quelques fragments
subsistants laissent entrevoir un penchant pour la forme substantielle uni-

108 1’opération est parfaitement réversible. A la méme époque, Richard Knap-
well présente de son coté la thése de la pluralité des formes substantielles comme
favorisant I'unicité de ’intellect. in RICHARD KNAPWELL : Correctorium corrup-
torii. In : GLORIEUX, Palémon (éd.): Les premieéres polémiques thomistes, 207-208.

109 Le 13° argument initial souligne qu’un refus de I’engendrement de la
sensitive favorise ’erreur de la forme substantielle unique. OLIVI : Summa, q. 51 (11,
104).

110 OL1VI : Summa, q. 51, ad 7, (I, 129-131). Les différents textes de Thomas
sur ce théme sont présentés par WEBER, Edouard : La personne humaine au XIIT
siecle (= Bibliothéque thomiste 46). Paris : Vrin 1991, 161-167.

111 T.a remarque a déja été formulée par BETTONI : Le dottrine, 354.



286 Sylvain Piron

que.l12 Pour sa part, Olivi ne fait ici que défendre et compléter une doc-
trine exposée peu auparavant dans les textes qui forment les qq. 54 et 59 du
deuxiéme livre de la Summa. C’est notamment en étudiant le cas limite des
pertes d’usage du libre arbitre qu’il a été conduit a exposer le rdle central
que joue la part sensitive de I’ame dans I'unité du composé humain. Enraci-
née dans la méme matiére spirituelle que la part intellective, elle apporte
simultanément a la matiére corporelle sa plus haute perfection. C’est en elle
que se produit la connexion des parties contigués (colligantia) par laquelle
Olivi explique la solidarité de I’esprit et des corps étendus. La double criti-
que, de Thomas et de Siger, doit donc s’entendre comme une défense de
cette articulation qui permet a I’intellect d’étre substantiellement uni au
corps sans pour autant étre immédiatement sa forme.

Dans la seconde partie de la réponse, Olivi affronte plus directement la
noétique averroiste qu’il présente, a juste titre cette fois, comme une impli-
cation de la these réfutée : « poser que la sensitive n’est pas enracinée dans
la nature de la part intellective revient manifestement a poser que la part
intellective n’est unie au corps que comme le moteur au mobile ».113 Ce
n’est pas seulement le caractére personnel de la pensée qui est défendu ici
mais 'unité de I’expérience perceptive individuelle. Le principal argument
avancé pour sa défense se fonde sur la certitude intime de la part intellective
qui sait que les actes de la sensitive sont les siens. Seule, en effet, la partie
supérieure de 1’dme peut dire: «c’est moi qui pense, qui vois ou qui
mange », puisqu’elle seule est capable de réaliser la synthese de plusieurs ac-
tes.114 Cette part intellective est décrite comme la « racine de notre subsis-
tance » ; elle est 'instance en laquelle la personne humaine peut prendre ré-
flexivement possession d’elle-méme. C’est parce qu’elle n’est pas associée

112 Cité in OLIVI: Impugnatio, f. 44rb (art. 7), f. 48rb (art. 23, 24). Ces frag-
ments ne suffisent pas a reconstruire complétement la position d’Arnaud. La pre-
miere partie de la réponse d’Olivi reproduit quelques opinions (Summa, q. 51, II,
107 : « Forte dicetur, sicut et a quibusdam dictum est [...] », etc.) qui sont peut-étre
celles de son interlocuteur direct.

113 OLIVI : Summa, q. 51 (II, 122) : « Ponere quod sensitiva non sit radicata in
natura partis intellectivae est manifeste ponere quod pars intellectiva non uniatur
corpori nisi ut motor mobili. Hoc autem ultimum non solum est haereticum sed
etiam totius fidei enervativum ».

114 OLIVI : Summa, q. 51 (I, 122) : «[...] ipsa scilicet pars superior sentit intime
et dicit actus sensitivae esse suos. Unde dicit : ego qui intelligo, video vel comedo ;
et utique non potest dicere nisi per potentiam intellectivam quia nulla alia potentia
potest apprehendere utrosque actus nisi ipsa ».



Olivi et les averroistes 287

par elleméme A la matiére qu’elle est capable d’une telle réflexivité.115
L’union intime que réalise la part sensitive entre les deux matiéres, spiri-
tuelle et corporelle, suffit 3 assurer 'unité du composé humain.

La démonstration se clot sur une promesse de montrer, dans les répon-
ses aux arguments contraires, que la these opposée favorise I'erreur de
'unicité de l’intellect. Le dernier paragraphe de la question revient en effet
sur ce point. L’argument initial qu’il réfute jouait déja de I’effet de miroir
entre les deux positions rejetées. La thése d’un engendrement de la part sen-
sitive devrait étre acceptée car la thése opposée apporte des aliments a la
doctrine de la forme substantielle unique. La réponse commence par refuser
de tirer une telle conclusion. Elle poursuit en dévoilant une autre inférence
nécessaire, mais qui joue en sens inverse, en montrant la conséquence dan-
gereuse d’une origine naturelle de la sensitive. Olivi attribue ici a Averroes
lui-méme P’erreur rapportée par Bacon d’une constitution de I’étre humain
par sa seule sensitive, qui n’accorderait pas d’autre vie 2 I’homme que celle
d’une béte : « cette opinion ouvre admirablement la voie aux erreurs des
Sadducéens et des averroistes, précédemment cités, et de tous ceux qui po-
sent que lintellect ne s’unit au corps que comme le moteur au mobile ou
comme |’artisan a son instrument ».116 Pour la seconde fois dans la méme
quaestio, Olivi mentionne cette forme d’union entre ’ame et le corps. A
s’en tenir a ces seuls textes, il est impossible de décider de la source de cette
dénonciation. Les termes choisis correspondent a la fagon dont Thomas d’
Aquin critique une doctrine attribuée a Platon dans la Summa theologiae et
aux averroistes dans le De unitate intellectus.117 Mais rien n’interdit de pen-
ser, a ce stade de I’enquéte, qu’Olivi ait eu directement a ’esprit les posi-

115 Sur ce point, je me permets de renvoyer a mon article : L’expérience sub-
jective selon Pierre de Jean Olivi. In : BOULNOIS, Olivier (éd.) : Généalogie du sujet.
Paris : Vrin 2006

116 OLIVI : Summa, q. 51 (II, 135) : « Et cum secundum Averroem intellectiva
non sit proprie forma hominis sed solum sensitiva humana et ideo nullam vitam
post istam homini constituat plus quam uni bestiae, horum autem contrariam
necessario et evidenter sequantur ponendo sensitivam radicari in intellectiva ; patet
quod illa positio mirabilem viam parat erroribus praedictis Sadduceorum et Aver-
roistarum et omnibus illis qui ponunt intellectivam non uniri corpori nisi sicut mo-
torem mobili vel sicut artificem suo instrumento ». L’erreur attribuée aux Sad-
ducéens, pointée plus haut, p. 125, correspond a ’attribution de deux dmes a I’étre
humain, I'une corporelle, ’autre spirituelle, d’aprés GENNADE : De ecclesiasticis
dogmatibus. PL 58, 984, cap. 15.

117 THOMAS D’AQUIN : De unitate intellectus, 304 : « Quidam uero uidentes
quod secundum uiam Auerroys sustineri non potest quod hic homo intelligat, in
aliam diuerterunt uiam, et dicunt quod intellectus unitur corpori ut motor ».



288 Sylvain Piron

tions prises par Siger des les Quaestiones in Il De animall8 ou qu’il ait plu-
tot visé I’« homme célebre » de Bacon qui, si ’on en croit Thomas, em-
ployait le méme vocabulaire!19.

La conclusion qui est tirée de cette derniére discussion de la question 51
peut valoir plus généralement pour ’ensemble de cet exposé contradictoire
: il serait insensé de vouloir fuir une erreur en optant pour son opposé. La
vérité passe entre ceux qui unissent trop fortement intellect au corps,
comme Thomas, et ceux qui ne le font pas assez. L’examen de cette pro-
blématique permet de tirer un premier enseignement important. L’aver-
roisme latin, apparu au milieu des années 1260, ne se résume pas a la
question de I'unicité de l'intellect ; il implique une prise de position dans
un débat qui, précisément a cette date, commence a diviser fortement les
théologiens. Dans la querelle des formes substantielles, outre les théses de
'unité et de la pluralité, il faut compter avec celles de leur diversité d’ori-
gine et de leur union ultime.120 Mais cette « anthropologie averroiste », a
son tour, ne se résume pas a une version unique. Comme on va le voir en
observant maintenant un autre aspect du débat, elle comporte plusieurs
versions concurrentes et incompatibles entre elles.

3

Comme le laisse entendre la formulation employée dans la précédente cita-
tion d’Olivi, le vocable était déja apparu dans la premiére partie de la ques-
tion 51. Une objection tentait de suggérer que I’intellect pourrait sauvegar-
der ses qualités spirituelles tout étant la forme du corps, au motif qu’une
forme pourrait conserver une perfection supérieure a celle du composé
qu’elle informe. La réponse est cinglante. Ce faux-fuyant impliquerait que
la matiere serait nocive aux formes et que ’Aame humaine n’aurait pas
d’inclination naturelle vers un corps. L’erreur d’Origene, pour qui les ames

118 SIGER DE BRABANT parle plusieurs fois d’un moteur de Pespece humaine, In
IIl De anima : q. 2, 6 ; q. 8, 25, q. 9, 29, mais il ne parle jamais littéralement dans ce
texte d’une union de I’intellect au corps « sicut motor ad motum ».

119 Le texte cité a la note 117 se conclut ainsi : « tunc intellectus non se habet ad
Socratem, nisi sicut movens ad motum ».

120 La condamnation du 7 mars 1277 fournit un autre angle pour aborder ce
sujet. Je ’ai volontairement laissé de coté afin de ne pas compliquer outre mesure
un tableau déja trés chargé. On notera notamment que toute une séquence du
syllabus porte sur la question de I'unité de I’Ame humaine, articles 103 i 116. PICHE,
David : La condamnation parisienne de 1277 (= Sic et non). Paris : Vrin 1999, 110-
114. Voir aussi les pistes proposées pour identifier les sources de ces articles in
HISSETTE : Enqguéte sur les 219 articles. passim.



Olivi et les averroistes 289

regoivent un corps comme punition, serait ainsi vérifiée. Olivi déclare vou-
loir laisser cette erreur aux « averroistes sarrasinants qui posent que la ma-
tiere n’entre pas dans la quiddité des étants comme sa partie, mais seule-
ment comme un corrélat entre dans la définition d’un autre ».12! Aupara-
vant, dans la question 16, le méme reproche avait été adressé a Averroes qui
« délire » (insanit), sur ce point comme sur bien d’autres.122 Aussi allusive
qu’elle paraisse, la dénonciation d’une telle définition du composé se re-
trouve chez de nombreux auteurs. C’est notamment le cas de Roger Bacon,
dans son Compendium studii philosophie de 1292, qui emploie 3 ce sujet,
pour la seule et unique fois de son ceuvre, a ce que ’on sache, le terme aver-
roistae. Averroes, rappelle-t-il, pense en effet que la forme est plus digne que
le composé et qu’elle mérite donc davantage de lui donner son nom puisque
C’est par elle qu’il est en acte. Les averroistes pensent avec lui que la seule
forme donne son étre au composé, et non la matiére.123 En dépit de quel-
ques différences d’expression, ces deux témoignages sont remarquablement
convergents. Ils visent sans doute un adversaire identique et, puisque Bacon
ne semble pas s’inspirer directement d’Olivi, I’un et I’autre pourraient soit
dépendre d’une source commune, soit avoir appris 4 associer cette thése et
ce qualificatif 3 I’époque ou tous les deux séjournaient a Paris, a la fin des
années 1260.

Il est pourtant difficile de découvrir, parmi les textes disponibles, un au-
teur latin qui aurait effectivement soutenu une telle position. Toutes les pa-
ges consacrées a ce théme se retrouvent pour le critiquer. Le débat tourne

121 OLIVI : Summa, q. 51 (II, 119) : « [stum igitur errorem relinquo Averroistis
saracemetantibus qui ponunt quod materia non intrat quidditatem entium tanquam
pars eius, sed solum sicut unum correlativorum intrat definitionem alterius, non
intelligentes quod compositum habet essentiam et quidditatem compositam cuius
altera pars est essentia materiae [...] ».

122 OLIvI : Summa, q. 16 (I, 336-337) : « Averroes igitur hic sicut et in multis
aliis insanit. Non enim forma rerum habentium materiam dicit totam quidditatem
ipsarum, sicut ipse vult, sed oportet quod dicat aggregatum ex forma et materia ».

123 ROGER BACON : Compendinm of the Study of Theology (= Studien und Texte
zur Geistesgeschichte des Mittelalters). Ed. trad. T.S. MALONEY. Leiden : Brill
1988, 80-82 : « Haec autem omnia convincunt Averroem in hoc quod dicit quod
nomen dignius est formae quam compositi, quia non solum mentitur de nomine
aggregati, sed de nominatione propria ipsius formae et aggregati, quia dignius est
aggregatum nominari quam forma propria denominatione, quam forma sua propria
nominatione. Et ideo multo fortius est aggregatum dignius suo nomine quam forma
nomine aggregati. Nec Averroistae impedire possunt haec, licet sentiunt cum eo
quod forma dat esse aggregato, nam non solum forma dat esse aggregato, sed
materia, licet forma plus ». Voir aussi, § 71, p. 76.



290 Sylvain Piron

autour de I'interprétation d’une phrase du livre VII de la Métaphysique et de
P'interprétation qu’en donne Averroés,!24 mais le méme probléme peut étre
traité 3 I'occasion de la lecture d’autres livres. Le commentaire anonyme
sur le De anima publié par Fernand Van Steenberghen, qu’il faut sans doute
attribuer a Boece de Dacie, datable du milieu des années 1270, contient une
question sur ce point. Il déclare, sans la moindre ambiguité, que la matiére
entre dans la définition du composé puisqu’elle appartient a son essence.125
Dans ses questions sur la Physigue, ce méme Boéce de Dacie consacre un dé-
veloppement a ce sujet, présentant deux citations d’Averroes en guise
d’arguments initiaux. Ce texte est précieux car il rapporte I'opinion que
quelqu’un aurait tenue (aliguando dicitur), en refusant que la matiére sensi-
ble entre dans la définition des formes naturelles. Le premier des arguments
avances est celui que ’on a déja vu : la matiére n’appartient pas a 1’essence
de la forme naturelle. Le second affirme que la matiére n’est que la cause de
la forme naturelle, et qu’elle ne peut donc pas servir a désigner I’essence de
cette forme.126 Dans sa réponse, Boéce souligne, au contraire, que selon

124 AVERROES : Commentarium super libros Metaphysicorum, VII (= Aristotelis
opera cum Averrois commentariis). Venetiis : Junctas, 1562, t. VIIL, f. 189ra : « Defi-
nitio est intentionis universalis et formae universalis et proprie non congregati ex
forma et materia ». Voir aussi AVERROES : Commentarium magnum in Aristotelis de
anima libros. Ed. F. Stuart CRAWFORD. Cambridge (Mass.) : Mediaeval Academy of
America 1953, I, 9: « Nam diffinitiones non componuntur nisi ex principiis
propriis que sunt in re ».

125 VAN STEENBERGHEN, Fernand : Un commentaire semi-averroiste du traité de
P’ime. In : GIELE / STEENBERGHEN / BAZAN : Trois commentaires anonymes, 188 :
«In definitione compositi naturalis ponitur materia quia illud quod pertinet ad
essentiam compositi ponitur in definitione eius ; sed ad quidditatem compositi
naturalis pertinet materia ».

126 BOECE DE DACIE : Quaestiones super libros Physicorum (= Boethii Daci Opera
Omnia, vol. V pars 2. Corpus philosophorum danicorum medii aevi). Ed. Géza
SAJO. Hauniae : F. Bagge 1974, 209-210 : « Ad istam questionem dicitur aliquando
quod forma naturalis per materiam sensibilem non debet diffiniri. Ratio eorum fuit
quod diffinitio rei solum debet indicare quae pertinent ad essentiam rei et non illa
quae sunt extra essentiam rei. Sed materia sensibilis, quantumcumque sit propria
formae naturali, ipsa est extra essentiam eius - ideo per eam diffiniri non debet.
Dicitur similiter, planum est quod materia sensibilis non debet poni in diffinitione
formae naturalis nisi propter hoc quod materia est causa formae naturalis. Materia
enim ad essentiam formae naturalis non pertinet, nunc autem termino qui debet
docere quid est res per suam essentiam, non requiritur quod indicet quae sunt
causae illius essentiae. Diffinitio enim formae naturalis debet docere quid sit forma
naturalis per suam essentiam, ideo non oportet quod doceat causam essentiae
formae naturalis. Ideo dicitur quod forma naturalis non debet diffiniri per materiam



Olivi et les averroistes 291

Aristote, une forme n’est naturelle que pour autant qu’elle est susceptible
de subir des changements ; a ce titre, elle est nécessairement dans une ma-
tiere ; les formes dont I’étre est séparé de toute matiére méritent d’étre qua-
lifiées de formes divines ou métaphysiques.

L’auteur visé par ces différentes critiques n’est probablement pas Siger
de Brabant. Celui-ci, dans son commentaire du livre VII de la Métaphysique,
reconnait que les paroles d’Aristote dans ce chapitre sont quelque peu obs-
cures, car il parle de forme, matiére et composé sans distinguer ce qui releve
de I'individuel ou de I’espece. Pour cette raison, le Commentateur a voulu
dire que la matiére n’entre pas dans la définition de ’espéce - ce qui revient
simplement A dire que la matiére caractérise la différence individuelle.
L’intention du Philosophe n’a pas été d’exclure la matiére de la définition
des étres composés.127 Ce développement a I'intérét de montrer Siger en
train de chercher a disculper Averroés sur ce point. On ne peut lui repro-
cher, au pire, qu'une formulation ambigué qui tient a I’ambiguité méme du
texte aristotélicien. Ces explications peuvent étre rapprochées de la Senten-
tia super Metaphysicam de Thomas d’Aquin, composée en 1270-71, ce qui en
fait le plus ancien des témoignages rassemblés ici. Thomas évoque une opi-
nion « d’Averroes et de certains de ses disciples » pour qui ’espéce (au sens
de la réalité spécifique partagée par chaque individu) se définit par ses seuls
principes formels, a I’exclusion de la matiére. Au contraire, ’intention

suam ». Voir aussi, dans le méme sens BOECE DE DACIE : Quaestiones super librum
Topicorum (= Boethi Daci Opera Omnia. Corpus philosophorum Danicorum Medii
aevii 6, II). Ed. N.G. GREEN-PEDERSEN / ]. PINBORG. Hauniae : F. Bagge 1976,
288-290.

127 SIGER DE BRABANT : Quaestiones in Metaphysicam. Texte inédit de la repor-
tation de Cambridge, édition revue de la reportation de Paris. Ed. Armand MAURER.
Louvain-la-Neuve : Editions de I'Institut Supérieur de Philosophie 1983, 370 : « Est
autem intelligendum quod verba Aristotelis in hoc capitulum aliquantulum obscura
sunt, eo quod non distinguit inter formam et speciem, quasi utrumgque appellans
nomine ‘formae’ ; quandoque nec etiam distinguit inter compositum commune et
compositum individuale, sed utrumque indifferenter appellat simul totum. Nec
distinguit inter materiam communem et individuale. Et ideo ista reddiderunt Aris-
totelis intentionem in hoc capitulo difficilem, intantum ut etiam Commentator
videbatur dicere quod ad essentiam seu quod quid est specierum, non pertineat
materia, sed forma tantum. Unde et VI°® huius, quod in definitione naturalium
apparet materia tamquam aliquid extrinsecum ab essentiis eorum. Sed ex dictis
apparet quod non est haec intentio Aristotelis ».



292 Sylvain Piron

d’Aristote, comme il ’exprime au livre précédent, est bien que la matiére
sensible fasse partie de la définition des choses sensibles.128

Ce court dossier, dont I’examen devrait étre poursuivi, laisse apparaitre
une troublante antinomie. D’une part, les auteurs rencontrés repoussent
unanimement, avec quelques nuances significatives, ce que tous (sauf Siger)
considérent comme une erreur d’Averroes. Pour la plupart d’entre eux, ils
laissent entendre que cette opinion a été défendue par des penseurs con-
temporalns : pour cette raison, ces derniers meériteraient sans conteste
d’étre qualifiés de disciples du Commentateur et c’est le pas que franchis-
sent les deux franciscains. Pourtant, aucun texte connu ne parait témoigner
d’une telle lecture. La situation devient encore plus énigmatique si I’on ob-
serve la conséquence anthropologique de cette position. Elle se trouverait
en effet en opposition directe avec la thése précédemment examinée, qui
était elle aussi clairement associée a ’erreur par excellence des averroistes.
Comme I’écrit Olivi, il en découlerait que ’homme pourrait étre défini par
sa seule forme sans faire mention de son corps, si ce n’est a titre de corré-
lat ; cela reviendrait a définir ’homme comme I’dme d’un corps humain.12?
De son coOté, Siger ne dit pas autre chose. Afin de rejeter cette lecture erro-
née, qui est a ses yeux une mauvaise interprétation d’Aristote et d’Aver-
roes, il refuse lui aussi la méme conséquence inacceptable : « L’homme n’est
pas uniquement ce qu’est sa forme ».130

Ces déductions nous conduisent finalement sur une piste albertinienne.
En effet, la these d’une définition de I’homme par une forme pure évoque
irresistiblement un théme central de '« aristocratisme intellectualiste » ins-

128 THOMAS DE AQUINO : Sententia Metaphysicae (= Opera Omnia, Fiaccadori
20). Parma 1856, lib. 7, lectio 9, 483 : « Quidam enim dicunt, quod tota essentia
speciei est ipsa forma, sicut quod tota essentia hominis est anima [...] Et ex hoc
volunt, quod nullae partes materiae ponantur in definitione indicante speciem, sed
solum principia formalia speciei. Et haec opinio videtur Averrois et quorumdam
sequentium eum. Sed videtur esse contra intentionem Aristotelis. Dicit enim supe-
rius in sexto, quod res naturales habent in sui definitione materiam sensibilem, et in
hoc differunt a mathematicis ».

129 OLIVI : Summa, q. 16 (I, 336) : « Alias quis posset definire homine nulla facta
mentione de corpore humano, non solum per modum correlativi, sed etiam per
modum partis hominis essentialis ? nonnisi qui diceret quod homo non sit aliud
quam anima corporis humani ».

130 SIGER DE BRABANT : In Metaphysicam (Cambridge), 370 : « Homo autem
non est id quod sua forma, nec hominem esse est formam hominis esse. Et ideo
quod quid est est hominis et non forma tantum ».



Olivi et les averroistes 293

piré par le dominicain allemand.131 A P’occasion de son premier commen-
taire de I’Ethigue (ca. 1250), Albert le Grand avait rencontré le passage du
livre IX consacré a I’égoisme de I’homme vertueux. Pour citer la traduction
précise de Gauthier et Jolif :

« Or, de méme qu’une cité ou tout autre corps organisé, c’est par-dessus
tout, de I’aveu unanime, sa partie dirigeante, de méme, ’homme, lui aussi,
c’est par-dessus tout sa partie dirigeante. S’aime donc aussi lui-méme par-
dessus tout celui qui aime cette partie et vit a son gré. Ajoutez encore que,
si nous disons de quelqu’un qu’il maitrise ou non ses passions, c’est parce
que chez lui, I'intellect est ou n’est pas le maitre. N’est-ce pas avouer que
I’intellect, c’est nous-mémes ? »132

L’une des bréves questions de son commentaire qu’Albert consacre a ce
point lui permet d’expliquer que lintellect peut en effet étre prédiqué de
I’étre humain, non pas comme [’une de ses parties mais en tant qu’il lui est
essentiellement identique puisque c’est lui qui accomplit la perfection ul-
time de I’humain.133 Par la suite, au fil de ses différents commentaires
aristotéliciens, ce passage est condensé en une simple maxime, répétée sous
différentes formes dont la plus frappante dit : homo tantum est intellectus.134
A chaque fois que la formule est invoquée, il s’agit d’énoncer I'excellence
des sciences spéculatives dont la pratique est la seule qui accomplisse la per-

131 Pour cette désignation, cf. DE LIBERA, Alain : Raison et foi. Archéologie d’une
crise d’Albert le Grand a Jean-Paul II. Paris: Seuil 2003, 319-328. Sur le fond,
BIANCHI, Luca: Filosofi, uomini e bruti. Note per la storia di un’antropologia ‘aver-
roista’. In : Rinasc. 32 (1992) 185-201, repris in BIANCHI : Studi sull’aristotelismo del
Rinascimento, 41-61. Plus généralement, sur le sentiment élitaire des intellectuels
médiévaux, cf. MURRAY, Alexander : Reason and Society in the Middle Ages. Ox-
ford : Oxford University Press 1978, 233-257.

132 ARISTOTE : L’Ethigue & Nicomague. Trad. et comm. René Antoine
GAUTHIER et Jean Yves JOLIF. Louvain-la-Neuve : Peteers/Nauwelaerts 2002 (lere
éd. 1958), 1.1, 2, 265.

133 ALBERTUS MAGNUS : Super Ethica. Commentum et quaestiones. Libros VI-X
(= Opera omnia 14.2). Ed. Wilhelmus KUBEL. Aschendorff: Miinster Westfalen
1987, 760 : « Dicendum ergo ad primum quod intellectus non praedicatur de homine,
inquantum est pars potentialis vel essentialis ipsius, sed inquantum est essentialiter idem
et ultimum, in quo perficitur ratio hominis ». On trouve de nombreuses allusions 2 ce
passage dans différentes ceuvres d’Albert.

134 Par ex. De anima. Ed. Clemens STROICK (Opera omnia, VII, 1). Miinster
1968, 2 : « esse tamen hominem in quantum homo est, solum intellectum ». Tous ces
passages sont signalés par BIANCHI, Luca: Filosofi, nomini e bruti, 45, n. 10, et ID. :
Il vescowvo e i filosofi, 182, n. 45.



294 Sylvain Piron

fection de I’étre humain. Dans son prologue a la Physigue, Averroes dit la
méme chose encore plus séchement : le nom d’homme se dit équivoque-
ment de ceux qui sont capables ou non de cette excellence philosophi-
que.135 Cette double inspiration est a I'origine d’un important courant
intellectualiste, caractérisé par la recherche d’une « félicité mentale » dans la
spéculation rationnelle et convaincu de la supériorité du philosophe sur les
autres hommes. Comme le dit Luca Bianchi, ce courant est aussi bien « al-
bertiste » qu’« averroiste ». L’un des premiers témoignages marquants en ce
sens est le célebre éloge de la philosophie prononcé par Aubry de Reims
(ca. 1265).136

Il reste trop de piéces manquantes pour donner une image claire du dé-
bat qui semble avoir eu lieu autour de cette définition de I’étre humain. Les
éléments qui ont été apportés ici permettent seulement d’esquisser la sil-
houette de la proposition philosophique suivante. Elle aurait justifié
I’identification de ’homme a son seul intellect, non par une réduction mé-
tonymique du tout 2 sa partie supérieure ou dans le cadre d’un éloge de la
sagesse philosophique, mais en arguant d’un principe général de composi-
tion des étres naturels. Ceux-ci ne devraient étre définis que par leur seule
forme, a I’exclusion de leur matiere. Comme on 1’a vu, cette proposition a
suscité des réactions nombreuses et convergentes. Les quelques phrases
d’Averroes qui ont lui servi de support sont, en elles-mémes, trop anodines
pour avoir déclenché un tel tir de barrage. Il faut donc en conclure que,
dans un texte que nous ne connaissons pas, un personnage non identifié au-
rait formulé cette proposition, sans doute quelque temps avant 1270, en
s’appuyant probablement, a des titres divers, sur Albert le Grand et le
Commentateur.

4.

Les deux derniers themes sur lesquels Olivi se refere aux averroistes présen-
tent des caractéristiques semblables. Il s’agit de thémes effectivement pré-
sents chez Averroes, mais dont il est difficile de trouver des prolongements
dans les textes disponibles produits par des auteurs latins du treizieme sie-
cle. La différence tient a ce qu’Olivi est cette fois le seul a ferrailler sur ces
terrains.

135 AVERROES : In libros Physicorum Aristotelis, f. 1v, H-1. Voir aussi AVER-
ROES : In De anima, 494-495.

136 AUBRY DE REIMS : Philosophia Magistri Aubrici Remensis. In : GAUTHIER :
Notes sur Siger de Brabant. (I1.), 29.



Olivi et les averroistes 295

La question 33, la deuxiéme de la série considérée ici, porte sur un point
crucial d’angélologie qui permet d’unir dans une méme réprobation Tho-
mas d’Aquin et les philosophantes. Tous soutiennent en effet qu’il ne peut y
avoir qu’un ange par espéce. Leur argument majeur tient au principe
d’individuation par la matiére qui interdit que les anges, immatériels, soient
multipliés numériquement au sein d’une méme espeéce.137 Siger ajoute sur ce
point un argument qu’on ne retrouve pas chez Thomas : dégagé des imper-
fections de la matiére, un seul ange accomplit a lui seul toutes les possibili-
tés de son espece, si bien qu’il serait vain de lui adjoindre un congénere par-
faitement identique.138 Les premiers mots de la réponse d’Olivi s’en pren-
nent A ceux qui ont accepté ces raisons en suivant les « philosophes paiens
et sarrasins ». En régle générale, le franciscain ne se soucie guére de la
doxographie des doctrines qu’il combat. Il est d’autant plus intéressant de
relever une exception 2a cet égard. La question 16, premiere de la série de
questions disputées qui nous retiennent, porte sur la composition en ma-
tiere et forme des substances spirituelles. Un des arguments initiaux expose
de quelle fagon Aristote, dans le livre VIII de la Métaphysique, congoit les
substances intellectuelles comme identiques a leurs formes. C’est une opi-
nion que semblent partager tous les philosophes, que ce soit les platoniciens
ou les péripatéticiens. La premiere de ces écoles est représentée par le Liber
de causis et Proclus, la seconde se résume au seul Averroes.13? Le premier
rapprochement suffit 2 prouver qu’Olivi connaissait le rapport établi entre
ces deux textes par Thomas d’Aquin. En leur associant le nom du Com-
mentateur, il reléve une convergence effectivement a I’ceuvre dans les tra-
vaux de Siger de Brabant et de ses confréres.!40 Avicenne s’ajoute a ces au-

137 Sur ce théme, voir SUAREZ-NANI, Tiziana : Les anges et la philosophie. Sub-
jectivité et fonction cosmologique des substances séparées a la fin du XIIF siécle (=
Etudes de philosophie médiévale 82). Paris : Vrin 2002, 39-50.

138 SIGER DE BRABANT : Quaestions super librum de causis, q. 24, lin. 65-72. Le
théologien et le philosophe se séparent sur le point de savoir si Dieu pourrait ou
non multiplier a I’infini le nombre d’espéces angéliques.

139 OLIVI : Summa, q. 16 (I, 300) : « Omnes etiam philosophi, tam Platonici
quam Peripatetici hoc idem videntur sentire, sicut patet in libro De causis et in
libro Procli et in dictis Averrois ».

140 TMBACH, Ruedi : Notule sur le commentaire du Liber de causis de Siger de
Brabant et ses rapports avec Thomas d’Aquin. In: FZPhTh 43 (1996) 304-323. L’im-
portance du Liber de causis chez Siger, dés ses premiers textes, est soulignée par
BAUMGARTEN, Alexander: Posfatdi. In: BAUMGARTEN, A. : Despre unitatea
intelectului. Bucuresti : IRT 2000, 321-323. Voir aussi, ici méme, [’article de Dragos
CALMA, pp. 188-235.



296 Sylvain Piron

teurs dans le chapitre du De perlegendis qui expose la raison de cette erreur
collective. Tous ces philosophes paiens et musulmans ont congu les subs-
tances séparées comme des dieux ; ils leur ont ainsi attribué des qualités qui
ne conviennent qu’a la divinité.14! La question 33 reprend les mémes
explications. Elle y ajoute une remarque importante. Tous les arguments en
faveur de I'universalité de chaque ange au sein de son espéce peuvent servir
a prouver que l’espéce de P’intellect humain est toute entiére rassemblée en
une substance unique.l#2 Les précédents passages examinés montraient les
implications anthropologiques de la thése de 'unicité de I'intellect ; on en
découvre ici ses corrélats angélologiques. Comme on pouvait s’y attendre,
les tenants de cette position sont nommés ici aussi de la méme épithéte que
précédemment.

Au nombre des arguments initiaux de la question 33 figure un raison-
nement construit a partir du chapitre I, 9 du Traité du Ciel. Aristote y exa-
mine ’hypothese d’un corps naturel qui serait situé au-dela de la derniere
sphére céleste, pour en conclure 3 son impossibilité. Le monde épuise
’ensemble de sa matiére. C’est pourquoi il ne peut en exister qu’un seul. Si
tel est le cas, énonce ’argument présenté par Olivi, les anges qui sont d’une
noblesse bien supérieure aux corps célestes ne sauraient davantage étre plu-
sieurs par espece.l43 Le raisonnement peut sembler mal formé, puisque c’est
précisément 'immatérialité de ’ange qui est cause de son unicite spécifique.
Avant de chercher a dégager les sous-entendus de cet argument, il faut lire
la réponse qui y est donnée. Olivi distingue la matiére du ciel ut nunc de

141 OLIVI : De perlegendis, 43 : « Omnes etiam proprietates quas eis [angelis]
attribuunt sunt ut plurimum erroneae, quia locuti sunt de eis quasi de quibusdam
diis, sicut ex libro Proculi et ex libro De causis et ex libris Avicennae et Averroys et
multis aliis aperte haberi potest ».

142 QLI : Summa, q. 33 (I, 604) : « Et isto etiam errore fortissime astruitur
quod non sit in omnibus hominibus nisi unus intellectus quia omnia illa per quae
probatur universalitas naturae specificae in quolibet angelo possunt adduci aeque
efficaciter ad probandum quod tota species intellectus humani est in una substantia
universaliter recollecta ».

143 OLvi: Summa, q. 33 (I, 593): « Constat enim quod incomparabiliter
maioris sunt nobilitatis angeli quam corpora caelestia ; sed secundum Aristotelem,
libro ‘De caelo et mundo’, in caelestibus forma occupat totam suam materiam, et
haec est causa secundum eum ibidem quare caelum vel mundus non potest plura
individua habere, ita quod essent plures mundi vel plures caeli eiusdem speciei ;
ergo multo magis hoc est in angelis ». Cf. ARISTOTE : Traité du ciel, 1, 9 (278b25-
279a11). Trad. C. DALIMIER / P. PELLEGRIN. Paris : GF Flammarion 2004, 144-
146.



Olivi et les averroistes 297

celle que Dieu pourrait créer. Cette derniére ne saurait étre limitée ; Dieu
pourrait I’augmenter ou la modifier a sa guise.

« Je ne veux toutefois pas nier par la, ajoute-t-il, qu’Aristote ait cru que
Dieu ne pourrait le faire ; il a peut-étre pensé que Dieu a fait le ciel aussi
grand qu’il pouvait le faire et que tout ce qu’il pouvait faire par lui-méme
et immédiatement, il ’a fait nécessairement de toute éternité. Les aver-
roistes croient en effet qu’il a pensé ainsi. Si I’a fait, il a pensé diaboli-
quement ».14

On peut prendre, en un premier sens, ce qualificatif dans le sens le plus
large, comme simple synonyme des « clercs parisiens philosophants » aux-
quels la Lectura super Apocalypsim, adresse, vingt ans plus, des reproches
identiques.!45 Pris dans toute son extension, cette critique vise le point de
désaccord majeur entre le théologien et les philosophes qui congoivent
Dieu a la maniére d’une cause premiére, produisant nécessairement ses ef-
fets et non pas librement créateur. Mais en entrant dans le détail de
I’argument, on découvre une nouvelle fois une allusion précise a un passage
d’Averroes. Dans le grand commentaire du De anima, celui-ci cherche a
montrer que 'intellect est un en nombre pour tous les individus humains.
Son raisonnement fait appel, par analogie, a I'impossible multiplication des
substances séparées au sein d’une méme espéce. Des individus supplémen-
taires seraient inutiles et superflus puisque leur fonction cosmologique se-
rait déja remplie. De méme, il n’y a besoin que d’un capitaine par navire.
« C’est la le sens de ce qui est dit dans le premier livre Du ciel et du monde,
a savoir que s’il y avait un autre monde, il faudrait un autre corps céleste »
et, par conséquent, un autre moteur, ce qui impliquerait, absurdité su-
préme, de multiplier numériquement les premiers moteurs en leur attri-
buant pour cela de la matiére.146 Cette argumentation cosmologique rend
solidaires I'unicité spécifique des substances séparées et l’unicité de !’in-
tellect possible. L’ensemble de ce passage semble avoir constitué la toile de
fond de I’argument sommairement présenté par Olivi. Si tel est le cas, la
mention des averroistae dans la réponse a cet argument prend une significa-
tion bien différente. Elle aurait la valeur d’une signature de la source a la-

144 OLIVI : Summa, q. 33 (I, 607) : « Non autem per hoc intendo negare quin
Aristotelis crediderit Deum ista non posse, quia forte ipse sensit quod Deus fecit
caelum ita magnum quam facere potuit et quod quicquid facere potuit per se et
immediate totum fecit ab aeterno et necessario. Sic enim Averroistae credunt eum
sensisse. Si autem ita sensit, diabolice sensit ».

145 Voir plus haut, p. 264-265.

146 AVERROES : I de anima libros, 403-404.



298 Sylvain Piron

quelle est puisée le raisonnement. L’argument initial d’Olivi serait une re-
formulation d’un raisonnement effectivement tenu par un auteur qui se se-
rait inspiré de cette page d’Averroés pour défendre, simultanément, I’im-
possibilité de multiplier aussi bien les substances séparées que ’intellect
possible.

Cette hypothése semble étre la bonne. La question dans laquelle Siger
défend pour la premiere fois la thése de I'unicité de Dintellect possible
s’appuie précisément sur le méme argument cosmologique :

« la division des espéces en individus a lieu selon la quantité. En effet, s’il
y avait plusieurs mondes, il y aurait plusieurs moteurs, et s’il y avait plu-
sieurs moteurs, ils auraient alors de la matiére. De cela, on peut conclure
que, puisque D’intellect est immatériel, il n’entre pas dans sa nature qu’il
soit multiplié selon le nombre ».147

Ni Averroes, ni le passage sous jacent du Traité du ciel ne sont explicite-
ment cités dans la version de ce cours qui nous a été transmise. Ce sont
pourtant les sources du raisonnement tenu. Qu’il ait eu entre les mains une
autre version plus développée de la méme question, ou qu’il en ait connu
d’autres échos, il paralt clair que c’est cette méme structure argumentative
qu’Olivi reproduit. L’allusion aux averroistae dans la réponse vient donc si-
gnifier le rapport étroit que pergoit le franciscain entre une position sur
’individuation des anges et la doctrine averroiste de I’intellect unique.

5.

Le dernier point qui reste a examiner est sans doute le plus intéressant du
point de vue de 'invention philosophique ; il demanderait a étre exposé de
facon bien plus fine qu’on ne peut le faire ici. Le terrain concerné est celui
de la contingence. Le premier des arguments énoncés en téte de la question
qu’Olivi consacre a la définition du libre arbitre (q. 57) fait appel au chapi-
tre du septieme livre de la Métaphysique qui traite du passage de la puissance
a l’acte. Selon Aristote, on ne peut rendre compte de [’action d’un agent ra-
tionnel, capable des contraires, au moyen de sa seule puissance. Pour que
’acte se produise, outre I’absence d’empéchements et la proximité du pa-
tient, il faut faire intervenir une cause déterminante qui peut étre le désir

147 SIGER DE BRABANT : In III De anima, q. 9, p. 26, lin. 26-28 : « Item, divisio
generis qualitativa est. Sed divisio speciei in individua quantitativa. Si enim essent
plures mundi, essent plures motores, et si essent plures motores haberent et mate-
riam. Ex his praenotatis concluditur quod intellectus <cum> sit immaterialis, in
eius natura non est quod multiplicetur secundum numerum ».



Olivi et les averroistes 299

ou le choix.148 Cette derniere cause, souligne Olivi, serait donc davantage le
principe de I’action que la seule puissance d’agir. Averroes le confirme en
durcissant le trait : une cause commune a deux effets contraires ne peut
produire 'un plutdt que I’autre, 3 moins d’étre déterminée par une cause
appropriée a produire cet effet-ci plutot que celui-la.14® L’homme ne peut
donc agir avant que ses puissances ne soient déterminées a un certain acte
qui s’accomplira nécessairement, si aucun obstacle n’y fait barrage, dés que
I’agent sera mis en présence de son patient.150 L’ensemble des dix premiers
arguments de la question 57 offrent des variations autour du méme pro-
bléeme. En ramenant toute action a une cause qui la détermine au préalable,
les philosophes semblent, aux yeux d’Olivi, nier un libre arbitre qu’il com-
prend, pour sa part, comme liberté de la volonté a se déterminer elle-
méme.15! Les réponses a ces arguments donnent [’occasion de forger une
théorie alternative qui est connue dans ’histoire de la philosophie sous le
nom de théorie de la contingence synchronique et dont I'invention est gé-
néralement attribuée a Duns Scot. Stephen Dumont avait bien signalé la
priorité d’Olivi a cet égard, mais en pointant principalement ’usage qui en
est fait dans d’autres textes de la Summa, de date plus tardive.152 En réalité,
cette théorie s’est élaborée dans les mois qui ont suivi les condamnations de
1277, en réponse a Aristote et Averroes. Le débat s’est engagé simultané-
ment sur deux terrains. Parallélement a cette question sur le libre arbitre, le
lecteur franciscain travaillait 2 une longue question, encore inédite, sur la
liberté divine ; sa conception de la liberté humaine est étroitement corrélé a
la fagon dont il congoit la structure de ’agir divin.153

Dans les deux cas, le point de rupture porte sur ’articulation du savoir
et du vouloir. Aucune forme de connaissance ne peut €tre prise, au sens
propre, comme cause d’un acte de la volonté. « La science ne fait que mon-

148 ARISTOTE : Métaphysique, 1047b31-1048a24. Trad. TRICOT, 496-498.

149 AVERROES : Commentarium super libros Metaphysicorum, IX (= Aristotelis
opera cum Averrois commentariis). Venetiis 1562, t. VIIL, {. 234vb : « ergo necesse est
ut in istis sit principium prius potentiis moventibus, que sit causa in hoc quod agunt
alterum contrariorum quandoque et alterum quandoque, et universaliter necesse est
ut aliquid sit quod faciat magis agere alterum contrariorum quam alterum, et hoc
est vere principium ».

150 OLIVI : Summa, q. 57 (11, 305).

151 Cf. BOULNOIS, Olivier : Veoeu, vouloir et noblesse de la volonté selon Olien. In
: Cahiers du Centre de recherches historiques 16 (1996) 57-64.

152 DUMONT, Stephen D.: The Origin of Scotus’ Theory of Synchronic
Contingency. In : MSM 72 (1995) 149-167.

153 Cf. PIRON : La destruction des idées, 69-89.



300 Sylvain Piron

trer a la volonté les contraires [qu’elle peut accomplir], et les moyens de les
réaliser ». Une formule cinglante vient marquer la limite de cette fonction :
«la science n’a jamais, a ce que je sache, d’autre acte que de savoir ».154
Confrontée a des effets contraires, la volonté n’est pas enfermée dans une
impasse qui I’obligerait a vouloir les deux en méme temps ou n’en vouloir
aucun, sans pouvoir se décider dans un sens ou dans [’autre ; elle est capable
de concevoir ces possibles opposés en les disjoignant (sub disiunctione) et de
vouloir I'un plutét que ’autre. Choisissant de réaliser I'une des branches de
I’alternative, elle aurait pu au méme instant vouloir le contraire.155 Un effet
contingent est donc celui dont le contraire aurait pu se produire in eadem
hora. La volonté peut ainsi étre la cause du mouvement ou du repos, en
’absence de toute autre détermination a se mouvoir ou a demeurer immo-
bile. C’est cela, écrit Olivi en conclusion de sa réponse au cinquiéme argu-
ment, que les averroistes n’ont pas reconnu.156

Plus précisément, dans la version initiale de ce texte, transmise par le
cod. Vatican, Borghese 358, il n’était question que de leur inspirateur : hoc
est guod latuit Averroes. Dans la version finale, mise au point au moment de
I’édition de la Summa (1294-95), que transmet le cod. Vatican latin 1116, le
nom du Commentateur est remplacé par celui de ses disciples. Cette substi-
tution peut recevoir différentes interprétations, selon le sens que ’on choi-
sira d’accorder au qualificatif d’averroistae. Ce qui n’était a ’origine qu’un
débat en face a face avec Aristote et Averroés est érigé, longtemps apres, en
épisode du conflit généralisé qui oppose le franciscain de Languedoc aux
« clercs parisiens ». Ne s’agit-il de que de corriger un oubli (les averroistae
étant déja visés sur ce point des 1277), s’est-1l passé quelque chose entre
temps qui justifierait une telle inflexion, ou cette correction est-elle plutot
symptomatique de I’inconsistance initiale de la catégorie d’averroistes qui
ne serait qu’'un épouvantail agité par Olivi ? Avant de se prononcer, il

154 OLIVI : Summa, q. 57 (II, 339) : « Nunc autem nunquam est verum quod
scientia sit proprie causa effectiva eorum, sed solum ostendit voluntati ipsa con-
traria et modum faciendi ea [...] nunquam enim, quod sciam, scientia habet aliud
actum quam Scire ».

155 OLIVI : Summa, q. 57 (II, 341) : « Non enim oportet quod illud quod potest
in opposita sub disiunctione, hoc est quod in eadem hora habet potentiam pro quo-
cunque illorum, ita tamen quod, si unum agit, tunc ab altero cesset, non, inquam,
oportet quod simul agat utrumque vel simul cesset ab utroque ; sed potius sequitur
quod sic agat alterum quod potuerit pro eodem nunc agere aliud cessando a primo
et e contrario. In hoc autem nulla contradictio implicatur, sed potius vera libertas
potentiae astruitur. »

156 OLIVI : Summa, q. 57 (II, 343) : « hoc est igitur quod latuit Averroistas ».



Olivi et les averroistes 301

convient de noter 'importance accordée, des les années 1277-78, a ce point
dans un tableau d’ensemble des erreurs commises par les « philosophes de
ce monde ».

La question sur I’éternité du monde est ’une des plus tardives de la série
de textes qui nous a retenu ici. Elle contient deux pages remarquables qui
cherchent a reconstituer les fondements de ce qui est décrit comme une
« doctrine impie ».157 Cet essai dégage en realité I’articulation et la solida-
rité des principales theses philosophiques gréco-arabes combattues dans ce
texte et les précédents, dont I’éternité du monde n’est que I'implication ul-
time. Comme I’a bien noté B. Jansen dans ’apparat critique, la colonne
vertébrale de cette reconstitution est fournie par le Liber de causis. Elle re-
pose sur deux premiers axiomes. L’univocité modale de l’action divine
(« Deus quicquid agit necessario agit ») et la nécessité d’attribuer une cause
déterminée a chaque action contingente (« omnium quae aliquando agunt,
aliquando non agunt, aut quae aliquando sic agunt, aliquando vero non sic,
oportet reddere causam quare aliquando sic, aliquando vero non sic ») se
combinent en un enchalnement causal universel. Toutes choses émanent
hiérarchiquement de la cause premieére, les substances inférieures recevant
I’étre par I’intermédiaire des supérieures. «Il leur semble », commente
Olivi en parlant globalement de tous ces philosophes, « que soit ainsi posé
dans tout ’univers un ordre, une concorde et une concaténation admira-
bles ». Pour le franciscain, cet ordre admirable est la « consommation de
I’'impiété » qui réduit a presque rien la puissance divine et ne laisse qu’une
part infime et misérable aux humains puisque, 2 les suivre, « nous sommes a
Pextrémité de cette chalne qu’ils imaginent ».158 Comme |’écrit Andrea
Robiglio, I'ambition d’Olivi ne serait rien moins que de détruire cette
« grande chalne de ’étre » afin de sauvegarder les libertés humaine et di-
vine.15? Il s’agit également de défendre les articles de foi mis en cause par ce
corps de doctrine. C’est seulement a cette enseigne qu’apparait ici 'unicité
de l'intellect, présentée au méme rang que la métempsychose comme une
des traductions possibles de I’appartenance des ames a ’ordre des substan-

157 OLIVI : Summa, q. 5 (I, 96-98).

158 OLIVI : Summa, q. 5 (I, 97-98) : « videnturque sibi per hoc mirabilem ordi-
nem ac concordiam et concatenationem pomnere in toto universo [...] secundum hoc
quasi essentialiter sumus in extremo catenae quam fingunt ».

159 ROBIGLIO, Andrea A. : Breaking the Great Chain of Being. A note on the Paris
condemmnations of 1277, Thomas Aquinas and the proper subject of metaphysics. In :
Verbum. Analecta Neolatina 6 (2004) 51-59.



302 Sylvain Piron

ces spirituelles séparées.160 Le paradigme philosophique ainsi reconstitué
ressemble d’assez prés A celui qu’analyse Alexander Baumgarten sous le
nom de « principe du ciel ».161 La meilleure dénomination qu’on puisse lui
donner est assurément celle de « néo-platonisme ». Le projet d’Olivi, pour
le décrire d’un mot, est bien de rompre avec ’ensemble des traditions qui
partagent tout ou partie de cette structure de pensée, qu’elles qu’en soient
les variantes. En ce sens, il accomplit speculativement le programme
qu’énonce autoritairement I’évéque Tempier au méme moment.

Pour en revenir au probleme examiné dans ce paragraphe, cette présen-
tation a ’intérét d’éclairer un autre enjeu du débat sur la contingence. Il
s’agissait pour Aristote, explique Olivi, de ramener la causalité du monde
sublunaire a une cause uniforme qui peut, sans varier, produire alternati-
vement des effets contraires. Seul un moteur éternel du ciel est capable de
répondre 2 cette réquisition. Invariable et uniforme, il donne aux corps cé-
lestes des positions changeantes vis-a-vis du monde inférieur sur lequel ces
corps peuvent ainsi avoir des effets variables.1¢2 Le probleme du détermi-
nisme astral tient apparemment peu de place dans les polémiques olivien-
nes. On en comprend ici la raison. Engager la discussion sur le terrain de la
cosmologie reviendrait a concéder par avance la victoire a I’adversaire. En
réfutant la théorie de la causalité postulée par les tenants d’une influence as-
trale, c’est tout I’édifice qui s’effondre. De ce point de vue, la théorie de la
contingence synchronique est la meilleure réponse qui pouvait étre appor-
tée a I’explication du comportement des étres sublunaires par I’influence
des corps célestes.

6.

Qui sont donc, pour finir, les averroistes d’Olivi ? Les cinq dossiers exami-
nés les uns apres les autres apportent des réponses contrastées. Leur mise en
série peut provoquer une légitime perplexité. Le premier constat sera pour
reconnaitre qu’aucun nom, ni méme aucun profil, ne s’impose avec évi-
dence. En un seul cas (§ 4), la critique porte sur un argument qui se re-
trouve presque littéralement chez Siger de Brabant. Ailleurs, les positions
visées ne correspondent pas a celles que nous connaissons de lui. Mais elles

160 OLIVI : Summa, q. 5 (I, 98) : « ponit etiam aut unitatem intellectus aut revo-
lutionem earumdem animarum per diversa corpora aut infinitas animas et plures
earum in aeternum manere separatas a COrpore ».

161 BAUMGARTEN, Alexander : Principinl Cerului. Eternitatea lumii si unitatea
intelectului in filosofia secolului al XIII-lea. Cluj-Napoca : Editura Dacia 2002.

162 OLIVI : Summa, q. 5 (I, 96-97).



Olivi et les averroistes 303

ont pour double caractére troublant de n’étre transmises par aucun docu-
ment connu a ce jour et d’étre parfois contradictoires entre elles. La seule
certitude est que le mot averroista n’est pas choisi au hasard. Dans chaque
cas, il s’agit d’'un théme dont on peut retrouver 'origine chez Averroes,
fut-ce dans une formule anodine montée en épingle. Le dernier exemple
étudié pourrait inciter a penser que le terme ne désigne pas des clercs pari-
siens en chair et en os mais un personnage conceptuel. Incarnation de la fo-
lie des philosophantes, il aurait systématiquement fait siennes les positions
les plus déroutantes d’Averroes, en assumant de la sorte des theses incom-
patibles entre elles.163 Pour cette raison, il n’y aurait pas a s’étonner de n’en
retrouver aucune trace dans les textes qui sont parvenus jusqu’a nous ; il
n’y aurait pas lieu d’en induire ’existence d’ceuvres perdues en route.
L’averroisme dénoncé par Olivi ne serait qu’un modéle philosophique, un
averroisme virtuel d’autant moins intéressant a observer qu’il n’aurait pro-
duit aucun effet paradoxal. Une variante de cette interprétation pourrait
conduire a penser que le terme prend, du fait de sa connotation péjorative,
un sens tres large mais vague, qui servirait 2 dénoncer dans leur ensemble
toutes les positions hétérodoxes tenues a la faculté des arts et parfois méme
dans celle de théologie et dans certains studia des ordres mendiants. Le der-
nier point examiné, et plus encore la critique globale des courants néo-pla-
toniciens que 1’on a citée pour finir, pourrait donner du crédit a cette lec-
ture.

De telles interprétations semblent pourtant trés improbables. L’un des
points marquants de cette enquéte a en effet été de faire ressortir la conver-
gence de témoignages qui sont assurément indépendants les uns des autres.
Si nous ne disposons pas des textes mémes, les réactions qu’ils ont déclen-
chées de toutes parts autorisent a conclure a la réalité historique de ces pri-
ses de positions. L’homme « célébre » de Bacon soutient que I’humain est
constitué dans son étre spécifique avant I’infusion de I’dme et défend sur
cette base 'unicité de I'intellect. C’est le méme personnage qui est visé par
Guillaume de Baglione dans ses disputes de 1266-67, dont Olivi a certaine-
ment eu connaissance. Comme on I’a vu, la méme position est critiquée
dans le De unitate intellectus et dans les Errores philosophorum. Ce dernier
texte, a-t-on remarqué, semble parfois attribuer aux philosophes grecs et
arabes qu’il dénonce des théses que leur imputent des penseurs latins
contemporains. C’est visiblement le cas sur ce point; la definition de

163 Selon un principe souvent cité, les hérétiques, aveuglés par leurs erreurs
«non attendant quam sint inter se contraria que loquuntur ». In: GRATIEN :
Decretum, 23, 7, 3. Ed. E. Friedberg. Leipzig : Tauchnitz 1879, 951.



304 Sylvain Piron

’homme par la seule sensitive est présentée comme conséquence de
P'unicité de P’intellect. Une troisiéme proposition s’ensuit, qui a tout lair
de provenir de la méme source : « De ces fondements, Averroés pose que
’dme intellective et le corps ne constituent pas un tiers, et qu’il n’y a pas
davantage d’union entre une telle ame et le corps qu’entre le moteur du ciel
et le ciel ».164 Ces propos présentent une évidente affinité avec ceux du
« grand maitre en philosophie » que Gilles de Rome se souvient avoir en-
tendu du temps ou il était bachelier, peu avant 1270. Comme I’a montré
Concetta Luna, ce dernier doit étre identifié a I'auteur du commentaire
anonyme sur le De anima publié par Maurice Giele.165 Si ce dernier texte
est postérieur a 1270, et réplique au traité de Thomas d’Aquin, nous devons
alors accepter que le méme maitre avait formulé auparavant ses théses les
plus choquantes, des 1265 environ. Il faudrait donc en tirer une lecon quant
au sens méme de l'intervention du maitre dominicain. L’anonyme de Giele
ne répondrait pas 2 Thomas pour défendre Siger, mais parce qu’il aurait été
lui-méme la cible du De unitate intellectus.

A ce stade de Penquéte, la question de Iidentité de cet anonyme doit
étre au moins soulevée. Il est en effet troublant, pour Ihistorien, de ren-
contrer un grand nombre de témoignages, simultanément critiques et élo-
gieux, issus d’horizons divers, concernant un personnage si obscur que
méme son nom aurait €té perdu et dont nous ne connaitrions qu’un seul
texte fragmentaire, transmis par un unique manuscrit. L’anonymat, faut-il
rappeler, n’est qu’un attribut privatif. S’il importe de mettre un nom sur le
fantome de ce « grand philosophe », ce n’est pas pour le seul plaisir de
I’identification. Une lecture philosophique des documents peut se conten-
ter, et méme se griser, de rencontrer des anonymes flamboyants.
L’interprétation historique requiert pour sa part de situer le plus finement
possible les ceuvres de pensée, afin d’en saisir les intentions et les détermi-
nations. De ce point de vue, on comprendra toujours mieux un texte en
restituant un visage a son auteur, ne serait-ce que pour le replacer a un mo-

164 [Ps.-] GILLES DE ROME : Errores philosophorum, 22 : « Ulterius ex hoc funda-
mento posuit quod anima intellectiva et corpore non constituebantur aliquod
tertium, et quod non fiebat plus unum ex tali anima et corpore quam ex motore
caeli et caelo ».

165 « Nos cum adhuc essemus baccalaureus, vidimus quendam magistrum mag-
num in philosophia maiorem qui tunc esset Parisiis, volentem tenere opinionem
Commentatoris, concedentem quod homo non intelligit nisi sicut caelum intelligit
quia intelligit motor caeli, sic etiam homo intelligit quia intelligit intellectus sepa-
ratus. ... ». Passage étudié par LUNA, Concetta : Quelgues précisions chronologiques a

propos de la controverse sur Punité de I'intellect. In : RSPhTh 83 (1999) 656-658.



Olivi et les averroistes 305

ment donné d’un parcours intellectuel ou I’inscrire a sa date au sein d’une
polémique. Dans le cas qui nous occupe, la liste des suspects est fort ré-
duite, a tel point qu’il est impossible d’éluder une question préjudicielle.
L’« homme célebre » pourrait-il ne faire qu’un avec le philosophe le plus cé-
lébre de son temps ? En I’état actuel de la recherche, la possibilité que Siger
soit ce « grand philosophe » ne peut étre écartée. La these d’une constitu-
tion de I’étre humain par la seule sensitive, qui a suscité des 1266-67
’indignation de Guillaume de Baglione, ne figure pas explicitement dans les
Quaestiones in III De anima mais, comme on |’a vu, elle est parfaitement
compatible avec les positions qui y sont tenues. En réalité, les textes de Si-
ger dont nous disposons n’offrent nulle part un exposé limpide de ce qu’est
pour lui I’étre humain. Ce flou peut tenir a une ambiguité volontairement
entretenue, mais il pourrait aussi bien s’expliquer par notre ignorance des
textes qui auraient directement abordé ce point. A cet égard, il faut noter
que le premier enseignement de Siger n’est connu que de fagon partielle.
Les questions portant sur le troisieme livre du De anima ont survécu, sans
doute parce qu’elles contiennent les développements les plus marquants sur
'unicité de I’intellect possible. Toutefois, il est hautement probable que les
cours donnés en 1265 aient porté sur ’ensemble du De anima ; des ques-
tions liées au premier livre auraient pu donner [’occasion de traiter plus di-
rectement de la constitution de la personne humaine. Par ailleurs, c’est a
propos de ce seul livre que nous disposons de bribes de I’anonyme édité par
Maurice Giele. Il faudrait parvenir a identifier des traces du premiers cours
de Siger sur le livre initial du De anima pour pouvoir mener une confronta-
tion probante avec ce cours donné en 1270. Les textes actuellement attri-
bués a Siger ne permettent pas de trancher de maniére irrévocable. On a
déja proposé de lui attribuer les questions anonymes de Merton College,
sur des bases contestables, mais les arguments qui ont été opposés a cette
hypotheése ne sont pas non plus d’une force invincible.166 En I’état actuel

166 Cette identification avait été défendue par Taro Eto dans des articles en
japonais, avec résumés en langues occidentales, parus in Studies in Medieval Thought
(The Japanese Society of Medieval Philosophy) 1 (1958) 99-132 et 9 (1969) 1-39. M.
Giele et F. van Steenberghen rejettent cette solution. Leurs arguments reposent
principalement sur le témoignage tardif et problématique d’Agostino NIFO et sur le
fait que, dans ses textes antérieurs a 1270, Siger ne soutient jamais la proposition
« hic homo non intelligit ». Ce dernier argument e silentio est trés fragile car dans
ces mémes textes Siger n’affirme jamais expressément non plus que « cet homme-ci
pense ». Maurice GIELE : Un commentaire averroiste sur les livres I et II du traité De
I’ime. In : GIELE / STEENBERGHEN / BAZAN : Trois commentaires anonymes, 16-17
et VAN STEENBERGHEN : Maitre Siger de Brabant, 68-69.



306 Sylvain Piron

des connaissances, le plus sage est de considérer que cette question demeure
ouverte.

Une autre conclusion d’importance tient a I’élargissement des problé-
matiques qu’a révélé notre enquéte. Les débats provoqués par la theése de
I'unicité de l’intellect possible ont retenu D’attention des historiens de
I’averroisme, de maniére peut-étre excessive. Elle constitue sans doute le
point culminant d’une construction audacieuse, mais elle repose sur un
corps de doctrine bien plus vaste. Comme on le voit a la fagon dont Ba-
glione le reprend sur ce point, dés 1265, '« homme célébre » mettait en
cause la proposition « hic homo intelligit ».167 Cependant, pour le maitre
franciscain, le terme le plus sensible de la proposition n’est pas intelligit
mais bien homo. Comment faut-il concevoir I’étre humain pour en arriver a
tenir un propos pareil ? La polémique qui en découle prend place dans un
débat plus large, de nature anthropologique, dont la question de 'intellect
n’est qu’'une partie. Comme on I’a vu, la question posséde également des ré-
sonances angélologiques, la question cruciale étant de savoir si l'intellect
humain doit ou non étre congu a la fagcon d’une intelligence séparée. En dé-
crivant ainsi le champ de bataille, on peut enfin comprendre de quelle fagon
Olivi tire les lecons de ces multiples conflits. Il rompt sur tous les fronts
simultanément, en tenant d’extirper jusqu’a leurs racines ces erreurs qu’il
qualifie d’averroistes ; ces racines, comme on I’a vu, sont parfois aristotéli-
ciennes, mais plus souvent encore, néo-platoniciennes.

Dernier point notable, 1’épithéte n’est pas univoque. Des positions
contradictoires peuvent étre désignées comme « averroistes ». Contraire-
ment a ce que ’on a pu dire, 'imposition d’un méme qualificatif ne conduit
a pas a nier les singularités des personnages concernés - de méme que
’appellation « marxiste » ne suffit assurément pas a impliquer une identité
de vue entre tous les penseurs relevant de cette catégorie. Pour Olivi ou
pour Bacon, le terme possede un sens précis : les averroistes sont des philo-
sophes latins qui, comme I’écrit Thomas d’Aquin, « n’ont d’yeux que pour
le commentaire d’Averroés »168 et qui en tirent des positions inédites et
choquantes, notamment en noétique. Mais le groupe qui est ainsi désigné
n’a pas d’unité doctrinale interne. Cette lecon mérite d’étre retenue. Les
ecrits des maitres és arts ont trop souvent été examinés sous ’angle de leur
conflit avec les théologiens - et le plus souvent avec le seul Thomas
d’Aquin. Afin de parvenir a une meilleure compréhension de ce milieu, il

167 Tgnatius Brady note en majuscules 'emploi de I’expression. BRADY : Back-
ground, 30-31.

168 THOMAS D’ AQUIN : Contre Averroés, 195.



Olivi et les averroistes 307

semble & présent indispensable d’examiner les débats qu’ils entretiennent
entre eux. Comme on le constate, sur un point qui n’est pas sans impor-
tance, il existe au moins deux averroismes latins : celui qui congoit I’étre
humain a part de son intellect et celui qui, au contraire, définit I’humain
par son seul intellect. Ce second courant se caractérise, comme on I’a vu,
par sa coloration albertinienne. De méme que Siger de Brabant parait étre
le meilleur candidat pour représenter la premiere tendance, un nom parait
s’imposer pour la seconde. Le seul écrit formellement attribué a Aubry de
Reims contient en effet, sinon 1’argumentation universellement critiquée a
propos de la forme des composés, du moins la conclusion qu’elle permet
d’étayer, identifiant I’homme a son seul intellect. Outre cette vigoureuse et
enthousiaste apologie de la philosophie, il est certain qu’Aubry a dd pro-
duire, entre 1265 et 1275, un enseignement ayant un certain relief; a ce
jour, aucun écho n’en a encore été identifié. Comme I’a montré R.-A. Gau-
thier, la nature du conflit qui a opposé, en 1271-72, une pars Alberici et une
pars Sigeri au sein de la faculté des arts est essentiellement d’ordre institu-
tionnel et se laisse mieux décrire comme une scission de la nation des Nor-
mands au sein de la faculté.169 Il n’en reste pas moins que I’un et 'autre ont
été choisi comme tétes de file par les deux camps opposés, signe de
'influence dont ils jouissaient alors. Rien n’interdit de penser que les Nor-
mands aient fait appel a Siger contre Aubry, afin d’exploiter une rivalité
personnelle qui aurait pu étre fondée sur des prises de postions philosophi-
ques contrastées. Leur conflit - qui ne se confond évidemment avec un cli-
vage global de la faculté — n’aurait pas opposé un « averroisme » a un « aris-
totélisme » plus mesuré, mais deux versions différentes d’un méme projet
philosophique, concevant, a la suite d’Averroes, I’intellect unique comme
une intelligence séparée, numériquement une dans son espéce. La question
des origines de I’averroisme serait alors reportée un cran en amont : fau-
drait-il supposer un maitre commun de Siger et Aubry qui les auraient ini-
tié, dans la premiére moitié des années 1260, au grand commentaire d’Ibn
Rushd sur le De anima? Ou la lecture des commentaires aristotéliciens
d’Albert le Grand et la dénonciation des erreurs d’Averroés par Bonaven-
ture et Thomas d’Aquin auraient-elles suffit 4 stimuler ’imagination théo-
rique des jeunes maitres es arts ? Quoi qu’il en soit, cette discordance ini-
tiale parmi les sectatores Averoys témoigne de la nature initialement plurielle
de ce mouvement. Ce n’est pas une doctrine constituée que ces jeunes gens

169 GAUTHIER : Notes sur Siger de Brabant. (II), 3-49 ; et BATAILLON, Louis-Jac-
ques: Bulletin d’histoire médiévales. Le treiziéme siécle (fin). In : RSPhTh 65 (1981)
107.



308 Sylvain Piron

réciteraient, mais plutdt un terrain aventureux qu’ils explorent. Le grand
commentaire du De anima en est sans doute la référence essentielle, mais ce
seul texte ne suffit pas a rendre compte de ’ensemble de leur projet intel-
lectuel. Celui-ci se laisse mieux décrire par une méthode - ’autonomie de la
recherche philosophique - et par les disciplines qu’il met en relation - noé-
tique et cosmologie du monde céleste, éthique et physique du monde su-
blunaire. L’hostilité qu’ils ont rencontrée a pu contribuer 2 durcir les op-
positions ou a faire vaciller quelques convictions ; la dynamique de ces an-
tagonismes a ainsi pu transformer le rayonnement de quelques maitres és
arts en un courant, condamné a la clandestinité pour de longues décennies.
Ce n’est toutefois pas la censure ou la critique qui 2 donné a ce projet phi-
losophique sa premiére impulsion.

Ces différentes conclusions conduisent donc a prendre quelques distan-
ces a I’égard du récit que propose Alain de Libera, en se fondant sur les tra-
vaux de René Antoine Gauthier, pour décrire 'inéluctable destin qui meéne
des premiers textes de Siger a la condamnation de mars 1277. Critiques et
censeurs auraient eux-mémes produit les theses dangereuses qu’auraient en-
suite repris des philosophes, tombant dans un piege qui se serait refermé sur
eux avec la condamnation prononcée par 1’évéque de Paris.170 Du point de
vue de I’intensité dramatique, la construction est admirable. Toute sa force
tient au huis clos entre un nombre réduit d’acteurs : Thomas, Siger, un ou
deux maitres anonymes, et enfin I’évéque, sanctionnant les erreurs et inven-
tant sans le savoir, avec son interminable syllabus, ce qui deviendra
I’aliment principal de I’averroisme ultérieur. Du point de vue de cette intri-
gue, les autres personnages qui ont été invoqués dans le fil de cet article pa-
raissent tenir des roles si négligeables qu’on n’aurait aucun remords a les
ignorer purement et simplement. Dans sa dénonciation répétitive des er-
reurs infames, le cheeur des pleureuses franciscaines n’ajouterait rien 2
’action. Comme on I’a vu, un tel jugement est assurément faux pour ce qui
est de I’enchainement des faits : c’est un maitre franciscain qui, le premier,
sonne la charge ; c’est lui qui, en associant Thomas d’Aquin aux erreurs de
Siger, contraint le maitre dominicain a clarifier son expression dans ses
propres Quaestiones de anima. L’oubli des fréres mineurs est tout aussi in-
justifié du point de vue de ’'invention philosophique que suscite la crise
averroiste. Elle a été, pour Olivi, I'un des principaux ressorts de sa réf-
lexion et ’une des sources les plus évidentes de sa propre créativité. La mise
en lumicére de ces seconds roles modifie la perception du drame lui-méme et

170 DE LIBERA : Penser au Moyen Age, passim ; DE LIBERA : Conire Averroés, 35—
45 ; DE LIBERA : Raison et foi, 191-215.



Olivi et les averroistes 309

des enjeux dont il est porteur. Elle incite notamment a prendre plus au sé-
rieux qu’on ne I’a fait jusqu’a présent les indices signalant des documents
n’ont pas survécu a la crise. En dépit du nombre de travaux qui y ont été
consacrés depuis plus d’un siecle, nous n’en avons toujours pas fini avec
’apparition de ’averroisme latin.



	Olivi et les averroïstes

