
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 53 (2006)

Heft: 1-2

Artikel: Intellectus sive intelligentia : Alberto Magno, Averroè e la noetica degli
arabi

Autor: Coccia, Emanuele

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760613

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760613
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Emanuele Coccia

Intellectus sive intelligentia

Alberto Magno, Averroè e la noetica degli arabi

Die Sterne denken![...]
Die Kosmopsycbologie ist eine

neue höchst phantastische Wissenschaft.
Paul Scheerbart

iL MITO AVERROISTA

Come ogni scrittura anche la letteratura erudita sulla storia del pensiero

conosce dei veri e propri miti. Una civiltà che si pretenda integralmente
fuori dal mito - definitivamente "secolarizzata" - trova infatti in questa
stessa distanza il proprio mito fondatore. E se di questa distanza l'attività
storiografica vuole essere la più tenace affermazione è in essa che possono
trovarsi le più diffuse tra le forme attuali di mitologia. Come in ogni mito
che si rispetti, anche per quelli storiografici esistono testi fondatori. Nel
redigere la storia di quell'ircocervo storiografico che è stato ed è l'"aver-
roismo latino", l'erudizione novecentesca sembra essersi per lo più fondata
sulle testimonianze dell'opera di Tommaso d'Aquino. Anche se al solo

scopo di sconfessare la sua versione dei fatti o di denunciare nella nozione
stessa di "averroismo" una sirena che da Renan sembra non aver smesso di
illudere e tormentare la storiografia filosofica,1 la fonte segreta o manifesta

di ogni ricerca sembra essere stata quel De unitate intellectus, che Tommaso

compose con ogni evidenza a Parigi attorno al 1270 controbattendo le

ragioni e gli argomenti delle Quaestiones in III De anima di Sigieri di Bra-
bante (redatte attorno al 1265-1266).2 Come Tommaso, la cui sensibilità, al-

1 Cfr. il celebre giudizio di VAN STEENBERGHEN, Ferdinand : La philosophie au

Xlir siècle Paris/Louvain 19912, 354 e 357-8. Le affermazioni di VAN
STEENBERGHEN hanno sollevato poche ma decisive riserve: cfr., tra le altre possibili, l'opi-
nione di KRIZOVLJAN, Hadrianus : Controversia doctrinalis inter magistros francisca-
nos et Sigerum de Brabantia. In : CollFr 27 (1957) 121-165.

2 Per la datazione cfr. VAN STEENBERGHEN, F. : Maître Siger de Brabant, Paris/
Louvain, 1993, 218 e BAZÂN, B. Carlos: 13th Century Commentaries on De anima :

from Peter of Spain to Thomas Aquinas. FlORAVANTI, G. / LEORNARDI, C. /



134 Emanuele Coccia

meno in quest'opera di polemica stizzita ed impaziente, è squisitamente ed

esclusivamente filologica, essa si è preoccupata non tanto di comprendere la

dottrina dell'unicità dell'intelletto materiale e l'enigma di cui Averroè ha

formulato i termini, ma, data per scontata la sua assurdità, ha preferito
dimostrarne alternativamente la sua infondatezza filologica e la sua

incompatibilità con la lettera di Aristotele o con quella della tradizione del

peripatetismo ellenistico ed arabo. Questa opzione esegetica ha trasformato
l'averroismo in un illecito filologico (come se l'opéra dello storico potesse
risolversi in un improbabile tribunale) o in un curiosum speculativo, da

esporre in qualche erudita Wunderkammer, o da rubricare, seguendo la

suggestione di Renan, negli archives de la demence. In un strano esercizio di
revisionismo, ci si è spinti sino a dubitare «se sia veramente esistita una
corrente che possa essere qualificata di averroismo»,3 trasformando l'imma-
gine di uno dei più profondi e duraturi imbarazzi politici e teorici della
filosofia medievale in un clamoroso falso storico: Paverroismo latino non
sarebbe che un'invenzione dei teologi.4 In questo la storiografia sembra
rovesciare la propria difficoltà di venire a conoscenza dell'oggetto studiato
(e di reperire testimonianze dirette dell'averroismo attorno al terzo quarto
del tredicesimo secolo) in un esorcismo volto alla sua distruzione. Le Stesse

accuse che essa ha imputato ai commentatori antichi sembrerebbero essere

quasi la proiezione delle proprie abitudini; perché sono gli stessi moderni a

confessare di non "aver realmente letto o compreso un'opera il cui gergo
[...] è un formidabile ostacolo epistemologico", e a frequentare la dottrina
dell'unità dell'intelletto possibile "più nei riassunti di Alberto Magno e di
Tommaso (che l'ha ricostruito nel senso analitico del termine) che negli
scritti di Averroè."5 Nel tentare di difendersi contro quello che rifiutava

PERFETTI, S. (a cura di) : Il Commento Filosofico nell'Occidente Latino (secoli XIII-
XV). Atti del colloquio Firenze/Pisa, 19-22 ottobre 2000, organizzato dalla SIS-

MEL. Turnhout : Brepols 2002, 158.
3 Cfr. il résumé sulla ricerca novecentesca di IMBACH, R.: L'averroïsme latin du

XIIIe siècle. In: IMBACH, R. / MAIERÙ, A. (edd.) : Gli studi di filosofia medievale fra
otto e novecento. Atti del convegno internazionale, Roma, 21-23 settembre 1989. Roma

1991, 208. Cfr. anche SORGE, Valeria : L'aristotelismo averroista negli studi recen-

ti, in Paradigmi XVII, 50 (1999), 243-264.
4 Cfr. GAUTHIER, R.A. : Préface. In : THOMAS DE AQUINO : Sentencia libri De

anima (Opera Omnia, ed. Leon., t. LXI, 1). Roma/Paris. 1984, 222*.
5 Cfr. DE LIBERA, Alain : Raison et foi. Archéologie d'une crise d'Albert le Grand

à Jean-Paul II Paris : Seuil 2003, 201-3. In effetti in una recente monografia su
Alberto, Tommaso, Sigieri ed il problema averroista (PETAGINE, A. : Aristotelismo



Intellectus sive intelligentia 135

come un "mito", l'erudizione moderna non ha smesso di inventare e di tras-

formarsi, essa stessa, in una nuova mitologia che ha sostituito alle condanne
antiche una forma sottile di damnatio memoriae.

Singolarmente trascurato nella ricognizione degli scritti polemici e nei

tentativi di ricostruzione del contenzioso averroista, è il breve opuscolo che

Alberto Magno compose, come sembra, attorno al 1263, raccogliendo e tra-
scrivendo gli argomenti che aveva recitato davanti papa Alessandro IV tra il
1256 ed il 1257. Se vi si è prestata attenzione,6 gli si è rimproverato lo scar-

so peso riconosciuto ad Averroè nella ricostruzione del suo errore, e si è

accusato l'autore o gli aliqui che egli cita di conoscere appena il Commen-

tarium Magnum o di averlo malamente equivocato.7 Altre volte, rifacendosi
all'incertezza délia tradizione paleografica, si è ricordato che solo pochis-
simi codici identificano i bersagli polemici del trattato negli averroistaeß

Eppure, è lo stesso Alberto ad informare che l'avversario contro cui l'opéra
è diretta è Averroè. Inserendo infatti il trattato nel corpo délia sua tarda
Summa theologica, egli scriverà che "haec omnia aliquando collegi in curia
existens ad praeceptum domini Alexandri papae et factus fuit inde libellus

quem multi habent et intitulatur contra errores Averrois".9 La "strana im-
pressione" di "scarso ardore antiaverroista" che gli interpreti hanno provato
"leggendo questo opuscolo», a causa del fatto che "ad Averroè non s'accen-

na affatto, almeno esplicitamente"10 non sembra avere alcun fondamento
reale. Vi sono infinite prove di citazioni, allusioni e richiami all'opera di
Averroè e le opere, anteriori e posteriori dello stesso Alberto non lasciano

dubbi sulla sua profonda conoscenza délia dottrina e del testo del Com-

difficile Milano : Vita e Pensiero 2004) non una sola riga dell'opera di Averroè viene
citata.

6 Cfr. ad esempio le pagine di De LIBERA, Alain : Averroes et l'averroïsme.
Paris : P.U.F. 1991, 86-90 e soprattutto 90.

7 Cos! SALMAN, D. : Albert le grand et l'averroïsme latin. In : Revue de Sciences

Philosophiques et Théologiques 24 (1935) 38-59, qui 59; NARDI, B. : Studi di filosofia
medievale. Roma : Edizioni di Storia e Letteratura, 132; De LIBERA, A. : Averroès et
l'averroïsme. 90. In modo simile anche PETAGINE, A.: Aristotelismo difficile, 33.

8 Sono i codd. 19 (che riporta il titolo De unitate intellectus contra averroistas) e

5, 17 e 21 (che riportano il titolo Liber de diversitate animarum post mortem resolutis

corporibus contra averroistas qui dicunt unam in omnibus).
9 ALBERTO Magno : Summa theologica, ed. BORGNET, pars II, tr. 13, q. 77, m. 3.

1° NARDI, B. : Studi di filosofia medievale, 132; De LIBERA, A. : Averroès et

l'averroïsme, 89.



136 Emanuele Coccia

mentarium Magnum in De animai. Il fatto che in apparenza12 Alberto solo

raramente faccia il suo nome, e non parli esplicitamente di averroismo in-
tendendo per esso, come aveva fatto Tommaso, la specifica dottrina del-

l'unicità delPintelletto materiale per tutti gli uomini, va spiegato percio in
altro modo.13

Secondo Alberto la tesi che proclama l'unicità dell'intelletto possibile o
materiale (il fatto che la possibilità di ogni pensiero sia una sostanza unica e

non personale), è un caso particolare di una dottrina più vasta, più antica e

comune forse a tutto il peripatetismo arabo. Essa non è cioè il frutto di una
mera opzione ermeneutica da parte di Averroè - per quanto errata o

"perversa" essa fosse -, e questi non vi sarebbe arrivato dal "solo" De anima
aristotelico, nonostante abbia presentato la sua tesi come una semplice

cogenza esegetica. Innanzitutto, spiega Alberto, la questione non riguarda
semplicemente l'opinione di un commentatore peripatetico: si tratta di un
dubbio che sorge dalla stessa natura delle cose e non da una mera difficoltà
esegetica del testo aristotelico. Agli occhi del suo primo e dunque più auto-
revole storico, cio che da Tommaso sino ai giorni nostri si imparerà a

chiamare averroismo non fu dunque un fenomeno di infedeltà filologica,
ma l'esplosione di un dubbio latente e quasi connaturato alla tradizione
peripatetica, l'emersione di un'ambiguità filosofica più profonda. Per poter

11 A partire proprio dal Commento al De anima di Alberto, sino al De natura et

origine animae.
12 Lo stesso B. NARDI (Studi di filosofia medievale, 132) notava che non solo "la

sua dottrina, che fa dell'intelletto possibile una sostanza separata ed unica per tutta
la specie umana si puo ritenere compresa sotto la prima delle tesi combattute, in
quanto, anche per il commentatore di Cordova l'intelletto entra nell'uomo dal di
fuori ed in sè è una sostanza consona substantiis separatis et remanens in contem-

platione ipsarum". Inoltre, proseguiva, "fra i trentasei argomenti in contrarium un
discreto numéro è diretto con precisione contro al dottrina averroistica
dell'intelletto possibile e non suppone soltanto la conoscenza del commento d'Averroè ma
anche il modo d'argomentare degli averroisti parigini; si che le frequenti espressioni
secundum dictum istorum; hoc quod dicunt; sicuti isti dicunt ecc. non sembrano tanto
riferirsi ai filosofi arabi cui s'accenna. Nei primi capitoli quanto ad awersari che

avevano sviluppato il pensiero del commentatore".
13 Leggendo il trattato si hanno infinite prove del fatto che ALBERTO cono-

scesse molto bene la tesi averroista dell'unicità dell'intelletto materiale. Cfr. ad

esempio, 20, 1. 43 sqq. : "isti dicunt intellectus non coinugitur nisi per actum suum
secundum cum anima hominis per forma imaginationis. [...] intellectu[s] possibilifs]
qui in toto separatus est ab homine"; 11. 62 : "intellectus autem possibilis, qui po-
tentia est omnia scibiilia, non est in nobis"; 1. 81-2 : "patet ex hoc quod intellectum
possibilem ponunt separatum."



Intellectus sive intelligentia 137

percio comprendere la posta in gioco dell'intera disputa, egli spiega, è

necessario muovere da lontano. Si tratta di una disputatio difficilis multum:
"affinché questa disputa sia compresa correttamente è necessario conoscere

perfettamente [...] la posizione dei filosofi circa le sostanze separate, che

sono chiamate propriamente intelletti agenti e da taluni anche intelligenze",
cost come la si è esposta "sommariamente nell'undicesimo libro della

Filosofia prima"M La questione circa il numéro e la natura dell'intelletto
possibile, non è che un enigma della scienza delle intelligenze: si tratta di
comprendere quale sia la natura della potenza nelle intelligenze e il modo
in cui il pensiero che esiste in quanto sostanza possa farsi in qualche modo

pensiero umano o, nelle parole di Tommaso, pensiero di questo uomo. Gli
averroisti infatti sembrano ritenere "che l'anima razionale non è un'anima
ma una sostanza separata."15 Per usare le parole che Alberto aveva usato
altrove, Averroè riterrebbe che l'anima intellettiva è della medesima natura
di un'intelligenza.16 Averroè non è il solo né il primo ad aver sostenuto una
simile tesi: che l'intelletto (in entrambe le sue parti) non sia pars animae è

infatti dottrina che "fere supponunt omnes Arabes, qui huius erroris primi
sunt inventores".17 Non si vuole negare ad Averroè la paternità dell'aver-
roismo (chiunque abbia letto o sfogliato il Commentarium Magnum sa che

non possono esservi dubbi) ma riconoscere che la sua non è un'inane sug-
gestione interpretativa, ma una possibile soluzione ad un'ambiguità interna
al peripatetismo arabo-latino. Per questo la trattazione del problema non
puo aver luogo secondo un ductus puramente dossografico {secundum
positionern) ma deve prendere in considerazione le cose stesse {secundum rem):

ALBERTO Magno : De unitate intellectus (Opera Omnia, vol. XVII/1),
Münster : Aschendorff 1975. Ed. HUFNAGEL, 1, 11. 28-35 : "ad hoc autem quod
bene haec disputatio intelligatur oportet primum perfecte scire positionem eorum
qui hoc dixerunt. [...] Positio igitur philosophorum de substantiis separatis, quae
intellectus agentes proprie vocantur et a quibusdam vocantur intelligentiae, est

duplex, sicut ostendimus summatim in XI primae philosophiae."
15 ALBERTO Magno : De unitate intellectus, 19, 11. 40 sqq. Quando Renan

scriverà che la noetica averroista non è che une application particulière della cos-

mologia non farà che prolungare una riflessione di origine albertina.
16 ALBERTO Magno : Quaestiones de animalibus (Opera Omnia, vo. XII).

Munster : Aschendorff 1955, 1. XVI, q. 13, 283 : "Ad istud dicitur a quibusdam quod
anima intellectiva eiusdem condicionis est cum intelligentia et igitur ab aeterno fuit
sicut intelligentia et accidit ei quod corpori uniatur; unde prius creabatur quam corpori
coniungeretur."

17 Alberto Magno : De unitate, 8,11.16-18.



138 Emanuele Coccia

"et hoc est dubium secundum rem et non secundum positionem, quia
secundum rem ipsam dubitari potest."18

Bollare il suggerimento di un contemporaneo e di uno dei più grandi
studiosi délia tradizione aristotelica quale fu Alberto di scarsa precisione
esegetica sarebbe il segno di una grave ingenuità: quella di Alberto non è

una suggestione ermeneutica, ma una diagnosi di inoppugnabile precisione
storico-filologica. Ne dà immediata conferma il célébré passaggio del Com-

mentarium Magnum, di Averroè, in cui si afferma che l'intelletto materiale

non è che l'ultima delle intelligenze separate.19 Da questo principio gli
averroisti dedurranno che il rapporto tra umanità ed intelletto va concepito
alio stesso modo in cui le intelligenze si legano ai corpi celesti.20 Per questo,
bisognerebbe forse imparare a leggere Averroè nell'alveo di quella
tradizione che Gilson aveva imparato a riconoscere nella confezione di alcuni
manoscritti latini.

"En jetant un coup d'oeil sur les manuscrits qui contiennent des traductions

latines medievales d'oeuvres arabes, aveva scritto, on constate
aisément l'existence d'une tradition qui voulait que certains traités De

intellectu, fussent recopiés dans le même volume et réunis pour la plus
grande commodité du lecteur. Alexandre d'Aphrodise, Alkindi, Alfarabi,

18 ALBERTO MAGNO: De imitate, 2, 11. 36-41. Questa indicazione torna spesso
nell' opera: cfr. anche 1, 1. 30-31 : "ad positionem enim simul et ad rem disputatio erit
in hoc opere3, 11. 47-52 : "haec igitur est positio ad quam est disputandum; tamen
elargabimus disputationem, disputantes etiam ad rem et inquirentes utrum cessante

utraque istarum positionum, idem vel diversum sit, quod remanet ex omnibus ani-
malibus. "

19 AVERROES : Commentarium Magnum in Aristotelis De anima. Ed. CRAWFORD,

Cambridge (Mass.) : Mediaeval Academy of America, 1953, 1. III, c. 19, 442 :

"Et ideo opinandum est secundum Aristotelem quod ultimus intellectus abstractorum in
ordine est iste intellecus materialis

20 Cfr. SlGER DE BRABANT : Quaestiones In tertium De anima. De anima intellec-

tiva. De aeternitate mundi. Ed. par B.C. BAZÂN Paris : Vrin 1972, q. 9, 1. 26 :

"motores orbium secundum multiplicationem suarum sphaerarum multiplicantur.
Ergo similiter motor hominum" ; SlGER DE BRABANT : De anima intellectiva, q. 3,

86, 1. 7-11 : "Dicendum est quod cum dicitur aliquid agit per suam formam extensive

debet accipi forma ut et intrinsecum operans ad materiam forma dicatur. Unde

et ipsa corpora celestia dicuntur movere se propter hoc quod altera pars eorum
movetur ab intrinseco movente."



Intellectus sive intelligentia 139

le De anima d'Avicenne, semblent s'appeller les uns les autres et se

compléter mutuellement."21

Il Commentarium Magnum in De anima di Averroè sarebbe allora una sorta
di riduzione aristotelica di quella scienza delle intelligenze prodottasi in
contesti tardo-ellenici prima e arabi poi grazie ad una sapiente ibridazione
di aristotelismo e neoplatonismo. In questo senso non è in gioco un mero
capitolo dell'antropologia o délia gnoseologia: piuttosto che il tentativo di
comprendere la natura dell'intelletto umano, l'averroismo è una riflessione
sul modo di esistenza nell'universo del pensiero in quanto pensiero.22

Questo suggerimento permette di dar conto di altri documenti o fenomeni
che lo storico sarebbe costretto a tacciare di falsità, o a trascurare perché
incomprensibili. Innanzitutto verrebbe ad essere finalmente a giustificarsi il
legame (apparentemente oscuro) che i contemporanei fecero tra l'averroismo
e la condanna del 1277. Studi recenti (ed in parte inediti)23 hanno già

21 GlLSON, E. : Les sources gréco-arabes de l'augustinisme avicennisant. Paris :

Vrin 1981, 7. Il fatto che, come si è talora sottolineato, la catena dottrinale rilevata
da Gilson, sia in realtà una serie disomogenea di sintesi operate in ambienti culturali
distinti e con dei materiali teorici in parte differenti i cui risultati si incontrano a

volte, è del tutto indifferente. Se la tradizione noetica araba non puo esser essere

considerata unitaria né sul piano delle fonti né su quello dei risultati, resta il fatto

pero che in Occidente questi testi vennero interpretati come una tradizione relativa-

mente omogenea, già in fase di edizione dei testi, corne mostra la loro tradizione
paleografica. Nel medio délia tradizione testi e dottrine assumono spesso un'aspetto
che non hanno alla loro origine e il pregiudizio per cui la verità sta all'origine non
ha forse nulla di filologico.

22 Le ragioni délia negligenza di questo trattato hanno allora ragioni più
profonde: esse non hanno per oggetto un testo ma un'intera tradizione che attra-
versa segretamente l'intera speculazione medievale: la dottrina delle intelligenze.
Quella che è stata, a ragione, definita come 1' "ontophilie de la plupart des historiens

de la philosophie médiévale d'obédience néoscolastique gilsonienne ou heideg-
gérienne", ha impedito di rilevarne la sua presenza nello stesso peripatetismo, ove
l'essere in quanto taie è innanzitutto e per lo più "compreso ed interpretato in
relazione ad un intelletto". Cfr. IMBACH, R. : Prétendue primauté de l'être sur le

connaître. Perspectives cavalières sur Thomas d'Aquin et l'école dominicaine allemande.

In : JOLIVET, J. / KALUZA, Z. / DE LIBERA, A. (éds.) : Lectionum varietates:

hommage à Paul Vignaux, 1904-1987. Paris : Vrin 121-132, qui 128.
23 IMBACH R. : Notule sur les commentaire du Liber de De causis de Siger de

Brabant et ses rapports avec Thomas d'Aquin. In : FZPhTh 43 (1996) 304-323; e il saggio
di ROBIGLIO, A. : Breaking the great chain of Being. A note on the Paris
condemnations of 1277, Thomas Aquinas and the proper subject of Metaphysics. In : Ver-
bum, Analecta neolatina VI (2004) 1, 51-60, soprattutto 52 "a cospicuous number of



140 Emanuele Coccia

mostrato come uno dei capitoli centrali - se non il tema conduttore - del
sillabo di Tempier sia la questione delle intelligenze e della mediazione.
Verrebbero inoltre ad essere chiariti i legami che legano la noetica di
Alberto e quella Dietrich von Freiberg (anche se solo in termini reattivi) e

quella di Averroè.
Dell'intuizione di Alberto v'è, del resto, una prova lessicografica: già

Averroè nel suo Commento al De anima, e più tardi gli averroisti stessi

mobilitavano una serie di nozioni, termini, argomenti che l'aristotelismo (e

il suo primo "fondatore" in Occidente, Alberto Magno) avevano utilizzato

per formulare il problema del rapporto tra intelligenze e corpo celeste: lo
stesso Sigeri di Brabante mutuerà una delle sue formule più influenti -
quello di operans intrinsecum - dalla scienza delle intelligenze arabo-latina.
E se si è già notato che lo stesso Sigieri, disputando a proposito dell'in-
telletto, utilizza argomenti tratti da testi di cosmologia (il De caelo o la
Fisica ed i suoi commenti di Alberto),24 si potrà rintracciare in quella sorta
di chiasmo disciplinare tra psicologia e cosmologia che è la noetica

sigieriana, una traccia dell'influenza di Alberto. In questo senso, l'affer-
mazione di Agostino Nifo, secondo la quale, Sigieri sarebbe un contem-

poraneo di Tommaso ma discepolo di Alberto (etate expositoris, discipulus
Alberti)25 mostrerà tutta la sua verità.

E a partire da questa ipotesi che cercheremo di rileggere l'intero dossier
circa la polemica divampata attorno aile tesi degli "averroistae". Piuttosto
che chiedersi, come si è fatto, se esista o meno una noetica averroista,26

proveremo a considerare l'averroismo come la forma più radicale che la

noetica (quella scienza appena costituitasi in Occidente - ed invece fiorita
nel seno del peripatetismo arabo - che ha per oggetto le intelligenze) abbia
mai assunto nel corso dei secoli.

articles censored in 1277 by Etienne Tempier cover very metaphysical topics, such

as the nature and cosmological role of separate substances. [...] The logic of this
condemnation is unfortunately occluded by the reorganisation of the articles by
20th century editors." Cfr. poi il saggio di S. Piron in questo volume, pp. 251-309.

24 Cfr. GAUTHIER R.-A. : Notes sur Siger de Brabant. I. Biger en 1265. In : Revue
des Sciences Philosophiques et Théologiques 67 (1983) 201-232, qui 221, e

soprattutto le pagine di PETAGINE, A. : Aristotelismo difficile, 124-140.
25 Cfr. NIFO A. : De intellectu, I, tr. 3 cap. 26: "Ad secundam quaestionem

Subgenus, vir gravis, secte Averroystice fautor, etate Expositoris, discipulus Alberti,
persolvit in suo de intellectu tractatu."

2*> De LIBERA, A. : Esiste-t-il une noétique «averroïste»? Note sur la réception latine
d'Averroès au XIII siècle. In : STURLESE, L. / NlEWÖHNER, F. (Hgg.) : Averroismus
im Mittelalter und in der Renaissance. Zürich 1994, 51-80.



Intellectus sive intelligentia 141

Del resto il privilegio esegetico concesso all'opuscolo di Tommaso

rispetto alla più misurata, più erudita e più informata ricostruzione di
Alberto è tanto più inspiegabile se si considéra che la totalità o quasi degli
scritti di quest'ultimo riguardanti il dossier averroista è anteriore (e non di

poco) al De unitate di Tommaso. Se, corne sembra, il commento De anima
di Alberto è stato redatto nei primi anni sessanta del tredicesimo secolo

l'opéra di Tommaso - a differenza di come ci si è ostinati a fare - non va
considerata come un intervento di polemica intempestiva che gioca sul-

l'attualità di un dibattito appena apertosi; essa si inserisce in questo dibat-
tito con notevole ritardo rispetto all' opera dello stesso Sigieri di Brabante e

a quella di Alberto (di quasi una ventina d'anni se si deve credere alla

testimonianza dello stesso Alberto circa l'origine del suo De unitate).
Nonostante i toni accesi, è necessario forse comprendere questo testo in
altro modo. Si tratta di un'opera di vecchiaia, che riprende e definisce in
qualche modo un dibattito se non esaurito, modulatosi ora su oggetti
leggermente diversi, e che corona un progetto ancora in corso: quello del

commento aile opere aristoteliche. Assieme nïl'Expositio in de causis, e ail'
incompiuto De substantiis separatis, redatti nell'arco di un biennio, il De
unitate costituisce in fondo una sorta di piccolo trittico in cui Tommaso
affina un' immagine che aveva a lungo provato a schizzare: quella di un
aristotelismo puro, purgato dagli influssi platonici e dagli stessi arabismi

con cui la lunga tradizione peripatetica lo avrebbe "pervertito". Con questi
piccoli opuscoli Tommaso ottiene un duplice scopo. Da una parte egli dà il
battesimo aile due principali "correnti" speculative che hanno segnato la

filosofia dell'ultimo quarto del tredicesimo secolo, quella ispirata ad Aver-
roè e quella ispirata al Liber de causis e al Proclus latinus. D'altra parte inaugura

una tradizione ben più vasta: egli fonda in questi testi il mito del vero
Aristotele, di un aristotelismo ortodosso che avrebbe portato gli umanisti a

ritradurre le opere dal greco e che avrebbe generato nella modernità la

storia erudita del pensiero. Questi opuscoli non sono che una dimostra-
zione per via obliqua délia nécessita di interpretare Aristotele attraverso
Aristotele. Ed è interessante notare corne la nascita di questo ideale - quello
di conoscere un Aristotele ingenuamente depurato da ogni influenza ester-

na, un Aristotele che parli il greco del V secolo a. C., e non la lingua franca
dell'ellenismo greco, o l'arabo, il latino, il siriaco - avvenga in un contesto
polemico. Di questo mito, in fondo, nemmeno la storiografia più recente si
è liberata, con gravissimi danni alla possibilità leggere la tradizione cosi

come essa si dà. Ail'invenzione dell'averroismo è contemporanea e coessen-



142 Emanuele Coccia

ziale un'invenzione dell'aristotelismo e quella del platonismof7 E la nozione
di aristotelismo, di cui ancora oggi la storiografia si serve, è ben lontano
dall' essere una categoria neutra di analisi di un testo: essa è nel passato cosi

come nell'attualità, uno strumento di fine polemica. Che lo si voglia o

meno, difendere il vero Aristotele significa ancora oggi accusare implicita-
mente Averroè e Alberto (per ragioni diverse) di aver pervertito la tradi-
zione di cui si volevano eredi. II gesto di Tommaso, in questo senso era una
implicita critica al suo maestro, che aveva cercato in ciascuno dei suoi

commenti di mostrare la convergenza delle fonti e di dimostrare l'unitarietà
in re se non secundum positionem di tutta la larga tradizione del peri-
patetismo ellenistico ed arabo. Coerentemente con il proprio progetto
noetico, per il quale c'è sempre un individuo dietro ad ogni pensiero Tommaso

insegno a distinguere e a riconoscere in quella vasta tradizione che

Alberto si era sforzato di mostrare come unitaria, almeno tre volti di
altrettanti "personaggi concettuali"; e il theatrum philosophicum scolastico,
abituato all'anonimato delle comparse dei quidam, ha accolto da quel
momento le maschere del platonicus, quella de\Yaristotelicus e quella, cosi

odiata, At\Yaverroista.

Seguire la sinopia schizzata dal libellus di Alberto nella ricostruzione
dell' averroismo permetterà dunque di disinnescare ad uno ad uno i
pregiudizi ed i miti che la storia del pensiero - da Tommaso ad oggi -
sembra aver accumulato attorno ad uno dei suoi più discussi capitoli: quella
che era stato archiviata come una questione di antropologia (la disamina
delle facoltà o potenze di cui la vita umana si materia) o di psicologia si

rivela essere una disputa attorno un problema cosmologico; la teoria o

T"errore" che si attribuiva ad Averroè si scopre essere una dottrina ben più
antica, comune a buona parte del peripatetismo arabo; infine quanto si è

spesso celebrato come la rinascita della filologia e della storiografia filo-
sofica si mostrerà come una forma ambigua di condanna. Se la categoria di

27 Ancora più dubbia è la categoria di neoplatonismo, correntemente usata oggi
in storiografia; anch'essa ha del resto un'origine polemica. BRUCKER, nella sua
celebre Historia critica pbilosopbiae 1742, 2 vol., 319, parla di loro come di una secta

eclectica, il peggio che si sia prodotto nella cloaca (sentina) di Alessandria. II suo

giudizio ha influenzato grandemente la storiografia successiva. E curioso notare
come gli storiografi moderni accusino di eclettismo anche ai neoplatonici medievali.
Per una storia ed una critica di questa categoria cfr. H. DÖRRIE: Der Platonismus in
der Kultur- und Geistesgeschichte der frühen Kaiserzeit. In: ID.: Platonica Minore.
München 1976, 166-210; M. ZAMBON: Porphyre et le moyen-platonisme. Paris: Vrin
2002, 23-28; P. ATHANASSIADI: La lutte pour l'orthodoxie dans le platonisme tardif.
Paris : Les Belles Lettres 2006, 22-24.



Intellectus sive intelligentia 143

averroismo ha, come si è sostenuto, una scarsa legittimità storiografica,
altrettanto poca ne avrà quella di aristotelismo, che come la prima non ha

altro valore che quello polemico.

Archeologia DEL MONOPSICHISMO

Il De unitate intellectus di Alberto sembra voler rintracciare le origini inap-
pariscenti della dottrina del monopsichismo. Alia sua origine v'è secondo

Alberto la tesi dell'unità generica dell'mtelletto, sia esso agente o materiale:
dottrina questa, che non è affatto specificamente professata da Averroè,
non più di quanto lo avessero fatto Avicenna e persino qualche latino,
relativamente all'intelletto agente. Alberto intende comprendere quale sia

non tanto l'origine testuale ma la legittimità e la verità della tesi dell'unicità
della sostanza intellettiva nell' universo. In che modo cioè il pensiero in
quanto sostanza puo dirsi unico rispetto a tutti gli uomini? Ed in che modo
si puo pensare la molteplicità del pensiero in quanto essere? Il punto di
vista adottato per formulare adeguatamente l'enigma è quello - apparente-
mente inusuale, ma speculativamente decisivo - della morte dell'individuo
umano. Per comprendere la relazione del pensiero a questo uomo, ci si

potrà chiedere in che modo il pensiero esiste una volta che l'elemento che

definisce la personalità di ogni pensiero viene a mancare. Se la misura della

personalità dell'anima razionale è il suo legame - sancito già nel fatto della
nascita - con un corpo individuale, ci si potrà chiedere in che modo il
pensiero esiste una volta sottrattosi il corpo. Il luogo di questa sottrazione è

la morte. È noto che la teologia scolastica concepisce la morte innanzitutto
nella figura di un resto: la morte non è figura della distruzione o della fine
di un ente, ma definisce un movimento di sottrazione. Per questo cio che

muore è sempre cio che resta, e la morte è la produzione di un resto. La
fine della vita individuale comporta sempre un resto di pensiero; si tratterà,
allora, di definire se cio che resta del pensiero dopo la morte, l'intellectus

remanens (Alberto qui introduce una nuova figura nella fenomenologia del

nous che l'aristotelismo ellenistico ed arabo aveva elaborato) conservi anco-
ra delle tracce di personalità, e di individualità o sia invece qualcosa di
comune e di immediatamente partecipabile {qualiter intellectus remanens ex

una anima se habeat ad intellectum remanentem ex anima alia, utrum sit idem

illi vel diversus ab eo).

"Tra alcuni di coloro che professano la filosofia v'è un dubbio sulla separa-
zione dell'anima dal corpo e nel caso in cui si separano, su cosa rimanga di
essa; ancora, qualora si concedesse che l'anima rimanga secondo l'intelletto, ci
si chiede in che modo l'intelletto che rimane da un anima si rapporti
all'intelletto che rimane da un'altra anima, se cioè sia identico a questo o



144 Emanuele Coccia

diverso [...] Dobbiamo ora disputare solamente délia questione se quanto
rimane di un'anima sia identico a quanto rimane di un'altra e in tal modo

venga ad essere identico con quanto rimane di tutte le anime."28

In gioco è non solo la soprawivenza dell'anima individuale, ma anche la
definizione della natura di cio che resta di tutto cio che pensiamo, dopo la

nostra morte, problema questo, che Aristotele già si era posto alPinizio del

De animai Se infatti i pensieri sono eterni e soprawivono alla morte del

soggetto, perché essi non esistono nella forma di un ricordo? Se essi fossero
dawero una potenza dell'anima, la loro vita dopo la morte del corpo che in
essi trovava perfezione dovrebbe darsi necessariamente sotto la specie di un
ricordo personale.

L'interrogativo, con cui si apre il trattato, riecheggia con estrema pun-
tualità un passo del Commento alla, Metafisica aristotelica di Averroè, e dà

immediata prova non solo della profonda erudizione di Alberto, ma del

28 ALBERTO Magno : De unitate, 1. Per una formulazione simile del problema
della separazione dell'intelletto cfr le Quaestiones in III De anima contenute nel ms
Paris Bibl. Nat. lat 16609, f. 58ra : "unde quando queritur utrum possit separari a

corpore non queritur utrum possit separari secundum essentiam a corpore, sed

utrum post corruptionem corporis intellectus possit esse sine corpore." Cfr. anche

la questione 4 del XII libro delle Quaestiones in Metaphysicam di JEAN DE JANDUN,
f. 129va : "utrum intellectus possit manere semper corrupto homine"): si tratta di

pensare se il pensiero rimanga dopo la morte del soggetto. La risposta di Jandun è

che a distruggersi con esso è l'azione di pensiero, e non l'intelletto stesso ("illud
quod corrumpitur in intellectu est actio eius sed in se intellectus non corrumpitur") ;

se l'intelletto rimane dopo la morte del soggetto, il suo legame con quest'ultimo
non è di ordine ontologico ma un fatto di semplice uso : "anima intellectiva manet

corrupto corpore, unde commentator diceret quod anima intellectiva non est con-
iuncta corpori secundum esse, sed tantum secundum operationem quia intellectus
est tanquam principium operans intrinsecum, cuius operatio dependet a corpore vel
ab aliquo in corpore sed non habet esse inherenter in corpore, nec constituitur per
subiectum."

29 ARISTOTELE : De anima, 408 b25 ss. Non si ricorda, spiegano gli averroisti,
perché le immagini muoiono (o se non muoiono, restano in quanto non-nostre).
Sulla morte del soggetto e la morte del fantasma cfr. anche THOMAS WlLTON:
Quaestio disputata de anima intellectiva. In : SENKO, W. : Tomasza Wiltona "Quaes-

tio disputata de anima intellective". In : Studia Mediewistyczne 5 (1964) 109 : "quod
secundum intentionem philosophi intellectus materialis sit incorruptibilis, probatur
ex tertio de anima, ubi quaerit quare intellectus noster non reminiscitur post mortem,

in qua quaestione supponitur quod anima manet corrupto corpore, aliter nulla
esset dubitatio et respondet quare hoc est, quia intellectus non intelligit sine phan-
tasmate quod ideo manet post mortem."



Intellectus sive intelligentia 145

fatto che ad essere in gioco è proprio la doctrina averroys. Nel passaggio

commentato da Averroè, Aristotele si era interroga sulla differenza che

sussite tra motori e causa formale: i primi sono preesistenti a cio che muo-
vono, le cause formali sono invece simultanée al causato.

"i motori sono cause in quanto enti preesistenti, mentre le cause formali
sono invece simultanée al causato. Perché è quando l'uomo diviene sano
che la sanità esiste, e la forma della sfera di bronzo esiste simultaneamente

con la sfera stessa. Se rimanga qualche forma deve essere ancora stabilito.
In alcuni casi non è impossibile, come nel caso dell'anima, non pero nella

sua totalità, ma relativamente al solo intelletto. Sarebbe infatti impossibile

che rimanesse interamente."30

Rifacendosi al commento di Alessandro di Afrodisia, Averroè si era chiesto

se qualcuna delle forme rimane dopo che il composto si è corrotto.
L'argomento di Alessandro è riassunto in questo modo. L'anima dell'uomo,
e per conseguenza l'intelletto è una qualche forma. Poiché la potenza
dell'anima rimane dopo che l'uomo si distrugge, è possibile che una qualche
forma rimanga dopo che il composto si è distrutto. Di certo non è tutta
l'anima a rimanere: alcune delle potenze dell'anima infatti non hanno
essere se non assieme alla materia, come la potenza nutritiva (cibabilis), quella
sensitiva, quella immaginativa e quella desiderativa. La soluzione di una
simile questione spetterebbe del resto più alla scientia de anima che alla
metafisica. Secondo Alessandro sembra che cio che rimanga dell'intelletto
dopo la morte dell'individuo è l'insieme delle conoscenze che si è riusciti ad

acquisire in vita (intellectus adeptus). Teofrasto e Temistio invece ritengono
che a rimanere dopo la morte degli individui non sia l'insieme delle
conoscenze acquisite, ma la sola possibilité di essere conosciuto, di divenire
pensabile (intellectus materialis). L'intelligenza separata è infatti quasi la

forma (quasi-forma) dell'intelletto materiale, quasi che vi fosse tra di loro
un rapporto di composizione tra materia e forma. Ed essa per un verso

ARISTOTELE : Metaphysica, 1070 a 22-25. Che l'interrogativo di Alberto non
richiami direttamente il passo della Metafisica si evince dal modo in cui lo stesso

Alberto lo interpréta nel proprio commento. Cfr. ALBERTUS MAGNUS : Metaphysica.

Libros VI-XIII, (Opera Omnia XVI,2). Ed. B. GEYER, Monast. Westfaliorum :

Aschendorff 1964, 472 sqq. Alberto si chiede infatti se sia tutto l'intelletto o solo

una parte a rimanere dopo la dissoluzione del composto ("et forsitan impossibile est

etiam omnem et totum intellectum manere posto compositi corporis dissolutio-
nem", 472, 11. 63-65); questa interpretazione del passo dériva appunto da AVERROÈ.

II peso del commento alla Metafisica di AVERROÈ sulla Metaphysica di Alberto deve

ancora essere misurato.



146 Emanuele Coccia

produce i pensieri, per l'altro Ii riceve: li produce in quanto è forma, e li
riceve in quanto è intelletto materiale.31 E importante sottolineare che

l'identificazione di intelletto agente e intelletto materiale nella sua per-
sistenza dopo la dissoluzione del composto, è operata dallo stesso Averroè e

non frutto della confusione di Alberto: l'intelletto materiale costituisce una
unica intelligenza con l'intelletto agente, che ne è la quasi-forma ("diximus
quod intelligentia agens est quasi forma in intellectu").32 Questa identi-
ficazione, del resto, fu fatta propria da una buona parte (anche se non dalla

totalità) degli averroisti, a cominciare da Sigieri di Brabante, per il quale
intelletto agente e intelletto possibile "non sono due sostanze, ma due poten-
ze della medesima sostanza". Poiché "in ciascun genere v'è infatti qualcosa
cui è proprio produrre tutto e qualcosa che è potenzialmente tutto" e nel-

l'anima mediante l'intelletto agente e quello possibile recepiamo e separia-

mo a nostro piacimento. Intelletto agente e intelletto materiale sono cioè

„due potenze della medesima sostanza, e cioè del nostro intelletto".33 La
distinzione di nous poiêtikos e nous en dynamei, cosi corne è enunciata nel

31 AVERROES : Commentarium Magnum in XII Metaphysicam, 1. XII, c. 16, ff.
302v-303r.

32 Cfr. AVERROES : In De anima, 1. III, c. 20, 453 : "secundum igitur hanc

opinionem agens et patiens et factum erunt idem et est dictum ab istis tribus
dispositionibus per diversitatem quae accidit ei"; Cf. aussi AVERROES : In De anima
1. III, c. 20, 450-451. Cfr. inoltre AVERROES : Middle Commentary on Aristotle's De
anima (Talhis Kitab an-nafs). Ed. by A. L. IVRY. Provo 2002, 112 e 117.

33 Cfr. SlGER DE BRABANT : Quaestiones in III De anima, q. 15, 58 : "adhuc de

intellectu agente et possibili intelligendum quod non sunt duae substantiae sed sunt
duae virtutes eiusdem substantiae. [...] Quare videntur esse virtutes eiusdem
substantiae sicilicet intellectus nostri." Cfr. inoltre il commento al De anima di THEO-
DORICUS DE MAGDEBURG : Quaestiones super De substantia orbis. Ein averroistischer
Text aus dem XIVJahrhundert. Hg. v. Z. KUKSWEWICZ. Wroclaw et al. 1985, XVI-
XVII : "Unde secundum rei veritatem et intentionem commentatoris intellectus

agens et possibilis sunt duae naturae substantiae unius. Unde sicut compositum
dicitur substantia una continens in se duas naturas, scilicet materiam et formam,

quorum quaelibet, licet non composita sed simplex sic intellectus humanus est una
substantia composita in se continens duas naturas quarum quaelibet est substantia

per se simplex" (Bibl. Jag. 742, f. 189rb); PAOLO VENETO : Commentum de anima.
Venetiis 1481, III, c. 20 f. y 5va : "notandum secundum Commentator comento 22

[...] quando quis intuebitur intellectum materialem cum intellectu agente appare-
bunt esse duo uno modo et unum alio modo. Sunt enim duo per diversitatem
actionis eorum [...] sunt autem unum quia intellectus materialis perficitur per agen-
tem et intelligit ipsum."



Intellectus sive intelligentia 147

De anima,34 è il semplice prolungamento delle divisioni di facoltà e potenze
cosi abituale per la scientia de anima. Essa descrive la condizione di
esistenza del pensiero nell'uomo -e in generale in tutta la sfera al di sotto
délia luna. In questa sfera il fatto di poter essere pensato e conosciuto, di
divenire intelligibile e cosa di pensiero, e il fatto di pensare attivamente
qualcosa, di creare un pensiero, sono separati e non coincidono. Pensare

qualcosa non significa divenire intelligibile e viceversa, il divenire cono-
scibile o conoscenza in atto non significa pensare ed essere soggetto del

pensiero; venir pensato non coincide mai con il fatto di pensare. Se cosi

non fosse, conoscere significherebbe ogni volta conoscersi ed essere cono-
sciuti equivarrebbe ogni volta conoscere in atto. E evidente che cio non
accada: si è conosciuti da infiniti altri soggetti, senza che, il fatto di
costituirsi come conoscibilità in atto, il fatto cioè di essere conosciuti e

pensati attualmente da qualcuno implichi che noi stessi pensiamo in atto.
Dunque il principio per cui si diviene conoscibili e conosciuti in atto da

qualche intelletto e quello per cui si conosce in atto, sembrano doversi

pensare corne diversi. Questa disgiunzione non riguarda dunque la separa-
zione tra gli enti capaci di conoscere e pensare e quelli incapaci di pensiero,
ma apre una divisione all'interno stesso dell'esperienza del pensiero. In
altre parole, corne si è detto, la distinzione tra la possibilità di essere pensati
{intellectus possibilis) e la capacità di pensare in atto {intellectus agens) non è

la distinzione tra due sostanze, ma tra due modi délia stessa sostanza.

Questa frattura propria ad ogni esperienza umana del pensiero spiega del

resto gran parte delle aporie in cui la conoscenza umana sembra arenarsi. E

a causa di essa che l'intelletto umano nel suo conoscere lascerà sempre fuori
di se, come non attuati, delle possibilità di pensiero, delle conoscibilità in
potenza: e cos'è questa se non appunto la frattura fra la potenza di pensare
e la possibilità di essere pensato di qualcosa? Fu Teofrasto ad esprimerlo
con maggiore chiarezza.35 D'altra parte la separazione tra capacità di
produrre pensieri e suscettibilità di essere pensato impedisce che chi pensi
sia cio che pensa: è a causa di questa frattura che si genera anche la dualità
fra oggetto conosciuto e soggetto conoscente. La causa di questa frattura

34 ARISTOTELE : De anima, 430, 10-15: "come in ogni natura v'è qualcosa come
una materia di tutte le di cose (e questo è cio che è in potenza tutte le cose) e

qualcos'altro che è corne la causa e il produttore {poiêtikon) che le genera (come
Parte rispetto alla materia), cosi è necessario che anche nell'anima esistano queste
differenze. E c'è da una parte l'intelletto che è capace di divenire tutte le cose, e

dall'altra l'intelletto che le produce tutte, corne un certo abito, corne la luce."
35 Cfr. THEMISTIUS : In De Anima 108, 22-28 ; e il libro di F. BARBUTIN: La

Théorie aristotélicienne de l'intellect d'après Théophraste. Louvain/Paris 1954.



148 Emanuele Coccia

viene a coincidere quindi con cio che impedisce al pensiero di essere cio che

pensa, cio che fa si cioè che il pensare in questa sfera non si declini cosi

come si déclina l'essere. II luogo in cui si articola la congiunzione di queste
due fasi del pensiero è l'immagine. Perché un'immagine è precisamente cio
che fa coincidere in se la possibilità di qualcosa di essere pensato e assieme

la capacità di pensare attivamente qualcosa. Ora poiché l'unico ente capace
di produrre immagini è l'uomo e l'immagine puo esistere solo nell'anima, è

l'uomo l'ente capace di disinnescare questa ricongiunzione. E evidente che

nessuna di questi due modi di esistenza del pensiero sia forma che coincida
secondo l'essere con l'uomo, anche se è chiaro che l'uomo ne partecipa in
qualche modo, si congiunge ad essi, e che ne dispone in qualche modo
secondo la propria volontà. Non è l'intelletto agente (il pensiero in quanto
capacità di produrre pensiero) ad essere forma che dà essere all'individuo,
perché non è certo il singolo individuo a possedere il potere di trasformare

gli oggetti in forme del pensiero: l'uomo si congiunge aile intelligibilità, ma

non la créa. Non l'intelletto materiale, perché non è l'uomo a dare la

possibilità aile cose di essere conoscibili; la possibilità di ogni pensiero non
puo coincidere con la materia e la realtà di un singolo individuo umano.
L'uomo (i singoli individui, cost come l'umanità in genere) è responsabile
del fatto che le cose si costituiscano come degli intelligibili in atto,
producendo delle immagini che permettano di aggregare per un attimo la

possibilità di essere conosciuto con la capacità di produrre pensieri, l'intelletto

agente con l'intelletto possibile.
In Averroè cost come in Alberto, l'affermazione per la quale l'intelletto

materiale e l'intelletto agente sono modi di una medesima sostanza va di

pari passo con la tesi secondo la quale la sostanza di cui entrambi sono
modi o potenze è una sostanza separata, una intelligentia abstracta.

„Non si deve pensare infatti, scriverà Sigieri di Brabante, che l'intelletto
materiale sia congiunto alla materia e che solo l'intelletto agente sia una
sostanza separata. Come dice Aristotele infatti, l'intelletto possibile è una
sostanza separata cosi come lo è quello agente; per questo chiama l'intelletto

in genere (simpliciter intellectum) una sostanza separata. La sola
differenza sta nel fatto che l'anima razionale è predisposta naturalmente a

ricevere fantasmi."36

L'affermazione délia co-genericità dell'intelletto umano aile intelligenze
divine era stata la novità principale introdotta dal Commentarium Magnum
in De anima di Averroè: il modo di esistenza del pensiero nell'uomo deve

essere pensato alio stesso modo in cui si è soliti immaginare quello delle

36 SlGER DE BRABANT : Quaestiones in III De anima, q. 15, 59.



Intellectus sive intelligentia 149

intelligenze perché esso è l'ultimo delle intelligenze celesti.37 Proprio per
questo il rapporto che deve sussistere tra l'uomo e l'intelletto deve essere

pensato alia stregua di quello che sussiste tra il cielo e l'intera natura e il
motore immobile, la cui natura è appunto quella di un'intelligenza assoluta
che coincide perfettamente con l'attualità di pensiero. "Caelum et naturalia
continuantur cum primo quod est intellectus qui est in fine gaudii et

voluptatis, sicut nostra dispositio in continuatione cum intellectu, qui est

principium parvo tempore."38
La distinzione è di grado e di intensità e non di natura: se il cielo si

unisce costantemente e in modo perfetto, la nostra congiunzione è

intermittente, e cio innanzitutto a causa délia mortalità e délia distruttibilità di
cio che di nostro si unisce al pensiero.39 E come l'intelligenza assoluta è il
principio motore dell' universo l'intelletto umano va considerato allora
come principium agens et movens. Le intelligenze separate sono cio che ci

muove come l'amato muove chi ama. E in questo modo noi stessi dipen-
diamo (erimus dependentes) dal medesimo principio da cui dipende il cielo,
anche se in grado ed in intensità inferiori.40

Alia luce di questi luoghi del Commentarium in Metapbysicam Aristotelis
di Averroè, il preambolo di Alberto risulta piuttosto chiaro. L'opinione dei

filosofi sulle intelligenze, spiega Alberto rifacendosi al proprio commento
del XII libro délia Metafisica, è duplice. Secondo la prima di queste posi-
zioni ogni intelletto che agisce universalmente nella materia che gli soggiace

37 AVERROES : In De anima, 1. III, c. 19, 442 : "Et ideo opinandum est secundum
Aristotelem quod ultimus intellectus abstractorum in ordine est iste intellecus ma-
terialis."

38 AVERROES : Metaphysicorum liber duodecimus, c. 38, 321r.
39 AVERROES : Metaphysicorum liber duodecimus, 32 lr : "Continuatio coeli cum

hoc principio semper est nostra autem continuatio cum principio quod est in nobis

impossibile est ut sit semper. Illud autem quod continuatur de nobis est generabile
et corruptibile in corpore vero celesti est aeternum."

40 AVERROES : Metaphysicorum liber duodecimus, 321r : "Forma hominum in
hoc quod sunt homines non est nisi per continuationem eorum cum intellectu, qui
declaratur in libro de Anima, esse principium agens et movens nos. Intelligentiae
enim abstractae in eo quod sunt [321v] abstractae debent esse principia eorum
quorum sunt principia duobus modis, secundum quod sunt moventes et secundum

quod sint fine. Intelligentia enim agens inquantum est abstracta et est principium
nobis necesse est ut moveat nos secundum quod amatum amans et si omnis motus
necesse est ut continuetur cum eo, a quod fit secundum finem, necesse est ut in

postremo continuetur cum hoc intellectu abstracto, ita quod erimus dependentes a

tali principio a quo caelum dependet, quamvis hoc sit in nobis modico tempore
sicut dixit Aristoteles."



150 Emanuele Coccia

(subicitur) è una sostanza che muove un qualche cielo, come un suo
strumento. Questo movimento è il suo immediato atto e attraverso di esso
le potenze e le forme dello stesso intelletto arrivano alia materia e portano
in atto cio che in essa è in potenza. La possibilité che si cela nel grembo
delle cose puo essere infatti attualizzate solo attraverso cio che è in atto.
Poiché il motore è proporzionale a cio che muove e a questo motore non si

aggiunge né si sottrae nulla nella sostanza, non v'è alcun intelletto separato
che non sia motore di un qualche corpo perpetuo e dunque non esiste alcun
intelletto che muova gli elementi e quanto di questi si compone nell'azione,
nella passione e nella mescolanza, attraverso cui si muovono reciproca-
mente. Il loro moto si riduce al movimento del cielo come alia propria
causa (ha per causa cioè non un' intelligenza ma il moto stesso del cielo).
Ora, i sostenitori di questa opinione affermano che non esiste una sostanza

separata che non sia un motore perennemente in atto, perché se esistesse

una sostanza separata che non muove, essa sarebbe inutile. Tutta la natura è

causata infatti dalle prime sostanze separate ("tota natura causatur a

substantia primis separatis") ed il "loro moto è come una certa vita per tutto
cio che esiste."41 Costoro ritengono inoltre che l'anima nobile che appar-
tiene all'uomo quanto alla sua parte intellettuale si introduce dall'esterno e

non ha nulla di comune con il loro corpo a cui si adatta. In questo senso,
cio che rimane dopo la separazione è una sostanza intellettuale, délia
medesima natura delle sostanze separate e che rimane nella contemplazione
di queste. Ora, secondo costoro alla sostanza intellettuale che muove non si

unisce nulla secondo la sostanza. Quando l'individuo muore l'anima
contempla le intelligenze, vi si unisce cioè sicut ad obiectum. Quanto alla

posizione di costoro, spiega Alberto, il dubbio riguarda più la cosa stessa

che la loro opinione, perché non è facile comprendere in cosa cid che

rimane di un uomo dopo la sua separazione dal corpo, differisca dall'altro.
V'è poi pero la posizione dei quidam arabes. Oltre aile intelligenze che

muovono gli orbi v'è un' intelligenza attiva di ordine inferiore a quella
celeste: è questa ad agire negli enti attivi e passivi e a fornire loro le forme.
Costoro infatti affermano che tutto cio che dona forme è un intelletto
attivo (intellectus agens), perché l'agere formas, il produrre le forme è l'atto
proprio e sostanziale dell'intelletto agente. Questo principio è qualcosa che

la filosofia aveva scoperto da tempo, già con Anassagora e non vi è nulla di
contraddittorio, spiega Alberto, nell'affermare che tutto cio che si muove
verso la forma sia riducibile ad un motore al quale sia sostanziale il
produrre forme ed il distinguere e separare le cose. Poiché ritengono che si

41 Cfr. ARISTOTELES : Physica, 250b 14-15.



Intellectus sive intelligentia 151

tratta dell'intelligenza diffusa in tutta la sfera degli enti attivi e passivi e che

conferisce ad essi tutti le forme, aggiungono che la luce di questa mente
introdotta nell'uomo ha prodotto la mente umana; essa si acquisisce nelle
forme pensate perché le forme pensate sono nella sua luce. E poiché quanto
un uomo acquista è identico con quello che acquista un altro, sottratto cio
che dell'uno è separato dall'altro, quanto rimane è lo stesso per tutti. Ora,
poiché il motore è proporzionato a cio che muove dicono che non si puo
affermare che sia la medesima sostanza a muovere il cielo e la materia dei

generabili, perché quelle due materie non sono chiamate materie univo-
camente. E cosi è necessario supporre che la sostanza che muove questa
materia inferiore degli enti generabili sia un'altra. Costoro affermano
insomma che esiste un'intelligenza agente per la sfera degli enti generabili,
una sostanza unica, cioè, ma molteplice nelle forme alio stesso modo in cui
l'intelletto agente è molteplice nelle forme; la molteplicità non sta
nell'avere le forme, ma nel produrle. Dicono questo a proposito, che l'intel-
ligenza di questo ordine inferiore che dona tutte le forme degli enti
generabili irradia per se nelle anime degli uomini. "L'intelligenza cioè

preposta alla sfera dei generabili è la medesima che costituisce in essere i
pensieri degli uomini."42 E questo, a detta di Alberto la tesi centrale che gli
averroisti condividono con la tradizione speculativa di un certo peri-
patetismo arabo. L'intelligenza è unica perché coincide con la medesima

intelligenza preposta al moto délia sfera sublunare. Pensare dunque per
l'uomo non significherà altro che congiungersi con questa la mente del

mondo di cui è parte. E di qui gli arabi deducono anche il resto dei propri
principi. Se si pone che il medesimo lume è causa di tutti i colori, una volta
sottratto tutto cio che è proprio a ciascun colore non rimarrà di tutti i
colori che un unico indifferente lume, che se non fosse distribuito per il
luogo, sarebbe indiviso ed unico secondo la sostanza. Alio stesso modo, se

si considerano tutti i pensieri attuali degli singoli, e si prova a sottrarre
tutto cio che è proprio a ciascuno, non rimarrà che quell'uno che è la causa
delle forme, medesimo secondo la sostanza ed indiviso e ogni soggetto
intelligente se ne appropria (adipiscitur) continuamente (continuo).

Secondo questa posizione, continua Alberto la sostanza intellettuale

non muove immediatemente il cielo, ma le anime umane, e l'intelligenza è

assolutamente separata. L'atto intellettuale di questa inoltre, non è il
movimento, perche il movimento è l'attività dell'anima che le permette di

42 ALBERTUS : De unitate, 3 : "hac igitur de causa dicunt quod largitur huius
inferioris ordinis intelligentia omnes formas generabilium per se autem irradiat in
animas hominum."



152 Emanuele Coccia

assimilarsi alia sostanza intellettuale. Bisognerebbe dedurre dunque che le

sostanze intellettuali non sono proporzionali a cio che muovono secondo la

forza di movimento o la potenza. E poiché come si è detto la sostanza
intellettuale dell'ultimo ordine non è celeste, ma attraverso l'essenza délia
luce si irradia nell'anima come su un proprio strumento in cui produce le

forme secondo Bessere formale, e irradia sopra la materia come sopra il
proprio soggetto in cui produce le forma secondo Bessere materiale, allora

una volta cessato cio che détermina la sua luce, cio che rimane da tutti gli
uomini non è che qualcosa di unico.

La ricostruzione abbozzata da Alberto è piuttosto lontana dagli stereo-

tipi délia storiografia moderna. Ma un breve confronto con le altre opere di
Alberto permette di dare a queste due posizioni la definizione di un volto
dossografico. La prima posizione va identificata con quello di Avicenna, il
secondo con quello di Averroè.43 Il merito più importante di queste pagine
ci sembra il fatto che la disputa tra le due differenti posizioni sia ridotta al

modo di concepire la relazione tra intelligenza e corpo celeste. Quello che

Tommaso ha insegnato a concepire come un problema di psicologia, rela-

tiva al soggetto del pensiero, è invece, secondo il primo dei suoi testimoni,
una parte di un problema più vasto, di natura essenzialmente cosmologica.
La questione averroista è, innanzitutto e per lo più, una quaestio de

intelligentiis; là dove si parlava di averroismo si deve ora intendere noetica.

La tradizione noetica e i trattati De intellectu
Attorno aile intelligenze sembrano essersi strette una serie di opere che pur
non componendosi entro una cornice retorica e dossografica storicamente

definita, disegnano una costellazione speculativa di ampissima portata, che

trascura i confini attraverso cui la storiografia è solita separare testi ed

autori. Se si prova a descrivere quello che potrebbe chiamarsi Barchivio
délia noetica nel XIII secolo, il dossier assieme teorico e filologico di cui

un'autore poteva disporre, si deve soprattutto evitare di cadere in un
errore: per spiegare la nascita dell'interrogazione noetica non si puo pen-
sare solamente al De anima di Aristotele, aile sparute note in cui nel terzo
libro di quest'opera si fa riferimento al nous ed aile forme délia sua
esistenza. In fondo il testo fondatore délia noetica nel XIII secolo non puo
essere il terzo libro del De anima di Aristotele, perché in esso la questione
délia conoscenza e del pensiero è posto nel quadro délia scienza dei viventi,
delle loro potenze, delle loro forze e dei loro corpi. Ora il primo principio

43 Cfr. ad esempio ALBERTO MAGNO : De natura et origine animae (Opera
omnia XII). Münster : Aschendorff 1955, 33.



Intellectus sive intelligentia 153

di ogni noetica è che l'intelletto innanzitutto e per lo più non è una

potenza di un vivente dotato di corpo né in senso proprio la forma di

questo corpo individuo, a meno di non intendere la nozione di forma (è

quanto fecero gli averroisti trecenteschi) in un senso un po' différente.
Porre la questione dell'intelletto, del suo essere, della sua natura e della sua

sostanza nel quadro di un'analisi della vita umana conduce inevitabilmente
a delle aporie insormontabili. In questo senso Aristotele, le sue opere e la

sua stessa metafisica, cosi come essa ci è stata tramandata non sembrano

essere sufficienti per spiegare la nascita della noetica in Occidente. Piuttosto
che le pagine di un suo singolo trattato, la trattazione della noetica sembra

occupare lo spazio vuoto, le pagine mancanti che separano il De anima, dal

De caelo e soprattutto dal dodicesimo libro della metafisica. Gli scolastici

cercarono a lungo ed invano il trattato aristotelico sulle intelligenze. Per-

sino Tommaso, di cui si ama celebrare il sopraffino spirito filologico, poté
scrivere nel De unitate intellectus:

"Da quanto scrive all'inizio del dodicesimo libro della Metafisica, si pub

pensare che Aristotele abbia risolto simili questioni nei libri che sembra

egli abbia scritto sulle sostanze separate, libri che io ho visto nel numéro
di dieci, sebbene non siano stati ancora tradotti nella nostra lingua."44

E vi sarebbero infiniti possibili esempi di questa quête du livre perdu. La dif-
ficoltà maggiore per i teologi latini fu l'articolazione di questo genere di
saperi entro il quadro della scienza naturale aristotelica. Sulla scia di

quest'opera apparentemente perduta di Aristotele, la tradizione peripatetica
arabo-latina aveva dato origine ad un vero e proprio genere letterario
interamente dedicato alla questione delle intelligenze: i trattati De intellectu.

Nel mondo latino ebbero particolare fortuna i trattati di Kindi45 e Farabi;46

44 Secondo KEELER, FaBRICIUS e PELSTER sembra che Tommaso si riferisse qui
ai dieci libri della Theologia Aristotelis, che egli avrebbe visto in un codice arabo. Il
trattato, fu tradotto per la prima volta in italiano a Cipro da Moisè Rova e poi voto
in latino da PlETRO NlCCOLÔ DE' CASTELLANI; questa traduzione latina fu

stampata nel 1519 a Roma : Theologia sive mystica Phylosophia secundum Aegyptios.
Rivista da J. CHARPENTIER fu stampata a partire dal 1572. Il testo arabo fu pub-
blicato nel 1882 a Leipzig da F. DIETERICH che ne pubblico l'anno seguente una
traduzione tedesca: Die sogenannte Theologie des Aristoteles aus dem Arabischen übersetzt

und mit Anmerkungen versehen. Leipzig 1883. Cfr. Ora le considerazioni di C.

D'ANCONA in Plotino: La discesa dell' anima nei corpi (IV 8[6]). Plotiniana Arabica.
A. c. di C. d'Ancona. Padova: Il Poligrafo 2003.

45 AL-KÎNDÎ : Risâlatfî'l-'aql (De intellectu), testo arabo. In : MCCARTHY, R.J. :

Al-Kindi's Treatise on the Intellect. In : Islamic Studies III.2 (1964) 122-125.



154 Emanuele Coccia

a questi va aggiunto il De intellectu di Alessandro da Afrodisia.47 Da un
punto di vista puramente retorico (nel senso del modello testuale e del

genere letterario) è soprattutto a questi tre trattati che è necessario rivol-
gersi per trovare dei modelli. Ma la questione, naturalmente non è solamen-

te retorica. Se come si è detto la noetica si caratterizza per la separazione
della questione dell'essere del pensiero da ogni riferimento ad una scienza

dell'uomo e dei viventi sublunari, dalla separazione del nous e della sua
scienza da ogni antropologia, è necessario citare altri testi. Per non menzio-

nare che gli esempi più evidenti, basti pensare al libro IX della Metafisica di
Avicenna, in cui si descrive la processione di emanazione delle intelligenze
a partire dalla causa prima, e soprattutto il Liber de causis, che contiene

un'ampissima sezione interamente dedicata alia questione delle intelligenze,
e che è stato salutato da qualche teologo (prima del commento di Tom-
maso) come il libro di Aristotele sulle intelligenze.48 Ma si potrebbe citare
anche il De causis primis et secundis,49 e, appunto, il Commentarium Magnum

in De anima di Averroè, in questo senso il più audace nel ridurre tutta
la psicologia e la gnoseologia umane alia scienza delle intelligenze. Già Re-

nan, del resto, aveva accusato Averroè di trasformare il "pensiero umano"
in una sorta di "application particulière de la cosmologie" e l'obiezione che

Tommaso oppone agli averrosti nel suo De unitate intellectu, quella cioè di
spiegare la conoscenza umana attraverso le intelligenze superiori sembra
andare nella medesima direzione.50 La posizione di una sorta di continuità
o di univocità tra intelletto umano, intelligenze celesti ed intelletto divino è

46 AL-FÂRÂBÎ : De intellectu. In : GlLSON, E. : Les sources gréco-arabes de l'augus-
tinisme avicennisant. In : AHLDMA IV (1929-30) 115-126.

47 ALESSANDRO DI AFRODISIA : De intellectu, edito in THÉRY, G. : Autor du
décret de 1210: II. Alexandre d'Aphrodise. Aperçu sur l'influence de sa noétique

Bibliothèque thomiste 7). Kain : Le Saulchoir 1926.
48 Interessante in questo senso è il commento al De causis attribuito alio PseudoAdam,

contenuto nella sua versione più ampia, nel ms. Venezia, Bibl. Marciana,
Lat. VI I 2821, che contiene ampie sezioni dedicate alle intelligenze. Cfr. RlCKLIN,
Th. : Die '.Physica' und der 'Liber de causis' im 12. Jahrhundert. Zwei Studien. Fri-
bourg 1995. Cfr. anche C. D'ANCONA COSTA : Recherches sur le Liber de Causis.

Paris : Vrin 1995.
49 Edito in DE VAUX, R. : Notes et textes sur l'avicennisme aux confins des XII-

XIII siècles. Paris : Vrin 1934.
50 TOMMASO D'AQUINO : De unitate intellectus. Ed. DE LIBERA, Alain : L'unité

de l'intellect. Commentaire du 'De unitate intellectus contra averroistas' de Thomas

d'Aquin, Paris : Vrin 2004, § 67 : "Si tu dicas quod hoc modo caelum intelligit per
motorem suum est assumptio difficilioris. Per intellectum enim humanum oportet
nos devenire ad cognoscendum intellecus superiores et non econverso."



Intellectus sive intelligentia 155

in fondo, una delle caratteristiche principali della riflessione noetica e vale

in fondo per tutta la tradizione noetica, da Alberto il Grande a Dietrich di
Freiberg. E alio stesso Alberto, del resto, che si deve forse la sintesi più
efficace di questo sapere, nel secondo trattato del secondo libro del suo De
causis et processu universitatis a prima causa.

A questa tradizione deve essere ascritto, anche una delle opere più
influenti tra i sectatores Averroys, le cosiddette Quaestiones in III De anima
di Sigieri di Brabante. Si è spesso suggerito che si tratti di un frammento di

un commento più ampio ai tre libri del De anima. Una simile opinione

pero, oltre a mancare della minima prova paleografica o filologica, sembra

equivocare la reale identità retorica di questo testo, che sembra porsi all'in-
crocio ed assieme innovare due generi letterari dell'epoca, quella dei trattati
De intellectu et intelligibili, e quella (psicologica) dei commenti al De anima
aristotelico. L'equivoco nasce dal titolo con il quale l'opéra è stata cono-
sciuta, che non si deve in nessun modo alla tradizione del testo ma ad una
ingiustificabile opzione del suo editore. L'incipit dell'unico testimone

dell'opera (Oxford, Merton College 292, f. 357vb-364rb) è il seguente: "De

parte autem animae qua cognoscit et sapit etc. Circa istum tertium librum
contingit quaerere de intellectu quattuor" (p. 1). II titolo più adeguato a

quest'opera sarebbe quello di Quaestiones de intellectu: si tratta di un De
intellectu che ha il ductus di un trattato per quaestiones, a partire dal terzo
libro del De anima aristotelico. La novità del testo è già rilevabile dalla sua

struttura. Se si prova a paragonare la tavola delle questioni di quest' opera
agli altri commenti al III libro del De anima prodotti nel medesimo

periodo, ci si accorgerà, che Sigieri non segue in nessun modo la lettera del

trattato, né sembra preoccuparsi di porsi l'insieme di quaestiones con cui
solitamente la si traduceva. Basta gettare uno sguardo sulle Quaestiones in
De anima di Tommaso d'Aquino (che si domanda se l'anima sia différente
secondo la specie o se è unita al corpo tramite lo spirito intermediario) o a

quelle di Radulphus Brito (in cui si trovano questioni sull'identità di intel-
letto speculativo e intelletto pratico ecc.) per accertarsene. Ad essere trascu-
rati non sono solo l'insieme di interrogativi relativi alla natura dell'anima,
ma anche l'intera seconda parte del trattato di Aristotele, dedicata al pro-
blema del movimento e dell'intelletto pratico. Questa omissione non puo
pensarsi nei termini di una negligenza o di una distrazione: impedisce di
farlo la struttura perfettamente orchestrata del trattato. Le questioni non si

susseguono disordinatamente - come talora capita di rilevare - né seguono
l'ordine dell'argomentazione aristotelica. Come il prologo suggerisce il trattato

si compone di 4 parti: nella prima (q. 1) si prende in considerazione
l'intelletto nel suo rapporto aile altri parti dell'anima {De differentia intel-



156 Emanuele Coccia

lectus ad alias partes animae), nella seconda (qq. 2-6) si esaminano l'intel-
letto in sé (Quid sit intellectus in se); nella terza si torna ad interrogare la

natura dell' intelletto rispetto a quella dei corpi (De intellectu per compara-
tione ad corpora) e nell'ultima, infine, si esaminano le potenze dell'intelletto
(De virtutibus intellectus, scilicet de intellectus possibili et agente). Queste
divisioni sembrano organizzarsi attorno ad una partizione più profonda,
quella tra intelletto in sé e intelletto rispetto al corpo e alle partes animae.51

L'analisi della struttura e del contenuto dell'opera sembrerebbe dunque
confermare che il il suo titolo originario fosse appunto quello De intellectu.
Bd è del resto proprio sotto questo nome che le più antiche testimonianze
dirette sembrano conoscere quest'opera. Tranne rarissime eccezioni52 non
si è mai voluto riferire le allusioni a Sigieri contenute nel De intellectu di
Agostino Nifo corne riferite a quest'opera; si è pensato ad un'opera ulterio-
re che sarebbe stata poi perduta. Del resto, molto più banalmente le espres-
sioni di Nifo in suo de intellectu tractatu (f. 35v) e in tractatu suo de intellectu

(f. 62v) potrebbero riferirsi solo al contenuto dell'opera e non al suo titolo.

51 Si è suggerito di ricondurre questa distinzione ad un'origine albertina.
ALBERTO Magno l'aveva infatti introdotta in psicologia mutuandola da Avicenna,

per distinguere uno studio a priori dell'anima (la sua natura), e uno a posteriori, che

consideri cioè le opera dell'anima sul corpo. In realtà, separare una considerazione
dell'intelletto per se e in rapporto ai singoli (ai corpi) è formulata anche nel Com-

mentarium Magnum in De anima di Averroè. Cfr. ALBERTO MAGNO : Summa theo-

logica II, 12.69.2 (ed. BORGNET 33, 15b—16 a) : "Quod tractans Avicenna in VI de

naturalibus dicit quod sicut nauta duplicem habet definitionem: unam secundum

quam consideratur in seipso secundum quam dicitur artifex arte regens navim, aliam
secundum quam operationes nauticas operatur instrumentis navis antenna scilicet,
malo velo remis, ita anima duplicem habere definitionem: unam secundum quod

operatur opera vite in corpore et in organis eius [...] Alia definitio est quae datur de

anima secundum se et secundum quod separabilis est a corpore". Cfr. AVICENNA :

De anima, I, 1, 11, 27-37. Cfr. soprattutto STURLESE, L. : Die deutsche Philosophie im
Mittelalter. Von Bonifatius bis zu Albert dem Grossen (748-1280), München 1993, 371,

per il quale la differenziazione della considerazione dell' intelletto in quanto
intelletto (intellectus in eo quod intellectus) da quello dell' intelletto in quanto poten-
za di pensiero del soggetto empirico (potentia coniunctî) permette di "fondare l'uni-
versalità del concetto in modo non empirico o trascendentale" "senza rinunciare a

radicare la funzione conoscitiva nel soggetto empirico".
52 A mia conoscenza PATTIN, A. : Quelques écrits attribués à Siger de Brabant.

In : Bulletin de Philosophie Médiévale 29 (1987) 173-177, è il solo studioso ad aver

proposto di identificare il De intellectu di cui parla Nifo con le Quaestiones in III De
anima.



Intellectus sive intelligentia 157

In ogni caso i due riferimenti sono piuttosto espliciti: e per maggiore
chiarezza vorremmo citarli per esteso.

La prima testimonianza si riferisce alla dottrina secondo la quale l'intel-
letto si unisce innnzitutto alia specie umana secondo la prima perfezione ed

è invece congiunto con i singoli (Socrate e Platone) secondo la perfezione
seconda, tramite le specie dell'immaginazione. Una simile dottrina si trova
esplicitamente formulata nel De intellectu di Sigieri:

A. NlFO : De intellectu, I, tr. 3, c. 26, c.

35v

Subgenus vir gravis secte Averoys-
tice fautor [...] persolvit in suo De
intellectu tractatu et imaginatur quod
intellectus est eternus et natura humana

est eterna, et quod intellectus non est

forma Sortis aut Platonis, nisi per co-

pulationem intentionum imaginatarum
secundum Averoym, sed est primo et

per se forma et actus nature humane et

per accidens actus et perfectio secundum

postremam perfectionem hominis. Alio-
rum vero scilicet Sortis et Platonis
actus secundum postremam et ultimam
perfectionem; et quia postreme perfec-
tiones sunt numerate ideo non sequi-

tur quod ego intelligam per tuum et tu
per meum intelligere.

SIGIERI DI BrabanTE: Quaestiones in

IIIDe anima, ed. Bazan, q. 15, p. 56

Et necessarium est ei qui ponit
unum intellectum in omnibus quod
hoc sit per intentiones imaginatas. Si

enim tu diceres quod quia actu
intellectus copulatur humanae speciei propter
hoc humanae speciei actu copulantur in-

tellecta, tunc quaererem qualiter in hoc
individuo homine esset diversitas intel-
lectorum. Hoc non enim esse non
potest propter diversitas intellectus [...]
immo provenit ista diversitas ex parte
intentionum imaginatarum.

p. 58

dico quod anima rationalis potentia-
liter est copulata humanae speciae, eo

quod natura suae virtutis acrtivae est

agere talia quae nobis sunt copulata.
Huiusmodi autem sunt intentiones

imaginatae.

La seconda allusione è invece più complessa e riguarda il modo in cui le

intelligenze si pensano reciprocamente. Il riferimento è alla questione 17

del De intellectu di Sigieri, che si chiede se un'intelligenza sia capace di

pensare le altre, se attraverso la sua sostanza o in altro modo. Taluni, scrive

Sigieri, affermano che una sostanza separata possa essere pensata da ogni
altra, perché ciascuna di essa è una conoscibilità in atto, e si offre alle altre.
Ma questo non basta: perché qualcosa sia pensabile ad altro da se non è

affatto sufficiente che sia conoscibile in atto e si offra come perfezione
all'altro. II conoscibile deve infatti unirsi al soggetto conoscente e divenire

uno con esso. Per dimostrare che un'intelligenza pensi un'altra bisogne-
rebbe dimostrare che essa diviene una secondo I'essere con l'altra; ma le

intelligenze non si uniscono reciprocamente né sono la perfezione délia



158 Emanuele Coccia

conoscenza dell'altra.53 Un'altra posizione vorrebbe che un'intelligenza
pensi l'altra attraverso specie concreate; ma questa tesi cade nel ridicolo,
visto che la nécessita di specie e di immagini è pensabile solo per forme che

esistono nella materia. La terza posizione afferma invece che ogni intelli-
genza separata pensa qualcosa nel grado in cui pensa la sua stessa sostanza

(per rationem intelligendi suam substantiam). Nelle sostanze separate infatti
chi conosce è inseparabile secondo l'essere da cio che è conosciuto (in
separatis idem est sciens et scitum): la prima causa ne è paradigma. Per questo
la molteplicità dei pensieri esiste in un intelletto solo quando la causa

dell'intelligibilità non coincide con il proprio stesso essere. Tutto cio che

pensa per altra ragione che per la propria natura è infatti costretto a cono-
scere e pensare attraverso fantasmi. Un'intelligenza, invece, pensa qualcosa
secondo il rapporto che la sua sostanza ha con esso (intelligentia intelligit
aliud secundum habitudinem suae substantiae ad aliud)-, in altre parole solo
nel grado in cui ne è causa o ne è effetto. Il pensare déclina per le intelli-
genze sempre delle forme dell'essere e viceversa: ed essere significa per lo
più essere causa. Ogni relazione di conoscenza corrisponde ad una relazione

ontologica. Proprio perché nelle intelligenze le forme del pensare coinci-
dono perfettamente con le forme dell'essere, la relazione che sussiste tra
pensante e pensato nelle intelligenze deve coincidere con quelle proprie
dell' essere. Per questo, come si legge anche nel De causis, un'intelligenza
puo pensare qualche forma solo nel grado in cui è la causa della sua pro-
duzione: puo pensare qualcosa solo nel grado in cui le è inferiore. Se

un'intelligenza pensa qualcosa solo secondo il rapporto ontologico che ha con
esso, ogni intelligenza non pensera l'altra secondo un rapporto causale

perché un'intelligenza non puo dirsi causa dell'altra; tutte piuttosto pense-
ranno la causa prima corne la propria causa. Alio stesso modo il nostro

53 SlGER DE BRABANT : Quaestiones in III De anima, q. 17, 62-63 : "Dicitur a

quibusdam et videtur eis quod una substantia separata intelligatur ab alia quia cum
quaelibet intelligentia sit actu intelligibilis una offertur alii, et sic una aliam intelligit

vel potest intelligere. Sed hoc non sufficit. Ad hoc enim quod aliquid alii sit
intelligibile non sufficit quod ipse sit actu intelligibile et ad aliud offeratur in ratio-
ne perfectionis, quoniam cognoscibile debet uniri cognoscenti et unum fieri cum eo.

Oportet ergo quod tu des qualiter una intelligentia potest esse una cum alia. Unde
ad hoc quod aliquid sit alii intelligibile oportet quod sit intelligbile et quod sit
intelligibile huiusmodi aliqua intelligentia. Licet sint actu intelligibilia huiusmdi nec
uniuntur alii sunt perfectio intelligibilis alterius."



Intellectus sive intelligentia 159

intelletto (poster intellectus) che è "come un'intelligenza" (sicut intelligentia)

pensera direttamente (immediate) la causa prima senza alcuna mediazione.54

Il riferimento contenuto nel De intellectu di Nifo, sembra in questo caso

fornire una esplicazione analitica degli argomenti impliciti nel testo di
Sigieri:

"Accepit Subgenus quod nulla intelligentia media potest intelligere
mediana, nec aliquam infra primam si non potest intelligere primam. Argui-
tur ergo: nulla intelligentia quae non potest intelligere supremam potest
intelligere aliquam mediarum vel infimarum secundum Averroem. Sed ex

primo accepto nulla inteligentiarum potest intelligere superiorem., ergo
nec mediam vel aliquam infra primam. Ex his arguit intellectus potentie
non potest intelligere deum ergo nulla mediarum potest intelligere deum,
nulla mediarum potest intelligere deum [sic] ergo nulla mediarum potest
intelligere mediam. Nulla mediarum potest intelligere mediam ergo nulla

potest intelligere se. Nulla potest intelligere se, ergo sunt simpliciter igno-
rate, quoniam nulla potest intelligi ab aliquo intellectu, quia vel a priore
vel ab infimorum vel a se ipsis non a primo quoniam nihil intelligit extra
se nec ab infimo quia non intelligit illas, nec a seipsis ergo a nullo intellectu

comprehendentur, et sic natura egisset ociose. Hoc dicit Subgenus in
tractatu suo de intellectu, tertio loco [lege: libro] inscripto qui fuit missus

Thome pro responsione ad tractatum suum contra Averoym."55

Non deve stupire il fatto che la citazione sia poco letterale. Come era uso
comune a quei tempi, Nifo traduce in una catena formale di sillogismi gli
argomenti di Sigieri; il De intelligentiis di Achillini applicherà questa
tecnica a tutte le fonti di cui si serve.56

54 SlGER DE BRABANT : Quaestiones in III De anima, 63-64. Per le implicazioni
di natura teologica, cfr. l'articolo di D. CALMA in questo fascicolo.

55 A. NIFO : De intellectu, f. 62v.
56 L'identificazione delle Quaestiones in III de anima con il De intellectu non

permettono tuttavia di sottoscrivere l'opinione di NIFO secondo il quale questo
testo sarebbe stato inviato a TOMMASO D'AQUINO in risposta al suo De unitate. Se,

come NARDI scrisse nel suo ultimo intervento in proposito (Studi su P. Pomponazzi.
Firenze 1965, 338) il De anima intellectiva va considerato anteriore al De intellectu,
entrambi sono stati composti prima del De unitate di TOMMASO, che si riferisce

esplicitamente ad essi. Corne si è detto, la polemica non è affatto iniziata con TOM-

MASO, e il suo De unitate arriva con un certo ritardo (e per altri scopi) rispetto alla
discussione avvenuta alla facoltà delle arti.



160 Emanuele Coccia

Il De intellectu sigieriano si iscrive entro un progetto più ampio, che

comprende il Tractatus de anima intellectiva57 e soprattutto le Quaestiones
in librum De causis, vero e proprio trattato sulle intelligenze, proprio come
lo era stata la parafrasi di Alberto alio stesso libro. Ad essi potrebbe even-
tualmente aggiungersi il trattato De intelligentiarum et felicitate di cui parla
Agostino Nifo. Lungi dall'essere un progetto di commento puntuale ed

esaustivo alla totalità delle opere aristoteliche, il progetto filosofico a cui

Sigieri sembra dar corpo in queste opere è per lo più noetico. E a proposito
del suo controverso "averroismo", si potrebbe dire che egli abbraccio
l'averroismo per il suo interesse alla noetica. E cioè a partire da un interesse

noetico che Sigieri adotta le tesi di Averroè.
Non è mai del resto a partire da un'analisi delle facoltà dell'anima che

Sigieri deduce la natura e l'esistenza dell'intelletto umano. Il De intellectu si

apre anzi con dimostrando che l'intelletto non si radica nella medesima

sostanza in cui si radicano la facoltà vegetativa e quella sensitiva.58 Per

questo, sarà necessario dedurre la "noetica umana" a partire da principi che

regolano l'esistenza delle intelligenze. Sigieri è piuttosto esplicito: "la
nostra anima è una sostanza separata come l'intelligenza" (anima nostra est

57 La tesi dell'anteriorità del Trattato sull'anima intellettiva è stata ripresa da

CAPARELLO A. : Il De anima intellectiva di Siger de Brabant. Problemi cronologici e

dottrinali. In: SapDom 36 (1983) 441-474. Cfr. sulla questione ora MlGNINI F. :

Anima e corpo negli scritti psicologici di Siger de Brabant. In : CASAGRANDE, C. /
VECCHIO, S. (a cura di) : Anima e corpo nella cultura medievale. Atti del V Convegno
délia SISPM. Firenze 1999, 51-72, con una accuratissima analisi lessicografica a

partire da analisi di tipo quantitative.
58 In questo Sigieri sembra seguire una formulazione che Alberto usa per rias-

sumere una dottrina di Avicenna : cfr. ALBERTO MAGNO : De natura et origine
animae, 21 : "propter quod concludit hic philosophus [...] animam intellectualem

genus alterum animae esse a vegetabili et sensibili et quia divinum genus animae est,
dicunt hoc solum separari a corpore sicut perpetuum a corruptibili. Non qnim
sequitur [...] si perfectio corporis est, quod non separetur a corpore, cuius est

perfectio, eo quod non perficit ipsum sicut forma per esse educta de materia, sed

potius sicut ab extrinseca causa esse accipiens, quae est causa prima et perficit corpus

sicut nauta navim, qui est motor in navi existens, et per esse substantiate non
dependens a navi, licet per operationem nauticam a navi dependeat, et ideo separa-
tus nauta a navi, licet non nautice agat, est tarnen et alias operatur operationes. Et
similiter anima separata a corpore est quidem sed non végétât et sensificat corpus,
sed alias sibi convenientes secundum intellectum operatur operationes." Cfr. inoltre
ALBERTO Magno : De unitate intellectus, 16. Le parole di Sigieri sembrano un

contrappunto a queste righe del trattato.



Intellectus sive intelligentia 161

substantia separata sicut intelligentia).59 Dovendo stabilire la natura dell'in-
telletto in se il termine di comparazione non saranno più le altre facoltà o

potenze in cui si articola la vita dell'uomo ma immediatamente il Primus

Agens, che secondo Aristotele non è che pura attualità di pensiero. Il nostro
intelletto (intellectus noster) non è il Primum Agens, perché a differenza di

questo non è nell'estremo délia perfezione. Ad esso è infatti mescolata la

potenza: il nostro intelletto è la potenza di ciascun intelligibile e pensa solo

con i fantasmi. Al primo invece non è mescolata la potenza nè esso ha

bisogno di fantasmi. Avendo dimostrato che la sua esistenza non puo essere

dedotta dalla materia, è necessario postulare che sia immediatamente
dedotto dal Primo (immediate educitur a Primo, p. 10. q. 4). Una simile tesi

era probabilmente diffusa tra i magistri artium vicini ad Averroè,60 se già
Alberto poteva scrivere nel suo De natura et origine animae : "dixerunt
quidam anima rationalem ab intelligentia fieri, et verum dixerunt, si intelligentia

dicatur intellectus primus separatus et immixtus, nulli nihil habens

commune sicut dixit Anaxagoras."61
L'intelletto è un ente la cui genesi non è spiegabile né dalla scienza dei

viventi né dalla fisica sublunare. E evidente quanto una simile prospettiva
sia difficilmente classificabile entro gli sfumati confini délia categoria di
"aristotelismo integrale" e persino di "averroismo". Altrettanto sterile
sarebbe l'ennesima affermazione del carattere neoplatonico délia specu-
lazione sigieriana. Bisogna ancora una volta dar credito aile tesi di Alberto:
l'origine del dibattito va cercato meno nel De anima, che nei trattati sulle

intelligenze celesti, e la cornice epistemologica per l'analisi dell'intelletto
non è la ricerca psicologica ma la cosmologia ed i principi del mutamento
dell'universo, gli astri e le intelligenze. Tommaso rimprovererà piuttosto
aspramente questo modo di procedere nel suo De unitate:

59 SlGER DE BRABANT : Quaestiones in III De anima, q. 15, 59.
60 Questa tesi rappresenta la trigesima via del De unitate di ALBERTO. Cfr. 13,

11. 7-36. Lo stesso Alberto, nella risposta, scriverà che "concedendum est quod nihil
est per quod dependeat homo ad primam causam nisi per eundem intellectum quem
habet a causa prima" (30). E del resto in queste righe che si trova una prima occor-
renza del problema dell'intellectus particulatus, che tanta parte avrà nell'averrois-

mo, da Sigieri sino a PAOLO VENETO : Commentum de anima. Venetiis 1481, III,
com. 8, f. u7va : "intellectus aliquo modo individuatur et particularizatur sed non
simpliciter quia est aliquo modo abstractus."

61 ALBERTO MAGNO : De natura et origine animae, 13.



162 Emanuele Coccia

"E se tu dici che è cosi che il cielo pensa attraverso il suo motore,62 in
questo modo assumi cio che è più difficile per spiegare il più facile: è

necessario infatti che attraverso l'intelletto umano perveniamo alla cono-
scenza degli intelletti superiori, non il contrario."63

E soprattutto nelle Quaestiones in librum de causis che questa tendenza
sembra trovare una sua definitiva conferma. Ancora una volta la natura del-

l'intelletto umano viene descritta e definita a partire da un confronto con la

natura delle intelligenze:

"In hoc est differentia inter intellectum humanum et intellectum intelli-
gentiarum, quod intellectus humanus a sui principio est sicut tabula nuda

et formas sensibiles quodam ordine ministero virtutuum sensibilium ac-

quirit ita tarnen quod eis numquam repletur; intellectus autem intelli-
gentiae a principio formis intelligiblibus ad quas sua facultas se extendit
repletur. Et ista diversitas partecipationis formarum invenitur in materia
corporali: materia enim generabilium et corruptiblium corporalis
numquam formis repletur, sed semper in ea aliqua potentia ad formam rema-

net; caelestium autem corporum materia a principio formis repleta ut sic

in ea potentia nulla ad formam remaneat."64

E nel passo immediamente successivo, fondandosi sul principio espresso nel

De causis secondo cui le intelligenze si differenzierebbero in funzione del

grado di universalità di cio che pensano, egli sembra accennare ad una sorta
di continuum noetico che si estende tra l'intelletto umano e la prima causa

(Dio), di cui le intelligenze sarebbero dei gradi intermedii:

"Et vult auctor quod intelligentiae in participatione huiusmodi formarum
diversificantur eo quod intelligentiis superioribus sunt formae magis
universales, in inferioribus autem minus universales, ad hoc innuens duas

rationes. Quarum una est quia quanto aliqua altiora sunt in ordine entium
tanto minus divisa sunt; intelligentiae ergo superiores minus divisae sunt
formis inteligibilibus participantes formas magis unviersales quam
intelligentiae inferiores; unde materia corporalis et sensus cum inferiorem

62 Cfr. AVERROES : In De anima, 1. II, comm. 15, 154, 15-16; ANONIMO DI
GlELE : Quaestiones in Aristotelis libros I et II De anima. In : GlELE, M. / VAN
STEENBERGHEN, F. / BAZAN, B. C. (éds.) : Trois commentaires anonymes sur le traité
De l'âme d'Aristote Philosophes Médiévaux 11). Louvain/Paris : Publications
universitaires/Béatrice-Nauwelaerts 1971, 76. La relazione tra intelligenza e corpo
celeste è l'oggetto precipuo del De substantia orbis.

63 TOMMASO D'AQUINO : De unitate intellectu, § 68.
64 SlGER DE BRABANT : Quaestiones super Librum de causis. Edition critique de

Antonio MARLASCA. Louvain/Paris, 1972, 142.



Intellectus sive intelligentia 163

gradus teneant in ordine entium quam intellectus humanus formis et

perfectionibus dividuntur individualiter multitudine sub eadem; intellectus

autem humanus singulis speciebus singulas rerum naturas cognoscit.
Causa autem prima latior in ordine rerum omnes perfectiones indivisibi-
liter continet. Quare verisimile est quod intelligentiis mediis inter intel-
lectum humanum et causam primam in ordine naturae quae superiores
sunt minus sunt divisae per species intelligibiles participantes formas
universales; inferiores autem per formas intelligibiles dividuntur eas univer-
saliter minus participando. Et ad hoc etiam est alia ratio, quia intelligentia
est agens per intellectum et quanto superior est intelligentia tanto poten-
tior est et in agendo ad plura se extendit; quare participant superiores
intelligentie formis universalibus ut sie per intellectum operando ad plura
se extendant."65

La distinzione delle differenti intelligenze avviene in funzione della minore
o maggiore parteeipazione alla potenzialità. Quanto più basso è il grado nel

genere della natura intellettuale^ tanto maggiore sarà la parteeipazione alla

potenza. NelP ordine dell'universo infatti ogni cosa tiene un grado inferiore

quanto più accede alla natura corporea e mobile e alla natura della potenza
distante dall'atto. Per questo Averroè ha affermato che il nostro intelletto
nel genere della natura intellettuale è come la materia prima nel genere
della natura sensibile.67 "L'intelligenza nel genere della natura intellettuale

non è assolutamente in atto, ma in qualche modo in potenza: altrimenti
infatti non differirebbe dal primo principio." Il primo principio cioè e le

intelligenze appartengono al medesimo genere e differiscono per una
maggiore o minore parteeipazione al grado di potenza. "Il fatto che l'intelletto
pensi altro da sé accade infatti solo a causa della sua potenzialità, per cui è

capace di ricevere una forma pensabile diversa attraverso cui puo accadergli

65 SlGER DE BRABANT : Quaestiones super librum De causis, q. 36, 143, lin. 35-48.
66 La categoria di genus intellectuals naturae di probabile ascendenza averroista

ma ripreso già dall'albertismo di Colonia, meriterebbe uno studio approfondito.
67 SlGER DE BRABANT : Quaestiones super Librum De causis, 162 : "Non enim est

hoc ex nobilitate intellectus quod corpori uniatur, et sic species intelligibiles ex
rebus acquirat sed magis, eo uquod inferiorem tenet gradus in genere intellectualis
naturae magis accens ad naturam potentiae: unumquodque enim secundum quod
magis accedit ad naturam corporalem et mobilem et naturam potentiae ab actu re-
cendes, inferiorem tenet gradus in ordine universi; propter quod dicit Commentator
in tertio de anima, quod intellectus noster in genere intellectualis nature est sicut
materia prima in genere naturae sensibilis".



164 Emanuele Coccia

di pensare."68 In questo senso, proprio perché in ogni intelligenza v'è
qualcosa di pensabile che essa non pensa ancora (v'è cioè un pensiero che

esiste solo in potenza), si dà una frattura tra l'essere (cio che pensa
attualmente) e il pensare (cio che puô pensare). Solo nel primo intelligente
- nella prima causa - v'è una coincidenza assoluta tra il pensare e l'essere:69

pensare è il suo stesso essere e cio che pensa è la sua essenza. Proprio perché
pensando non lascia nulla di non-pensato (non lascia irrealizzata alcuna

potenza di pensare), il suo pensiero è assolutamente semplice e non am-

mette una qualche composizione, l'addizione di un pensiero a un altro
pensiero che è stato.70

Ogni intelligenza, in quanto primo causato, riceve dalla causa prima
non solo la natura pensante, ma anche la conoscibilità, il fatto cioè di poter
essere pensata e conosciuta (forma intelligibilitatis). L'anima intellettiva
umana invece, che è nell'ultimo ordine délia natura intellettuale in potenza,
non possiede alcuna forma pensabile e conoscibile per sé, non puo cioè

essere pensata come in atto, ma ha bisogno per esserlo di ricevere una qualche

forma. Per questo si rapporta aile forme pensabili come la nuda materia
si rapporta aile forme corporee.71

68 SlGER DE BRABANT : Quaestiones super Librum De causis, 153 : "intelligentia
enim in genere intellectualis naturae non est pure in actu sed aliquomodo in poten-
tia, aliter enim non differet a primo principio. Intellectum autem aliquem intelli-
gere aliud a se contingit ex potentialitate intellectus, propter quam natus est reci-

pere speciem intelligibilem aliam per quam ei contingit ut intelligat". Cfr. anche

148 : "in intelligendo non est diversitas intelligibilis ab intellectu nisi propter
potentialem intelligentis naturam."

69 SlGER DE BRABANT : Quaestiones super librum De causis, 145.
7(9 SlGER DE BRABANT : Quaestiones super librum De causis, 148 : "Nunc autem

causa prima est pura actualitas et ideo intelligibile in ea penitus unicum est intelli-
genti naturae per omnimodam simplicitatem; est enim aliquid intelligibile in actu
sine quo non est intelligens in actu. Et cum causae primae insit intelligere suum
intelligere est sine potentia ad ipsum; tune non oportebit in causa prima intelligentem

naturam et intelligilem uniri nisi per omnimodam simplicitatem."
71 SlGER DE BRABANT : Quaestiones super librum De causis, 149 : "cum sit pri-

mum causatum causae primae simllima participât a causa prima superior existens in

genere intellectualis naturae non tantum intelligentem naturam sed etiam formam

intelligiblitatis propter quod essentiam suam per seipsam intelligit. Anima autem
humana intellectiva, in infimo ordine intellectualis naturae in potentia est ad natures

intelligibiles nullam habens formam intelligibilem secundum se, comparata ad

formas intellibilies ut materia ad formas corporales, sicut dicit commentator tertio
de anima; sicut enim materia in genere sensibilium est per seipsam non est aliquid in

actu, sic et intellectus humanus per seipsum non habet formam intelligibilem essen-



Intellectus sive intelligentia 165

Quest'idea di continuità noetica di cui le singole intelligenze costi-

tuiscono gradi diversi sarà ripresa in epoca più tarda; 1'intelligenza umana
verra considerata come il grado meno intenso di un'unica latitudo
intelligentiarum, un unico piano noetico che si estende dall'uomo a Dio. Vi
accenna già Egidio Romano, nel suo De intellectu possibili:

"in ordine intelligibilium intellectus noster se habet quasi materia pura in

genere entium et tenet gradum infimum, Deus autem est actus purus et

tenem gradum supremum. Intelligentiae autem tenent locum medium ita
quod non sunt potentia pura nec sunt actus purus."72

E Paolo Veneto scriverà:

"secundum Commentatorem eodem comento quod opinandum est secundum

aristotilem quod ultimus intellectivorum abstractorum in ordine est
iste intellectus materialis. Actio enim eiusdem est diminuta ab actione
illorum cum actio eius magis videatur passio quam actio. In tota ergo
latitudine intelligentiarum intellectus possibilis tenet ultimum gradum
sub quo aliuam intelligentiam non contingit reperiri."73

Ancora Girolamo Dandino scriverà a proposito della dottrina averroista
che: "Humanus et divinus [seil, intellectus] velut duo extrema sunt, alter

potestate totus, alter totus actu: inter utrumque medius intercedit reliqua-
rum intelligentiarum intellectus, partim actus partim potestate."74

Non è un caso se Alessandro Achillini, forse il più geniale tra gli aver-
roisti del XV secolo ha cercato di applicare al problema della molteplicità
delle intelligenze e degli intelletti il calcolo dei gradi che si era sviluppato
ad Oxford. Se si considéra la totalità delle intelligenze nel mondo si ha a

che fare con una sola latitudo, con un'unità qualitativa sulla quale si pos-

tiam suam per essentiam suam non intelligens, eo quod essentia sua seipsam non
habuit naturam intelligibilitatis sed tantum naturam intellectualitatis et ideo non
intelligit essentiam suam nisi postquam intellexerit alia, et per speciem sicut dicit
tertio De anima". Cfr. anche 144 : "intelligentia propinqua primo intellectui assimi-

latur ei non tantum participando ab eo naturam intellectualitatis sed et naturam
intelligibilitatis. Propter quod cum in ipsa uniantur intellectus et intelligibile per
seipsam sufficiens est ut actus sit intelligens. Intellectus autem humanus inferior in
ordine intellectualis naturae non habet naturam intelligiblitatis nisi secundum quod
intelligeit alia ita quod per seipsum onn est intelligiblis."

72 AEGIDIUS ROMANUS : De plurificatione intellectus possibilis. Venetiis, f. 55v.
72 PAULUS VENETUS : Commentum de anima. Venetiis 1481, III c. 19, f. y4ra.
74 H. DANDINI : De corpore animato libri VII. Parisiis 1606, col. 1800.



166 Emanuele Coccia

sono tracciare differenze quantitative relative alia relazione reciproca di

potenza ed atto.75

INTELLIGENZE

Cosa sono le intelligenze? A differenza di quanto si è soliti immaginare la
scala dei viventi che la scienza della vita medievale (scientia de anima) era
solita contemplare non si arrestava affatto alia specie umana. Non solo
infatti Dio stesso, secondo le parole del dodicesimo libro della Metafisica è

vita, "perché l'attività deH'intelligenza è vita" (1072b 27) ma ciascuna delle

intelligenze e dei cieli costituisce una forma di vita, anche se incomparabile
alia vita degli enti e dei corpi infralunari. Una scienza generale dei viventi
deve comprendere dunque lo studio delle forme di vita superiori all'uomo,
di cui i corpi celesti sono un esempio. Lungi dal ridursi a semplici masse

corporee inerti mosse da una forza ad essi estranea, i cieli enti dotati di vita,
corpi cioè la cui vita consiste in operazioni specifiche, apparentemente
distinte da quelle proprie ai viventi che essi awolgono e contengono. Essi

godono anzi di una forma di vita superiore a qualsiasi corpo in essi

avvolto:76 ne è prova il fatto che il loro movimento non conosce pausa o

interruzione alcuna. II movimento infatti è

"la perfezione di un vivente in quanto è vivo. Il riposo è invece carat-
teristico dell'animale generabile e corruttibile solo per accidente, a causa
cioè della nécessita della materia, perché stanchezza e fatica colpiscono
l'animale solo per quanto è materiale. La vita e la perfezione di quei
viventi che non sono colpiti da stanchezza e fatica deve di nécessita con-
sistere nel loro movimento e l'assimilazione al Creatore consiste nel fatto
che, con i loro movimenti, essi comunicano la vita agli esistenti."77

75 ALESSANDRO ACHILLINI : Quodlibeta de intelligentiis. In : ID.: Opera Omnia.
Venetiis 1545, Quodlibetum tertium, f. lOr. Per i concetti di grado ed intensità nel-

l'aristotelismo medievale cfr. MAIER, A. : Zwei Grundprobleme der scholastischen

Naturphilosophie. Roma : Edizioni di Storia e Letteratura 1968; ivi specialmente: Das
Problem der intensiven Grösse, 3-109; e Nachträge, 305-359; ID. : Zwischen

Philosophie und Mechanik, Roma : Edizioni di Storia e Letteratura 1958, ivi specialmente
Bewegung als intensive Grösse, 145-186. Inoltre SYLLA, E.D. : Medieval Concepts of
the Latitude ofForms: the Oxford Calculators. In : ADHLMA 40 (1973) 223-281.

76 ALESSANDRO ACHILLINI : De orbibus. Venetiis 1545. f. 44vb : "Averrois in
de substantia orbis, cap. 2 anima celeste est prius animal quam animal quod est hie."

77 AVERROÈ : Tâhâfut at-Tâhâfut. Tr. it. a c. di M. Campanini. Torino : Utet, 450.



Intellectus sive intelligentia 167

Ora, è la specie del movimento di cui un corpo è capace a definire la forma
ed il suo genere di vita78 e dunque la stessa natura della sua anima,. I cieli

non si accrescono nè si distruggono, nè mostrano possedere esperienza
sensibile: non avranno dunque nè un'anima vegetativa - che definisce la

possibilité di crescere secondo la quantité, di nascere e di morire - nè

un'anima sensitiva. Essi pero si muovono secondo il luogo incessantemente:
è la natura di questa peculiarissima forma di movimento locale che deve

essere spiegata. Come descrivere un vivente capace di muoversi eternal-

mente di movimento circolare? Quai è la forma (cioè l'anima)79 che simili
viventi posseggono? Cio che è dotato per essenza di movimento ed è capace
di movimenti ben definiti, dai quali a loro volta si generano altri atti
definiti deve necessariamente essere capace di conoscenza. Solo chi conosce
infatti pub muoversi in questo modo. I cieli, come testimonia la stessa

esperienza sensibile, si muovono per essenza di movimenti definiti, che

producono altri movimenti definiti negli esistenti ad essi inferiori. E il
movimento dei cieli infatti a permettere la sussistenza e la conservazione di
tutti i viventi, delle piante e delle stesse cose inanimate. II movimento

78 Si tratta di un principio evidente, di cui si conoscono infinite formulazioni.
Cfr. ad esempio THOMAS DE AQUINO : Summa Contra Gentiles. II q. 73 : "Dove si

trova una operazione superiore del vivente, ivi si trova una forma superiore di vita,
corrispondente a questa azione. Nelle piante si trova solo l'azione pertinente alla
nutrizione. Negli animali invece si rinviene solo un azione superiore, cioè il sentire
e il muoversi secondo il luogo. Per cui anche l'animale vive di una specie superiore
di vita. Ma allora nell'uomo si trova una operazione seriore che riguarda la vita che

negli animali, cioè il pensare. Dunque l'uomo avrà una specie superiore di vita. Ma
la vita è attraverso l'anima."

79 Gli eruditi hanno talora dubitato sulla coincidenza di intelligenza ed anima
dei cieli in Averroè. Il dibattito sembra piuttosto sterile, visto che è lo stesso
Averroè a fornire la soluzione: cfr. AVERROÈ : De substantia orbis, cap. II : "E chiaro
che le forme dei corpi celesti massimamente le forme dell'ultimo corpo continente siano
in qualche modo anima, a causa cioè dell'appetito esistente in essi, e a causa del

muovere siano in qualche modo intelletto, e siano forma in senso assoluto per la quale il
vivente celeste si compone si un motore e di un mosso". Che l'anima equivalga ad un
intelletto informato dal desiderio (intellectus e appetitus, nell'Averroes latino) è

piuttosto diffusa nella tradizione araba. Cfr. la pseudo-Teologia di Aristotele, 1 :

"quando l'intelletto acquisisce il desiderio di cio chè è inferiore, da esso viene
formata l'anima; l'anima è dunque un intelletto informato dalla forma del desiderio",
in : Plotiniana Arabica. A cura di C. D'ANCONA COSTA. Padova 2003, 225. Si tratta
di un motivo di origine platonica: cfr. PLATONE : Epinomide, 982 a-e. Sulla questio-
ne dell'animazione dei cieli cfr. anche la questione di SlGIERI : Super librum de cau-
sis. Ed. Marlasca, q. 13: Utrum caelum sit animatum.



168 Emanuele Coccia

stesso del sole, il movimento diurno che produce il giorno e la notte, il
ritmo di awicinamento e di allontanamento che genera l'alternarsi delle

stagioni è la causa.80 "Dotate di intelletto",81 che permette loro di "obbe-
dire di un'obbedienza volontaria, attraverso degli enunciati razionali di
chiarezza evidente"; le sfere celesti sono "la causa di tutto cio che è generato
o si corrompe in cio che esse awolgono, la sua causa prossima". Secondo

Kîndî si puo arrivare a dire che la vita "nel corpo generato in quanto
vivente è per esso una forma che la sfera celeste imprime in lui".82 "Ogni
vivente si muove attraverso dei movimenti particolari, in luoghi particolari
ed ha pertanto bisogno di immaginare i luoghi verso cui si muove e di

immaginare ciascuno dei movimenti quando le distanze non sono percepi-
bili con la vista." Proprio perché si muove di movimenti particolare il
vivente deve esser capace di conoscere il particolare. II cielo, invece,

possiede un corpo perfettamente sferico, che come tale si "si muove di un
solo movimento, sebbene a questo unico movimento conseguano molti
movimenti propri degli esistenti che si trovano al di sotto di lui".82 Esso

cioè non possiede movimenti particolari che riguardino distanze definite,
tanto da rendere necessario l'uso dell'immaginazione o di una qualsiasi
facoltà conoscitiva particolare. I corpi celesti sono vite prive di imma-

ginazione, sono viventi incapaci di immaginare.84 Piuttosto non hanno

80 Cfr. AVERROÈ : Tahâfut at-Tahâfut. Tr. it. p. 220; tr. latina (Averroe's
Destructio destructionum philosphiae Algazelin in the latin version of Calo
Calonimus. Milwaukee 1961, 180-183). Cfr. SlGIERI DI BRABANTE : Super lihrum de

causis. Ed. MARLASCA, q. 30, 122: Intelligentia sic vivit quod est causa vitae aliis
effectiva, ut omnibus generabilibus viventibus est vitae causa, et cum hoc ipsius animae

ipsorum corporum caelestium viventium.
81 AVERROÈ : Tahâfut at-Tahâfut. Tr. it. p. 221 : "l'uomo sa perfettamente che i

corpi celesti sono più degnamente dotati di vita e di percezione di questi sublunari,
sia per magnitudine si a per nobiltà, sia per intensità delle loro luci."

82 AL-KinDI : Risâlat fî al-ibâna 'an sugûd al gîrm al aqsâ ed. Jolivet Brill : Leiden

1998. 180-182. Cfr. anche AVERROÈ : Tahâfut at-Tahâfut. Ed. BOYGES, 481 : "il
movimento dei cieli è condizione dell'esistenza e délia conservazione degli esseri."

82 AVERROÈ : Tahâfut at-Tahâfut. 464.
84 Contro questa interpretazione cfr. quanto scrive Avicenna : Metaphysica. Ed.

Italiana, 883 "non è possibile che il principio prossimo del movimento délia sfera sia

una potenza intellettuale pura che non muta affatto e non immagina i particolari.
[...] Abbiamo chiarito che il movimento è qualcosa dai rapporti sempre nuovi in cui

ogni porzione è determinata in virtù di rapporti particolari, taie realtà non ha

stabilità, non è affatto possibile che provenga solo da qualcosa di stabile."



Intellectus sive intelligentia 169

alcun bisogno di immaginazione:85 la loro perfezione consiste nel loro
stesso movimento, operazione che definisce la loro stessa natura. Cio
significa pero che

"all'essere del corpo celeste non sia necessaria la sua forma come accade

nei corpi animali, che sono al di sotto della luna. In essi infatti le anime
sembrano essere necessarie per l'essere dei loro corpi perché gli animali

non si salvano se non attraverso l'anima sensibile ed immaginativa; il corpo

celeste invece essendo semplice e non trasmutabile da nulla cosa ester-

na non ha bisogno nel suo essere di un'anima sensibile o immaginativa ma
abbisogna esclusivamente di un'anima che lo muova nel luogo sempre e di

una potenza che non sia né corpo né nel corpo che fornisca ad essi eterna

permanenza ed eterno moto che non ha né principio né fine."86

E' proprio nella relazione tra intelligenza e corpo che si differenziano intel-
letto umano e intelligenze cosmiche. Se queste ultime non hanno bisogno
di immaginazione perché posseggono un corpo perfetto, l'intelletto pre-
posto al mondo umano si congiunge con i corpi corruttibili ed imperfetti
degli uomini attraverso i fantasmi. L'immaginazione rappresenta cosi la

soglia in cui il pensiero si fa corpo e il corpo diviene intelligibile.

Forma

L'intelletto umano ha la medesima natura (appartiene cioè al medesimo

généré) del principio di razionalità che ordina il cosmo nella sua totalità (la

prima mente o Primus Agens) cosi come nei suoi ordini intermedi (le sfere);
cio che lo caratterizza è un maggior grado di inattualità. Se cio è vero
l'intelletto non potrà dirsi neiïuomo e insistere in esso corne un suo proprio
accidente. Le intelligenze sono sostanze separate, cioè forme che non in-
sistono nella materia. Eppure, se è vero che l'uomo pensa, l'intelletto deve

potersi dire nostra forma. In che modo allora è possibile che qualcosa che

non ci appartiene divenga in qualche modo la nostra forma? In che modo

possiamo dire di agire attraverso qualcosa che non siamo e che non ci

85 Cfr. AVERROÈ : In III De anima, c. 59, 60, 61; In II De anima, c. 15 e 62; In II
De coelo cc. 37 e 61, e In XIIMetaph. c. 36.

86 AVERROE : De substantia orbis, II: "In animalibus enim quae sunt hic videtur
quod anime eorum sunt necessarie in esse suorum corporum et non salventur nisi

per sensibilem animam ymaginativam. Corpus autem celeste quidem est simplex et

non transmutabile ab aliquo extrinseco non indiget in suo esse anima sensibili nec
ymaginativa sed tantum indiget anima ipsum movente in loco et virtute que non sit

corpus neque in corpore ad largiendum ipsi permanentiam eternam et motum
eternum quod non habet principium neque finem."



170 Emanuele Coccia

costituisce? Se il principio attraverso cui pensiamo ha la stessa natura di
un'intelligenza, in che modo un intelletto separato puo essere nostra
forma? Ed in che modo le intelligenze sono forma dei propri corpi? II
problema era di difficile risoluzione: perché secondo un luogo comune del

peripatetismo medievale "intelligentia si corpori uniatur unitur ei sicut

motor et non sicut actus; anima vero unitur corpori sicut motor et sicut
actus."87 Se l'intelletto umano è un'intelligenza separata, in che modo potrà
dirsi ancora non solo motore ma anche atto e forma dell'umanità?

Il dibattito che ha intrecciato i sectatores Averoys con gli scritti di Tom-
maso va riletto alia luce di questi interrogativi. Il presupposto fondamentale
da cui muove Tommaso era esattamente questo: "l'anima si unisce al corpo
non come il navigatore si unisce alia nave ma come una forma" (DUI § 10).

E se l'intelletto è una pars animae, e più precisamente quella parte dell'ani-
ma attraverso cui l'uomo pensa e opina, anche l'intelletto dovrà definirsi
forma del corpo. "Ê evidente che cio per cui principalmente qualcosa opera è

la forma di colui che opera" (§10): e se è vero che l'uomo - e che questo

uomo - pensa, si dovrà dire che agisce nel pensiero solo se l'intelletto sarà

sua forma.88 Tommaso potrà presentare come "dottrina di Aristotele" la

teoria per la quale "cio mediante cui pensiamo è la forma del nostro corpo

87 PS. ADAM : In De causis, ms. Venezia, Bibl. Marciana, Lat. VI I 2821, f. 8vb.

Del resto, come aveva scritto Averroè, le intelligenze sono principi in quanto motor
e in quanto finis : cfr. AVERROES : In XII Metaphysicae, f. 321r-v : "intelligentiae
enim abstractae in eo quod sunt abstractae debent esse principia eorum quorum
sunt principia duobus modis, secundum quod sunt moventes et secundum quod sint
fine. Intelligentia enim agens inquantum est abstracta et est principium nobis

necesse est ut moveat nos secundum quod amatum amans."
88 TOMMASO D'Aquino : Summa contra gentiles II 59 : "cio attraverso cui

qualcosa opera deve essere la sua forma; in effetti nulla agisce se non in quanto è in
atto e nulla è ni atto se on per cio che è la sua forma. [...] L'uomo pensa e non lo fa
che attraverso l'intelletto. [...] è necessario dunque che l'intelletto possibile ci sia

unito formalmente e non solamente attraverso il suo oggetto." Cfr. Sententia libri de

anima, Lib III cap. I : "è imposssibile che cio per cui qualcosa operi formalmente ne
sia separato secondo Bessere; e cio accade perche nulla agisce se non in quanto è in
atto; di conseguenza qualche cosa è operata formlamte da un altra cosa nel grado
stesso in cui è attualizzato da lui; e qualcosa non puo divenire un ente in atto sotto
l'effetto di altra cosa se ne è separata secondo l'essere; donde l'impossiiblità che cio

per cui qualcosa opera formalmente ne sia separato secondo l'essere; quindi è

impossibile che l'intelletto possibile attraverso cui un uomo pensa [...] sia separato
da lui secondo l'essere."



Intellectus sive intelligentia 171

naturale" (DUI § ll).89 Ora ogni forma inerisce al soggetto di cui è forma:
"non è affatto accidentale infatti per una forma il fatto che inerisca alia

materia; cio accade al contrario per sé, altrimenti dalla materia e dalla
forma si formerebbe qualcosa di uno solo accidentalmente" (DUI, § 31). La
relazione di inerenza tra una forma ed il suo soggetto è a tal punto essen-

ziale che non solo il soggetto ha bisogno della forma per poter essere, ma la

stessa forma esige in qualche modo il suo soggetto. Come scriverà Dietrich
di Freiberg

"la forma contiene il suo soggetto in modo tale che non solo il suo stesso

soggetto dipenda da lei nell'essere per dipendenza diretta, ma che anch'es-

sa al contrario abbia bisogno (requirit) del suo stesso soggetto per dipendenza

indiretta, quasi alla maniera di un'esigenza (exigitive), senza cui non
potrebbe essere, e cio o semplicemente o secondo l'essere perfetto, come
l'anima razionale."90

In quanto forma del corpo l'intelletto inerirà nel suo soggetto e dipenderà
in qualche modo da questo. L'esigenza di salvaguardare l'immaterialità del-

l'intelletto spinge pero Tommaso a farne una potenza si inerente ad un

corpo, ma separato nel suo operare. Pur essendone la forma, l'intelletto
non è nel corpo quando opera e si attiva:

"II fatto che la sostanza intellettiva sia unita al corpo come la sua forma,
non si oppone all'affermazione dei filosofi secondo la quale l'intelletto è

separato dal corpo. Bisogna considerare infatti nell'anima l'essenza come
distinta dalla potenza. Secondo la sua essenza essa dà l'essere al corpo e

secondo la sua potenza produce delle operazioni proprie. Se dunque l'ope-
razione dell'anima si compie attraverso un organo corporeo è necessario
che la potenza dell'anima che è il principio di questa operazione sia l'atto
della parte del corpo attraverso la quale si compie questa operazione,
come la vista è l'atto dell'occhio. Ma se la sua operazione non si compie
attraverso un organo corporeo la sua potenza non sarà l'atto di un corpo.
Ed è in questo senso che si dice che l'intelletto è separato, senza che

questo si opponga al fatto che la sostanza dell'anima di cui l'intelletto è

89 Cfr. anche TOMMASO D'AQUINO : De unitate intellectus § 61 : "concludit
autem sic Aristotiles quod si aliquid est primum principium quo intelligimus oportet

illud esse forma corporis; quia ipse pris manifestavit quod illud quo primoaliquid
operatur est forma. Et patet hoc per rationem quia unumquodqueagit in quantum
est in actu; est autem unumquodque in actu per formam unde oportet illud quo primo

aliquid agit esse formam."
90 DIETRICH VON Freiberg : De animatione caeli Opera omnia, vol. III).

Hamburg : Meiner 1983, 41.



172 Emanuele Coccia

una potenza cioè l'anima intellettiva, sia l'atto di un corpo - in quanto
essa è la forma che dona essere a questo corpo."91

La possibilità di pensare un'operazione immateriale dériva dalla natura
stessa dell'anima umana: essa infatti "non è una forma immersa nella materia

corporea o interamente compresa da essa a causa della sua perfezione.
Per questo nulla proibisce che una sua potenza non sia atto del corpo,
nonostante l'anima, secondo la sua essenza sia forma del corpo".92 Altrove
Tommaso cerca di fornire esempi di un'operazione immateriale compiuta
nel seno di una forma materiale traendoli dalla scienza naturale:

"Vediamo infatti in molte cose che una certa forma è atto del corpo
costituito dalla miscela degli elementi e tuttavia possiede una qualche
virtù che non è la virtù di nessun o elemento, ma spetta a questa forma

per un certo principio superiore, per esempio per un corpo celeste. Come
ad esempio il magnete ha la virtù di attrarre il ferro e il diaspro di far
coagulare il sangue."93

Già il Tractatus De anima intellectiva di Sigieri di Brabante, poteva
considerarsi come una risposta alla dottrina di Tommaso d'Aquino. Se per
quest'ultimo l'intelletto era una potenza separata nell'operazione ma unita
nell'essere al composto cui inerisce (cosi riassume la posizione di Tommaso
il commento anonimo pubblicato da M. Giele: "quidam dicunt quod intel-
lectus est actus corporis in suo esse sicut forma materiae, est tarnen potentia
separata in sua operatione"94), nel trattato sigieriano l'anima intellettiva
diverrà una forma separata secondo Bessere dall'uomo, ma unita nella

potenza e nell'operazione: "L'intelletto è perfezione del corpo non median-

te la sua sostanza ma mediante la sua potenza perché, se lo rendesse perfetto
attraverso la sua sostanza non sarebbe separabile."95

93 TOMMASO d'Aquino : Summa contra Gentiles, II, 69 § 4; Cfr,. anche ID. :

De unitate intellectus § 80 : "Non diciamo che l'anima umana sia forma del corpo
secondo la potenza intellettiva, la quale, secondo la dottrina di Aristotele non è atto
di alcun organo; resta dunque che l'anima quanto alla potenza intellettiva sia

immateriale e riceva in modo immateriale, conoscendo se stessa."
92 TOMMASO D'AQUINO : Summa Theologiae I. q. 76, a. 1 ad 4 : "humana anima

non est forma in materia corporali immersa vel ab ea totaliter comprehensa propter
suam perfectionem. Et ideo nihil prohibet aliquam eius virtutem non esse corporis
actum; quamvis anima secundum suam essentiam sit corporis forma."

93 TOMMASO D'AQUINO : De unitate intellectus, § 27. Cfr. la risposta dell'ano-
nimo di GlELE : Quaestiones in Aristotelis libros I et II De anima, 70, 89 -71, 17.

94 ANONIMO DI Giele : Quaestiones in Aristotelis libros I et II De anima, 70.
93 SiGER DE BRABANT : De anima intellectiva, q. VII, 23.



Intellectus sive intelligentia 173

La soluzione, nel suo vocabolario, sembra riecheggiare proprio un passo
del De unitate intellectus di Alberto Magno. In esso Alberto aveva scritto:

"Est ordo in formis naturae. Videmus enim quasdam formas quae sunt
tantum formae et separatae penitus, et videmus quasdam quae non sunt
nisi imagines et sunt coniunctae penitus, sicut sunt formae corporum.
Oportet igitur quod sint formae medie et sint illae quae dicuntur ani-

mae. [...] Formae autem corporum et per esse et potestatem sunt immersae
materiae, formae autem separate per esse et potestatem sunt remotae a

materia et sunt super earn. Formae igitur mediae sunt per esse separate et

per operationem coniunctae, si hoc est possibile, aut per esse quidem
coniunctae et per operationem separatae, si hoc est possibile, aut secundum

aliquid sui coniunctae et secundum aliquid separatae, si hoc est possibile,
quia non potest pluribus modis medium variari."96

E in questo passo di Alberto che si trova formulata forse per la prima volta,
sia pure in forma ipotetica, l'idea di una forma congiunta non attraverso
l'essere ma solo attraverso l'operazione (per operationes coniunctae). Alberto
respingera immediatamente questa forma di congiunzione (che reputa
impossibile), ma è probabile che sia proprio da questa fonte che Sigieri ha

tratto la sua nozione basilare.97 L'intelletto, o meglio l'anima intellettiva "è

separata dal corpo secondo l'essere e non ad esso unita come la figura lo è

alla cera" ma è

"tuttavia unita al corpo nell'operare, poiché nulla essa pensa senza il
corpo e l'immagine, [...]. Dunque l'anima intellettiva ed il corpo sono uno
nell'operazione, perché convengono in un'unica opera. [...] E bisogna osser-

vare che, poiché le cose che hanno un'opera comune non la esercitano in

96 ALBERTO Magno : De unitate intellectus, 18.

97 TEODORICO DI MAGDEBURGO aveva già denunciato l'origine albertiana di

questa distinzione : cfr. il suo commento al De anima, XVII-XVIII : "Forma secundum

Albertum dicitur duplex, et accipit distinctionem ab Aristotele 12 Metaphysica
et a Proclo: uno modo ab informando alio a foris manendo. Vel aliter. Primo modo
dans esse constitutive secundo dans esse appropriative. Unde tantum quedam est

forma substantialis secundum inhaerentiam quae est altera pars compositi, dans esse

formale subiecto. Alia est forma substantialis appropriata cuius operatio dependet a

corpore vel ab aliquo esistente in corpore non dans esse perfectivum subiecto sed

tantum operationem, quia operatio essentialis subiecti expletur per ipsum" (bj 742 f.
182 ra) e nel commento alla fisica (Clm 8405 f. 9 Ivb) : "secundum Albertum super
12 Metaph. Forma dicitur dupliciter: uno modo ab informando alio modo a foris
manendo. Primo modo invenitur in inferioribus sed secundo modo in superioribus.
Unde anima duplex, quedam inhaerens alia appropriata tantum. Coelum ergo est
animatum forma appropriata tantum et non inhaerente."



174 Emanuele Coccia

una qualsiasi relazione reciproca, l'intelletto è per sua natura unito e

applicato al corpo, capace di pensare per natura a partire dai suoi fantasmi."98

Alia logica dell'astrazione (qualcosa di noi che definisce la nostra stessa

essenza ma opera separatamente dal nostro corpo cosi come dalla nostra
esperienza), divenuta classica poi nell'antropologia moderna, l'averroismo

prova a sostituire l'idea di una sostanza disgiunta che si unisce a noi nella
sola attività. Se per Tommaso l'intelletto è una parte della nostra anima

astratta rispetto a ciascuna delle parti del nostro corpo, per Sigieri esso è un
principio separato secondo l'essere - che non ci appartiene dunque più di

quanto appartenga a qualsiasi uomo - ma unito ad esso nell'operazione.
Non è nell'essere che l'umanità - il singolo come il genere - trova una

relazione all'intelletto. Non è il semplice fatto di essere uomini a garantire il
possesso attuale della razionalità, sebbene la possibilità di pensare spetti ad

ogni individuo per titolo sin dalla nascita: l'intelletto (e la razionalità) non
è mai per l'uomo un fatto di essenza ma sempre e solo di uso. L'uomo è cio
di cui l'intelletto ha bisogno non per costituirsi nell'essere ma per divenire
attuale e trasformarsi in atto: il pensiero è il luogo in cui il pensiero arriva
al suo uso. Viceversa nell'intelletto l'uomo non troverà mai la sua natura:
esso si definisce non come una natura (non altra natura che quella della

possibilità), ma come qualcosa di cui si dà ogni volta un uso possibile.
Nell'esposizione del problema Sigieri definisce i termini di quell'enigma -
di natura squisitamente ontologica - attraverso cui la questione averroista
continué ad essere pensata e discussa per due secoli: come è possibile che

qualcosa operi attraverso una forma che pur non dandogli essere (forma non
dans esse corpori) conferisce a chi agisce la possibilità di agire? Corne poter
agire attraverso una forma che non ci costituisce nell'essere? E soprattutto
corne bisogna pensare una forma che pur non costituendoci nell'essere ci
dona la possibilità di agire?

Sigieri aveva scritto che "quando si dice che 'qualcosa agisce attraverso
la sua forma', si deve prendere il concetto di 'forma' in senso lato, nel senso
cioè in cui anche cio che opera intrinsecamente nella materia è detto
forma."99 L'intelletto puo dirsi forma, ma forma qui deve essere compresa
in modo peculiare. La soluzione ad una simile difficoltà, accennata con la

98 SlGERDE BRABANT : De anima intellectiva, cap. III, 85.

99 SlGER DE BRABANT : De anima intellectiva, cap. III, 86, 11. 7-11 : "Dicendum
est quod cum dicitur aliquid agit per suam formam extensive debet accipi forma ut
et intrinsecum operans ad materiam forma dicatur. Unde et ipsa corpora celestia

dicuntur movere se propter hoc quod altera pars eorum movetur ab intrinseco mo-
vente."



Intellectus sive intelligentia 175

brevità tachigrafica tipica del genere della quaestio, sta nella fisica celeste.

"Gli stessi corpi celesti" infatti "si dicono muoversi per il fatto che una

parte di essi è mossa da qualcosa di intrinseco che Ii muove."100

La peculiarità della vita celeste comporta infatti una particolare rela-

zione tra la forma e la materia. Nei cieli infatti "la forma non esiste nei

soggetti, secondo una maniera tale da essere divisibili secondo la divisione
dei loro soggetti". Le forme dei cieli "non si costituiscono attraverso il
soggetto, ma sono invece separate dal soggetto secondo l'essere". "Poiché
esistono in tutto il soggetto e non si dividono secondo la divisione di

questo, non si costituiscono attraverso il soggetto: non sussistono in esso

infatti né nella totalità né nella parte e universalmente né in qualcosa di
divisibile né in qualcosa di indivisibile." La loro forma dunque (la cui
natura è quella di un'intelligenza) è un principio che esiste nei corpo come
principio separato e non come una parte. "Il cielo si dice mosso da un
principio che esiste in esso come un principio separato e non attraverso un
principio che ne costituisce una parte. Ed in questo modo si dice anche che

viva e pensi." La sua forma non è una parte del suo corpo, ma un principio
separato che opera internamente ad esso. Se non fosse cost, se l'intelligenza
(la forma) non fosse che una parte del vivente, il cielo non godrebbe di
movimento ininterrotto, simile in questo all'uomo "che pensa per mezzo di
una parte in esso ed alio stesso modo vive, desidera, si muove."101

Se la forma non è una parte di un composto e non insiste grazie alla

materia, la materia delle vite celesti è ben différente da quella che il resto
delle forme di vita lasciano contemplare. La materia infatti non definisce
che la possibilità di costituzione di un ente o di un corpo a partire da forme
o oggetti ad esso differenti, e viceversa le condizioni di possibilità di tras-
formazione di una forma e di un ente in qualcosa di différente secondo la
forma. La potenza propria della materia, "vale a dire la potenza che è nella

sostanza, non è potenza se non verso due contraddittori". E dunque solo

attraverso nella generazione e nella distruzione delle cose secondo la forma

100 Una testimonianza di Egidio Romano, che con ogni probabilità si riferisce al

maestro anonimo autore delle Quaestiones pubblicate da M. GlELE, permette di
cogliere in questa soluzione ben altro che un'isolato sofisma di Sigieri; si tratta al

contrario di una soluzione deducibile dal testo di Averroé: cfr. AEGIDIUS ROMA-

NUS : In II Sententiarum, d. 17, q. 2, a.l, Venetiis t. 2 4811 aD-bA : "quod homo non
intelligit nisi sicut caelum intelligit quia intelligit motor caeli, sic etiam homo

intelligit quia intelligit intellectus separatus."
101 AVERROES : De substantia orbis, foil. 5rB-vL.



176 Emanuele Coccia

che la materia si dà a conoscere.102 Un corpo celeste pero non dériva dalla
trasformazione di alcuna altra forma: non è mai stato generato e non sarà

mai distrutto, trasformato cioè in una forma différente. L'unica specie di
mutamento che esso conosce è il movimento locale. La materia sarà dunque
in esso una potenza puramente cinetica, relativa cioè al luogo (potentia in
ubî) e non all'essere o all'esistenza. A differenza di quanto awiene per gli
altri corpi, questa potenza non ha bisogno di insistere in una forma distinta
da quella verso cui è in potenza; si dovrà pensare pertanto come "una

potenza che esiste in atto di per se; per questo essa prende il nome di

soggetto piuttosto che di materia".1°3 Non si tratta più di qualcosa nel cui
medio "si genera qualcosa che insiste in essa", ma di un semplice "sostegno"
[.sustentaculum] di una forma. 1°4 In qualche modo l'averroismo trasforma la
relazione intelligenza-corpo (e forma-materia) proprio délia scienza dei cieli
in nozione antropologica, e nel modello per concepire il rapporto tra
umanità e intelletto separato.

In che modo si dovrà pensare dunque la relazione tra l'intelligenza ed il
corpo-soggetto? L'intelligenza è forma ed anima del corpo celeste, ma è

102 AVERROES : InMetaph. VIII, te. 12 f.220va : "quoniam quemadmodum trans-
mutatio in substantia fecit nos scire materiam primam esse". Cf. anche AVERROES :

In IV Pbysicorum, Comm 83, f. 47va. Sulla polemica contro questo principio e la

negazione délia presenza délia materia nei corpi celesti cfr. il saggio di DONATI, S. :

La dottrina di Egidio Romano sulla materia dei corpi celesti. Discussioni sulla natura
dei corpi celesti alla fine del tredicesimo secolo. In : Medioevo 12 (1986) 229-280.

103 AVERROES : De substantia orbis, cap. II, fol 6 G-H.
104 Cfr. PlETRO POMPONAZZI : Corsi inediti dell'insegnamento padovano. Ed. A.

POPPI, vol. II, Quaestiones physicae et animasticae decern : Padova 1970, 117-118 :

"nota quod materia in idiomate greco et forte etiam nostro, dicitur dupliciter:
materia videlicet et subiectum. Dicitur autem pro tanto quia materia habet duas

proprietates in se: una est quod sit illud ex quo fit aliquid cum insit; alia est quod sit
subiectum formae et substentaculum eius. Et appropriate materia dicitur materia
ratione primae proprietatis, videlicet pro quanto est in potentia ad forma, et est id
ex quo fit aliquid cum insit. [...] Et caelum non habet hoc quod sit id ex quod fit
aliquid cum insit propter hoc rectius dicitur subiectum quam materia. Et hoc est

quod dicit quod materia quae est hie id est in corruptibilibus dicitur materia quia est

in potentia ad forma, et quia est subiectum formae." Il corpo celeste è dunque "è

una materia che esiste in atto e dunque non è comparabile alla materia se non in
questo, che è una materia stabile capace di ricevere la forma. Per questo il cielo si

dice piuttosto soggetto che non materia. La materia dei corpi che sono sotto la luna
infatti si dice materia perché è secondo la potenza la forma che viene ad essere in
essa, ma si dice soggetto perché sostiene le forme e viene cosi a far parte del

composto di materia e forma." AVERROES : De substantia orbis, cap. II. 6v G.



Intellectus sive intelligentia 177

forma in quanto principio separato che non conferisce un essere al corpo
(che è indifferentemente dalla sua forma), e è l'anima perché muove intrin-
secamente il corpo (nelle parole di Averroè è essa è motor pur essendo prin-
cipium separatum quod est in eo).

Le pagine più belle e chiare dedicate a questo problema sono forse quelle

che Alberto Magno ha scritto nei suoi differenti commenti aristotelici.
Anche se la posizione di Alberto mostra una marca neoplatonica decisa-

mente più accesa di quella che i testi di Averroè e degli averroisti lascino

percepire, essi definiscono i termini del medesimo problema.

"Ipsa intelligentie coniungitur orbi suo sicut motor mobili. Motor autem
a mobili nihil accipit sed multa imprimit in ipsum, sicut est videre in
exemplo manifesto quod ponit avicenna. Si enim demus quod in corpore
nostro non sit nisi intellectus activus sive practicus ipse nihil congnitionis
vel motus accipiet a corpore et tarnen movebit ipsum inquannutm est

istrumentum per quod agit formas artis quas hjabet in se, in materias arti-
ficiales. Sic sunt motores superiorum corporum qui nihil accipiunt ab

ipsis sed influunt eis motum per quern in materias naturales producunt
formas quas apud se habent. Omnium enim naturalium formae sunt in
intelligentiis eo modo quo formae artificialium sunt in intellectu pratico
sicut peripatetici tradiderunt. Intelligentia ergo sic praesidens orbi quo-
dammodo unita est ei tali unione qualis est intermovens et mobile quod
secundum actum movetur ab ipso et non est actus eius eo modo quo actus
habet esse et operationem per corporis complexionem vel virtutem, et est

quodammodo unita et quodammodo non unita, lucem enim cognitionis
habet non unitam et virtute motiva unitur ei. Et huius est exemplum in
flamma adhaerente lignis, quia ilia in parte ubi evadit longius a ligno est
lucida et clara et in parte, ubi adhaeret lignis est fumosa. Et ita est

intelligentia, secundum enim id quod compratur ad causam primam sic

lux est eius tota est lux clara et simplex secundum autem id quo adhaeret

orbi magis distat et est motiva et obscurior. Et sic ipsa est duplicis esse,

cum tamen sit essentia una. Et sic habet modum compositionis secundum

hoc, quod est unita orbi et non unita."105

105 ALBERTO Magno : Physica (Opera Omnia IV,2). Münster : Aschendorff
1993. Ed. HOSSFELD, 59. Cfr. anche ALBERTO Magno : De caelo. 1. 2, tr 1, cap 5,

114 : "Cum autem dicimus caelum habere animam et animal terrestre habere ani-

mam, erit enim anima sumpta aequivoce quia id quod vocatur anima in caelo
substantia est separata quae non est actus alicuius corporis neque partis corporis nec
habet actum animae in corpus calei nisi actum motus localis, quem influit ei. Nec
enim est educta de corpore substantia ilia nec habens aliquam dependentiam ad

ipsum nec aliquid acquirens ex ipso. Et cum dicitur actus et perfectio caeli esse sub-



178 Emanuele Coccia

La determinazione del modo in cui gli intelletti separati si uniscono ai

corpi, spiega Alberto, è un problema alla cui soluzione si sono provati
alcuni platonici e qualche peripatetico. I principi che permettono ad Aristo-
tele ed ai suoi seguaci di porre che l'intelligenza è qualcosa di intrinseco al

corpo e ad esso unito. Il primo principio vuole che tra cio che muove e cio
che è mosso non vi sia alcun medio. La seconda è che il motore che è

esterno e che muove per essenza un corpo senza provocarne una trasfor-
mazione, muove di moto violento. Il terzo principio afferma che il primo
movimento non puo essere violento; il quarto invece (il più importante,
ricorda Alberto), che quando il motore è estrinseco rispetto al mobile
{extrinsecus mobilî) allora quest'ultimo non riesce a raggiungere perfetta-
mente la forma del motore attraverso il suo movimento. Ce se ne accorge
nel caso delle arti: qui il motore è esteriore ed estrinseco al mobile e

produce in quest'ultimo solo delle forme accidentali. Ora poiché il moto dei

cieli è una specie di vita, egli ne dedusse che sia causato da un anima
intellettuale intrinseca106 al corpo celeste.107

stantia illa non dicitur hoc esse per modum ilium quo anima in inferioribus est

actus et perfectio corporis organici potentia vitam habentis, quia tunc substantia illa
esset obbligata corpori et esset actio eius non libera et esset limitata sicut nos
ostendimus in praemissis. Sedd habet se ad corpus tripliciter, scilicet per esse et

apprehendere et operari in corpus per partem practicam ipsius. Et si quidem com-

paramus animam inferiorem ad corpus, dependentiam habet ad ipsum et est obligata
ei ita quod passiones quae fiunt in corpore reduntant usque ad animam. Et hoc
modo non comparatur intelligentie separata ad aliquem orbium celestium quia
potius ex ipsa substantia est esse orbis quam e converso, ex esse orbis substantia sit

separata secundum dicta philosophorum. Simliter autem si compraratur anima ad

corpus secundum virtutes apprehensivas extra vel intus videmus expresse quod
anima accipit a corpore et passiones quae fiunt in corpore pertingunt ad animam et
hoc iterum modo non possumus comparare substantias separatas ad caelum cum
nihil apprehnesionis et scientiae accipiant illae substnatiae ab orbibus, sed potius a

causa prima. Comparantur ergo ad caelum tertio modo tantum et non tarnen est

perfecte plena comparatio, quia nos videmus substantias illaes non movere partes,
sed totum. Et ideo non utitur nervis et musculis et filis, quibus ille motus per-
ficitur."

101> Cosi si legge in uno dei codici che riportano il commento alla metafisica; la

lezione corretta è invece intranea.
107 ALBERTO Magno : Metaphysica, Liber 11, tr 2, c. 13, 500 (Qualiter

intellects separati dicuntur uniri corpori) : "Sed Aristoteles et sui sequaces supponunt
quatuor propositiones quae indueunt eum ad ponendum quod est intrinsecus corpori

et unitus. Quarum una est quae probatur in principio vii physicorum, quod inter
motorem et mobile non est medium. Secunda autem est quod motor qui est extra et

per essentiam movet mobile absque eo quod trassmutet ipsum, movet violenter.



Intellectus sive intelligentia 179

Si puo comprendere ora il significato e la portata della nozione sigieria-

na dell'intelletto come operans intrinsecus-. essa è interamente calcata sulla
fisica dei corpi celesti. Lo stesso Sigieri, scrive che i corpi celesti sono detti
muoversi perche una loro parte è mossa da un motore intrinseco (movens

intrinsecum) ,108 E nelle tarde Quaestiones in librum De causis, précisa che

essi non si compongono di un corpo e di una materia, perche la materia

non è di per sè mobile, ma di un soggetto e di "aliquod extrinsecum ab eo

in esse", incorporeo e di natura intellettuale. Al cielo è unita dunque
un'anima intellettiva a sé appropriata come perfezione separata (caelum ergo
habet intellectivam animam sibi appropriatam in ratione perfectionis separatae
sibi unitam).109 Il termine appropriata dériva da un luogo comune della

cosmologia aristotelica, secondo il quale l'intelligenza del cielo, pur essendo

Tertia est quod primusm motus non potest esse violentus. Et quarta, fortior omnibus

est quod quando motor est extrinsecus mobili, tunc mobile quod movetur non
perfecte attingit formam motoris per motus suum, sicut patet quod si calor naturalis

non esset informatus intrinseca forma vitae non ageret ad vivum. Et ars et quae-

cumque fiunt instrumentis inanimatis, non agunt ad formam vivi et esse sed indu-

cunt figuras et accidentia quaedam. Et cum videret Aristoteles quod motus celi
inducit esse et vitam et sensum dixit quod motus ille est animae intellectualis quod
intranea est corpori quod movetur."

108 SlGER DE BRABANT : Tractatus de anima intellectiva, 86 : "Et ipsa corpora
caelestia dicuntur movere se propter hoc quod altera pars eorum movetur ab intrinseco

movente." Utilizza il termine di motor intrinsecum anche il testo che A.
ZIMMERMAN attribuisce a Sigieri : "Cum autem extrinseci motores sint mobiles quia
aliquando sunt propinqui alliquando remoti, intrinseci etiam situati et cum mobili-
bus alligati moventur, ideo dicendum quod motores caelestes sunt intrinseci sed non
situati et cum mobilibus essentialiter alligati. Sunt enim quaedam virtutes appeten-
tes et inteligentes quae non sunt perfectiones dantes corporibus cestebus esse formaliter.

[...] Sunt autem sic intrinseci quod nati movere sicut ilia moveri et e converso
ilia sic sunt nata moveri sicut ista mvoere, ita uqod istae virtutes moventes sunt
uniteillis in ratione motoris non in ratione formae dantis esse." In : ZIMMERMAN,
Albert: Ein Kommentar zur Physik des Aristoteles. Berlin 1968, 96, 11. 20-33. Le

Quaestiones in Physicam piubblicate da DELHAYE, (q. VIII, 24, 229) parlano di un
movens coniunctum et intrinsecum ipsi mobili. Cfr. le questioni alla Physica conte-
nute nel ms. Paris Bibl. Nat. lat. 16297 e talora attribuite a SIGIERI, che difendono

una dottrina esattamente opposta : "in corporibus autem celestibus est principium
passivum; motus eorum in eis est natura sed principium activum est extrinsecum

motor eorum existens non perfectio intrinseca dicens essentia eorum" (f. 72va).
1°9 SlGER DE BRABANT : Quaestiones in librum de causis, q. 13 : "Caelum ergo

habet intellectivam animam sibi appropriatam in ratione perfectionis separatae sibi
unitam, sie natam movere sicut corpus mobile mmoveri, ita quod in eius mobili
non est inclinatio ad motum oppositum motui secundum quem movet."



180 Emanuele Coccia

esterna al suo corpo, gli è appropriata al punto che puo muovere solo essa,
ed essa puo essere mossa solo da questa intelligenza. Se cosl non fosse non si

potrebbe parlare di movimento naturale. Come scrive Pietro d'Auvergne,
in quello che è forse il testo più chiaro in proposito:

"motor universaliter appropriatur mobili, ita quod non est ad aliud

corpus movendum. Similiter autem caelum appropriatur motori, ita quod
non possibile ab alio moveri. Ista autem appropriatio naturalis est per
formam moventis ad mobile. Ideo motus inter appropriata causatus erit
naturalis. Quare motus caeli cum sic causetur naturalis erit natura formae,
sicut dicit hie Averroes, quamvis alia appropriatio in istis inferioribus et
in illis inveniatur. Et hoc Avicenna probavit quod motus caeli non est
naturalis natura formae sicut corporum simplicium. Et postea subiungit
quod omnis motor movet secundum inclinationem naturalem quam habet
ad mobile. Et ideo cum inclinatio sit aliqua natura, vel per aliquam
naturam, motus illorum inclinantium se ad invicem erit naturalis. Quare
cum talis sit inclinatio caeli respectu sui motoris, manifestum est quod
caelum movetur naturaliter."110

Alio stesso modo si dovrà pensare il rapporto tra intelligenza e uomo. L'in-
telletto umano è congiunto ed appropriato al corpo ed ai fantasmi. E nelle

questioni anonime conservate in un manoscritto parigino che si trova forse

una delle prime risposte a questo enigma:

"Et cum dicitur quod erit sicut substantia separata quomodo est hoc cum
nihil operatur per hoc quod separatum est ab ipso, dico quod sicut est

intelligentia applicata orbi motor orbis saturni est omnis operatio quae fit
per istam intelligentiam attribuitur sibi sie est in proposito quia intellec-
tus est virtus separata quae est motor et omnes operationes eius attri-
buiuntur homini cum sit ultimus in genere intelligibilis naturae et natura
media inter substantias separatas et ista inferiora. Et quia reeipit species
existentes in fantasmata hominis ideo homini [homini] < a > ppriopriatur
non a fantasmate brutorum quia ab istis species impeditur sed fantasma
hominis est magis propriata et ideo licet intellectus non sit virtus corporis
dans esse tarnen est coniunctus fantasmatae sicut intelligentia celi caelo

attribuitur et tarnen separata est ab ipso. Tantum attribuitur inquantum
motor et quantum ad operationem, et si dicas quare intellectus non habet

movere unum individuum dicendum quod hoc est quia corrumperetur
cum unum individuum non possit conservari in esse, sic quod non est de

110 PeTER OF AUVERGNE : Questions on Aristotle's De caelo. A critical edition
with an interpretative essay by G. GALLE. Louvain : Leuven University Press 2003,
L. I, q. 7, 51.



Intellectus sive intelligentia 181

intelligentiis et ideo sicut operatio quae debetur intelligentie attribuitur
celo sic operatio quae debetur intellectu attribuitur homini."111

Se si obietta che l'intelligenza è congiunta con un solo corpo mentre
l'intelletto sarebbe congiunto con infiniti corpi si deve rispondere che cio
accade perche il corpo umano si corrompe, ed un solo individuo non puo
essere conservato in essere.112

Questo peculiare entrelacement tra scienza dell'anima e cosmologia,113

opera nel mondo latino nei due sensi. Jean de Jandun applicherà retro-
attivamente la nozione di operans intrinsecum et appropriatum elaborato in
fondo dalla scientia de anima alla descrizione del moto celeste:

"Questo operatore intrinseco ed appropriato ad un corpo è quell'ope-
ratore che non è distinto dal corpo secondo il luogo e il soggetto ed il cui
atto propriamente e precisamente dipende da quel corpo o da qualcosa che

esiste in quel corpo, in modo tale che l'operatore intrinseco e quel corpo,
sebbene non coincidano nell'essere cost che bessere dell'uno sia l'essere

dell'altro, nondimeno sono qualcosa di uno nell'operazione propria che

dipende immediatamente da entrambi. Ed in questo modo l'intelligenza
che muove il cielo si dice essere la sua forma, non che essa gli dia l'essere

formalmente, come è dimostrato nell'ottavo délia fisica, ma perché essa il
motore intrinseco ed appropriato di tale corpo. Non è infatti divisa da esso,
secondo il luogo ed il soggetto, perché è incorporea e non occupa alcun

luogo, né un qualche soggetto. E l'atto proprio di questa intelligenza, cioè

il moto dipende propriamente e precisamente dal cielo. Qualsiasi intelli-

111 Ms. Paris Bibliothèque Nationale Lat. 16609, f. 54va.
112 Ibid.
113 La relazione tra intelligenza e corpo celeste non è tuttavia perfettamente iso-

morfa a quella tra uomo ed intelletto. Innanzitutto perché, come scrive SlGIERI, plus
communicat intellectus noster nobiscum quam motores caelestium orbium (Quaestiones

in III De anima, q. 7, 24). Inoltre se intelligenza e corpo celeste compongono qualcosa

di uno, non cosi puo dirsi forse tra uomo ed intelletto. Per l'unità di corpo
celeste ed intelligenza, cfr ALBERTO: In De caelo, 1. 2, tr 1, cap 5, 113 sqq. : "Et ideo
si substantia separata dicitur forma caeli vel actus sive perfectio hoc non dicitur nisi
quia actus et operatio substantiae separatae influendo motum est in tali corpore et

fit unum ex corpore celesti et ex tali substantia sicut ex motore penitus immobili fit
unum, et hoc est simplicius unum, quod est inter omnia ilia quae sunt composita et
illud unum causa est omnium compositorum et quodlibet compostium tanto melio-

rem et nobiliorem habet unitatem, quanto fuerit illi propinquius. Et forma tanto
nobilior et verius est forma quanto est magis separata, quemadmodum dicimus in
praehabitis. Et haec dicta sunt secundum perititiam peripateticorum, quia quorun-
darum ut Ptolomei et aliorum mathematicorum sententia fuit corpus celi non mo-
veri nisi a voluntate causae primae."



182 Emanuele Coccia

genza dunque muove qualche corpo celeste in modo appropriato e imme-
diato [...]. E cost il suo atto dipende da un simile corpo come dal soggetto
da cui è ricevuto."114

II paradosso ontologico in cui la questione dell'intelletto unico sembrava
sfociare arriva ad una vera e propria sistematizzazione speculativa nelle ri-
flessioni dell' averroismo posteriore. A partire da Antonio da Parma e Jean
de Jandun inizia una fenomenologia della forma che sembra superare i
limiti di quella dell' aristotelismo tradizionale.115 Vi sono forme che

definiscono l'essere e l'agire di qualcosa, altre invece che ne regolano non
l'essere, ma il solo agire. E cost per le intelligenze celesti ed è cost per
l'intelletto umano. Ë stato forse Antonio da Parma il primo a fornire la
formulazione più chiara di questo paradigma. Non v'è nulla di sconvenien-

te in tutto cio come a qualcuno sembra perché non è infatti impossibile che

qualcosa sia forma e sia detto forma di qualcosa e tuttavia non gli dia essere:

"wow enim est impossibile quod illiquid sit forma et dicatur forma alicuius et

tarnen non det esse illi quia hoc modo ponit Aristoteles omnes intelligentias
formas corporum celestium quia secundum Aristotelem ubique corpus
celeste dicitur intelligens appetens et desiderans et hoc etiam vult frater

114 JEAN DE Jandun : In III De anima, q. V. Venettiis apud Juntas 1503, F. 58 v
G. Per questa retroversione cosmologica della nozione psicologica cfr. anche

TheODORICUS DE MAGDEBURG : Quaestiones super De substantia orbis, 2 (q. 1

Utrum coelum vel orbis celeste sit compositum ex duabus naturis) : "compositio sub-

stantialis duplex: quaedam inhaerentiae alia appropriationis. Inhaerentiae ubi forma
inhaeret materiae et extenditur ad extensionem eius sicut in inferioribus.
Appropriationis ubi forma tantum appropriatur subiecto, ad explendum operationem per
se, sicut intellectual componitur cum homine et intelligentia cum orbe celeste. Nota
quod est opinio ponens in coelo compositionem duplicem substantialem puta
inhaerentiae et appropriationis: unde dicit duo, primo coaelum componitur substantia-

liter ex forma inhaerente; secundo coelum componitur substantialiter ex forma
appropriata." Cfr. BRENET, J.B.: Transferts du sujet. La noétique selon Jean de Jandun.
Paris : Vrin 2003, 59-111.

115 Questa fenomenologia diverrà classica e si trasmetterà sino a NlFO, che nel

proprio De intellectu (19v) la tratteggia in questo modo : "Averroyste vidissent hec

dixerunt formam aliquam posse uniri alicui corpori dupliciter : uno modo secundum

operationes altero modo secundum esse: voco autem uniri secundum esse

quando unum alteri est forma intantum alteri ut id habeat esse et nomen ab eo; et

non voco esse pro operatione iuxta id vivere viventibus est esse. Voco autem uniri
secundum operationem quando unum eorum est tamquam instrumentum et Organum

alterum ut ars et motor. Dicunt igitur opinionem esse Averrois ut intellectus
uniatur homini non tantum ut ars et motor insturmento et organo sed secundum

operationem et esse."



Intellectus sive intelligentia 183

Thomas et tarnen intelligentia non est forma corporis celestis dans sibi esse

secundum mentem philosophi sed dicitur forma eius quia per ipsam dicitur
intelligere appetire et se movere; et ideo aliquid potest dici forma alicuius

propter duo, vel quia per ipsam habet esse vel quia per ipsam operatur. Modo
omnes forme materiales quae extrahuntur de potentia materie sie sunt
forme quod materia per taies formas reeipit esse et operari, sed omnes
forme immateriales non dicuntur forme quia dent esse subiecto sed

subiectum per ipsam operatur. Et si posuit commentator quod intellectus
esset forma corporis nostri non quia det esse ymmo est separatus ab eo
secundum esse sed est sie forma quia homo per ipsum operatur quia homo
dicitur per ipsum formaliter intelligere et appetire, sicut corpus celleste (sie) et
dicitur formaliter appetire et inelligere per intelligentiam et tarnen intelli-
gentie non dat ei esse."nf>

Dunque agiamo per un prineipio - che puo dirsi nostra forma - senza che

questa forma costituisca in nulla il nostro essere e la nostra essenza. In
questo luogo in cui Tazione sembra superare l'essere, e le cose si deter-

minano attraverso una consistenza di realtà che la loro essenza non è capace
di esprimere.

Se l'intelletto non è la nostra forma sin dalla nascita in che modo puo
divenirlo? L'averroismo trecentesco si soffermerà a lungo su questo pro-
blema. V'è una specie di forme congiunte al soggetto attraverso una rela-

zione di inerenza ontologica {per viam inhaerentiae), ed un altra che per il
quale la congiunzione si dà attraverso un'appropriazione del soggetto e nel
solo medio dell' operazione (per viam appropriationis et quoad operart)M7 E

Agostino Nifo si riferirà a questo tipo di unione scrivendo che

116 ANTONIO DA Parma : Dubia et remotiones circa intellectum possibilem et

agentem, Ms. Vat. 6768, f. 165vb sqq.
117 IACOBUS DE PLACENTIA : Lectura super tertium De anima. Ed. KUKSEWICZ,

67, q. IV : "Utrum intellectus possibilis sit forma comporis: est notandum quod
duplex est forma: quaedam est forma coniuncta per viam inhaerentiae alia est forma
tantum coniuncta per viam appropriationis et quoad operari. Modo forma coniuncta

corporis per viam inhaerentiae est ut visus auditus et virtus cogitativa; alia est
forma coniuncta per viam appropriationis, est anima intellectiva. [...] quando
quaeritur utrum intellectus sit forma nostri corporis dicit (averroes): si loquitur de

forma corporis per viam inhaerentiae dico quod non est forma corporis si autem
loquitur de forma quae est coniuncta per viam appropriationis sic dico quod est
verum." Cfr. anche TADDEO DA PARMA : Questiones super Aristotelis De anima. Ed.
S. VANNI ROVIGHI, 72-73 : "ex intellectu et homne fieri unum potest intelligi
dupliciter uno modo per essentiam et viam inhaerentie alio modo per viam
appropriationis. Si intelligitur primo modo scilicet quod ex intellectu et homine sit unum
etc sic est falsum; si autem intelligitur secondo modo, scilicet per viam appro-



184 Emanuele Coccia

"se si dà una qualche forma che non si unisce immediatamente e per se

con la materia in un unico essere attuale, ma nell'essere operativo, come
accade per Parte ed il suo strumento, questo sarà il modo in cui pensare
l'unione tra intelletto e uomo secondo Averroè. L'intelletto si unisce
all'uomo senza dargli la specie, il nome o la definizione, né l'uomo si

unisce all'intelletto dandogli l'essere potenziale. Si uniscono piuttosto in
un terzo modo, quello in cui l'intelletto è corne Parte e l'uomo come un
martello; l'intelletto è il motore, l'uomo invece il mosso, l'intelletto chi

usa, l'uomo cio che è usato e utilizzato."118

priationis sic est verum, quia ex intellectu et nomine fit unum per essentiam sicut ex

intelligentie et coelo." Cfr. la différente versione délia fenomenologia dell' unione
fornita da MATTEO DA GUBBIO : Quaestiones in Aristotelis De anima. Ed. A. GHIS-

ALBERTI. Milano : Vita e Pensiero, 193 : "aliquid uniri per essentiam potest intelligi
uno modo per entiantionem essentiarum, ita quod ideo essentiae quoniam gradus in
eodem subiecto, sicut dicis quod secunda species fundantur in spirituali vocis.
Secundo per entiantionem essentiarum et appropriationem, quia illa intelligentia sic

appropriatur illi quod non alii. Tertio per entiantionem essentiarum et
appropriationem et quantum ad modum operandi ita quod unum est dependens in operari
ab alio. Nam intellectus dicitur unire nobis primo per entiantionem etc, quia non
distinguitur loco et subiecto; etiam per appropriationem quia sic appropriabitur
nobis quod non asino. Etiam secundo quantum ad modum operandi etc quia ipse
intellectus ad hoc ut habeat similem operationem dependet a nobis quia a phantas-
matibus. Similiter nos ab ipso ut intelligatur, et isto tertio modo intellectus unitur
nobis." Cfr. anche W. Burley in : MAIER, A. : Ein unbeachteter Averroist des 14.

Jahrhundert: W. Burley. In : Ausgehendes Mittelalter I. Roma : Edizioni di Storia e

Letteratura, 113: "Intelligendum tarnen est quod forma potest dici actus materie

dupliciter: aut quia coniungitur materie secundum esse aut quia coniungitur secundum

operacionem non secundum esse. Unde commentator in de substantia Orbis

dicit quod quaedam est forma que constituitur in esse per suum subiectum quaedam
est forma que non constituitur in esse per suum subiectum immo est abstracta
secundum esse a suo subiecto. Forma constituta per suum subiectum dicitur forma

que est educta de potentia materiae et appellatur communiter forma immersa
mataeriae. Sed forma que non constituitur per suum subiectum est forma separata a

materia secundum esse."
118 A. NlFO: De intellectu : "Si igitur dabitur aliqua forma que cum materia non

uniatur in esse uno primo et per se actuali nec in esse potentiali sed in esse

operativo quale est esse artis et instrumento, hic modo unionis erit intellectus et
hominis secundum Averroym: intellectus enim non unitur homini dando ei speciem

nomen ac diffintionem nec homo unitur intellectui dando esse potentiate sibi et

uniuntur, relinquitur ea uniri tertio modo unionis prout intellectus est tamquam ars
homo tamquam martellus; intellectus quidem motor homo vero motum quoddam
intellectus utens homo usus ac operatus."



Intellectus sive intelligentia 185

In qualche modo il vero e più segreto enigma che la metafisica peripatetica
sembrava assieme nascondere e formulare era la relazione tra esse et

intelligere. E la dottrina delle intelligenze vuole essere una formula della
loro articolazione. Il primo motore è cio per cui non si dà alcuna arti-
colazione disgiuntiva tra essere e pensiero: esso è infatti l'ente che si defi-
nisce per il solo fatto di pensare, e per il quale il fatto di pensare non si

appoggia su un essere che ne assicuri preliminarmente l'esistenza. Il primo
motore è un pensiero che presuppone solo se stesso nel suo attuarsi e che

non ha bisogno di altro del fatto stesso di pensare per definire la propria
forma. Per Averroè nell'uomo questa articolazione sembra spezzarsi. Non
solo il pensiero non ha nulla di psichico o antropologico (non partecipa
dell'essere umano), ma nell'atto di pensare l'uomo diviene qualcosa che non

puo più esser descritto dall'ontologia tradizionale: la forma che egli è non è

la forma per cui pensa ed agisce. Nell'attributo della razionalità sembra

prodursi per l'uomo una frattura insanabile tra l'essere e l'operazione. Pensare

è per l'uomo cio per cui si opera senza presupporre cio che si è.

L'averroismo sembra inoltre condurre ad una sorta di separazione delle

ontologie: cio che la vita è nel suo fare è différente da cio che essa è nel suo
semplice essere. L'unità tra esse ed operari (condensata nel principio secon-
do il quale operari sequitur esse) viene ad essere infranta. Lo aveva colto,
polemicamente, Gregorio da Rimini: commentando la soluzione di Jandun,
egli scriveva che "non è possibile che una cosa agisca attraverso qualcosa

senza che questo qualcosa gli dia anche l'essere. E impossibile cioè pensare
che l'uomo possa agire attraverso una forma différente da quella per cui è

ed esiste".119

Pensare non significa mai trovare o inventare il proprio essere, il
proprio nome, la propria forma Essere e pensare non conoscono nell'uo-

119 GREGORIO DA Rimini : Lectura super primum et secundum sententiarum. Ed.

A. D. TRAPP / V. MARCOLINO, Bd. 5 [Super secundum, dist. 6-18), 1979, 314 : "ista

responsio deficit, primo in hoc quod ponit aliquam formam dari operari quae non
dat esse. Non enim est possibile quod aliqua res operetur per aliquam tamquam per
principium operandi, quin per illam aliquo modo habeat esse, sicut impossibile est

quod aliquid calefaciat per calorem aliquem nisi per ilium sit calidum, unde si calor

aliquis esset separatus nec alicui inhaereret quantum cumque esset procumus alicui
vel indistans non tarnen illud calefaceret per calorem ilium esto quod calor ille
calefaceret aliquid aliud sicut utique contingeret si haberet propinquum calefacti-

bile, ut commentator etiam concedit primo De generatione. Et ita generaliter per
nullam formam aliquid potest agere nisi habeat esse per illam. Alias simili modo

posset dici quod vestis sentit quia animal vesittum sentit et quod corpus in quo
locatur angelus intelligit quia angelus intelligit."



186 Emanuele Coccia

mo una sintesi definitiva: non è l'essere a permetterci di pensare, né il pen-
sare a rendere possibile o a produrre la nostra esistenza ed il nostro essere,

come avviene per le intelligenze. All'unità indelebile tra essere e pensiero
proprio delle intelligenze si sostituisce una frattura; lo spazio di questo
accordo mobile è ora occupata dall'immaginazione. L'immagine è infatti
cio che permette all'intelletto separato di avere un accesso a cio che è (nella
sfera "umana" al di sotto della luna), e a cio che è di diventare pensabile e

conoscibile. Essa è il solo luogo in cui essere e pensare sembrano trovare
una qualche congiunzione. Attraverso l'immagine le intelligenze divengono
nostri motori intrinseci e Pumanità si trasforma nel "corpo celeste"

dell'ultima delle intelligenze, quella che definisce la potenza e la materia di
tutte le altre.

CONCLUSIONE

Al termine di questa disamina archeologica vorremmo precisare i risultati a

cui essa potrebbe aver condotto. Seguendo il suggerimento di Alberto - che

per primo, lo si dimentica spesso - porto l'attenzione dei latini sul pro-
blema, è necessario leggere gli scritti di Sigieri e di quanti, secondo la cate-

goria che Tommaso contribui a volgarizzare, vennero bollati come aver-
roistae, a partire dalla discussione sulla natura delle intelligenze ed il loro
legame ai corpi celesti: solo in questo modo infatti sarà possibile cogliere
l'effettiva posta in gioco delle loro dottrine.

La questione del pensiero e della sua esistenza, non riguarda la forma
della vita umana, la sua fisiologia ma concerne la struttura ordinata del-

l'universo, la relazione tra le sue parti, la loro dipendenza o immediatezza

rispetto al primo. Il pensiero ha a che fare ora con la costituzione di un
cosmo e con l'ordinamento di un mondo: esso è della stessa materia e della

stessa natura delle forze che permettono alle cose ed aile possibilità irrealiz-
zate di costituirsi entro la compagine ordinata di un kosmos. Era del resto la

soluzione all'enigma della natura del pensiero che Aristotele aveva impli-
citamente suggerito nel XII libro della Metafisica. Perché l'unico essere che

non consiste d'altro che di pensiero non è che cio che ordina e muove
l'universo nella sua totalità.

La speculazione di Alberto e della sua scuola - se letta da questa pro-
spettiva - sembra uscire dall'isolamento storico e dottrinale in cui si è soliti
rappresentarla. Perché se fu proprio Averroè - o gli arabes - a produrre
questa inedito intreccio tra scientia de anima e scientia de caelo, la via
Alberti puo considerarsi una sorta di mediazione tra coloro che facevano

dell'intelletto umano l'ultima delle sostanze separate (ponendo un'assoluta
univocità tra l'intelligenza celeste - e divina - e quella "umana" come fecero



Intellectus sive intelligentia 187

gli averroistae) e coloro invece (come, tra molti, Tommaso) che sembra-

vano disarticolarle entro un rapporto di assoluta equivocità. Se si considéra
che la prima stesura del De unitate deve porsi attorno al 1256, l'intero
"sistema" albertiano potrebbe in fondo considerarsi corne la prima e più
coerente reazione a cio che la scienza degli arabi - e in primo luogo di
Averroè - aveva rivelato all'Occidente.l20 II dibattito accesosi attorno al-

l'unità dell'intelletto possibile in questo senso (almeno prima delle con-
danne del 1277) non puo essere ridotto ad una semplice questione di psico-

logia umana, ma presuppone e si articola entro un quadro cosmologico,
ontologico e fisico ben più ampio che deve ancora essere studiato con
precisione.

12° In questa prospettiva possono leggersi anche le bellissime pagine di STUR-

LESE, L. : Die deutsche Philosophie im. Mittelalter. Von Bonifatius his zu Albert dem

Grossen (748-1280). München 1993, 362 sqq. Cfr. anche DE LIBERA, A. : Raison et

foi, che riformula (in parte criticamente) le intuizioni di Sturlese.


	Intellectus sive intelligentia : Alberto Magno, Averroè e la noetica degli arabi

