Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue

philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica

di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 53 (2006)

Heft: 1-2

Artikel: Schwesterkirchen oder konkurrierende Kirche? : Probleme und
Perspektiven der orthodox-katholischen Beziehungen

Autor: Alfeyev, Hilarion

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760611

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-760611
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

HILARION ALFEYEV

Schwesterkirchen
oder konkurrierende Kirchen?

Probleme und Perspektiven
der orthodox-katholischen Beziehungen®

Seit dem Zweiten Vatikanischen Konzil bis jiingst verwenden die ka-
tholischen und die orthodoxen Kirchen im Bezug aufeinander den
Terminus ,Schwesterkirchen®. Die Verwendung dieses Terminus ist
nicht nur eine Folge protokollarischer Hoflichkeit. Der Terminus
~Schwesterkirchen“ zeugt von jenen Verinderungen, die in den or-
thodox-katholischen Beziehungen in den Sechziger-, Siebziger- und
Achtzigerjahren vor sich gegangen sind, und die, wie es schien, diese
Beziehungen fiir immer in die Richtung der Zusammenarbeit und
Anniherung gewendet haben.

Die Krise in den Beziehungen zwischen der katholischen Kirche
und der Orthodoxie, die in den Neunzigerjahren im Zusammenhang
mit der Wiedergeburt der unierten Kirchen in einer Reihe von Re-
gionen Europas, vor allem in der Westukraine und in Siebenbiirgen,
entstanden war, stellte die Schwesterkirchen vor neue Herausfor-
derungen. Es folgte die bekannte Verschlechterung der Beziehungen
zwischen den Kirchen, die sich im Abbruch des Dialogs zwischen
ihnen duflerte. Und es ist kein Zufall, dass Kardinal Ratzinger, der

*Auf Einladung der Stiftung Pro Oriente hielten am Freitag, 2. Dezember 2005, in
Wien Bischof Hilarion Alfeyev und Frau Prof. Barbara Hallensleben, Fribourg/
Schweiz, in einer Abendveranstaltung Vortrige zum Thema ,Orthodoxe und
katholische Schwesterkirchen in der Gemeinschaft der einen Kirche Jesu Christi“.
Frau Hallensleben legte den Akzent auf die theologische Grundlegung der Okume-
ne im Zeichen der Schwesterkirchen, Bischof Hilarion sprach iiber die Anwendung
dieser Theologie in einer orthodox-katholischen Allianz zur gemeinsamen Bezeu-
gung christlicher Werte im heutigen Europa. Eine lebhafte Diskussion mit dem
interessierten und engagierten Publikum verschiedener kirchlicher Herkunft schloss
sich an.



106 Hilarion Alfeyev

zur damaligen Zeit der Glaubenskongregation vorstand, am 30. Juni
2000 an die Vorsitzenden der katholischen Bischofskonferenzen eine
sNote“ richtete, in der ein differenzierter Gebrauch des Terminus
~Schwesterkirchen® gefordert wird. Diese Instruktion spiegelte in
gewisser Weise die traurige Realitit des Wandels der Schwesterkir-
chen in konkurrierende Kirchen wider, die in ein und demselben
kanonischen Raum gegeneinander kiampften.

In diesem Beitrag mochte ich dazu Stellung nehmen, wie ich die
Perspektiven der orthodox-katholischen Zusammenarbeit sehe und
welchen Weg wir gehen sollten, um aus konkurrierenden Kirchen
wieder zu Schwesterkirchen zu werden.

DIE ORTHODOX-KATHOLISCHEN BEZIEHUNGEN AN DER WENDE
DER ZWEI PONTIFIKATE

Zunichst mochte ich einige Worte iiber jene Ereignisse im Leben
der rémisch-katholischen Kirche und in der Geschichte der ortho-
dox-katholischen Beziehungen sagen, durch die das vergangene Jahr
gekennzeichnet war.

Am 2. April 2005 starb Papst Johannes Paul II., einer der heraus-
ragenden Pipste in der Geschichte der katholischen Kirche. Er war
ohne Zweifel der einflussreichste religiose Fiihrer der Gegenwart.
Sein Einfluss ging weit iiber die Grenzen der katholischen Kirche
hinaus, die er mehr als ein Viertel Jahrhundert leitete. Seine Bot-
schaft horten und schitzten Millionen von Menschen in der ganzen
Welt, nicht nur Katholiken, sondern auch Orthodoxe, Protestanten,
Anglikaner, Juden, Muslime und, was wahrscheinlich noch wichtiger
ist, auch ungldubige Menschen.

In einer Zeit, da die sikularen Politiker in der Mehrzahl der west-
lichen Linder danach streben, die Religion aus der Sphire der
Gesellschaft auszuschlieflen, sie auf den Bereich der persénlichen
Frommigkeit zu beschrinken, sie aus den Schulen, Universititen
und den Massenmedien zu verdringen, war Johannes Paul II. eine
Person der Offentlichkeit von Weltrang. Jede seiner Reisen wurde
breit beleuchtet, jede Aussage nicht nur in der kirchlichen, sondern
auch in der weltlichen Presse kommentiert. Sogar auf dem Sterbe-
bett fuhr er fort, Christus ohne Worte zu verkiinden, und zog auf



Schwesterkirchen oder konkurrierende Kirchen? 107

sich die Aufmerksamkeit aller fiilhrenden Massenmedien der Welt,
die im Laufe von einigen Tagen Minute fiir Minute aufmerksam sei-
nen Gesundheitszustand beobachteten.

Johannes Paul II. war ein ,orthodoxer” Papst im Sinne der Be-
wahrung der traditionsbewussten Haltung der katholischen Kirche
in Glaubenslehre und Moral. Seine Position in den grundlegenden
ethischen Fragen wie Ehe und Familie, Abtreibung, Verhiitung, Eu-
thanasie und vielen anderen rief Kritik von Seiten derjenigen hervor,
die danach streben, die Werte der christlichen Tradition durch siku-
lare zu ersetzen und den Humanismus der Religion entgegenzustel-
len. Als traditionsbewusster Papst war Johannes Paul II. durchaus
kein Gegner des Humanismus: Im Gegenteil, er entwickelte jenen
universalen Humanismus, der im Gegensatz zur atheistischen Ver-
sion des Humanismus auf geistigen Werten aufgebaut ist. Im Laufe
vieler Jahre kimpfte er in seinem Heimatland Polen gegen den
Atheismus und spielte eine bedeutsame Rolle im Fall der atheisti-
schen totalitiren Regime in Osteuropa. Er leistete auch einen bedeu-
tenden Beitrag zur Glaubensfindung vieler, die den Glauben wegen
des in den modernen demokratischen Gesellschaften des Westens
vorherrschenden Liberalismus und Relativismus verloren hatten.

Das Leben Johannes Pauls II. fiel mit einschneidenden geopoliti-
schen Wandlungen zusammen, die das Gesicht Europas verinderten
und nicht nur zur Verkiindigung der Religionsfreiheit in jenen ost-
europdischen Landern fithrten, wo sie bis dahin verletzt wurde, son-
dern auch zur Verschlechterung der interkonfessionellen Situation
in einigen Regionen Osteuropas. Ernste Probleme entstanden unter
anderem in der Westukraine, wo sich das Wirken der Unierten be-
deutend verstiarkte und den orthodox-katholischen Beziehungen er-
heblichen Schaden zufiigte. Diese Probleme warten immer noch auf
ihre Losung.

Am 19. April wurde Kardinal Joseph Ratzinger, der den Namen
Benedikt XVI. annahm, auf den Rémischen Stuhl gewihlt. Die Wahl
dieses erfahrenen Kardinals, der im Laufe von vielen Jahren der
Glaubenskongregation vorstand, wurde in christlichen Kreisen ver-
schieden aufgenommen. Die grofle Mehrheit der Katholiken be-
griifite diese Wahl. Kritik am neu gewihlten Papst ertonte fast aus-



108 Hilarion Alfeyev

schliefflich aus liberalen Kreisen. So nannte zum Beispiel der liberale
katholische Theologe Hans Kiing, dem die Glaubenskongregation
seinerzeit die Lehrbefugnis an der katholischen Fakultit entzogen
hatte, den Tag der Wahl Benedikts XVI. einen ,schwarzen Tag“ in
der Geschichte der romisch-katholischen Kirche, eine Reihe von
Protestanten driickte ihre Besorgnis dariiber aus, dass der neue Pon-
tifikat von einer Erkaltung in den protestantisch-katholischen Be-
ziehungen geprigt sein kdnnte.

In den orthodoxen Kirchen wurde dagegen der Amtsantritt Bene-
dikts XVI. sehr positiv aufgenommen, da Hoffnung aufkam, dass der
neue Pontifikat eine neue Seite in der Geschichte der orthodox-
katholischen Beziehungen erdffnen wird. Sicher ist die Wahl des
Papstes eine innere Angelegenheit der romisch-katholischen Kirche.
Gleichzeitig ist es vielen Orthodoxen bei weitem nicht gleichgiiltig,
wie der neue Pontifex sein wird, welchen Kurs er in Bezug auf die
orthodoxe Kirche einschlagen und wie er an die aktuellen Probleme
herangehen wird. Mit dem Beginn des neuen Pontifikats sind in der
orthodoxen Kirche bestimmte Hoffnungen und Erwartungen ver-
bunden.

Vor allem hoffen viele Orthodoxe, dass die katholische Kirche
ihre Tradition der theologischen und moralischen Lehre weiterhin
wahren wird, ohne dem Druck von Seiten der ,progressiven® Grup-
pen nachzugeben, die zu einer Weihe von Frauen, der Anerkennung
so genannter ,gleichgeschlechtlicher Ehen®, Abtreibungen, Verhi-
tung, Euthanasie usw. aufrufen. Es besteht kein Zweifel daran, dass
Benedikt XVI., der seine Positionen in diesen Fragen bereits dekla-
riert hat, nicht dem Druck dieser Gruppen nachgeben wird, die so-
wohl in der katholischen Kirche als auch auflerhalb derselben exis-
tieren.

Auf dem neuen Papst ruht die Hoffnung, dass sich der Gegensatz
zwischen den christlichen Bekenntnissen auf der Grundlage der
apostolischen Tradition und der sikularen Weltanschauung, die im
europidischen Gesellschaftsfeld dominiert, klar herausstellen wird.
Kardinal Ratzinger war fiir seine eindeutige Haltung gegen den Rela-
tivismus und Sikularismus in Europa und dariiber hinaus bekannt.
Vor Beginn des Konklaves wandte er sich an die Kardinile mit einer



Schwesterkirchen oder konkurrierende Kirchen? 109

Predigt, die nach Meinung einiger westlicher Journalisten einem
Donnerschlag glich: ,Wir bewegen uns®, sagte er, ,auf eine Diktatur
des Relativismus zu, [...] der keine Beschrinkungen akzeptiert und
als endgiiltiges Kriterium das eigene Ego des Menschen und sein
Wollen proklamiert®. Die Predigt am Vorabend des Konklaves war
programmatisch, und es ist ganz offensichtlich, dass der Kampf, den
Ratzinger dem Relativismus angesagt hatte, die Kardinile nicht ab-
schreckte. Im Gegenteil, indem sie ihn zum Papst wihlten, zeigten
die Kardindle ihre Bereitschaft, dieses Programm zu unterstiitzen.
Der Hauptverbiindete der katholischen Kirche im Zeugnis gegen
den Sakularismus und den Relativismus ist die orthodoxe Kirche.

In der russischen orthodoxen Kirche hoffen viele, dass der neue
Pontifikat einen Durchbruch in den Beziehungen zwischen dem Va-
tikan und Moskau bringen wird und dass ein Treffen zwischen dem
Papst von Rom und dem Patriarchen von Moskau doch stattfinden
kann. Einem solchen Treffen und einem moglichen Besuch des Paps-
tes in Russland missen konkrete Schritte in Richtung eines grofieren
gegenseitigen Verstehens vorausgehen, aber auch eine sorgfiltige Er-
arbeitung einer gemeinsamen Position in den Hauptfragen, die die
beiden Kirchen trennen. Dariiber sprach Seine Heiligkeit Patriarch
Aleksij II. von Moskau und der ganzen Rus’ mehrmals. Bei der Pres-
sekonferenz am 21. Juli 2005 sagte er: ,Ich habe frither niemals die
Moglichkeit eines Besuchs des Papstes in Russland ausgeschlossen
und tue dies auch jetzt nicht, aber nur unter bestimmten Bedingun-
gen und nach Losung bestimmter bestehender Probleme®. Dazu zihlt
der Patriarch den ,breiten Proselytismus“ der Katholiken auf dem
Territorium Russlands, der Ukraine, Weifrusslands und Kasachstans,
und auch jene gewalttitigen Handlungen im Bezug auf die or-
thodoxen Gldubigen, die in der Westukraine stattgefunden haben,
nachdem dort der Uniatismus wieder erstanden war.

Mit dem neuen Pontifikat ist eine allgemeine Erwartung der Ver-
besserung im gesamten Spektrum der Beziehungen zwischen der ka-
tholischen Kirche und der Weltorthodoxie verbunden. Im Jahr 2000
fand in Baltimore (USA) eine Sitzung der Gemischten orthodox-ka-
tholischen Dialog-Kommission statt. Das Thema der Sitzung waren
die kanonischen und ekklesiologischen Folgen der Union. In dieser



110 Hilarion Alfeyev

Frage wurde keine Ubereinstimmung erreicht, und die Diskussion,
die voll von Emp6rung, Enttiuschung und Krinkungen auf beiden
Seiten war, wurde unterbrochen - wie es damals schien, ohne jede
Perspektive, die Arbeit der Kommission wieder aufzunehmen.

Dennoch traf sich die interorthodoxe Delegation, die durch die
orthodoxen Kirchen fiir die Arbeit in der Gemischten Dialog-Kom-
mission mit der rdmisch-katholischen Kirche bestellt wurde, im Sep-
tember dieses Jahres in einer bedeutend erneuerten Zusammenset-
zung nach einer fiinfjihrigen Pause wieder. Dieses Treffen, das in
Istanbul auf Einladung des Patriarchen von Konstantinopel Bartho-
lomaios stattfand, zeugt von einem neuen Beginn in den orthodox-
katholischen Beziehungen. Es ist beschlossen, dass sich die Ge-
mischte Dialog-Kommission im Herbst 2006 in vollstindiger Zusam-
mensetzung treffen wird.

EINE EUROPAISCHE ORTHODOX-KATHOLISCHE ALLIANZ?

Die Arbeit der Gemischten Dialog-Kommission wird nicht leicht
sein und voraussichtlich viele Jahre dauern. So besteht die Befiirch-
tung, dass wir durch die Konzentration auf Fragen, die uns trennen,
wertvolle Zeit fiir das gemeinsame Zeugnis vor der sikularen Welt
verlieren werden; Europa im Besonderen wird so schnell ent-
christlicht, dass dringender Handlungsbedarf besteht, um es vor dem
volligen Verlust der jahrhundertealten christlichen Identitdt zu be-
wahren. In den christlichen Kreisen wichst die Uberzeugung, dass
Orthodoxe und Katholiken gemeinsam zum Schutz und zur Erneue-
rung des christlichen Zeugnisses eintreten miissen, das Angriffen
von allen Seiten ausgesetzt ist.

Deshalb habe ich vor einigen Monaten vorgeschlagen, eine euro-
paische orthodox-katholische Allianz zu schaffen, in der offizielle
Vertreter beider Kirchen eine gemeinsame Position in den Haupt-
fragen der Gegenwart erarbeiten und lernen kénnten, mit einer
Stimme zu sprechen. Es gibt schon die Konferenz Europidischer Kir-
chen, in der die Orthodoxen mit den Protestanten, den Anglikanern
und den Altkatholiken zusammenarbeiten; es gibt die Kommission
der Europidischen Bischofskonferenzen, wo die katholischen Bi-
schofe Fragen von europdischer Bedeutung untereinander erdrtern.



Schwesterkirchen oder konkurrierende Kirchen? 111

Aber wo ist ein europiisches orthodox-katholisches Forum? In un-
seren Soziallehren gibt es so viele gemeinsame Positionen: Warum
konnen wir dariiber kein gemeinsames Zeugnis ablegen, urbi et orbi?
Wenn eine orthodox-katholische Allianz gebildet wird, muss sie
sich grundlegend von der schon bestehenden bilateralen Kommis-
sion fiir den orthodox-katholischen Dialog unterscheiden. Die Kom-
mission wird sich auf die Fragen konzentrieren, die uns trennen,
wihrend im Rahmen der Allianz jene Positionen erforscht, geklirt
und danach 6ffentlich formuliert werden sollen, in denen wir eins
sind. Die Kommission wird sich mit theologischen und ekklesiolo-
gischen Themen beschiftigen, wihrend die Allianz ihre Aufmerk-
samkeit auf soziale und ethische Fragen konzentrieren kann. Die
Kommission wird jene interne orthodox-katholische Diskussion
weiterfiihren, die schon mehrere Jahrhunderte andauert und noch
ziemlich lange dauern kann, wihrend die Allianz uns helfen wird,
ohne die Uberwindung der jahrhundertealten Meinungsverschie-
denheiten abzuwarten, gemeinsam den christlichen Glauben zu be-
zeugen angesichts alles dessen, was ithn gegenwirtig bedringt.
Warum ist eine orthodox-katholische Zusammenarbeit besonders
jetzt in Europa notwendig, und warum sollte man nicht an eine or-
thodox-katholische Weltallianz denken? Erstens, weil gerade jetzt
und in den kommenden Jahren in Europa die intensivsten Ausein-
andersetzungen zwischen dem Christentum und dem Relativismus
stattfinden; weil gerade in Europa der Druck eines militanten Siku-
larismus gegen die Religion die aggressivsten Formen annimmt; weil
gerade in Europa das eigene christliche Erbe ausdriicklich abgelehnt
wird; weil gerade in Europa Kreuze aus den Schulen entfernt, religi-
ose Symbole an 6ffentlichen Orten verboten werden, das Christen-
tum zu einem Gegenstand von Kritik, Beleidigung und Hohn wird;
weil gerade in Europa eine tiefe demographische Krise die christliche
Bevolkerung ergriffen hat, die deren Existenz in der Zukunft in
Frage stellt. Zweitens leben in Europa ungefihr 280 Millionen Ka-
tholiken und ungefihr 210 Millionen Orthodoxe; das schafft eine
Voraussetzung fiir eine parititische Zusammenarbeit. In einigen an-
deren Teilen des Erdballs (zum Beispiel in Lateinamerika) iibersteigt
die Zahl der Katholiken die der Orthodoxen so weit, dass ein Dialog



112 Hilarion Alfeyev

auf gleicher Grundlage wenig wahrscheinlich ist. Dennoch kann
man nicht ausschlieflen, dass auch in anderen Regionen der Welt in
der Folge orthodox-katholische Allianzen nach dem Beispiel der
europaischen entstehen konnten, wenn eine solche geschaffen wird.

Sowohl die Orthodoxen als auch die Katholiken miissen heute
folgende Frage beantworten: Wenn wir auch noch nicht sichtbar
eine Kirche sind, konnen wir lernen, als eine Kirche zu handeln und
im gemeinsamen Zeugnis vor der Auflenwelt aufzutreten? Viele Or-
thodoxe sind davon iiberzeugt, dass wir das konnen, und diese
Uberzeugung wird auch, soweit mir bekannt, von einer bedeutenden
Anzahl der Katholiken vertreten.

Strukturell kdnnte die europiische orthodox-katholische Allianz
auf der einen Seite aus Vertretern der Europiischen Bischofskon-
ferenzen bestehen, auf der anderen aus offiziellen Vertretern jener
orthodoxen und altorientalischen (vorchalzedonensischen) Kirchen,
die Di6zesen oder Gemeinden in Europa haben.

Themen fiir die Erorterung im Rahmen der orthodox-katholi-
schen Allianz kénnten, wie bereits gesagt, vor allem soziale und
ethische Fragen werden, etwa die Beziehung zum Sikularismus und
Relativismus, Probleme der Bioethik und der Biotechnologie (Ab-
treibung, Verhiitung, Klonen und idhnliches) und vieles andere. In al-
len derartigen Fragen konnte die orthodox-katholische Allianz als
Partner mit Autoritit einen Dialog mit den internationalen europi-
ischen Organisationen wie mit der Europidischen Kommission, dem
Europiischen Parlament und dem Europarat fithren. Bei der Be-
handlung jener Fragen konnte die Allianz das Christentum im Dia-
log mit dem Islam, dem Judentum und den anderen Weltreligionen
vertreten. Ein solcher Dialog ist jetzt duflerst notig, umso mehr als
der Islam und das Judentum in vielen moralischen Einstellungen der
urspriinglichen Tradition des Christentums viel ndher sind als der
moderne liberale Protestantismus.

Im Rahmen dieser Allianz konnte man auflerdem einen , Verhal-
tenskodex der Katholiken in den orthodoxen Lindern und der Or-
thodoxen in den katholischen Lindern ausarbeiten, der fiir eine Be-
wiltigung des Problems des Proselytismus notwendig ist. Im gege-
benen Fall wiirde die Allianz die Funktionen einer gewissen ,ortho-



Schwesterkirchen oder konkurrierende Kirchen? 113

dox-katholischen Bischofskonferenz“ auf europdischem Niveau
wahrnehmen. Ubrigens wurde auf dem Eucharistischen Kongress in
Bari im Mai 2005 von Kardinal Walter Kasper, dem Vorsitzenden
des Papstlichen Rates fiir die Einheit der Christen, die Idee eines or-
thodox-katholischen Konzils angesprochen. Diese Idee fand einen
zwiespiltigen Nachhall in der orthodoxen Welt, da das Wort ,Kon-
zil“ im gegebenen Zusammenhang fir die Orthodoxen eine sehr
spezifische Konnotation hat: Es erinnert an das Konzil von Ferrara-
Florenz und an ihnliche Konzilien, bei denen Katholiken den Or-
thodoxen die Union aufgedringt haben. Offensichtlich ist es in der
gegenwirtigen Etappe zu frith, tiber ein Konzil mit dem Ziel der
Einheit in der Glaubenslehre oder in der sichtbaren Gestalt der Kir-
che zu sprechen. Man sollte zunichst von einer Allianz im gemein-
samen Zeugnis in sozialen und moralischen Fragen ausgehen, einer
Allianz, die den Orthodoxen und den Katholiken helfen wiirde,
nicht ihre eigenen Interessen zu verteidigen, sondern die gemein-
same Tradition des christlichen Glaubens zu bezeugen und dadurch
lebendig zu erneuern.

DIE TRADITIONELLE UND DIE LIBERALE VERSION DES CHRISTEN-
TUMS

Der Vorschlag der Schaffung einer orthodox-katholischen Allianz
wurde von mir erstmals am 19. April 2005 im Verlauf einer 6ffentli-
chen Vorlesung an der Universitdt Freiburg (Schweiz) gemacht. Ich
habe mir dieses Datum sehr gut gemerkt, da sofort nach Beendigung
der Vorlesung die Dekanin der Theologischen Fakultit, Frau Profes-
sor Barbara Hallensleben, an das Rednerpult trat und verkiindete:
»~Habemus papam!“ Es stellte sich heraus, dass gerade zu der Zeit, als
ich die Idee der orthodox-katholischen Allianz formulierte, das
Konklave der Kardinile in Rom den neuen Papst gewihlt hatte.

Die Idee der orthodox-katholischen Allianz erfuhr eine breite Re-
sonanz, rief aber gleichzeitig eine Reihe von Fragen hervor. Eine
davon ist: Warum miissen die Protestanten von dieser vorgeschlage-
nen Allianz ausgeschlossen sein? Um darauf zu antworten, ist zu-
nachst vor allem zu sagen, dass die Allianz bis jetzt noch nicht ge-
griindet ist, also iiberhaupt nicht von einem ,Ausschluss“ von ir-



114 Hilarion Alfeyev

gendjemandem gesprochen werden kann. Man kann nur dariiber be-
raten, wer ,aufgenommen® werden sollte. Meiner Meinung nach
sollten zunichst Katholiken und Orthodoxe zusammenarbeiten, da
gerade sie heute die gemeinsame apostolische Tradition des christli-
chen Glaubens vertreten.

Unter dem ,traditionellen® Christentum verstehe ich also die
Kirchen, die sich in ihrer dogmatischen und moralischen Lehre an
der Tradition, an der kirchlichen Uberlieferung orientieren, die sie
in ithrer ganzen Fiille zu bewahren bestrebt sind. Im Unterschied zu
den Kirchen der Tradition beschritten viele protestantische Ge-
meinden in den letzten Jahrzehnten den Weg der Liberalisierung ih-
rer dogmatischen, ekklesiologischen und moralischen Lehre. Dieser
Prozess fithrte auf der ekklesiologischen Ebene zur Einfiihrung des
Frauenpriestertums, aber auch zu einer ganzen Reihe anderer Neue-
rungen, die aus dem Blickwinkel der christlichen Tradition unan-
nehmbar sind. Im Bereich der christlichen Ethik fithrte dieser Pro-
zess im Besonderen zum Uberdenken der traditionellen Vorstellun-
gen von Ehe und Familie, von ehelicher Treue und Keuschheit, zur
Anerkennung der Zulissigkeit so genannter ,gleichgeschlechtlicher
Ehen“. Auf der Ebene der Glaubenslehre fiihrt derselbe Prozess hiu-
fig zum dogmatischen Relativismus, der eine freie Auslegung vieler
grundlegender Wahrheiten des Christentums gestattet, wie etwa der
Lehre von der Heiligsten Dreifaltigkeit und von der Auferstehung
Christi.

Man muss anerkennen, dass heute die Scheidelinie unter den
Christen nicht so sehr zwischen Orthodoxen und Katholiken oder
zwischen Katholiken und Protestanten verliuft, sondern sich an der
Haltung zur apostolischen Tradition des christlichen Glaubens ent-
scheidet. Es wird immer schwieriger, vom ,Christentum® als einem
einheitlichen Bekenntnis der Glaubenslehre und Moral zu sprechen:
Immer offensichtlicher und krasser wird eine tiefe Diskrepanz in
den Ansichten zwischen den Christen der Tradition und den Chris-
ten der liberalen Richtung. In dieser Situation ist die Konsolidierung
der Krifte eben jener christlichen Glaubensgemeinschaften dring-
lich, die bereit sind, die urspriingliche Tradition des Christentums
gegen alle seine liberalen Versionen lebendig zu erneuern. Zu diesen



Schwesterkirchen oder konkurrierende Kirchen? 115

Glaubensgemeinschaften zdhlen vor allem die katholische und die
orthodoxe Kirche.

Bis in die Gegenwart wurde die Wahrung christlicher Werte in
Europa fast ausschlieflich mit der katholischen Kirche identifiziert,
wihrend wenig bekannt blieb, dass die Orthodoxen die gleiche Posi-
tion vertreten. Mit der Schaffung einer orthodox-katholischen Alli-
anz wiirde die Stimme der orthodoxen Kirche sehr viel vernehmba-
rer, die Position der katholischen Kirche erhielte eine kraftvolle zu-
satzliche Unterstiitzung. Ich denke, dass im Resultat sowohl die Or-
thodoxie als auch der Katholizismus von dieser Allianz profitieren
wiirden, sowohl in Europa als auch auf der ganzen Welt, und dass
vor allem die gemeinsame christliche Sendung auf diese Weise fiir
die Menschen von heute besser zum Leuchten kidme.

Heute ist wie nie zuvor angesichts des entkirchlichten und sich ste-
tig entchristlichenden Europa ein gemeinsames Zeugnis der Christen
des Ostens und des Westens vonnoten. Die Christen in Ost und
West bendtigen keine Union, kein zweites Konzil von Ferrara-Flo-
renz, sondern eine Allianz des gemeinsamen Zeugnisses. Die Schaf-
fung einer solchen Allianz ist eine Forderung der Zeit: In zwanzig,
dreiflig oder vierzig Jahren konnte es schon zu spit sein. Das Ziel
der Wiederherstellung der vollen dogmatischen und eucharistischen
Einheit sollte vom Horizont der Orthodoxen und Katholiken nicht
verschwinden, aber die theologische Suche nach dieser Einheit sollte
nicht von einem sofortigen gemeinsamen Handeln in der Sendung
der Kirche dispensieren. Nichts hindert die Orthodoxen und die Ka-
tholiken daran, schon jetzt, ohne die volle Einheit abzuwarten, ihre
gemeinsamen Krifte in der Bezeugung des christlichen Glaubens zu
vereinen. Ich zweifle nicht daran, dass ein gemeinsames Handeln zur
Stirkung des christlichen Zeugnisses in Europa und in der Welt uns
Orthodoxen und Katholiken helfen wird zu begreifen, dass wir
Schwesterkirchen sind, die nicht zur Konkurrenz, sondern zur Mit-
und Zusammenarbeit berufen sind, im Namen der Verkiindigung
des Evangeliums, im Namen der tatkriftigen Bezeugung der christli-
chen Werte.



116 Hilarion Alfeyev

Abstract

The author shows ways in which the catholic and the orthodox churches
can change from churches in rivalry to sister-churches. He appreciates
pope John Paul II as well as pope Benedict XV for their faithfulness to
the tradition of the church and pleads for a European orthodox-catholic
alliance. Whereas the international orthodox-catholic dialogue commis-
sion bas to treat open theological questions, the alliance should renew the
common Christian witness in the domain of social and ethical problems
in view of the spreading militant secularism in Europe.

Ubersetzung aus dem Russischen: Erzdiakon Viktor Schilowsky, DDr.
Jobann Krammer



BARBARA HALLENSLEBEN

Kirchliche Communio
im Zeichen der Schwesterkirchen

Die Bezeichnung ,Schwesterkirchen“ hat in den letzten Jahren einen
bevorzugten Platz im Skumenischen Dialog gefunden. Sie weckt
Hoffnungen auf ein Verstindnis kirchlicher Einheit, das in einer le-
bendigen Communio gleichrangiger Ortskirchen griindet, in denen
die Vielfalt der Gaben des Heiligen Geistes zur Geltung kommt. Die
Rede von Schwesterkirchen kniipft an das biblische Selbstverstind-
nis der Gemeinden an. Es griifSen dich die Kinder deiner auserwiblten
Schwester - so schliefit der 2. Johannesbrief. Paulus schreibt an sol-
che Schwesterkirchen, wenn er seine Briefe an die Kirche Gottes, die
in Korinth st (1 Kor 1,2), richtet, an die Kirchen in Galatien
(Gal 1,2), an die Kirche von Thessalonich (1 Thess 1,1). Der biblische
Kontext zeigt, dass es sich nicht um eine diplomatische Floskel un-
verbindlicher Hoflichkeiten handelt. Das unterstreicht die ,Note
iber den Ausdruck Schwesterkirchen“! der Glaubenskongregation
vom 30. Juni 2000, die angesichts der kurz darauf erschienenen Er-
klirung Dominus lesus der Glaubenskongregation (6. August 2000)
leider in den Hintergrund trat. Die kurze ,Note“ gibt in ihrem
ersten Teil einen geschichtlichen Uberblick zu ,Ursprung und Ent-
wicklung des Ausdrucks®. Dabei wird unmissverstindlich formu-
liert,

»dass der Ausdruck Schwesterkirchen im eigentlichen Sinne - wie die
gemeinsame Tradition in Ost und West bezeugt - ausschliefllich auf

! Das Dokument ist in verschiedenen Sprachen abrufbar auf der Homepage des
Vatikan: www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/doc_doc index ge.htm
(Dokumente zur Doktrin, Nr. 54); zit. als: Note.



118 Barbara Hallensleben

jene kirchlichen Gemeinschaften angewandt werden kann, die einen
giiltigen Episkopat und eine giiltige Eucharistie bewahrt haben.“?

Dennoch kann nicht ohne weiteres von einer orthodox-katholischen
Einigung die Rede sein. Anlisslich der Verleihung des Ehrendokto-
rates der Theologischen Fakultit der Universitit Freiburg/Schweiz
sagte Prof. Boris Bobrinskoy, Dekan des Orthodoxen Theologischen
Instituts St. Serge in Paris, im Jahr 2000, wir sollten uns zunichst
damit zufrieden geben, Cousinen zu sein. Der Briefwechsel zwischen
Damaskinos Papandreou, damals Metropolit des Okumenischen
Patriarchats fiir die Schweiz, und Joseph Kardinal Ratzinger, zu die-
ser Zeit Prifekt der Glaubenskongregation,? aus den Jahren 2000/01
macht deutlich, dass der Ausdruck Schwesterkirchen auf Zuriick-
haltung stofit. Schwester-sein bedeutet volle Gegenseitigkeit. Ist dies
erreicht?

1. SCHWESTERKIRCHEN WERDEN

a. Die Okumenische Bewegung als Wiederentdeckung der Schwester-
kirchen

Die westliche Christenheit ist seit dem 16. Jahrhundert geprigt von
der Reformation und ihren Folgen. In der Nachreformationszeit
war die romisch-katholische Kirche bestrebt, als eine und einheitli-
che Grofle allen anderen Kirchen und kirchlichen Gemeinschaften
gegeniiber aufzutreten und jeden Plural sorgsam von sich fernzuhal-
ten. Diesem antiprotestantischen Zentralismus der katholischen Kir-
che nach dem Trienter Konzil korrespondierte die antikatholische

2 Note, Nr. 12; vgl. Dominus lesus Nr. 17: ,Die kirchlichen Gemeinschaften
hingegen, die den giiltigen Episkopat und die urspriingliche und vollstindige Wirk-
lichkeit des eucharistischen Mysteriums nicht bewahrt haben, sind nicht Kirchen
im eigentlichen Sinn“; Bezug genommen wird hier auf UR 22.

3 Briefwechsel zwischen Metropolit Damaskinos und Joseph Cardinal Ratzin-
ger, in: Joseph Cardinal RATZINGER: Weggemeinschaft des Glaubens. Kirche als Com-
munio. Festgabe zum 75. Geburtstag. Hg. vom Schiilerkreis. Augsburg 2002, 187-
209; zit. als: Briefwechsel.



Kirchliche Communio im Zeichen der Schwesterkirchen 119

Zersplitterung der reformatorischen Bewegung.* ,Katholisch® schien
nun die Bezeichnung einer Konfession neben anderen und gegen
andere Konfessionen zu sein. Die Katholizitit des Glaubensbe-
kenntnisses, die die eine Kirche Jesu Christi in einem weltweiten
Horizont sprachlicher, kultureller, liturgischer und theologischer
Vielfalt auszuprigen vermag, verlor an Reichtum.

Die Okumenische Bewegung der Westkirche des 19./20. Jahrhun-
derts korrigierte diese Entwicklung. Nicht zufillig mag diese Bewe-
gung im nicht-katholischen Bereich stirker und dringender gewesen
sein, wurde doch hier die Begrenztheit einzelner Lokalkirchen deut-
licher als Mangel wahrgenommen als in der katholischen Kirche, die
im I. Vatikanum erneut ihre weltkirchliche ,katholische“ Gestalt be-
kriftigt hatte. In der Okumenischen Bewegung begann das Bild der
Schwesterkirchen mehr und mehr lebendige Erfahrung zu werden.
So beschreibt der anglikanische Bischof Walter Fryre 1927 die Be-
gegnung mit der russischen orthodoxen Kirche in der ,Fellowship of

St. Alban and St. Sergius®:

»Die orthodoxe und die anglikanische Kirche gleichen zwei leiblichen
Schwestern, die von frither Kindheit an in verschiedenen, weit von-
einander entfernten Stidten lebten und einander vdllig vergessen hat-
ten; jetzt aber sind sie einander begegnet, haben sich als leibliche
Schwestern wiedererkannt und sich miteinander verbunden mit der
ganzen Kraft der Liebe aufgrund der Geburt.“®

b. Teilkirchen als Schwesterkirchen. Das II. Vatikanische Konzil als

ekklesiologische Umorientierung

Im Bereich der katholischen Kirchen fand das Umdenken im IIL
Vatikanischen Konzil einen Héhepunkt und einen neuen Anstofl.
Das Konzil griff den Ausdruck Schwesterkirchen neu auf fiir die Orts-
kirchen, in denen die gliubige Gemeinde mit ihrem Bischof das
Evangelium verkiindigt und die Sakramente feiert:

4 Vgl. ISERLOH, Erwin: Der Gestaltwandel der Kirche. Vom Konzil von Trient bis
zum Vaticanum II. In: DERS.: Kirche - Eveignis und Institution. 2 Bde. Miinster 1985;
hier Bd. 1, 388-404.

5 Zit. nach: ZANDER, Lev: Bog i mir [russ.: Gott und Welt]. 2 Bde. Paris 1948;
hier Bd. 1, 168f.



126 Barbara Hallensleben

»Mit Freude mdchte die Heilige Synode neben anderen sehr bedeut-
samen Dingen allen die Tatsache in Erinnerung rufen, dass im Orient
viele Teilkirchen oder Ortskirchen bestehen, unter denen die Patriar-
chalkirchen den ersten Rang einnehmen und von denen nicht wenige
sich ihres apostolischen Ursprungs rithmen. Deshalb stehen bei den
Orientalen bis auf den heutigen Tag der Eifer und die Sorge im Vor-
dergrund, jene briiderlichen Bande der Gemeinschaft im Glauben und
in der Liebe zu bewahren, die zwischen Lokalkirchen als Schwester-
kirchen bestehen miissen.“®

Das Konzil scheint in der zitierten Stelle die Rede von Schwester-
kirchen nur auf die Ostkirchen in ithrem Verhiltnis untereinander
zu beziehen. Die Dogmatische Konstitution iiber die Kirche Lumen
Gentium verwendet jedoch einen anderen Begriff weitgehend gleich-
bedeutend mit dem der Schwesterkirchen: den Ausdruck , Teilkir-
che“ (Ecclesia particularis). Das Konzil versteht darunter die im
Glauben und in der Feier der Sakramente um den Bischof geeinte
Di6zesankirche. Von den Teilkirchen kann, ja muss im Plural ge-
sprochen werden: ,In ihnen und aus ihnen besteht die eine und ein-
zige katholische Kirche“.” Die vielen Teilkirchen, die je an ihrem
Ort das Geheimnis Christi feiern und dem Heil der Menschen die-
nen, sind also nicht unvollstindige und unselbstindige ,Teile“ der
Kirche Jesu Christi, sondern deren vollgiiltige Verwirklichung. Die
Ausdriicke Teilkirche, Orts- oder Lokalkirche und Schwesterkirche ha-
ben in dieser Hinsicht die gleiche Bedeutung. Die katholische Kirche
stellt sich im II. Vatikanum als eine Gemeinschaft von Schwester-
kirchen dar. Wir treten in die Communio der katholischen Kirche
ein als Kirche von Wien, als Kirche von Lausanne-Genéve-Fribourg,
als Kirche von Buenos Aires, als Kirche von Jerusalem, als Kirche
von Minsk, als Kirche von Rom ...

Die Nihe zum ostkirchlichen Verstindnis ist nicht nur Frucht,
sondern auch Ursprung dieser Entwicklung. Viele katholische Weg-
bereiter des II. Vatikanischen Konzils griffen Anregungen der or-
thodoxen Ekklesiologie auf, vor allem von den russischen Emigran-

6 UR 14.
LG 23



Kirchliche Communio im Zeichen der Schwesterkirchen 121

ten, die im Institut St. Serge in Paris wirkten.? Als Papst Paul VI
entgegen dem Jahrhunderte alten Protokoll und Selbstbewusstsein
papstlicher Hoheit den ersten Schritt tat und am 25. Juli 1967 dem
Patriarchen der Schwesterkirche in Konstantinopel einen Besuch ab-
stattete, bekundete er in seinem Breve Anno Ineunte den Willen,
alles zu unternehmen, um ,die volle Gemeinschaft zwischen der
Kirche des Westens und der Kirche des Ostens wiederherzustellen®,
und formuliert dann:

»In jeder Ortskirche ereignet sich dieses Geheimnis der gottlichen Lie-
be; liegt nicht hier der Ursprung jenes traditionellen Ausdruckes, mit
dem sich die Kirchen verschiedener Orte untereinander als Schwestern
zu bezeichnen begannen? Unsere Kirchen haben iiber Jahrhunderte als
Schwestern gelebt, gemeinsam die Skumenischen Konzilien gefeiert
und das Glaubensgut gegen jede Abweichung verteidigt. Nach einer
langen Zeit der Spaltung und des fehlenden gegenseitigen Verstind-
nisses gibt uns jetzt der Herr trotz der Schwierigkeiten, die in der ver-
gangenen Zeit unter uns entstanden sind, die Méglichkeit, dass wir
uns als Schwesterkirchen wieder entdecken.”’

Von diesem Zeitpunkt an wird auf katholischer Seite die Bezeich-
nung Schwesterkirchen zum Ausdruck dafiir, dass die orthodoxen
Kirchen als ,Teilkirchen“, d.h. als authentische Verwirklichung der
Kirche Jesu Christi, anerkannt werden. Im Zeichen der Schwester-
kirchen wird nach dem angemessenen sichtbaren Ausdruck der
Communio gesucht. Die ,Note“ fithrt mehrere Auflerungen von
Papst Johannes Paul II. an, der dkumenische Hoffnungen auf die
Theologie der Schwesterkirchen setzt. So heifit es in der Enzyklika
Ut unum sint:

»Vor kurzem hat die gemischte internationale Kommission in der so
heiklen Frage der Methode, die bei der Suche nach der vollen Gemein-
schaft zwischen der katholischen Kirche und der orthodoxen Kirche
befolgt werden sollte, einer Frage, die oft die Beziehungen zwischen

8 Einen Uberblick iiber neuere Arbeiten orthodoxer Ekklesiologie gibt: WARE,
Timothy: L’orthodoxie. L’Eglise des sept conciles (1968). Paris 1997, 437f.

? Note, Nr. 7; das Breve Anno ineunte wird zitiert nach: AAS 59 (1967) 852-
854; vgl. Tomos Agapis, Rom/Istanbul 1971, Nr. 176 (386-393; lateinisch -
griechisch).



122 Barbara Hallensleben

Katholiken und Orthodoxen verschlechtert hat, einen bedeutsamen
Schritt vollzogen. Sie hat die lehrmifligen Grundlagen fiir eine posi-
tive Ldsung des Problems gelegt, die sich auf die Lehre von den
Schwesterkirchen stiitzen.“°

Dominus Iesus bekriftigt, dass von Teilkirchen als Schwesterkirchen
auch dort gesprochen werden kann, wo die Communio mit dem Bi-
schof von Rom nicht besteht:

,Die Kirchen, die zwar nicht in vollkommener Gemeinschaft mit der
katholischen Kirche stehen, aber durch engste Bande, wie die apostoli-
sche Sukzession und die giiltige Eucharistie, mit ihr verbunden blei-
ben, sind echte Teilkirchen. Deshalb ist die Kirche Christi auch in
diesen Kirchen gegenwirtig und wirksam, obwohl ihnen die volle Ge-
meinschaft mit der katholischen Kirche fehlt, insofern sie die katho-
lische Lehre vom Primat nicht annehmen®. 11

2. SCHWESTERKIRCHEN UND MUTTERKIRCHE

a. Anlass zur Gewissenserforschung

Bevor sie iiber die theologische Berechtigung der Einwinde und Wi-
derstinde urteilt, die der Theologie der Schwesterkirchen entgegen-
gebracht werden, sollte die katholische Kirche den Anlass zur eige-
nen Gewissenserforschung nutzen. Die orthodoxen Bedenken tragen
gleichsam einen ,protestantischen® Charakter: Sie machen sich zum
Anwalt von Wahrheiten, die sie in der gegenwirtigen Gestalt der ka-
tholischen Kirche nicht hinreichend verwirklicht sehen. Gegen die-
sen ,Protest” hilft letztlich nicht die apologetische Abwehr, sondern
nur der tatkriftige Aufweis, dass die fraglichen Wahrheiten in der
katholischen Communio nicht bedroht sind, sondern ihren angemes-
senen Ort finden. Hat die katholische Kirche eigentlich die Riickfra-
gen der orthodoxen Schwestern und Briider hinreichend selbstkri-
tisch zur Kenntnis genommen? Verhalten wir uns innerhalb der ka-
tholischen Kirche eigentlich wie Schwesterkirchen? Ist die Kirche
von Wien als Schwester solidarisch mit der Kirche von Moskau, von

10 JOoHANNES PAUL IL: Ut unum sint (25. Mai 1995), Nr. 60; weitere Zitate:
Note, Nr. 8.

Y1 Dominus Iesus, Nr. 17.



Kirchliche Communio im Zeichen der Schwesterkirchen 123

Konstantinopel, von Yerevan? Sind wir tiberhaupt Lokalkirchen,
denen das ganze Evangelium Jesu Christi in seiner Sendung zu allen
Vélkern (Mt 28,19) am Herzen liegt? Verhalten wir uns nicht oft wie
selbstgeniigsame provinzielle religiose Vereine oder wie Abteilungen
einer zentralen Behorde - sei es in gefiigiger Abhingigkeit oder in
einem ebenso unreifen Aufbegehren? Die Theologie der Schwester-
kirchen férdert die selbstkritische Wahrnehmung der katholischen
Kirche. Vielleicht kommt das im Text der ,Note“ zu wenig zum
Ausdruck. Haben wir Katholiken wirklich schon gelernt, uns nicht
als eine Konfession und auch nicht als eine Schwesterkirche neben
Schwesterkirchen zu verstehen, sondern als Communio von Schwes-
terkirchen? Entspricht unsere Praxis dieser katholischen, 6kumeni-
schen Sicht? Haben wir gelernt, nicht nur in unserer Theologie,
sondern auch im gelebten Zeugnis die orthodoxen Kirchen als
Schwesterkirchen in unsere Communio einzubeziehen und sie in ih-
ren konkreten Anliegen ernst zu nehmen? Sind wir den Ostkirchen
bereits ,Schwestern“ geworden - oder leben wir aus dem Triumph
vermeintlicher westlicher Uberlegenheit?

b. Wer ist die Mutterkirche?

Je lebendiger die Teilkirchen als Schwesterkirchen erkannt werden,
desto dringlicher wird die Frage, wie angesichts des Plurals ihre Ein-
heit gedacht und verwirklicht werden kann. In der Zeit seit dem II.
Vatikanischen Konzil hat sich nach der Versuchung zur Uniformitit
die entgegengesetzte Versuchung eingestellt: Es schien sich anzubie-
ten, die katholische Weltkirche zu verstehen als die Summe aller
Teilkirchen, die ihre Angelegenheiten autonom regeln. Hier warnte
seit langem - und theologisch mit Recht - Joseph Kardinal Ratzin-
ger, z.B. 1992 in dem Schreiben an die Bischofe der katholischen
Kirche iiber einige Aspekte der Kirche als Communio: Die Einheit
der Kirche ist keine Summe aus Teilkirchen - so heifit es hier -,
denn die eine und einzige Kirche Jesu Christi geht jeder Teilkirche
voraus. Ohne die Communio mit dem Bischof von Rom fehlt so-
wohl den Teilkirchen ein Aspekt ihrer Identitit als auch der katho-
lischen Kirche ihre geschichtlich realisierte Universalitit:



124 Barbara Hallensleben

,Da aber die Gemeinschaft mit der durch den Nachfolger Petri repri-
sentierten Gesamtkirche nicht eine duflere Zutat zur Teilkirche ist,
sondern eines ihrer inneren Wesenselemente, so sind jene ehrwiirdigen
christlichen Gemeinschaften doch auch aufgrund ihrer derzeitigen Si-
tuation in ihrem Teilkirchesein verwunder. Die Wunde ist allerdings
noch viel tiefer bei den kirchlichen Gemeinschaften, die die apostoli-
sche Sukzession und die giiltige Eucharistie nicht bewahrt haben. All
dies bedeutet andererseits auch fiir die katholische Kirche, die vom
Herrn berufen ist, allen ,eine Herde und ein Hirt® zu sein, eine
Wunde, insofern es sie hindert, thre Universalitit in der Geschichte
voll zu verwirklichen.“!2

Die Teilkirche ist ja nur méglich als Verwirklichung des schon ge-
gebenen Geheimnisses der Kirche Jesu Christi. Diese eine und be-
reits geeinte Kirche Jesu Christi hat ihren Bestand im auferstande-
nen Leib Christi, der als der eucharistische Leib des Herrn wie auch
als der geschichtlich geeinte Leib der Kirche sakramental unter uns
gegenwirtig ist. Ein besonderes Zeichen dieser kirchlichen Einheit
ist die Kirche von Rom mit ithrem Dienst der Einheit, der dem
Bischof von Rom in der Geschichte zugewachsen ist. Der Bischof
von Rom ist zunichst ebenfalls Bischof einer Teilkirche, die in
nichts den anderen Teilkirchen tiberlegen oder vorgeordnet wire. Er
ist nicht die Einheit und vermag und braucht sie nicht herzustellen.
Zwischen dem 2. und dem 19. April 2005, also zwischen dem Tod
von Papst Johannes Paul II. und der Wahl von Benedikt XVI., verlor
die katholische Kirche ihre Einheit nicht. Der Bischof von Rom
bezeugt die im Heiligen Geist durch Jesus Christus geschenkte und
in der Eucharistie gefeierte Einheit. Folglich hat er all das und nur
das zu tun, was dem Gebet Jesu, ,dass alle eins seien (Joh 17,211.),
entspricht. In seinem Dienst ist er an den Geist der Kirche zuriick-
gebunden und auf ihn angewiesen. So machte sich Papst Johannes
Paul II. in seiner Enzyklika Ut unum sint eine an ihn gerichtete Bitte
zu eigen und stellte die Frage: Wie kann der Bischof von Rom seinen
Primat so wahrnehmen, dass die Communio mit thm die Identitit

12 KONGREGATION FUR DIE GLAUBENSLEHRE: Schreiben an die Bischife der
katholischen Kirche iiber einige Aspekte der Kirche als Communio, 28. Mai 1992, Nr.
175



Kirchliche Communio im Zeichen der Schwesterkirchen 125

der Lokalkirche nicht beeintrichtigt, sondern sie aus ihrer konfes-
sionellen Partikularitit befreit und sie in die eine Kirche Jesu Christi
in ihrer geschichtlichen Verwirklichung eingliedert?13

Die wesentliche theologische Streitfrage beziiglich der Schwester-
kirchen diirfte im orthodox-katholischen Dialog eine dhnliche sein
wie im katholisch-protestantischen Gesprich: Bleibt die Einheit des
Leibes Christi, die den Teilkirchen als Schwesterkirchen innewohnt,
eine unsichtbare Wirklichkeit - oder entspricht ihr eine Gestalt der
Einheit in der Geschichte? Das katholische Bekenntnis zum Primat
des Papstes als Bischof von Rom lisst sich interpretieren als Aus-
druck dafiir, dass die Person in die sakramentale Ordnung des kirch-
lichen Lebens konstitutiv eingeht - bis hin zum duflersten sichtba-
ren Zeichen ihrer Einheit. Die reformierte und die orthodoxe Tradi-
tion verabschieden sich an je verschiedener Stelle aus dieser persona-
len sakramentalen Ordnung: In der lutherischen und in der refor-
mierten Tradition herrscht die Lehre von der ecclesia invisibilis, der
wesentlich unsichtbaren Kirche, vor. Auf ein sichtbares personales
Zeichen der Einheit wird verzichtet unter Berufung auf Christus,
das unsichtbare Haupt der Kirche im Himmel. Wort und Sakrament
sind die Zeichen der heilschaffenden Gegenwart Gottes. Die sakra-
mentale Qualitit der Person in der Feier von Wort und Sakrament
hingegen ist umstritten. Ich gebe zu, dass ich verbliifft war, dieselbe
Logik bei Patriarch Dimitrios I. formuliert zu finden. Am Andreas-
fest 1973 brachte er die orthodoxe Uberzeugung zum Ausdruck, dass
das Kollegium der Bischofe kein Haupt auf Erden, sondern allein
den Herrn Jesus Christus iiber sich anerkennt:

»nous sommes obligés de répéter et de souligner encore une fois que,
dans la chrétienté, aucun évéque ne posséde de privilége universel, di-
vin ou humain, sur I’Eglise une, sainte, catholique et apostolique du
Christ, mais que nous tous - soit 2 Rome, soit en cette ville de Con-
stantinople, soit dans quelque autre ville, quelle que soit sa position
dans la hiérarchie ecclésiastique ou dans le monde politique -, nous
exercons notre charge épiscopale dans la collégialité pure et simple,

13 Vgl. JOHANNES PAUL IL: Ut unum sint (25. Mai 1995), Nr. 95f.; vgl. POTT-
MEYER, Hermann J.: Die Rolle des Papsttums im Dritten Jahrtausend (= QD 179).
Freiburg 1.Br. 1999.



126 Barbara Hallensleben

. . A » ! . .
sous un seul pontife supréme, qui est la téte de I’Eglise, notre Seigneur
Jésus-Christ.“14

Es ist bezeichnend, dass die Antwort nicht in einer theologischen
Belehrung bestand, sondern in einer bewegenden Geste: Am 14. De-
zember 1975 fiel Papst Paul VI. vor dem Abgesandten von Patriarch
Dimitrios von Konstantinopel auf die Knie und umarmte seine
Fiifle; er kehrte damit die Geste um, die sein Vorginger Papst Eugen
IV. 1438 vom Gesandten des damaligen Patriarchen von Konstanti-
nopel verlangt hatte. Patriarch Dimitrios erkannte und anerkannte
in dieser Geste die Wahrheit des ,ersten Bischofs der Christenheit,
die ihm in der katholischen Primatslehre nicht einleuchtete:

»~Avec cette manifestation, le trés vénérable et a nous trés cher fréere, le
pape de Rome Paul VI, s’est surpassé lui-méme et a montré 3 IEglise
et au monde ce qu’est et que peut étre I’évéque chrétien et surtout le
premier évéque de la chrétienté : une force de réconciliation et
d’unification de I’Eglise et du monde.“!3

Fiir Katholiken ist es eindrucksvoll, dass die orthodoxen Kirchen an
einem Verstindnis des rémischen Primats als Primat der Liebe und
des Dienstes festhalten, ja den Verlust dieser unverzichtbaren kirch-
lichen Instanz bedauern und ihre Wiederherstellung erstreben.

In dem Bewusstsein, dass der Dienst sakramentaler Einheit der
Kirche sich letztlich nicht durch die bessere theologische Formulie-
rung, sondern durch die je grofiere Demut der Liebe rechtfertigt, ist
die theologische Debatte tiber das Verhiltnis der Schwesterkirchen
zur Mutterkirche weiter zu fithren. Sie entziindet sich an der einfa-
chen Frage, ob der Rede von ,unseren zwei Kirchen® im Plural, be-
zogen auf die katholische und die orthodoxe Kirche, ein geschicht-
lich konkreter Singular der ,einen Kirche® entspricht. Metropolit
Damaskinos méchte an der Formulierung festhalten, wonach die
romisch-katholische Kirche und die orthodoxe Kirche ,zwei Kir-

14 Le livre de la Charité (= franzésische Fassung des ,Tomos Agapis“, Rom -
Istanbul 1971). Paris 1984, 63; vgl. Fr. BOUWEN : Visite d’une délégation romaine au
Patriarcat cecuménique. Dans: Proche-Orient chrétien 24 (1974) 58-67.

15 1 livre de la Charité, 187-189.



Kirchliche Communio im Zeichen der Schwesterkirchen 127

chen® sind, ,die sich als Schwesterkirchen wieder entdeckt haben®.16
Im Gebrauch des Begriffs ,unsere beiden Kirchen® sieht er das Be-
kenntnis zur einen Kirche Jesu Christi nicht gefihrdet. Demgegen-
iiber betont die ,Note“:

»Es gibt nur eine einzige Kirche, darum ist der Plural Kirchen nur auf
die Teilkirchen anwendbar. Um Missverstindnisse zu kliren und
theologischer Verwirrung zuvorzukommen, ist folglich die Verwen-
dung von Formulierungen wie ,unsere beiden Kirchen® zu vermeiden,
weil sie - wenn angewandt auf die katholische Kirche und das Gesamt
der orthodoxen Kirchen (oder eine orthodoxe Kirche) - unterstellen,
dass es einen Plural nicht nur auf der Ebene der Teilkirchen, sondern
auch auf der Ebene der im Credo bekannten einen, heiligen, ka-

tholischen und apostolischen Kirche gibt, deren tatsichliche Existenz
dadurch verdunkelt wird.“V

Kardinal Ratzinger bekriftigt in seiner Antwort an Metropolit Da-
maskinos, dass diese Sprachregelung nicht nur eine terminologische
Spitzfindigkeit darstellt, sondern eine ekklesiologische Wahrheit
zum Ausdruck bringt:

»Es geht darum, den Plural ,die Kirchen® und den Singular ,die Kirche'
in das richtige Verhiltnis miteinander zu bringen. Wir bekennen uns
im gemeinsamen Credo der Kirche dazu, dass es letztlich nur eine Kir-
che Christi gibt, die freilich konkret in vielen Teilkirchen existiert,
welche aber eben doch Teilkirchen der einen Kirche sind. Denn
Christus hat nur eine Braut, nur einen Leib - mit vielen Organen,
aber eben in einem einzigen Leib. Wenn wir aber von orthodoxer Kir-
che und katholischer Kirche als zwei Schwesterkirchen sprechen wiir-
den, so stellen wir einen Plural auf, iiber dem kein Singular mehr er-
scheint. Auf der letzten Ebene des Kirchenbegriffs wiirde ein Dualis-
mus bleiben und die eine Kirche so zu einem Phantom, zu einer Uto-
pie werden, wihrend ihr doch gerade das Leibsein wesentlich 1st.“!8

Die ,Note“ erinnert daran, ,dass die universale, eine, heilige, katho-
) ’ ge,
lische und apostolische Kirche nicht Schwester, sondern Mutter aller

16 Briefwechsel 188.
17 Note, Nr. 11.
18 Briefwechsel 205.



128 Barbara Hallensleben

Teilkirchen ist“.1? Von dieser ,Mutterkirche“ kann in verschiede-
nem Sinn gesprochen werden. In einem umfassenden historischen
Sinne ist die Kirche von Jerusalem die ,Mutter aller Kirchen®, denn
von hier nahm die Verkiindigung des Evangeliums ihren Ausgang.
In einem engeren historischen Sinne kann diejenige (Lokal-)Kirche
als ,Mutterkirche“ bezeichnet werden, die eine andere Lokalkirche
durch ihre Verkiindigung eingepflanzt hat oder zu ihr in einem
Verhiltnis besonderer Verantwortung steht. Die ,Note“ der Glau-
benskongregation spricht von der ,Mutterkirche nicht in diesem
historischen, sondern im theologischen Sinne, der sich allerdings auf
geschichtliche Wirklichkeiten bezieht: Sie bezeichnet damit die eine
Kirche Jesu Christi, insofern sie allen geschichtlichen Gestalten der
Kirche vorausliegt, diese hervorbringt und zur Einheit verbindet.
Diese Mutterkirche ist der eine, ungeteilte Leib Jesu Christi, der zur
Rechten des Vaters erhoht ist; gemafl der biblischen Sprache ist sie
das himmlische Jerusalem, von dem es heifdt: Das himmlische Jerusa-
lem aber ist frei, und dieses Jerusalem ist unsere Mutter (Gal 4,26; vgl.
Hebr 12,22; Offb 21,2). Das Herabsteigen des himmlischen Jerusalem
ist eine eschatologische Verheiflung (vgl. Offb 21,2) und zugleich im
Pfingstereignis bereits verborgen in der Geschichte angebrochen.

Ist also die katholische Kirche die Mutterkirche, in der das himm-
lische Jerusalem herabgestiegen ist? Die ,Note“ aus Rom spricht hier
weit bescheidener als viele ihrer Kommentatoren: Die Kirche von
Rom ist zunichst selbst eine Teilkirche, sie ist Schwesterkirche jeder
anderen Teilkirche, z.B. des Bistums Basel. In ihrer Berufung zur
Reprisentation der Mutterkirche, d.h. des einen, ungeteilten Leibes
Jesu Christi, bezeugt die Kirche von Rom eine Wirklichkeit, die
zugleich das Geheimnis jeder Lokalkirche ausmacht. Dieser Dienst
ist auf sakramentale Weise zu vollziehen, d.h. im aufmerksamen
Horen darauf, was der Geist den Gemeinden sagt (Offb 3,22), nicht
etwa als eine duflere Uberfremdung der iibrigen Lokalkirchen durch
die begrenzten Einsichten einer Lokalkirche. Ohne ein solches
sichtbares, quasi-sakramentales Zeichen der Einheit aller Teilkirchen
fehlte etwas am Zeugnis der Kirche Jesu Christi. Die rémisch-katho-

19 Note, Nr. 10.



Kirchliche Communio im Zeichen der Schwesterkirchen 129

lischen Kirchen und die orthodoxen Kirchen in ihrer Gesamtheit
sind nicht ,zwei Kirchen“ nebeneinander; die katholische Commu-
nio der Kirchen sowie die orthodoxen Kirchen sind vielmehr ge-
meinsam als Schwesterkirchen sakramentaler Ausdruck der einen
und einzigen Kirche Jesu Christi auf der Suche nach der je glaub-
wiirdigeren Gestalt des sakramentalen Zeichens ihrer Einheit.

3. GEMEINSAME BEKEHRUNG

Die ,Note iiber den Ausdruck Schwesterkirchen® ruft zu einer ge-
meinsamen Bekehrung zu dem Herrn und Heiland auf, durch dessen
Wunden wir geheilt sind (vgl. 1 Petr 2,24; Jes 53,5). Dieser Aufruf
gilt allen kirchlichen Traditionen. Im orthodox-katholischen Dialog
wird vielfach empfunden, ,dass das Haupthindernis fiir die Wieder-
herstellung der vollkommenen Gemeinschaft der Jurisdiktionsprimat
des Papstes ist“.20 Von orthodoxer Seite wird darin eine Authebung
der Eigenstindigkeit der Lokalkirche und eine ,,Anderung der epi-
skopalen Struktur der Kirche“ gesehen.?! Die Theologie der Schwes-
terkirchen lisst eine grofle Flexibilitit in der Deutung der Formel
iurisdictio in omnes ecclesias zu; das I. Vatikanum selbst fordert eine
patristische Interpretation des Primats im Geiste der 6kumenischen
Konzilien?2 und betont ausdriicklich, dass die Autoritit der Bischofe
in ihren Di6zesen nicht geschmilert werden solle. In diesem Beitrag
wird der Vorschlag gemacht, den Primat grundlegend in sakramen-
tentheologischer Sicht zu betrachten. Unter diesem Aspekt stellt der
Primat des Bischofs von Rom den personalen Charakter der sakra-
mentalen Ordnung der Kirche dar. Der Papst ist Zeuge fiir die Treue
Christi zu seiner Kirche, deren Einheit in der Eucharistie geschenkt
ist und in einer primatialen Struktur auf allen Ebenen des kirch-
lichen Lebens in personaler Gestalt bezeugt wird.

20 Briefwechsel 191.
21 Ebd.
22 gl. DH 3065f.



130 Barbara Hallensleben

Die rechtlichen Aspekte, die in der Rede vom Jurisdiktionspri-
mat im Vordergrund stehen, werden dadurch nicht iiberfliissig, er-
fahren aber eine tiefe Umwandlung:

,2Der Papst ist kein absoluter Monarch, dessen Wille Gesetz ist, son-
dern ganz im Gegenteil - er muss immer versuchen, der Eigenwillig-
keit zu widerstehen und die Kirche ins Mafl des Gehorsams rufen,
darum aber selbst der Erstgehorchende sein.“??

Die rechtliche Verbindlichkeit seines primatialen Dienstes darf nie
losgeldst betrachtet werden von seiner geistlichen Verpflichtung, auf
das Wirken des gottlichen Geistes in der ganzen Gemeinschaft der
Kirche zu horen. Auf anspruchsvollste Weise steht die Autoritdt des
Papstes unter der Mahnung des Evangeliums, die an alle Triger
kirchlicher Verantwortung ergeht: Ldscht den Geist nicht aus!
(1 Thess 5,19). Ganz im Sinne orthodoxer Ekklesiologie geht ein
durchgingig sakramentales Verstindnis der Kirche einher mit einer
durchgingig epikletischen Dimension kirchlichen Lebens. Gegen die
Versuchung der Geist-losigkeit kirchlicher Autoritdt hilft letztlich
keine bessere Rechtsgestalt, sondern nur das je bessere Horen auf
den Geist. Rechtliche Regelungen der Prozesse kirchlicher Entschei-
dungsfindung kdnnen diese Offenheit fiir den Geist Gottes begiinsti-
gen, sie jedoch nicht garantieren.

Eine solche sakramentale Sicht der Kirche bedeutet die grofit-
mogliche Relativierung des kirchlichen Lebens, das nie um seiner
selbst willen da ist, sondern sich der lebendigen Fithrung des im Hei-
ligen Geist gegenwirtigen Herrn zu iiberlassen hat. So kann der
papstliche Primat als das ,Haupthindernis® zugleich eine ,Haupt-
moglichkeit® fiir die Wiederherstellung der vollen kirchlichen Ge-
meinschaft im Zeichen der Schwesterkirchen werden. Orthodoxe
Theologen weisen darauf hin, ,dass es fiir die Zukunft der Orthodo-
xie von entscheidender Bedeutung sein wird, angemessene Losungen
fir das Problem der Autokephalie zu finden, damit innere Einheit
und gemeinsame Handlungsfihigkeit der Orthodoxie nicht verloren

23 Briefwechsel 202.



Kirchliche Communio im Zeichen der Schwesterkirchen 131

gehen bzw. wieder hergestellt werden“%%; gerade die konkrete Erfah-
rung der Orthodoxie zeigt, dass

,die Problematik der Autokephalie auf die Notwendigkeit eines Or-
gans der Einheit verweist, das freilich in der richtigen Balance mit der
Eigenverantwortung der Ortskirchen stehen muss: Kirche kann und
darf nicht Monarchie des Papstes sein, sondern hat ihre Fixpunkte in
der Communio der Bischofe, in der es einen Dienst ihrer Einheit
untereinander gibt - einen Dienst also, der die Verantwortung der
Bischéfe nicht authebt, sondern ihr zugeordnet ist.“%

Die Symbole der Entfremdung im Verhiltnis zwischen katholischer
und orthodoxer Tradition verlieren ihren trennenden Charakter, in-
dem sie nicht mehr als Vorwiirfe gegeneinander eingesetzt werden.
Die Exkommunikation von 1054 zwischen Reprisentanten der Kir-
chen von Rom und Konstantinopel wurde 1965 wihrend der letzten
Sitzung des II. Vatikanischen Konzils durch eine gemeinsame Erkli-
rung von Papst Paul VI. und Patriarch Athenagoras feierlich fiir
gegenstandslos erkldrt und aus der Erinnerung der Kirche getilgt. Im
gereinigten und befreiten Gedichtnis entsteht Raum fiir ein neues
Gedichtnis, gefiillt mit den Symbolen der Liebe. Daran haben wir in
aller Demut, aber auch in aller Kithnheit unseres Glaubens zu arbei-
ten.

Abstract

The term “sister-churches” has acquired a special place within the ortho-
dox-catholic dialogue. It awakens hopes, but also creates resistance. The
article applies in a self-critical way the theology of sister-churches to the
Catholic Church: have Catholics even begun to understand themselves
as a communion of sister-churches, and not as a denomination nor as
one sister-church among others? How is the ministry of the bishop of
Rome to be determined in a new way within this communions How can
Eastern and Western churches become sister-churches for one anothers

24 Ebd., 203 (Wiedergabe der Position von Metropolit Damaskinos durch Kardinal
Ratzinger).

25 Ebd., 203f.



	Schwesterkirchen oder konkurrierende Kirche? : Probleme und Perspektiven der orthodox-katholischen Beziehungen

