
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 53 (2006)

Heft: 1-2

Artikel: Schwesterkirchen oder konkurrierende Kirche? : Probleme und
Perspektiven der orthodox-katholischen Beziehungen

Autor: Alfeyev, Hilarion

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760611

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760611
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


HlLARION ALFEYEV

Schwesterkirchen
oder konkurrierende Kirchen?

Probleme und Perspektiven
der orthodox-katholischen Beziehungen"

Seit dem Zweiten Vatikanischen Konzil bis jüngst verwenden die
katholischen und die orthodoxen Kirchen im Bezug aufeinander den

Terminus „Schwesterkirchen". Die Verwendung dieses Terminus ist
nicht nur eine Folge protokollarischer Höflichkeit. Der Terminus
„Schwesterkirchen" zeugt von jenen Veränderungen, die in den

orthodox-katholischen Beziehungen in den Sechziger-, Siebziger- und

Achtzigerjahren vor sich gegangen sind, und die, wie es schien, diese

Beziehungen für immer in die Richtung der Zusammenarbeit und

Annäherung gewendet haben.

Die Krise in den Beziehungen zwischen der katholischen Kirche
und der Orthodoxie, die in den Neunzigerjahren im Zusammenhang
mit der Wiedergeburt der unierten Kirchen in einer Reihe von
Regionen Europas, vor allem in der Westukraine und in Siebenbürgen,
entstanden war, stellte die Schwesterkirchen vor neue Herausforderungen.

Es folgte die bekannte Verschlechterung der Beziehungen
zwischen den Kirchen, die sich im Abbruch des Dialogs zwischen
ihnen äußerte. Und es ist kein Zufall, dass Kardinal Ratzinger, der

*Auf Einladung der Stiftung Pro Oriente hielten am Freitag, 2. Dezember 2005, in
Wien Bischof Hilarion Alfeyev und Frau Prof. Barbara Hallensleben, Fribourg/
Schweiz, in einer Abendveranstaltung Vorträge zum Thema „Orthodoxe und
katholische Schwesterkirchen in der Gemeinschaft der einen Kirche Jesu Christi".
Frau Hallensleben legte den Akzent auf die theologische Grundlegung der Ökumene

im Zeichen der Schwesterkirchen, Bischof Hilarion sprach über die Anwendung
dieser Theologie in einer orthodox-katholischen Allianz zur gemeinsamen Bezeugung

christlicher Werte im heutigen Europa. Eine lebhafte Diskussion mit dem

interessierten und engagierten Publikum verschiedener kirchlicher Herkunft schloss

sich an.



106 Hilarion Alfeyev

zur damaligen Zeit der Glaubenskongregation vorstand, am 30. Juni
2000 an die Vorsitzenden der katholischen Bischofskonferenzen eine

„Note" richtete, in der ein differenzierter Gebrauch des Terminus
„Schwesterkirchen" gefordert wird. Diese Instruktion spiegelte in
gewisser Weise die traurige Realität des Wandels der Schwesterkirchen

in konkurrierende Kirchen wider, die in ein und demselben
kanonischen Raum gegeneinander kämpften.

In diesem Beitrag möchte ich dazu Stellung nehmen, wie ich die

Perspektiven der orthodox-katholischen Zusammenarbeit sehe und
welchen Weg wir gehen sollten, um aus konkurrierenden Kirchen
wieder zu Schwesterkirchen zu werden.

Die orthodox-katholischen Beziehungen an der Wende
DER ZWEI PONTIFIKATE

Zunächst möchte ich einige Worte über jene Ereignisse im Leben
der römisch-katholischen Kirche und in der Geschichte der
orthodox-katholischen Beziehungen sagen, durch die das vergangene Jahr
gekennzeichnet war.

Am 2. April 2005 starb Papst Johannes Paul II., einer der
herausragenden Päpste in der Geschichte der katholischen Kirche. Er war
ohne Zweifel der einflussreichste religiöse Führer der Gegenwart.
Sein Einfluss ging weit über die Grenzen der katholischen Kirche
hinaus, die er mehr als ein Viertel Jahrhundert leitete. Seine
Botschaft hörten und schätzten Millionen von Menschen in der ganzen
Welt, nicht nur Katholiken, sondern auch Orthodoxe, Protestanten,
Anglikaner, Juden, Muslime und, was wahrscheinlich noch wichtiger
ist, auch ungläubige Menschen.

In einer Zeit, da die säkularen Politiker in der Mehrzahl der
westlichen Länder danach streben, die Religion aus der Sphäre der
Gesellschaft auszuschließen, sie auf den Bereich der persönlichen
Frömmigkeit zu beschränken, sie aus den Schulen, Universitäten
und den Massenmedien zu verdrängen, war Johannes Paul II. eine

Person der Öffentlichkeit von Weltrang. Jede seiner Reisen wurde
breit beleuchtet, jede Aussage nicht nur in der kirchlichen, sondern
auch in der weltlichen Presse kommentiert. Sogar auf dem Sterbebett

fuhr er fort, Christus ohne Worte zu verkünden, und zog auf



Schwesterkirchen oder konkurrierende Kirchen? 107

sich die Aufmerksamkeit aller führenden Massenmedien der Welt,
die im Laufe von einigen Tagen Minute für Minute aufmerksam
seinen Gesundheitszustand beobachteten.

Johannes Paul II. war ein „orthodoxer" Papst im Sinne der

Bewahrung der traditionsbewussten Haltung der katholischen Kirche
in Glaubenslehre und Moral. Seine Position in den grundlegenden
ethischen Fragen wie Ehe und Familie, Abtreibung, Verhütung,
Euthanasie und vielen anderen rief Kritik von Seiten derjenigen hervor,
die danach streben, die Werte der christlichen Tradition durch säkulare

zu ersetzen und den Humanismus der Religion entgegenzustellen.

Als traditionsbewusster Papst war Johannes Paul II. durchaus
kein Gegner des Humanismus: Im Gegenteil, er entwickelte jenen
universalen Humanismus, der im Gegensatz zur atheistischen Version

des Humanismus auf geistigen Werten aufgebaut ist. Im Laufe

vieler Jahre kämpfte er in seinem Heimatland Polen gegen den

Atheismus und spielte eine bedeutsame Rolle im Fall der atheistischen

totalitären Regime in Osteuropa. Er leistete auch einen
bedeutenden Beitrag zur Glaubensfindung vieler, die den Glauben wegen
des in den modernen demokratischen Gesellschaften des Westens
vorherrschenden Liberalismus und Relativismus verloren hatten.

Das Leben Johannes Pauls II. fiel mit einschneidenden geopoliti-
schen Wandlungen zusammen, die das Gesicht Europas veränderten
und nicht nur zur Verkündigung der Religionsfreiheit in jenen
osteuropäischen Ländern führten, wo sie bis dahin verletzt wurde,
sondern auch zur Verschlechterung der interkonfessionellen Situation
in einigen Regionen Osteuropas. Ernste Probleme entstanden unter
anderem in der Westukraine, wo sich das Wirken der Unierten
bedeutend verstärkte und den orthodox-katholischen Beziehungen
erheblichen Schaden zufügte. Diese Probleme warten immer noch auf
ihre Lösung.

Am 19. April wurde Kardinal Joseph Ratzinger, der den Namen
Benedikt XVI. annahm, auf den Römischen Stuhl gewählt. Die Wahl
dieses erfahrenen Kardinals, der im Laufe von vielen Jahren der

Glaubenskongregation vorstand, wurde in christlichen Kreisen
verschieden aufgenommen. Die große Mehrheit der Katholiken
begrüßte diese Wahl. Kritik am neu gewählten Papst ertönte fast aus-



108 Hilarion Alfeyev

schließlich aus liberalen Kreisen. So nannte zum Beispiel der liberale
katholische Theologe Hans Küng, dem die Glaubenskongregation
seinerzeit die Lehrbefugnis an der katholischen Fakultät entzogen
hatte, den Tag der Wahl Benedikts XVI. einen „schwarzen Tag" in
der Geschichte der römisch-katholischen Kirche, eine Reihe von
Protestanten drückte ihre Besorgnis darüber aus, dass der neue Pon-

tifikat von einer Erkaltung in den protestantisch-katholischen
Beziehungen geprägt sein könnte.

In den orthodoxen Kirchen wurde dagegen der Amtsantritt Benedikts

XVI. sehr positiv aufgenommen, da Hoffnung aufkam, dass der

neue Pontifikat eine neue Seite in der Geschichte der
orthodoxkatholischen Beziehungen eröffnen wird. Sicher ist die Wahl des

Papstes eine innere Angelegenheit der römisch-katholischen Kirche.

Gleichzeitig ist es vielen Orthodoxen bei weitem nicht gleichgültig,
wie der neue Pontifex sein wird, welchen Kurs er in Bezug auf die

orthodoxe Kirche einschlagen und wie er an die aktuellen Probleme

herangehen wird. Mit dem Beginn des neuen Pontifikats sind in der

orthodoxen Kirche bestimmte Hoffnungen und Erwartungen
verbunden.

Vor allem hoffen viele Orthodoxe, dass die katholische Kirche
ihre Tradition der theologischen und moralischen Lehre weiterhin
wahren wird, ohne dem Druck von Seiten der „progressiven" Gruppen

nachzugeben, die zu einer Weihe von Frauen, der Anerkennung
so genannter „gleichgeschlechtlicher Ehen", Abtreibungen, Verhütung,

Euthanasie usw. aufrufen. Es besteht kein Zweifel daran, dass

Benedikt XVI., der seine Positionen in diesen Fragen bereits deklariert

hat, nicht dem Druck dieser Gruppen nachgeben wird, die
sowohl in der katholischen Kirche als auch außerhalb derselben
existieren.

Auf dem neuen Papst ruht die Hoffnung, dass sich der Gegensatz
zwischen den christlichen Bekenntnissen auf der Grundlage der

apostolischen Tradition und der säkularen Weltanschauung, die im
europäischen Gesellschaftsfeld dominiert, klar herausstellen wird.
Kardinal Ratzinger war für seine eindeutige Haltung gegen den
Relativismus und Säkularismus in Europa und darüber hinaus bekannt.
Vor Beginn des Konklaves wandte er sich an die Kardinäle mit einer



Schwesterkirchen oder konkurrierende Kirchen? 109

Predigt, die nach Meinung einiger westlicher Journalisten einem

Donnerschlag glich: „Wir bewegen uns", sagte er, „auf eine Diktatur
des Relativismus zu, [...] der keine Beschränkungen akzeptiert und
als endgültiges Kriterium das eigene Ego des Menschen und sein

Wollen proklamiert". Die Predigt am Vorabend des Konklaves war
programmatisch, und es ist ganz offensichtlich, dass der Kampf, den

Ratzinger dem Relativismus angesagt hatte, die Kardinäle nicht
abschreckte. Im Gegenteil, indem sie ihn zum Papst wählten, zeigten
die Kardinäle ihre Bereitschaft, dieses Programm zu unterstützen.
Der Hauptverbündete der katholischen Kirche im Zeugnis gegen
den Säkularismus und den Relativismus ist die orthodoxe Kirche.

In der russischen orthodoxen Kirche hoffen viele, dass der neue
Pontifikat einen Durchbruch in den Beziehungen zwischen dem
Vatikan und Moskau bringen wird und dass ein Treffen zwischen dem

Papst von Rom und dem Patriarchen von Moskau doch stattfinden
kann. Einem solchen Treffen und einem möglichen Besuch des Papstes

in Russland müssen konkrete Schritte in Richtung eines größeren
gegenseitigen Verstehens vorausgehen, aber auch eine sorgfältige
Erarbeitung einer gemeinsamen Position in den Hauptfragen, die die

beiden Kirchen trennen. Darüber sprach Seine Heiligkeit Patriarch

Aleksij II. von Moskau und der ganzen Rus' mehrmals. Bei der
Pressekonferenz am 21. Juli 2005 sagte er: „Ich habe früher niemals die

Möglichkeit eines Besuchs des Papstes in Russland ausgeschlossen
und tue dies auch jetzt nicht, aber nur unter bestimmten Bedingungen

und nach Lösung bestimmter bestehender Probleme". Dazu zählt
der Patriarch den „breiten Proselytismus" der Katholiken auf dem

Territorium Russlands, der Ukraine, Weißrusslands und Kasachstans,
und auch jene gewalttätigen Handlungen im Bezug auf die
orthodoxen Gläubigen, die in der Westukraine stattgefunden haben,
nachdem dort der Uniatismus wieder erstanden war.

Mit dem neuen Pontifikat ist eine allgemeine Erwartung der

Verbesserung im gesamten Spektrum der Beziehungen zwischen der
katholischen Kirche und der Weltorthodoxie verbunden. Im Jahr 2000

fand in Baltimore (USA) eine Sitzung der Gemischten orthodox-katholischen

Dialog-Kommission statt. Das Thema der Sitzung waren
die kanonischen und ekklesiologischen Folgen der Union. In dieser



110 Hilarion Alfeyev

Frage wurde keine Übereinstimmung erreicht, und die Diskussion,
die voll von Empörung, Enttäuschung und Kränkungen auf beiden
Seiten war, wurde unterbrochen - wie es damals schien, ohne jede

Perspektive, die Arbeit der Kommission wieder aufzunehmen.
Dennoch traf sich die interorthodoxe Delegation, die durch die

orthodoxen Kirchen für die Arbeit in der Gemischten Dialog-Kommission

mit der römisch-katholischen Kirche bestellt wurde, im
September dieses Jahres in einer bedeutend erneuerten Zusammensetzung

nach einer fünfjährigen Pause wieder. Dieses Treffen, das in
Istanbul auf Einladung des Patriarchen von Konstantinopel Bartho-
lomaios stattfand, zeugt von einem neuen Beginn in den
orthodoxkatholischen Beziehungen. Es ist beschlossen, dass sich die
Gemischte Dialog-Kommission im Herbst 2006 in vollständiger
Zusammensetzung treffen wird.

Eine europäische orthodox-katholische Allianz?

Die Arbeit der Gemischten Dialog-Kommission wird nicht leicht
sein und voraussichtlich viele Jahre dauern. So besteht die Befürchtung,

dass wir durch die Konzentration auf Fragen, die uns trennen,
wertvolle Zeit für das gemeinsame Zeugnis vor der säkularen Welt
verlieren werden; Europa im Besonderen wird so schnell ent-
christlicht, dass dringender Handlungsbedarf besteht, um es vor dem

völligen Verlust der jahrhundertealten christlichen Identität zu
bewahren. In den christlichen Kreisen wächst die Überzeugung, dass

Orthodoxe und Katholiken gemeinsam zum Schutz und zur Erneuerung

des christlichen Zeugnisses eintreten müssen, das Angriffen
von allen Seiten ausgesetzt ist.

Deshalb habe ich vor einigen Monaten vorgeschlagen, eine
europäische orthodox-katholische Allianz zu schaffen, in der offizielle
Vertreter beider Kirchen eine gemeinsame Position in den Hauptfragen

der Gegenwart erarbeiten und lernen könnten, mit einer
Stimme zu sprechen. Es gibt schon die Konferenz Europäischer
Kirchen, in der die Orthodoxen mit den Protestanten, den Anglikanern
und den Altkatholiken zusammenarbeiten; es gibt die Kommission
der Europäischen Bischofskonferenzen, wo die katholischen
Bischöfe Fragen von europäischer Bedeutung untereinander erörtern.



Schwesterkirchen oder konkurrierende Kirchen? 111

Aber wo ist ein europäisches orthodox-katholisches Forum? In
unseren Soziallehren gibt es so viele gemeinsame Positionen: Warum
können wir darüber kein gemeinsames Zeugnis ablegen, urbi et orbi?

Wenn eine orthodox-katholische Allianz gebildet wird, muss sie

sich grundlegend von der schon bestehenden bilateralen Kommission

für den orthodox-katholischen Dialog unterscheiden. Die
Kommission wird sich auf die Fragen konzentrieren, die uns trennen,
während im Rahmen der Allianz jene Positionen erforscht, geklärt
und danach öffentlich formuliert werden sollen, in denen wir eins

sind. Die Kommission wird sich mit theologischen und ekklesiolo-
gischen Themen beschäftigen, während die Allianz ihre Aufmerksamkeit

auf soziale und ethische Fragen konzentrieren kann. Die
Kommission wird jene interne orthodox-katholische Diskussion
weiterführen, die schon mehrere Jahrhunderte andauert und noch
ziemlich lange dauern kann, während die Allianz uns helfen wird,
ohne die Uberwindung der jahrhundertealten Meinungsverschiedenheiten

abzuwarten, gemeinsam den christlichen Glauben zu
bezeugen angesichts alles dessen, was ihn gegenwärtig bedrängt.

Warum ist eine orthodox-katholische Zusammenarbeit besonders

jetzt in Europa notwendig, und warum sollte man nicht an eine
orthodox-katholische Weltallianz denken? Erstens, weil gerade jetzt
und in den kommenden Jahren in Europa die intensivsten
Auseinandersetzungen zwischen dem Christentum und dem Relativismus
stattfinden; weil gerade in Europa der Druck eines militanten
Säkularismus gegen die Religion die aggressivsten Formen annimmt; weil
gerade in Europa das eigene christliche Erbe ausdrücklich abgelehnt
wird; weil gerade in Europa Kreuze aus den Schulen entfernt, religiöse

Symbole an öffentlichen Orten verboten werden, das Christentum

zu einem Gegenstand von Kritik, Beleidigung und Hohn wird;
weil gerade in Europa eine tiefe demographische Krise die christliche
Bevölkerung ergriffen hat, die deren Existenz in der Zukunft in
Frage stellt. Zweitens leben in Europa ungefähr 280 Millionen
Katholiken und ungefähr 210 Millionen Orthodoxe; das schafft eine

Voraussetzung für eine paritätische Zusammenarbeit. In einigen
anderen Teilen des Erdballs (zum Beispiel in Lateinamerika) übersteigt
die Zahl der Katholiken die der Orthodoxen so weit, dass ein Dialog



112 Hilarion Alfeyev

auf gleicher Grundlage wenig wahrscheinlich ist. Dennoch kann

man nicht ausschließen, dass auch in anderen Regionen der Welt in
der Folge orthodox-katholische Allianzen nach dem Beispiel der

europäischen entstehen könnten, wenn eine solche geschaffen wird.
Sowohl die Orthodoxen als auch die Katholiken müssen heute

folgende Frage beantworten: Wenn wir auch noch nicht sichtbar
eine Kirche sind, können wir lernen, als eine Kirche zu handeln und
im gemeinsamen Zeugnis vor der Außenwelt aufzutreten? Viele
Orthodoxe sind davon überzeugt, dass wir das können, und diese

Uberzeugung wird auch, soweit mir bekannt, von einer bedeutenden

Anzahl der Katholiken vertreten.
Strukturell könnte die europäische orthodox-katholische Allianz

auf der einen Seite aus Vertretern der Europäischen Bischofskonferenzen

bestehen, auf der anderen aus offiziellen Vertretern jener
orthodoxen und altorientalischen (vorchalzedonensischen) Kirchen,
die Diözesen oder Gemeinden in Europa haben.

Themen für die Erörterung im Rahmen der orthodox-katholischen

Allianz könnten, wie bereits gesagt, vor allem soziale und
ethische Fragen werden, etwa die Beziehung zum Säkularismus und
Relativismus, Probleme der Bioethik und der Biotechnologie
(Abtreibung, Verhütung, Klonen und ähnliches) und vieles andere. In
allen derartigen Fragen könnte die orthodox-katholische Allianz als

Partner mit Autorität einen Dialog mit den internationalen europäischen

Organisationen wie mit der Europäischen Kommission, dem

Europäischen Parlament und dem Europarat führen. Bei der

Behandlung jener Fragen könnte die Allianz das Christentum im Dialog

mit dem Islam, dem Judentum und den anderen Weltreligionen
vertreten. Ein solcher Dialog ist jetzt äußerst nötig, umso mehr als

der Islam und das Judentum in vielen moralischen Einstellungen der

ursprünglichen Tradition des Christentums viel näher sind als der

moderne liberale Protestantismus.
Im Rahmen dieser Allianz könnte man außerdem einen

„Verhaltenskodex" der Katholiken in den orthodoxen Ländern und der
Orthodoxen in den katholischen Ländern ausarbeiten, der für eine

Bewältigung des Problems des Proselytismus notwendig ist. Im
gegebenen Fall würde die Allianz die Funktionen einer gewissen „ortho-



Schwesterkirchen oder konkurrierende Kirchen? 113

dox-katholischen Bischofskonferenz" auf europäischem Niveau
wahrnehmen. Übrigens wurde auf dem Eucharistischen Kongress in
Bari im Mai 2005 von Kardinal Walter Kasper, dem Vorsitzenden
des Päpstlichen Rates für die Einheit der Christen, die Idee eines

orthodox-katholischen Konzils angesprochen. Diese Idee fand einen

zwiespältigen Nachhall in der orthodoxen Welt, da das Wort „Konzil"

im gegebenen Zusammenhang für die Orthodoxen eine sehr

spezifische Konnotation hat: Es erinnert an das Konzil von Ferrara-
Florenz und an ähnliche Konzilien, bei denen Katholiken den

Orthodoxen die Union aufgedrängt haben. Offensichtlich ist es in der

gegenwärtigen Etappe zu früh, über ein Konzil mit dem Ziel der

Einheit in der Glaubenslehre oder in der sichtbaren Gestalt der Kirche

zu sprechen. Man sollte zunächst von einer Allianz im gemeinsamen

Zeugnis in sozialen und moralischen Fragen ausgehen, einer

Allianz, die den Orthodoxen und den Katholiken helfen würde,
nicht ihre eigenen Interessen zu verteidigen, sondern die gemeinsame

Tradition des christlichen Glaubens zu bezeugen und dadurch

lebendig zu erneuern.

Die traditionelle und die liberale Version des Christentums

Der Vorschlag der Schaffung einer orthodox-katholischen Allianz
wurde von mir erstmals am 19. April 2005 im Verlauf einer öffentlichen

Vorlesung an der Universität Freiburg (Schweiz) gemacht. Ich
habe mir dieses Datum sehr gut gemerkt, da sofort nach Beendigung
der Vorlesung die Dekanin der Theologischen Fakultät, Frau Professor

Barbara Hallensleben, an das Rednerpult trat und verkündete:
„Habemus papam!" Es stellte sich heraus, dass gerade zu der Zeit, als

ich die Idee der orthodox-katholischen Allianz formulierte, das

Konklave der Kardinäle in Rom den neuen Papst gewählt hatte.
Die Idee der orthodox-katholischen Allianz erfuhr eine breite

Resonanz, rief aber gleichzeitig eine Reihe von Fragen hervor. Eine
davon ist: Warum müssen die Protestanten von dieser vorgeschlagenen

Allianz ausgeschlossen sein? Um darauf zu antworten, ist
zunächst vor allem zu sagen, dass die Allianz bis jetzt noch nicht
gegründet ist, also überhaupt nicht von einem „Ausschluss" von ir-



114 Hilarion Alfeyev

gendjemandem gesprochen werden kann. Man kann nur darüber

beraten, wer „aufgenommen" werden sollte. Meiner Meinung nach
sollten zunächst Katholiken und Orthodoxe zusammenarbeiten, da

gerade sie heute die gemeinsame apostolische Tradition des christlichen

Glaubens vertreten.
Unter dem „traditionellen" Christentum verstehe ich also die

Kirchen, die sich in ihrer dogmatischen und moralischen Lehre an
der Tradition, an der kirchlichen Uberlieferung orientieren, die sie

in ihrer ganzen Fülle zu bewahren bestrebt sind. Im Unterschied zu
den Kirchen der Tradition beschritten viele protestantische
Gemeinden in den letzten Jahrzehnten den Weg der Liberalisierung
ihrer dogmatischen, ekklesiologischen und moralischen Lehre. Dieser
Prozess führte auf der ekklesiologischen Ebene zur Einführung des

Frauenpriestertums, aber auch zu einer ganzen Reihe anderer

Neuerungen, die aus dem Blickwinkel der christlichen Tradition
unannehmbar sind. Im Bereich der christlichen Ethik führte dieser Prozess

im Besonderen zum Uberdenken der traditionellen Vorstellungen

von Ehe und Familie, von ehelicher Treue und Keuschheit, zur
Anerkennung der Zulässigkeit so genannter „gleichgeschlechtlicher
Ehen". Auf der Ebene der Glaubenslehre führt derselbe Prozess häufig

zum dogmatischen Relativismus, der eine freie Auslegung vieler
grundlegender Wahrheiten des Christentums gestattet, wie etwa der
Lehre von der Heiligsten Dreifaltigkeit und von der Auferstehung
Christi.

Man muss anerkennen, dass heute die Scheidelinie unter den

Christen nicht so sehr zwischen Orthodoxen und Katholiken oder
zwischen Katholiken und Protestanten verläuft, sondern sich an der

Haltung zur apostolischen Tradition des christlichen Glaubens
entscheidet. Es wird immer schwieriger, vom „Christentum" als einem
einheitlichen Bekenntnis der Glaubenslehre und Moral zu sprechen:
Immer offensichtlicher und krasser wird eine tiefe Diskrepanz in
den Ansichten zwischen den Christen der Tradition und den Christen

der liberalen Richtung. In dieser Situation ist die Konsolidierung
der Kräfte eben jener christlichen Glaubensgemeinschaften dringlich,

die bereit sind, die ursprüngliche Tradition des Christentums

gegen alle seine liberalen Versionen lebendig zu erneuern. Zu diesen



Schwesterkirchen oder konkurrierende Kirchen? 115

Glaubensgemeinschaften zählen vor allem die katholische und die

orthodoxe Kirche.
Bis in die Gegenwart wurde die Wahrung christlicher Werte in

Europa fast ausschließlich mit der katholischen Kirche identifiziert,
während wenig bekannt blieb, dass die Orthodoxen die gleiche Position

vertreten. Mit der Schaffung einer orthodox-katholischen Allianz

würde die Stimme der orthodoxen Kirche sehr viel vernehmbarer,

die Position der katholischen Kirche erhielte eine kraftvolle
zusätzliche Unterstützung. Ich denke, dass im Resultat sowohl die
Orthodoxie als auch der Katholizismus von dieser Allianz profitieren
würden, sowohl in Europa als auch auf der ganzen Welt, und dass

vor allem die gemeinsame christliche Sendung auf diese Weise für
die Menschen von heute besser zum Leuchten käme.

Heute ist wie nie zuvor angesichts des entkirchlichten und sich stetig

entchristlichenden Europa ein gemeinsames Zeugnis der Christen
des Ostens und des Westens vonnöten. Die Christen in Ost und
West benötigen keine Union, kein zweites Konzil von Ferrara-Flo-

renz, sondern eine Allianz des gemeinsamen Zeugnisses. Die Schaffung

einer solchen Allianz ist eine Forderung der Zeit: In zwanzig,
dreißig oder vierzig Jahren könnte es schon zu spät sein. Das Ziel
der Wiederherstellung der vollen dogmatischen und eucharistischen
Einheit sollte vom Horizont der Orthodoxen und Katholiken nicht
verschwinden, aber die theologische Suche nach dieser Einheit sollte
nicht von einem sofortigen gemeinsamen Handeln in der Sendung
der Kirche dispensieren. Nichts hindert die Orthodoxen und die
Katholiken daran, schon jetzt, ohne die volle Einheit abzuwarten, ihre
gemeinsamen Kräfte in der Bezeugung des christlichen Glaubens zu
vereinen. Ich zweifle nicht daran, dass ein gemeinsames Handeln zur
Stärkung des christlichen Zeugnisses in Europa und in der Welt uns
Orthodoxen und Katholiken helfen wird zu begreifen, dass wir
Schwesterkirchen sind, die nicht zur Konkurrenz, sondern zur Mit-
und Zusammenarbeit berufen sind, im Namen der Verkündigung
des Evangeliums, im Namen der tatkräftigen Bezeugung der christlichen

Werte.



116 Hilarion Alfeyev

Abstract
The author shows ways in which the catholic and the orthodox churches

can change from churches in rivalry to sister-churches. He appreciates

pope John Paul II as well as pope Benedict XVI for their faithfulness to
the tradition of the church and pleads for a European orthodox-catholic
alliance. Whereas the international orthodox-catholic dialogue commission

has to treat open theological questions, the alliance should renew the

common Christian witness in the domain ofsocial and ethical problems
in view of the spreading militant secularism in Europe.

Ubersetzung aus dem Russischen: Erzdiakon Viktor Schilowsky, DDr.
Johann Krammer



Barbara Hallensleben

Kirchliche Communio
im Zeichen der Schwesterkirchen

Die Bezeichnung „Schwesterkirchen" hat in den letzten Jahren einen

bevorzugten Platz im ökumenischen Dialog gefunden. Sie weckt

Hoffnungen auf ein Verständnis kirchlicher Einheit, das in einer
lebendigen Communio gleichrangiger Ortskirchen gründet, in denen
die Vielfalt der Gaben des Heiligen Geistes zur Geltung kommt. Die
Rede von Schwesterkirchen knüpft an das biblische Selbstverständnis

der Gemeinden an. Es grüßen dich die Kinder deiner auserwählten
Schwester - so schließt der 2. Johannesbrief. Paulus schreibt an solche

Schwesterkirchen, wenn er seine Briefe an die Kirche Gottes, die

in Korinth ist (1 Kor 1,2), richtet, an die Kirchen in Galatien

(Gal 1,2), an die Kirche von Thessalonich (1 Thess 1,1). Der biblische
Kontext zeigt, dass es sich nicht um eine diplomatische Floskel
unverbindlicher Höflichkeiten handelt. Das unterstreicht die „Note
über den Ausdruck Schwesterkirchen"l der Glaubenskongregation
vom 30. Juni 2000, die angesichts der kurz darauf erschienenen

Erklärung Dominus Iesus der Glaubenskongregation (6. August 2000)
leider in den Hintergrund trat. Die kurze „Note" gibt in ihrem
ersten Teil einen geschichtlichen Uberblick zu „Ursprung und
Entwicklung des Ausdrucks". Dabei wird unmissverständlich formuliert,

„dass der Ausdruck Schwesterkirchen im eigentlichen Sinne - wie die

gemeinsame Tradition in Ost und West bezeugt - ausschließlich auf

* Das Dokument ist in verschiedenen Sprachen abrufbar auf der Homepage des

Vatikan: www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/doc_d°c_index_ge-htm
(Dokumente zur Doktrin, Nr. 54); zit. als: Note.



118 Barbara Hallensleben

jene kirchlichen Gemeinschaften angewandt werden kann, die einen

gültigen Episkopat und eine gültige Eucharistie bewahrt haben."2

Dennoch kann nicht ohne weiteres von einer orthodox-katholischen

Einigung die Rede sein. Anlässlich der Verleihung des Ehrendoktorates

der Theologischen Fakultät der Universität Freiburg/Schweiz
sagte Prof. Boris Bobrinskoy, Dekan des Orthodoxen Theologischen
Instituts St. Serge in Paris, im Jahr 2000, wir sollten uns zunächst
damit zufrieden geben, Cousinen zu sein. Der Briefwechsel zwischen
Damaskinos Papandreou, damals Metropolit des Ökumenischen
Patriarchats für die Schweiz, und Joseph Kardinal Ratzinger, zu dieser

Zeit Präfekt der Glaubenskongregation,3 aus den Jahren 2000/01
macht deutlich, dass der Ausdruck Schwesterkirchen auf Zurückhaltung

stößt. Schwester-sein bedeutet volle Gegenseitigkeit. Ist dies

erreicht?

1. Schwesterkirchen werden

a. Die Ökumenische Bewegung als Wiederentdeckung der Schwesterkirchen

Die westliche Christenheit ist seit dem 16. Jahrhundert geprägt von
der Reformation und ihren Folgen. In der Nachreformationszeit

war die römisch-katholische Kirche bestrebt, als eine und einheitliche

Größe allen anderen Kirchen und kirchlichen Gemeinschaften

gegenüber aufzutreten und jeden Plural sorgsam von sich fernzuhalten.

Diesem antiprotestantischen Zentralismus der katholischen Kirche

nach dem Trienter Konzil korrespondierte die antikatholische

^ Note, Nr. 12; vgl. Dominus Iesus Nr. 17: „Die kirchlichen Gemeinschaften

hingegen, die den gültigen Episkopat und die ursprüngliche und vollständige
Wirklichkeit des eucharistischen Mysteriums nicht bewahrt haben, sind nicht Kirchen
im eigentlichen Sinn"; Bezug genommen wird hier auf UR 22.

3 Briefwechsel zwischen Metropolit Damaskinos und Joseph Cardinal Ratzinger,

in: Joseph Cardinal RATZINGER: Weggemeinschaft des Glaubens. Kirche als Com-

munio. Festgabe zum 75. Geburtstag. Hg. vom Schülerkreis. Augsburg 2002, 187—

209; zit. als: Briefwechsel.



Kirchliche Communio im Zeichen der Schwesterkirchen 119

Zersplitterung der reformatorischen Bewegung.4 „Katholisch" schien

nun die Bezeichnung einer Konfession neben anderen und gegen
andere Konfessionen zu sein. Die Katholizität des Glaubensbekenntnisses,

die die eine Kirche Jesu Christi in einem weltweiten
Horizont sprachlicher, kultureller, liturgischer und theologischer
Vielfalt auszuprägen vermag, verlor an Reichtum.

Die Ökumenische Bewegung der Westkirche des 19./20. Jahrhunderts

korrigierte diese Entwicklung. Nicht zufällig mag diese Bewegung

im nicht-katholischen Bereich stärker und drängender gewesen
sein, wurde doch hier die Begrenztheit einzelner Lokalkirchen
deutlicher als Mangel wahrgenommen als in der katholischen Kirche, die

im I. Vatikanum erneut ihre weltkirchliche „katholische" Gestalt
bekräftigt hatte. In der Ökumenischen Bewegung begann das Bild der
Schwesterkirchen mehr und mehr lebendige Erfahrung zu werden.
So beschreibt der anglikanische Bischof Walter Fryre 1927 die

Begegnung mit der russischen orthodoxen Kirche in der „Fellowship of
St. Alban and St. Sergius":

„Die orthodoxe und die anglikanische Kirche gleichen zwei leiblichen
Schwestern, die von früher Kindheit an in verschiedenen, weit
voneinander entfernten Städten lebten und einander völlig vergessen
hatten; jetzt aber sind sie einander begegnet, haben sich als leibliche
Schwestern wiedererkannt und sich miteinander verbunden mit der

ganzen Kraft der Liebe aufgrund der Geburt."5

b. Teilkirchen als Schwesterkirchen. Das II. Vatikanische Konzil als

ekklesiologische Umorientierung

Im Bereich der katholischen Kirchen fand das Umdenken im II.
Vatikanischen Konzil einen Höhepunkt und einen neuen Anstoß.
Das Konzil griff den Ausdruck Schwesterkirchen neu auf für die
Ortskirchen, in denen die gläubige Gemeinde mit ihrem Bischof das

Evangelium verkündigt und die Sakramente feiert:

4 Vgl. ISERLOH, Erwin: Der Gestaltwandel der Kirche. Vom Konzil von Trient bis

zum Vaticanum II. In: DERS.: Kirche - Ereignis und Institution. 2 Bde. Münster 1985;
hier Bd. 1, 388-404.

5 Zit. nach: ZANDER, Lev: Bog i mir [russ.: Gott und Welt\. 2 Bde. Paris 1948;
hier Bd. 1, 168f.



120 Barbara Hallensleben

„Mit Freude möchte die Heilige Synode neben anderen sehr bedeutsamen

Dingen allen die Tatsache in Erinnerung rufen, dass im Orient
viele Teilkirchen oder Ortskirchen bestehen, unter denen die Patriar-
chalkirchen den ersten Rang einnehmen und von denen nicht wenige
sich ihres apostolischen Ursprungs rühmen. Deshalb stehen bei den

Orientalen bis auf den heutigen Tag der Eifer und die Sorge im
Vordergrund, jene brüderlichen Bande der Gemeinschaft im Glauben und
in der Liebe zu bewahren, die zwischen Lokalkirchen als Schwesterkirchen

bestehen müssen."6

Das Konzil scheint in der zitierten Stelle die Rede von Schwesterkirchen

nur auf die Ostkirchen in ihrem Verhältnis untereinander
zu beziehen. Die Dogmatische Konstitution über die Kirche Lumen
Gentium verwendet jedoch einen anderen Begriff weitgehend
gleichbedeutend mit dem der Schwesterkirchen: den Ausdruck „Teilkirche"

(Ecclesia particularis). Das Konzil versteht darunter die im
Glauben und in der Feier der Sakramente um den Bischof geeinte
Diözesankirche. Von den Teilkirchen kann, ja muss im Plural
gesprochen werden: „In ihnen und aus ihnen besteht die eine und
einzige katholische Kirche".7 Die vielen Teilkirchen, die je an ihrem
Ort das Geheimnis Christi feiern und dem Heil der Menschen

dienen, sind also nicht unvollständige und unselbständige „Teile" der

Kirche Jesu Christi, sondern deren vollgültige Verwirklichung. Die
Ausdrücke Teilkirche, Orts- oder Lokalkirche und Schwesterkirche
haben in dieser Hinsicht die gleiche Bedeutung. Die katholische Kirche
stellt sich im II. Vatikanum als eine Gemeinschaft von Schwesterkirchen

dar. Wir treten in die Communio der katholischen Kirche
ein als Kirche von Wien, als Kirche von Lausanne-Genève-Fribourg,
als Kirche von Buenos Aires, als Kirche von Jerusalem, als Kirche

von Minsk, als Kirche von Rom
Die Nähe zum ostkirchlichen Verständnis ist nicht nur Frucht,

sondern auch Ursprung dieser Entwicklung. Viele katholische
Wegbereiter des II. Vatikanischen Konzils griffen Anregungen der
orthodoxen Ekklesiologie auf, vor allem von den russischen Emigran-

6 UR 14.

7 LG 23.



Kirchliche Communio im Zeichen der Schwesterkirchen 121

ten, die im Institut St. Serge in Paris wirkten.8 Als Papst Paul VI.

entgegen dem Jahrhunderte alten Protokoll und Selbstbewusstsein

päpstlicher Hoheit den ersten Schritt tat und am 25. Juli 1967 dem
Patriarchen der Schwesterkirche in Konstantinopel einen Besuch

abstattete, bekundete er in seinem Breve Anno Ineunte den Willen,
alles zu unternehmen, um „die volle Gemeinschaft zwischen der

Kirche des Westens und der Kirche des Ostens wiederherzustellen",
und formuliert dann:

„In jeder Ortskirche ereignet sich dieses Geheimnis der göttlichen Liebe;

liegt nicht hier der Ursprung jenes traditionellen Ausdruckes, mit
dem sich die Kirchen verschiedener Orte untereinander als Schwestern

zu bezeichnen begannen? Unsere Kirchen haben über Jahrhunderte als

Schwestern gelebt, gemeinsam die ökumenischen Konzilien gefeiert
und das Glaubensgut gegen jede Abweichung verteidigt. Nach einer
langen Zeit der Spaltung und des fehlenden gegenseitigen Verständnisses

gibt uns jetzt der Herr trotz der Schwierigkeiten, die in der

vergangenen Zeit unter uns entstanden sind, die Möglichkeit, dass wir
uns als Schwesterkirchen wieder entdecken."9

Von diesem Zeitpunkt an wird auf katholischer Seite die Bezeichnung

Schwesterkirchen zum Ausdruck dafür, dass die orthodoxen
Kirchen als „Teilkirchen", d.h. als authentische Verwirklichung der
Kirche Jesu Christi, anerkannt werden. Im Zeichen der Schwesterkirchen

wird nach dem angemessenen sichtbaren Ausdruck der

Communio gesucht. Die „Note" führt mehrere Äußerungen von
Papst Johannes Paul II. an, der ökumenische Hoffnungen auf die

Theologie der Schwesterkirchen setzt. So heißt es in der Enzyklika
Ut unum sint:

„Vor kurzem hat die gemischte internationale Kommission in der so

heiklen Frage der Methode, die bei der Suche nach der vollen Gemeinschaft

zwischen der katholischen Kirche und der orthodoxen Kirche
befolgt werden sollte, einer Frage, die oft die Beziehungen zwischen

8 Einen Überblick über neuere Arbeiten orthodoxer Ekklesiologie gibt: WARE,

Timothy: L'orthodoxie. L'Église des sept conciles (1968). Paris 1997, 437f.
^ Note, Nr. 7; das Breve Anno ineunte wird zitiert nach: AAS 59 (1967) 852-

854; vgl. Tomos Agapis, Rom/Istanbul 1971, Nr. 176 (386-393; lateinisch -
griechisch).



122 Barbara Hallensieben

Katholiken und Orthodoxen verschlechtert hat, einen bedeutsamen

Schritt vollzogen. Sie hat die lehrmäßigen Grundlagen für eine positive

Lösung des Problems gelegt, die sich auf die Lehre von den

Schwesterkirchen stützen."10

Dominus Iesus bekräftigt, dass von Teilkirchen als Schwesterkirchen
auch dort gesprochen werden kann, wo die Communio mit dem
Bischof von Rom nicht besteht:

„Die Kirchen, die zwar nicht in vollkommener Gemeinschaft mit der
katholischen Kirche stehen, aber durch engste Bande, wie die apostolische

Sukzession und die gültige Eucharistie, mit ihr verbunden bleiben,

sind echte Teilkirchen. Deshalb ist die Kirche Christi auch in
diesen Kirchen gegenwärtig und wirksam, obwohl ihnen die volle
Gemeinschaft mit der katholischen Kirche fehlt, insofern sie die katholische

Lehre vom Primat nicht annehmen".11

2. Schwesterkirchen und Mutterkirche

a. Anlass zur Gewissenserforschung

Bevor sie über die theologische Berechtigung der Einwände und
Widerstände urteilt, die der Theologie der Schwesterkirchen entgegengebracht

werden, sollte die katholische Kirche den Anlass zur eigenen

Gewissenserforschung nutzen. Die orthodoxen Bedenken tragen
gleichsam einen „protestantischen" Charakter: Sie machen sich zum
Anwalt von Wahrheiten, die sie in der gegenwärtigen Gestalt der
katholischen Kirche nicht hinreichend verwirklicht sehen. Gegen diesen

„Protest" hilft letztlich nicht die apologetische Abwehr, sondern

nur der tatkräftige Aufweis, dass die fraglichen Wahrheiten in der
katholischen Communio nicht bedroht sind, sondern ihren angemessenen

Ort finden. Hat die katholische Kirche eigentlich die Rückfragen

der orthodoxen Schwestern und Brüder hinreichend selbstkritisch

zur Kenntnis genommen? Verhalten wir uns innerhalb der
katholischen Kirche eigentlich wie Schwesterkirchen? Ist die Kirche

von Wien als Schwester solidarisch mit der Kirche von Moskau, von

JOHANNES Paul II.: Ut unum sint (25. Mai 1995), Nr. 60; weitere Zitate:

Note, Nr. 8.

ü Dominus Iesus, Nr. 17.



Kirchliche Communio im Zeichen der Schwesterkirchen 123

Konstantinopel, von Yerevan? Sind wir überhaupt Lokalkirchen,
denen das ganze Evangelium Jesu Christi in seiner Sendung zu allen
Völkern (Mt 28,19) am Herzen liegt? Verhalten wir uns nicht oft wie
selbstgenügsame provinzielle religiöse Vereine oder wie Abteilungen
einer zentralen Behörde - sei es in gefügiger Abhängigkeit oder in
einem ebenso unreifen Aufbegehren? Die Theologie der Schwesterkirchen

fördert die selbstkritische Wahrnehmung der katholischen
Kirche. Vielleicht kommt das im Text der „Note" zu wenig zum
Ausdruck. Haben wir Katholiken wirklich schon gelernt, uns nicht
als eine Konfession und auch nicht als eine Schwesterkirche neben

Schwesterkirchen zu verstehen, sondern als Communio von
Schwesterkirchen? Entspricht unsere Praxis dieser katholischen, ökumenischen

Sicht? Haben wir gelernt, nicht nur in unserer Theologie,
sondern auch im gelebten Zeugnis die orthodoxen Kirchen als

Schwesterkirchen in unsere Communio einzubeziehen und sie in
ihren konkreten Anliegen ernst zu nehmen? Sind wir den Ostkirchen
bereits „Schwestern" geworden - oder leben wir aus dem Triumph
vermeintlicher westlicher Überlegenheit?

b. Wer ist die Mutterkirche?

Je lebendiger die Teilkirchen als Schwesterkirchen erkannt werden,
desto dringlicher wird die Frage, wie angesichts des Plurals ihre Einheit

gedacht und verwirklicht werden kann. In der Zeit seit dem II.
Vatikanischen Konzil hat sich nach der Versuchung zur Uniformität
die entgegengesetzte Versuchung eingestellt: Es schien sich anzubieten,

die katholische Weltkirche zu verstehen als die Summe aller

Teilkirchen, die ihre Angelegenheiten autonom regeln. Hier warnte
seit langem - und theologisch mit Recht - Joseph Kardinal Ratzinger,

z.B. 1992 in dem Schreiben an die Bischöfe der katholischen
Kirche über einige Aspekte der Kirche als Communio-. Die Einheit
der Kirche ist keine Summe aus Teilkirchen - so heißt es hier -,
denn die eine und einzige Kirche Jesu Christi geht jeder Teilkirche
voraus. Ohne die Communio mit dem Bischof von Rom fehlt
sowohl den Teilkirchen ein Aspekt ihrer Identität als auch der
katholischen Kirche ihre geschichtlich realisierte Universalität:



124 Barbara Hallensleben

„Da aber die Gemeinschaft mit der durch den Nachfolger Petri
repräsentierten Gesamtkirche nicht eine äußere Zutat zur Teilkirche ist,
sondern eines ihrer inneren Wesenselemente, so sind jene ehrwürdigen
christlichen Gemeinschaften doch auch aufgrund ihrer derzeitigen
Situation in ihrem Teilkirchesein verwundet. Die Wunde ist allerdings
noch viel tiefer bei den kirchlichen Gemeinschaften, die die apostolische

Sukzession und die gültige Eucharistie nicht bewahrt haben. All
dies bedeutet andererseits auch für die katholische Kirche, die vom
Herrn berufen ist, allen ,eine Herde und ein Hirt' zu sein, eine

Wunde, insofern es sie hindert, ihre Universalität in der Geschichte
voll zu verwirklichen."12

Die Teilkirche ist ja nur möglich als Verwirklichung des schon
gegebenen Geheimnisses der Kirche Jesu Christi. Diese eine und
bereits geeinte Kirche Jesu Christi hat ihren Bestand im auferstandenen

Leib Christi, der als der eucharistische Leib des Herrn wie auch
als der geschichtlich geeinte Leib der Kirche sakramental unter uns
gegenwärtig ist. Ein besonderes Zeichen dieser kirchlichen Einheit
ist die Kirche von Rom mit ihrem Dienst der Einheit, der dem

Bischof von Rom in der Geschichte zugewachsen ist. Der Bischof

von Rom ist zunächst ebenfalls Bischof einer Teilkirche, die in
nichts den anderen Teilkirchen überlegen oder vorgeordnet wäre. Er
ist nicht die Einheit und vermag und braucht sie nicht herzustellen.
Zwischen dem 2. und dem 19. April 2005, also zwischen dem Tod
von Papst Johannes Paul II. und der Wahl von Benedikt XVI., verlor
die katholische Kirche ihre Einheit nicht. Der Bischof von Rom
bezeugt die im Heiligen Geist durch Jesus Christus geschenkte und
in der Eucharistie gefeierte Einheit. Folglich hat er all das und nur
das zu tun, was dem Gebet Jesu, „dass alle eins seien" (Joh 17,21f.),

entspricht. In seinem Dienst ist er an den Geist der Kirche
zurückgebunden und auf ihn angewiesen. So machte sich Papst Johannes
Paul II. in seiner Enzyklika Ut unum sint eine an ihn gerichtete Bitte
zu eigen und stellte die Frage: Wie kann der Bischof von Rom seinen

Primat so wahrnehmen, dass die Communio mit ihm die Identität

12 Kongregation für die Glaubenslehre: Schreiben an die Bischöfe der

katholischen Kirche über einige Aspekte der Kirche als Communio, 28. Mai 1992, Nr.
17.



Kirchliche Communio im Zeichen der Schwesterkirchen 125

der Lokalkirche nicht beeinträchtigt, sondern sie aus ihrer
konfessionellen Partikularität befreit und sie in die eine Kirche Jesu Christi
in ihrer geschichtlichen Verwirklichung eingliedert?13

Die wesentliche theologische Streitfrage bezüglich der Schwesterkirchen

dürfte im orthodox-katholischen Dialog eine ähnliche sein

wie im katholisch-protestantischen Gespräch: Bleibt die Einheit des

Leibes Christi, die den Teilkirchen als Schwesterkirchen innewohnt,
eine unsichtbare Wirklichkeit - oder entspricht ihr eine Gestalt der
Einheit in der Geschichte? Das katholische Bekenntnis zum Primat
des Papstes als Bischof von Rom lässt sich interpretieren als

Ausdruck dafür, dass die Person in die sakramentale Ordnung des

kirchlichen Lebens konstitutiv eingeht - bis hin zum äußersten sichtbaren

Zeichen ihrer Einheit. Die reformierte und die orthodoxe Tradition

verabschieden sich an je verschiedener Stelle aus dieser personalen

sakramentalen Ordnung: In der lutherischen und in der
reformierten Tradition herrscht die Lehre von der ecclesia invisibilis, der
wesentlich unsichtbaren Kirche, vor. Auf ein sichtbares personales
Zeichen der Einheit wird verzichtet unter Berufung auf Christus,
das unsichtbare Haupt der Kirche im Himmel. Wort und Sakrament
sind die Zeichen der heilschaffenden Gegenwart Gottes. Die
sakramentale Qualität der Person in der Feier von Wort und Sakrament

hingegen ist umstritten. Ich gebe zu, dass ich verblüfft war, dieselbe

Logik bei Patriarch Dimitrios I. formuliert zu finden. Am Andreasfest

1973 brachte er die orthodoxe Uberzeugung zum Ausdruck, dass

das Kollegium der Bischöfe kein Haupt auf Erden, sondern allein
den Herrn Jesus Christus über sich anerkennt:

„nous sommes obligés de répéter et de souligner encore une fois que,
dans la chrétienté, aucun évêque ne possède de privilège universel,
divin ou humain, sur l'Église une, sainte, catholique et apostolique du

Christ, mais que nous tous - soit à Rome, soit en cette ville de

Constantinople, soit dans quelque autre ville, quelle que soit sa position
dans la hiérarchie ecclésiastique ou dans le monde politique -, nous

exerçons notre charge épiscopale dans la collégialité pure et simple,

13 Vgl. JOHANNES Paul II.: Ut unum sint (25. Mai 1995), Nr. 95f.; vgl. POTT-

MEYER, Hermann J.: Die Rolle des Papsttums im Dritten Jahrtausend QD 179).

Freiburg i.Br. 1999.



126 Barbara Hallensleben

sous un seul pontife suprême, qui est la tête de l'Église, notre Seigneur
Jésus-Christ."14

Es ist bezeichnend, dass die Antwort nicht in einer theologischen
Belehrung bestand, sondern in einer bewegenden Geste: Am 14.

Dezember 1975 fiel Papst Paul VI. vor dem Abgesandten von Patriarch
Dimitrios von Konstantinopel auf die Knie und umarmte seine

Füße; er kehrte damit die Geste um, die sein Vorgänger Papst Eugen
IV. 1438 vom Gesandten des damaligen Patriarchen von Konstantinopel

verlangt hatte. Patriarch Dimitrios erkannte und anerkannte
in dieser Geste die Wahrheit des „ersten Bischofs der Christenheit",
die ihm in der katholischen Primatslehre nicht einleuchtete:

„Avec cette manifestation, le très vénérable et à nous très cher frère, le

pape de Rome Paul VI, s'est surpassé lui-même et a montré à l'Église
et au monde ce qu'est et que peut être l'évêque chrétien et surtout le

premier évêque de la chrétienté : une force de réconciliation et
d'unification de l'Église et du monde."15

Für Katholiken ist es eindrucksvoll, dass die orthodoxen Kirchen an
einem Verständnis des römischen Primats als Primat der Liebe und
des Dienstes festhalten, ja den Verlust dieser unverzichtbaren
kirchlichen Instanz bedauern und ihre Wiederherstellung erstreben.

In dem Bewusstsein, dass der Dienst sakramentaler Einheit der

Kirche sich letztlich nicht durch die bessere theologische Formulierung,

sondern durch die je größere Demut der Liebe rechtfertigt, ist
die theologische Debatte über das Verhältnis der Schwesterkirchen

zur Mutterkirche weiter zu führen. Sie entzündet sich an der einfachen

Frage, ob der Rede von „unseren zwei Kirchen" im Plural,
bezogen auf die katholische und die orthodoxe Kirche, ein geschichtlich

konkreter Singular der „einen Kirche" entspricht. Metropolit
Damaskinos möchte an der Formulierung festhalten, wonach die

römisch-katholische Kirche und die orthodoxe Kirche „zwei Kir-

^ Le livre de la Charité französische Fassung des „Tomos Agapis", Rom -
Istanbul 1971). Paris 1984, 63; vgl. Fr. BOUWEN : Visite d'une délégation romaine au

Patriarcat œcuménique. Dans: Proche-Orient chrétien 24 (1974) 58-67.

^ Le livre de la Charité, 187-189.



Kirchliche Communio im Zeichen, der Schwesterkirchen 127

chen" sind, „die sich als Schwesterkirchen wieder entdeckt haben".16

Im Gebrauch des Begriffs „unsere beiden Kirchen" sieht er das

Bekenntnis zur einen Kirche Jesu Christi nicht gefährdet. Demgegenüber

betont die „Note":

„Es gibt nur eine einzige Kirche, darum ist der Plural Kirchen nur auf
die Teilkirchen anwendbar. Um Missverständnisse zu klären und
theologischer Verwirrung zuvorzukommen, ist folglich die Verwendung

von Formulierungen wie ,unsere beiden Kirchen' zu vermeiden,
weil sie - wenn angewandt auf die katholische Kirche und das Gesamt
der orthodoxen Kirchen (oder eine orthodoxe Kirche) - unterstellen,
dass es einen Plural nicht nur auf der Ebene der Teilkirchen, sondern
auch auf der Ebene der im Credo bekannten einen, heiligen,
katholischen und apostolischen Kirche gibt, deren tatsächliche Existenz
dadurch verdunkelt wird."17

Kardinal Ratzinger bekräftigt in seiner Antwort an Metropolit Da-

maskinos, dass diese Sprachregelung nicht nur eine terminologische
Spitzfindigkeit darstellt, sondern eine ekklesiologische Wahrheit
zum Ausdruck bringt:

„Es geht darum, den Plural ,die Kirchen' und den Singular ,die Kirche'
in das richtige Verhältnis miteinander zu bringen. Wir bekennen uns
im gemeinsamen Credo der Kirche dazu, dass es letztlich nur eine Kirche

Christi gibt, die freilich konkret in vielen Teilkirchen existiert,
welche aber eben doch Teilkirchen der einen Kirche sind. Denn
Christus hat nur eine Braut, nur einen Leib - mit vielen Organen,
aber eben in einem einzigen Leib. Wenn wir aber von orthodoxer Kirche

und katholischer Kirche als zwei Schwesterkirchen sprechen würden,

so stellen wir einen Plural auf, über dem kein Singular mehr
erscheint. Auf der letzten Ebene des Kirchenbegriffs würde ein Dualismus

bleiben und die eine Kirche so zu einem Phantom, zu einer Utopie

werden, während ihr doch gerade das Leibsein wesentlich ist."18

Die „Note" erinnert daran, „dass die universale, eine, heilige, katholische

und apostolische Kirche nicht Schwester, sondern Mutter aller

16 Briefwechsel 188.

17 Note, Nr. 11.

^ Briefwechsel 205.



128 Barbara Hallensieben

Teilkirchen ist".19 Von dieser „Mutterkirche" kann in verschiedenem

Sinn gesprochen werden. In einem umfassenden historischen
Sinne ist die Kirche von Jerusalem die „Mutter aller Kirchen", denn

von hier nahm die Verkündigung des Evangeliums ihren Ausgang.
In einem engeren historischen Sinne kann diejenige (Lokal-)Kirche
als „Mutterkirche" bezeichnet werden, die eine andere Lokalkirche
durch ihre Verkündigung eingepflanzt hat oder zu ihr in einem
Verhältnis besonderer Verantwortung steht. Die „Note" der

Glaubenskongregation spricht von der „Mutterkirche" nicht in diesem

historischen, sondern im theologischen Sinne, der sich allerdings auf

geschichtliche Wirklichkeiten bezieht: Sie bezeichnet damit die eine

Kirche Jesu Christi, insofern sie allen geschichtlichen Gestalten der

Kirche vorausliegt, diese hervorbringt und zur Einheit verbindet.
Diese Mutterkirche ist der eine, ungeteilte Leib Jesu Christi, der zur
Rechten des Vaters erhöht ist; gemäß der biblischen Sprache ist sie

das himmlische Jerusalem, von dem es heißt: Das himmlische Jerusalem

aber ist frei, und dieses Jerusalem ist unsere Mutter (Gal 4,26; vgl.
Hebr 12,22; Offb 21,2). Das Herabsteigen des himmlischen Jerusalem
ist eine eschatologische Verheißung (vgl. Offb 21,2) und zugleich im
Pfingstereignis bereits verborgen in der Geschichte angebrochen.

Ist also die katholische Kirche die Mutterkirche, in der das himmlische

Jerusalem herabgestiegen ist? Die „Note" aus Rom spricht hier
weit bescheidener als viele ihrer Kommentatoren: Die Kirche von
Rom ist zunächst selbst eine Teilkirche, sie ist Schwesterkirche jeder
anderen Teilkirche, z.B. des Bistums Basel. In ihrer Berufung zur
Repräsentation der Mutterkirche, d.h. des einen, ungeteilten Leibes

Jesu Christi, bezeugt die Kirche von Rom eine Wirklichkeit, die

zugleich das Geheimnis jeder Lokalkirche ausmacht. Dieser Dienst
ist auf sakramentale Weise zu vollziehen, d.h. im aufmerksamen

Hören darauf, was der Geist den Gemeinden sagt (Offb 3,22), nicht
etwa als eine äußere Überfremdung der übrigen Lokalkirchen durch
die begrenzten Einsichten einer Lokalkirche. Ohne ein solches

sichtbares, quasi-sakramentales Zeichen der Einheit aller Teilkirchen
fehlte etwas am Zeugnis der Kirche Jesu Christi. Die römisch-katho-

19 Note, Nr. 10.



Kirchliche Communio im Zeichen der Schwesterkirchen 129

lischen Kirchen und die orthodoxen Kirchen in ihrer Gesamtheit
sind nicht „zwei Kirchen" nebeneinander; die katholische Communio

der Kirchen sowie die orthodoxen Kirchen sind vielmehr
gemeinsam als Schwesterkirchen sakramentaler Ausdruck der einen
und einzigen Kirche Jesu Christi auf der Suche nach der je
glaubwürdigeren Gestalt des sakramentalen Zeichens ihrer Einheit.

3. Gemeinsame Bekehrung

Die „Note über den Ausdruck Schwesterkirchen" ruft zu einer
gemeinsamen Bekehrung zu dem Herrn und Heiland auf, durch dessen

Wunden wir geheilt sind (vgl. 1 Petr 2,24; Jes 53,5). Dieser Aufruf
gilt allen kirchlichen Traditionen. Im orthodox-katholischen Dialog
wird vielfach empfunden, „dass das Haupthindernis für die

Wiederherstellung der vollkommenen Gemeinschaft der Jurisdiktionsprimat
des Papstes ist".20 Von orthodoxer Seite wird darin eine Aufhebung
der Eigenständigkeit der Lokalkirche und eine „Änderung der

episkopalen Struktur der Kirche" gesehen.21 Die Theologie der
Schwesterkirchen lässt eine große Flexibilität in der Deutung der Formel
iurisdictio in omnes ecclesias zu; das I. Vatikanum selbst fordert eine

patristische Interpretation des Primats im Geiste der ökumenischen
Konzilien22 und betont ausdrücklich, dass die Autorität der Bischöfe

in ihren Diözesen nicht geschmälert werden solle. In diesem Beitrag
wird der Vorschlag gemacht, den Primat grundlegend in sakramen-

tentheologischer Sicht zu betrachten. Unter diesem Aspekt stellt der

Primat des Bischofs von Rom den personalen Charakter der
sakramentalen Ordnung der Kirche dar. Der Papst ist Zeuge für die Treue
Christi zu seiner Kirche, deren Einheit in der Eucharistie geschenkt
ist und in einer primatialen Struktur auf allen Ebenen des

kirchlichen Lebens in personaler Gestalt bezeugt wird.

20 Briefwechsel 191.
21 Ebd.
22 Vgl. DH 3065f.



130 Barbara Hallensleben

Die rechtlichen Aspekte, die in der Rede vom Jurisdiktionsprimat

im Vordergrund stehen, werden dadurch nicht überflüssig,
erfahren aber eine tiefe Umwandlung:

„Der Papst ist kein absoluter Monarch, dessen Wille Gesetz ist,
sondern ganz im Gegenteil - er muss immer versuchen, der Eigenwilligkeit

zu widerstehen und die Kirche ins Maß des Gehorsams rufen,
darum aber selbst der Erstgehorchende sein."23

Die rechtliche Verbindlichkeit seines primatialen Dienstes darf nie

losgelöst betrachtet werden von seiner geistlichen Verpflichtung, auf
das Wirken des göttlichen Geistes in der ganzen Gemeinschaft der

Kirche zu hören. Auf anspruchsvollste Weise steht die Autorität des

Papstes unter der Mahnung des Evangeliums, die an alle Träger
kirchlicher Verantwortung ergeht: Löscht den Geist nicht aus!

(1 Thess 5,19). Ganz im Sinne orthodoxer Ekklesiologie geht ein

durchgängig sakramentales Verständnis der Kirche einher mit einer

durchgängig epikletischen Dimension kirchlichen Lebens. Gegen die

Versuchung der Geist-losigkeit kirchlicher Autorität hilft letztlich
keine bessere Rechtsgestalt, sondern nur das je bessere Hören auf
den Geist. Rechtliche Regelungen der Prozesse kirchlicher
Entscheidungsfindung können diese Offenheit für den Geist Gottes begünstigen,

sie jedoch nicht garantieren.
Eine solche sakramentale Sicht der Kirche bedeutet die

größtmögliche Relativierung des kirchlichen Lebens, das nie um seiner
selbst willen da ist, sondern sich der lebendigen Führung des im
Heiligen Geist gegenwärtigen Herrn zu überlassen hat. So kann der

päpstliche Primat als das „Haupthindernis" zugleich eine

„Hauptmöglichkeit" für die Wiederherstellung der vollen kirchlichen
Gemeinschaft im Zeichen der Schwesterkirchen werden. Orthodoxe
Theologen weisen darauf hin, „dass es für die Zukunft der Orthodoxie

von entscheidender Bedeutung sein wird, angemessene Lösungen
für das Problem der Autokephalie zu finden, damit innere Einheit
und gemeinsame Handlungsfähigkeit der Orthodoxie nicht verloren

^ Briefwechsel 202.



Kirchliche Communia im Zeichen der Schwesterkirchen 131

gehen bzw. wieder hergestellt werden"24; gerade die konkrete Erfahrung

der Orthodoxie zeigt, dass

„die Problematik der Autokephalie auf die Notwendigkeit eines

Organs der Einheit verweist, das freilich in der richtigen Balance mit der

Eigenverantwortung der Ortskirchen stehen muss: Kirche kann und
darf nicht Monarchie des Papstes sein, sondern hat ihre Fixpunkte in
der Communio der Bischöfe, in der es einen Dienst ihrer Einheit
untereinander gibt - einen Dienst also, der die Verantwortung der
Bischöfe nicht aufhebt, sondern ihr zugeordnet ist."24

Die Symbole der Entfremdung im Verhältnis zwischen katholischer
und orthodoxer Tradition verlieren ihren trennenden Charakter,
indem sie nicht mehr als Vorwürfe gegeneinander eingesetzt werden.

Die Exkommunikation von 1054 zwischen Repräsentanten der
Kirchen von Rom und Konstantinopel wurde 1965 während der letzten

Sitzung des II. Vatikanischen Konzils durch eine gemeinsame Erklärung

von Papst Paul VI. und Patriarch Athenagoras feierlich für
gegenstandslos erklärt und aus der Erinnerung der Kirche getilgt. Im
gereinigten und befreiten Gedächtnis entsteht Raum für ein neues

Gedächtnis, gefüllt mit den Symbolen der Liebe. Daran haben wir in
aller Demut, aber auch in aller Kühnheit unseres Glaubens zu arbeiten.

Abstract
The term "sister-churches" has acquired a special place within the

orthodox-catholic dialogue. It awakens hopes, but also creates resistance. The

article applies in a self-critical way the theology of sister-churches to the

Catholic Church: have Catholics even begun to understand themselves

as a communion of sister-churches, and not as a denomination nor as

one sister-church among others? How is the ministry of the bishop of
Rome to be determined in a new way within this communion? How can
Eastern and Western churches become sister-churches for one another?

24 Ebd., 203 (Wiedergabe der Position von Metropolit Damaskinos durch Kardinal

Ratzinger).
25 Ebd., 203f.


	Schwesterkirchen oder konkurrierende Kirche? : Probleme und Perspektiven der orthodox-katholischen Beziehungen

