
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 53 (2006)

Heft: 1-2

Artikel: Der Ort der Engel : eine scholastische Standardfrage zwischen
Theologie, Naturphilosophie und Metaphysik

Autor: Marschler, Thomas

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760609

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760609
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Thomas Marschler

Der Ort der Engel

Eine scholastische Standardfrage zwischen

Theologie, Naturphilosophie und Metaphysik

l. Einleitung

Seit der frühen Neuzeit gilt der Engeltraktat der mittelalterlichen
Scholastik als Musterbeispiel für spitzfindige Scheingelehrsamkeit in
einem saeculum obscurum der Wissenschaft,1 auf das der moderne Leser

bestenfalls mit distanziert-ironischem Augenzwinkern zurückzuschauen

vermag.2 Seine Themen bestätigen dem Kritiker offensichtlich

die These, „daß das mittelalterliche Denken an der absonderlichen

Wucherung des von ihm selbst erzeugten Problemballastes

zugrunde gegangen sei".3 Namentlich das Problem, „wie viele Engel
auf einer Nadelspitze platznehmen könnten", ist zum sprichwörtlichen

Exempel für die unlösbaren Subtilitäten in der Gedankenarbeit
dieser Epoche geworden. Auch wenn es so im Mittelalter niemals

1
Vgl. etwa LIEBIG, Justus von: Chemische Briefe. 6. Aufl. Leipzig: Winter 1878,

40 (Brief vier): „Die Entwickelung des menschlichen Geistes schien ein Jahrtausend
lang unterbrochen. Ein System des Unterrichts, wie das in dem Reiche der Mitte,
was in den heutigen chinesischen Gelehrten, beim Lesen einer Seite voll sinnloser

Namen, ein eigenthümliches Gefühl von Vergnügen erweckt, hatte in der Schule

der scholastischen Philosophie alles Streben nach der Erforschung der Wahrheit
getödtet. [...] wie viel tausend Engel auf einer Nadelspitze Platz hätten, ohne sich zu
drängen - dieser Art Fragen und Untersuchungen, welche in unserer Zeit als gültige
Beweise von Verstandesverwirrung und Narrheit angesehen werden würden, waren
die ausgezeichnetsten Geisteskräfte gewidmet."

2 So im bekannten Gedicht Christian Morgensterns „Scholastikerprobleme" (I):
Gedichte. Frankfurt a.M.: Fischer 1957, 109.

3 WIELAND, Georg: Das Ende der Neuscholastik und die Gegenwart der
mittelalterlichen Philosophie. In: ThQ 172 (1992) 208-220, hier 216.



40 Thomas Marschler

diskutiert wurde,4 hat es sachlich sehr wohl in den Traktaten der
scholastischen Theologie, und zwar mit erstaunlicher Konstanz vom
12. Jahrhundert bis in die Abhandlungen der beginnenden Neuzeit,
seinen realen Anknüpfungspunkt in der differenziert ausgestalteten
Standardfrage, ob und wie ein Engel an einem Ort sein kann. Der
folgende Beitrag möchte den ursprünglichen Problemgehalt des

Themas bei zentralen Autoren der Früh- und Hochscholastik freilegen

und seine eigentümliche Stellung auf der Schnittfläche zwischen

Theologie, Naturphilosophie und Metaphysik herausarbeiten. Die
scheinbar abseitige und skurrile Frage erweist sich dabei aus dem

Blickwinkel mittelalterlicher Theorie als Gelegenheit zur Konkretion

und Synthese zentraler spekulativer Probleme, in deren

Bewältigung das philosophisch-theologische Profil prominenter
scholastischer Autoren paradigmatisch identifizierbar und
unterscheidbar wird.

(1) Sachlicher Ausgangspunkt des Nachdenkens über das

Verhältnis des Engels zum kosmisch-irdischen Raum ist seit der patriotischen

Ära zunächst nicht die dogmatische Spekulation als solche,
sondern die Bibelexegese. Wenn die Engel der heiligen Schrift „im
Himmel sind" oder als Gesandte Gottes konkrete Aufgaben auf der
Erde erfüllen, zugleich aber als reine Geistwesen gelten müssen, ist
ein Theologe, der die Schrift nicht bloß geistlich-symbolisch,
sondern ad litteram auslegen möchte, gezwungen, ein theoretisches

Erklärungsmodell zu entwickeln, das die reinen Geister in einem
Verhältnis zum Raum zu denken vermag.

4 Manches spricht für einen Ursprung der Formulierung in der vom
Konfessionsstreit geprägten Scholastikkritik des 17. Jahrhunderts; vgl. LONG, R.

James: OfAngels and Pinheads. The Contribution of the Early Oxford Masters to the

Doctrine of Spiritual Matter. In: FrS 56 (1998) 239-254, hier 245, Anm. 23, der als

ersten greifbaren Beleg ein Zitat des Cambridger Platonikers Henry More aus dem

Jahr 1659 nennt. Einen noch etwas früheren Beleg präsentiert FRANKLIN, James:
Heads of Pins. In: Australian Mathematical Society Gazette 20 (1993) 127 aus

CHILLINGWORTH, William: Religion ofProtestants a Safe Way to Salvation. Oxford
1638, 12, n. 19 (Preface), wo es über die „Papisten" heißt, sie disputierten über
Fragen wie: „Utrum Chimaera bombinans in vacuo, possit comedere secundas

Intentiones? Whether a Million of Angels may not sit upon a needles point?"



Der Ort der Engel 41

(2) Klassische Aussagen zum Ort und auch zur Bewegung des

Engels finden sich im Westen bei vielen der zentralen Autoren: Augustinus,5

Ambrosius,6 Boethius7 oder Gregor dem Großen.8 Die
Stellungnahmen der östlichen Patristik sind in der Synthese des Johan-

5 Vgl. etwa De Genesi ad litteram lib. 8, cap. 26, num. 48, PL 34, 391s. / ed.

Joseph ZYCHA CSEL 28,1). Wien 1894, 265: „quae cum ita sint, cum deus omni-

potens et omnitenens, incommutabili aeternitate, ueritate, uoluntate semper idem,
non per tempus nec per locum motus mouet per tempus creaturam spiritalem,
mouet etiam per tempus et locum creaturam corporalem, ut eo motu naturas, quas
intrinsecus substituit, etiam extrinsecus administret et per uoluntates sibi subditas,

quas per tempus et per corpora sibi atque illis uoluntatibus subdita, quae per tempus
et locum mouet, eo tempore ac loco, cuius ratio in ipso deo uita est sine tempore ac

loco: cum ergo tale aliquid deus agit, non debemus opinari eius substantiam, qua
deus est, temporibus locisque mutabilem aut per tempora et loca mobilem, sed in

opere diuinae prouidentiae ista cognoscere non in illo opere, quo naturas creat, sed

in illo, quo intrinsecus creatas etiam extrinsecus administrât, cum sit ipse nullo
locorum uel interuallo uel spatio incommutabili excellentique potentia et interior
omni re, quia in ipso sunt omnia, et exterior omni re, quia ipse est super omnia."
Häufiger von den Scholastikern als augustinisch zitiert wird PS.-AUGUSTINUS: De

spiritu et anima, cap. 18, PL 40, col. 793.
6 Vgl. De Spiritu Sancto lib. 1, cap. 7, num. 81, PL 16, 723 / ed. Otto FALLER

CSEL 79). Wien: Verlag der Osterreichischen Akademie der Wissenschaften 1964,

48: „Cum igitur omnis creatura certis naturae suae sit circumscripta limitibus, siqui-
dem et ilia invisibilia opera, quae non queunt locis et finibus conpraehendi, sub-

stantiae suae tarnen proprietate claudantur, quomodo quis audeat creaturam
adpellare spiritum sanctum, qui non habeat circumscriptam determinatamque virtu-
tem, quia et in omnibus et ubique semper est, quod utique divinitatis et dominations

est proprium? Domini est enim terra et plenitudo eius. Et ideo cum dominus
servulos suos apostolos destinaret, ut agnosceremus aliud creaturae esse, aliud
gratiae spiritalis, alios alio destinabat, quia omnes simul esse ubique non poterant."

7 Vgl. etwa die Andeutung in: „Quomodo substantiae in eo, quod sint, bonae sint"
(De hebdomadibus), PL 64, 1311 / The Theological Tractates, edd. Hugh F. STEWART

et al. The Loeb classical library 74). London: Heinemann 1973, 46.
8 Vgl. Moralia in Job II, 3, PL 75, 556s. / ed. Marcus ADRIAEN CCL 143).

Turnhout: Brepols 1979, 61: „In hoc itaque est nunc natura angelica a naturae
nostrae conditione distincta quod nos et loco circumscribimur et caecitatis ignoran-
tia coartamur; angelorum uero spiritus loco quidem circumscripti sunt sed tarnen
eorum scientiae longe super nos incomparabiliter dilatantur"; Homiliae in euangelia
34, n. 13, PL 76, 1255A-B / ed. R. ÉTAIX CCL 141). Turnhout 1999, 312: „Et
mittuntur igitur et assistunt, quia etsi circumscriptus est angelicus spiritus, summus
tarnen spiritus ipse, qui Deus est, circumscriptus non est."



42 Thomas Marschler

nés Damascenus9 zusammengeflossen, die zugleich als wichtigste
Väterquelle zum Ortsbezug der Engel für das Mittelalter gelten darf.
Bereits der für die katholische Dogmengeschichtsschreibung
bahnbrechende Jesuitengelehrte Denis Petau (Petavius, f 1652) hat mit
großem Fleiß alle wichtigen Beiträge der ersten Jahrhunderte zu
unserer Frage zusammengestellt.10 In ihnen wird deutlich, daß unser
Thema keineswegs bloß für die Angelologie, sondern darüber hinaus

für die Gotteslehre, näherhin für die Unterscheidung Gottes von
den Kreaturen, von erheblicher Relevanz ist. Wer nämlich nach dem

Ortsbezug der geschaffenen Geister fragt, schafft stets auch eine
präzisierende Abgrenzung zum Begriff der Allgegenwart (Omnipräsenz),

der die Art und Weise bezeichnet, wie der ungeschaffene Geist

in seiner Schöpfung gegenwärtig ist. Diesen in der Vätertheologie
vorgebildeten Diskussionsort in der Gotteslehre behalten die meisten

mittelalterlichen Autoren für unsere Frage bei. Sie können darin
Petrus Lombardus (f 1160) folgen, der, in Anlehnung an seine vikto-
rinischen Quellen (Hugo von St. Viktor, Summa Sententiarum), im
ersten Buch der Sentenzen, distinctio 37, über Ort und Bewegung
des Engels spricht und dabei dessen Am-Ort-Sein gegen die

Omnipräsenz Gottes einerseits und die dimensionale Verortung von
Körpern andererseits abzugrenzen bemüht ist, ohne dafür in
spekulativer Hinsicht überzeugende Gründe vorlegen zu können.11 Man-

9 Vgl. De fide ortbodoxa, I, 13; II, 3, PG 94, 851-54. 873 / ed. Eligius M.
BUYTAERT FIP.T 8). St. Bonaventure/Louvain/Paderborn: The Franciscan
Institute 1955, 56-63; 94-96.

10 Vgl. PETAVIUS, Dionysius: Opus de theologicis dogmatibus, Tom. 4, 1. 1, cap.
13. Paris: Vives 1868, 74-82.

11 Vgl. PETRUS LOMBARDUS: Sententiae 1. 1, dist. 37, cap. 6-8 SpicBon 4).

Grottaferrata 1971, 270-273; ebd. cap. 6 (270): „Omne igitur corpus omni modo
locale est; spiritus vero creatus quodam modo localis est, et quodam modo non est
localis. Localis quidem dicitur, quia definitione loci terminatur, quoniam cum ali-
cubi praesens sit totus, alibi non invenitur; non autem ita localis est, ut, dimen-
sionem capiens, distantiam in loco faciat." Vgl. Summa Sententiarum, tract. 1, cap. 5

(PL 176, 50D): „Spiritus vero creatus non habet dimensionem; et quia tarnen termi-
num habet, quia ita est hic quod non alibi, localis est, licet non faciat distantiam in
loco; quia, etsi multi spiritus essent hic, non coangustarent locum ut minus de cor-
poribus contineret." Zur frühscholastischen Engellehre insgesamt vgl. den Uber-



Der Ort der Engel 43

che der Kommentatoren des Lombarden nutzen aber auch den

Beginn des zweiten Sentenzenbuches (distinctio 2), um sich unserem
Thema im Rahmen der Schöpfungslehre zuzuwenden, an deren
Anfang der Sentenzenmeister über die Engel und den Feuerhimmel (das

caelum empyreum12) als den Ort ihrer Erschaffung handelt. Eine

Beziehung zur theologischen Eschatologie ergibt sich, wenn häufig
die Frage nach Ort und Bewegung der Engel mit derjenigen nach der

raum-zeitlichen Existenzweise der abgeschiedenen Seelen verknüpft
wird.13

(3) Durch die Wiederentdeckung des umfassenden aristotelischen
Naturwissens erwächst dem 13. Jahrhundert für die Frage nach dem

Ort der Engel ein explizit philosophischer Kontext. Die Lehre vom
Ort ist ein Teil der aristotelischen Physik. Sofern das ubi eine der

aristotelischen Kategorien darstellt, ist die Thematik zudem von
metaphysischer Relevanz. Der Versuch, diese philosophischen Vorgaben

des Aristotelismus mit den theologischen Daten der christlichen
Engellehre in einer wissenschaftlich befriedigenden Theorie zu
synthetisieren, ist das systematische Movens in der Debatte um den Ort
der Engel im 13. Jahrhundert. Auf diese Epoche wird sich die

Darstellung im Folgenden fokussieren, wobei exemplarisch die

Diskussionsbeiträge des Thomas von Aquin, Bonaventura und Johannes
Duns Scotus nachgezeichnet und in ihrer Beziehung zu den Vorgaben

der aristotelischen Philosophie ausgewertet werden, deren Lehre

vom Ort zunächst kurz vorzustellen ist.

blick von COLISH, Marcia: Early Scholastic Angelology. In: RThAM 62 (1995) 80-
109.

^ Vgl. dazu die Hinweise bei MARSCHLER, Thomas: Auferstehung und Himmelfahrt

Christi in der scholastischen Theologie bis zu Thomas von Aquin. Bd. 1

BGPhMA NF 64/1). Münster: Aschendorff 2003, 641-647.
13 Vgl. beispielhaft zu Anfang des 13. Jahrhunderts: WILHELM VON AUXERRE:

Summa aurea, lib. 1, tract. 14, cap. 3, ed. Jean RlBAILLIER SpicBon 16). Paris/
Rom: Ed. du Centre National de la Recherche Scientif 1980, 271-273; PHILIPPUS

CANCELLARIUS: Summa de bono, De bono nature..., q. 9, ed. Nikolaus WlCKI
Opera Philosophica Mediae Aetatis Selectae II). Bern: Francke 1985, 291-297.



44 Thomas Marschler

2. Die Definition des Ortes als Thema der aristotelischeï
Physik (IV [A], 1-5)

Die acht Bücher der Physik des Aristoteles waren schon vor 1201

aus dem Griechischen ins Lateinische übertragen worden, doch bil
deten sie in der ersten Hälfte des 13. Jahrhunderts noch mehrfacl
den Gegenstand kirchlicher Lehrverbote (zuletzt 1231). Erst 125:

wurden sie offiziell in den Lehrkanon der Pariser Artistenfakultä
aufgenommen und somit für die Kommentierung wie auch die Be

nutzung im Zusammenhang mit theologischen Fragen freigegeben.1
Die Lehre vom Ort in Buch vier der Physik,15 auf die wir im Fol

genden blicken, gehörte dabei nicht zu den besonders umstrittene)
Passagen.

Daß die Naturphilosophie auch „über den Ort" nachdenke)

muß, ergibt sich aus ihrem aristotelischen Grundansatz. Die Physil
handelt von Naturgegenständen, die der Veränderung unterworfei
sind. Auf dem Gebiet der Veränderung ist die Ortsbewegung di

„allgemeinste und wichtigste" Weise.16 Ortlichkeit ist also ein

Grundeigenschaft des Gegenstands dieser Wissenschaft. Jedes wahr
nehmbare Ding ist lokalisierbar und kann seinen Ort wechseln. Ei)

besonderes Problem stellt nach Aristoteles die Beziehung zwischei
relativer und absoluter Anordnung der Dinge im Raum dar. Relativ
d.h. im Verhältnis zum Betrachter, ist die Verortung eines Dinge
beliebig veränderbar. Es kommt auf den Standpunkt an, ob etwas al

links, rechts, oben oder unten befindlich erkannt wird. Das Mittelal

^ Vgl. STEENBERGHEN, Fernand van: Die Philosophie des 13. Jahrhundert:
München/Paderborn/Wien: Schöningh 1977, 85-87; 90-100; HÖDL, Ludwij
Aristotelesverbote. In: LMA, Bd. 1. Stuttgart u.a.: Metzler 1999, 948-949.

15 Einen allgemeinen Überblick zur aristotelischen Physik und Kosmologie mi

Sammlung der wichtigsten Forschungsliteratur bietet FLASHAR, Hellmuth (Hgi
Grundriß der Geschichte der Philosophie. Bd. 3: Altere Akademie. Aristoteles-Peripato.
Basel/ Stuttgart: Schwabe 1983, 262-267; 391-402; 441-443. Des weiteren: ZEKI
Hans Günter: Topos. Die aristotelische Lehre vom Raum. Eine Interpretation vo
„Physik", D 1-5 Paradeigmata 10). Hamburg: Meiner 1990; DERS.: Einleitung z
Aristoteles, Physik. Griech.-dt. 2 Bde. PhB 380). Hamburg: Meiner 1987-88, be:

Bd. 1, XXXVIII-XLIII.
16 Vgl. ARISTOTELES: Physik 208a31.



Der Ort der Engel 45

ter wird von „gedanklichen" Relationen sprechen, die in dieser Per-

spektivität konstituiert werden. Daneben kennt Aristoteles aber

auch eine reale und absolute Anordnung, und diese wird uns durch
die natürliche Bewegung der Elemente angezeigt. Daß Feuer „nach
oben" und Erde „nach unten" strebt, jeweils zu ihren „natürlichen
Orten", ist nicht mehr standpunktabhängig, sondern unmittelbarer
Ausdruck unveränderlicher kosmologischer Gegebenheiten.

Wir können an dieser Stelle nicht den ausführlichen Argumentationsgang

nachzeichnen, den Aristoteles einschlägt, um zu seiner

Definition des Ortsbegriffes zu gelangen, wie sie in Physik 212a5

vorgelegt wird: Der Ort ist „die Grenze des umfassenden

Körpers", und zwar, wie es kurz darauf erläuternd heißt, eine „unbewegliche

und unmittelbare" Grenze.17 „Ort" ist demnach eine real-

ontologische, keine mathematische Bestimmung. Jeder Körper, der
einen äußeren, ihn umgrenzenden Körper hat, ist an einem Ort. Da
das aristotelische Weltmodell ein geschlossenes ist, in dem eine
äußerste Sphäre einen endlichen Inhalt umgrenzt, innerhalb dessen es

kein Vakuum gibt, ist jedes Ding in dieser Welt an einem Ort. Die
letzte Sphäre dagegen ist nach Aristoteles nicht mehr an und für
sich, sondern bloß akzidentell örtlich. Sie hat keine weiteren
begrenzenden Körper um sich, so daß „jenseits des Himmels [im Sinne
der äußersten Sphäre] kein Ort" mehr ist, wie es im ersten Buch von
De caelols heißt. Die äußerste Sphäre selbst ist der ganzen Welt
„äußerster Rand" und damit letzter, unverrückbarer Bezugspunkt aller
innerweltlichen Verortungen.

Was bedeuten diese naturphilosophischen Vorgaben für die
mittelalterliche Diskussion um einen „Ort der Engel"? Eindeutig handelt

es sich bei der aristotelischen Ortsdefinition um einen Begriff,
der nur für Gegenstände der physikalisch beschreibbaren Welt
konzipiert ist. „Körper" ist ein Moment in seiner Definition, und
Aristoteles sagt ausdrücklich, daß aus diesem Grunde nicht jedes Seiende,

sondern allein ein „der Bewegung fähiger Körper" am Ort ist.19

17 Vgl. ebd. 212a20.
18 279al6.
19 Vgl. ARISTOTELES: Physik 212b29.



46 Thomas Marschler

Allerdings kommt schon Aristoteles nicht an der Schwierigkeit vorbei,

daß zumindest die menschliche Seele als immaterielle Substanz

irgendwie Teil dieser Welt ist, wenn auch nur über ihre Beziehung

zum Leib. Ahnlich wie dem Weltall als ganzem möchte er ihr eine

„akzidentelle" Ortlichkeit zusprechen,20 wobei eine nähere Erläuterung

des Begriffs unterbleibt. Von dieser Grundlage her steht fest:

Sobald Theologen versuchen, über einen „Ort der Engel" zu
sprechen, kann dies in streng aristotelischer Begrifflichkeit höchstens in
uneigentlicher, übertragener Rede geschehen. Eine Zuschreibung
von Örtlichkeit an Geistwesen im eigentlichen Sinne dagegen wäre

nur unter der Voraussetzung einer grundlegenden Veränderung bzw.

Erweiterung der aristotelischen Definition denkbar. Wie im Folgenden

zu zeigen ist, sind von den großen Autoren des 13. Jahrhunderts
beide möglichen Wege beschritten worden.

3. Thomas von Aquin: Mittelbarer Ortsbezug des Engels
über das Ziel seines Wirkens

Thomas von Aquin (f 1274) hat sich an mehreren Stellen seines

Werkes zu Ort und Bewegung der Engel geäußert.21 Dabei kann er
bereits auf eine lebendige Diskussion der Frage in der vorangehenden

Scholastik des 12. und 13. Jahrhunderts zurückblicken. In
seinem frühesten Text zum Thema, 1 Sent. d. 37, q. 3, a. 1, stellt er
deshalb seine eigene Ansicht als Mitte zwischen zwei Extrempositionen

vor, von denen er sich abgrenzt und die unschwer mit Thesen

der früheren Scholastik in Verbindung gebracht werden können.

20 Vgl. ebd. 212bl2.
21 Die wichtigsten sind: 1 Sent. dist. 37, q. 3, a. 1; 2 Sent. d. 6, q. 1, a. 3; De

potentia q. 3, a. 19 ad 2 (von 1265-66), Summa theologiae, q. 52, a. 1 (geschrieben bis

1268), Quodlibet I, q. 3, a. 4 (vermutlich von 1269) sowie das Opusculum De
substantiis separatis, cap. 18, nn. 159-160, das Thomas 1271 für Reginald von
Piperno verfaßt hat.



Der Ort der Engel 47

3.1 Erste abgelehnte These: Die Engel sind aufkeine Weise an einem Ort

Die erste von Thomas im Sentenzenkommentar (SK) aufgeführte
Meinung wird als eine solche eingeführt, die von „Philosophen"
vertreten worden sei. Sie lehnt eine Lokalisierbarkeit der Engel generell
ab. Die mit dem Engel gleichgesetzte kosmische intelligentia
erscheint hier als eine der Form nach „universale" getrennte Substanz,
welche die Himmelssphäre vermittels eines untergeordneten Bewegers,

der in formaler Hinsicht stärker partikulären „Sphärenseele",22

bewegt, und zwar nicht durch unmittelbare Applikation ihrer Wirkkraft,

sondern allein vermittels des Willens (ut desideratum), darin
dem unbewegten Erstbeweger ähnlich. In dieser These entsteht kein
Widerspruch zum aristotelischen Ortsbegriff, weil nicht die

Intelligenzen selbst örtlich sind, sondern allein der von ihnen bewegte
Himmel. Thomas distanziert sich von der nicht namentlich
zugeordneten Auffassung23 ausdrücklich nicht mit einer philosophischen,

sondern mit einer theologischen Begründung. Die Lehre ist
als opinio haeretica zu qualifizieren, weil der christliche Glaube im
Gegensatz zu ihr ein unmittelbares Handeln der geschaffenen Geister

im Kosmos, konkret: in Bezug auf die Menschen behauptet. Was
Thomas problematisch erscheint, ist nicht so sehr die Annahme, daß

Engel die Himmelssphären durch ihre Willenskraft bewegen; dies

22 Vgl. auch 2 Sent. dist. 14, q. 1, a. 3 c.: „Unicuique tarnen orbi assignaverunt
duos motores: unum conjunctum, quem dixerunt animam orbis; et alterum
separatum, quem dixerunt intelligentiam. Cujus positionis ratio fuit, quia intelligentia
secundum eos habet formas universales, quae non convenit ut immediate dirigant in
renovationibus diversis motus caeli, et in bis quae per motum caeli educuntur; et
ideo oportet habere motorem in quo sint formae particulares dirigentes in motu, et
hunc dicunt esse animam Orbis."

23 Johannes SCHNEIDER verweist in seiner Edition der Quaestiones ordinariae
des THOMAS VON SUTTON (München: Verlag der Bayerischen Akademie der
Wissenschaften 1973, 849 m. Anm. 32, zu qu. 30) in ähnlichem Kontext auf: AVERROES:

Metaph. 12 Comm. 44 (Aristotelis Opera cum Averrois Commentariis. Vene-
tiis 1562-1574 / ND Frankfurt: Minerva 1962, 1073bl-8), Liber de causis § 13 (ed.

BARDENHEWER, Otto: Die ps.-aristotelische Schrift über das reine Gute. Freiburg:
Herder 1882, 176, Z. 8-13) und PROCLUS: Elementa theologica § 183 (ed. DODDS,
Eric R.: The Elements of Theology. Oxford: Clarendon 1933, 160). An diese Autoren
könnte auch Thomas gedacht haben.



48 Thomas Marschler

erklärt er an anderer Stelle selbst für durchaus wahrscheinlich.24
Auch die Rede von einer animatio caeli hat Thomas, wenn sie in
rechter Weise den Unterschied zur Beseelung der irdischen Lebewesen

betont, ohne Zuschreibung theologischer Autorität25 ebenso

gewürdigt26 wie die These vom Miteinander höherer und niederer Engel

in der Himmelsbewegung, sofern das souveräne Schöpferhandeln
Gottes damit nicht im emanatistischen Sinne geleugnet wird.27 Was

er in 1 Sent. dist. 37 aus der Sicht des Theologen ablehnen muß, ist
allein der Versuch, die Engel in einem vorchristlichen Sinn auf ihre
Funktion für die Himmelsphysik und kosmologische Bewegungserklärung

zu beschränken und ihnen damit jedes unmittelbare Wirken
in der geschöpflichen Welt abzusprechen, wie es die Bibel lehrt.

Wer in der frühen Scholastik nach einem Denker sucht, der klar
die räumliche Lokalisierbarkeit des Engels ablehnt, wenn auch nicht
mit der von Thomas referierten Begründung, trifft neben einigen
stark platonisierenden, meist durch Scotus Eriugena beeinflußten
Autoren (wie Honorius von Autun, f um 115728) vor allem auf
Abaelard (f 1142),29 dessen Lehrposition schon bei seinen Zeitgenossen

Kritik erntete,30 aber nicht offiziell verurteilt wurde.31

24 Vgl. De substantiis separatis, a. 6 ad 8.

25 Vgl. Summa contra Gentiles II, 70 (dt.-lat. Ausg., Bd. 2, hg. v. Karl ALBERT
und Paulus ENGELHARDT. Darmstadt: WBG 2001, 298-300).

26 Vgl. De substantiis separatis, a. 6 c. und Summa theologiae I, 70, 3.

27 Vgl. 2 Sent. dist. 14, q. 1, a. 3 c.
28 Vgl. etwa Scala coeli major, c. 7 (PL 172, 1233).
29 Vgl. ABAELARD: Glossulae super Porphyrium. In: Peter Abaelards philosophische

Schriften. Ed. Bernhard GEYER BGPhMA 21). Münster: Aschendorff
1933, 549; Theologia „Scholarium", 1. 3, n. 70. In: Opera theologica 3. Ed. Eligius M.
BUYTAERT CCM 13). Turnhout: Brepols 1987, 529-530 / PL 178, 1105B-C;
Commentarius Cantabrigiensis, In Epistolam ad Eph. Ed. Artur M. LANDGRAF
PMS II, 2). Notre Dame: University of Notre Dame Press 1939, 413f.: „Locale enim

non est, nisi quod sui interpositione distantiam facit ad circumstantia, quod tantum
corporalis habet natura. Verbi tarnen gratia in ebore partes eboris sibi invicem sine

omni intervallo coherent, quibus tarnen singulis cum interserta sit albedo, nullam
inter eas facit distantiam nec aliquo modo coherentiam partium disturbat. At vero

corporea natura quantumcumque minima aliis interserta ea ab invicem disiungit.
Veluti in palma mea, ubi partes continue sunt, si infigatur stilus aliquis, statim
interpositione stili partes, que primum coherebant, disiunguntur. Nichil autem



Der Ort der Engel 49

3.2 Zweite abgelehnte These: „Definitive" Gegenwart des Engels als

Folge seiner endlichen Wesenheit

Die zweite These, die Thomas referiert, bejaht in grundsätzlicher
Weise, daß die Engel in einem Verhältnis zum Raum stehen. Gott
ordnet jedem Engel notwendig einen Ort zu, und zwar in Entsprechung

zu seiner Wesenheit. Die Weise der Gegenwart von Engeln ist

allerdings im Vergleich zu derjenigen der Körper verschieden: Die
Geistwesen sind definitive, nicht circumscriptive an einem Ort. Es

geht um ein innerlich-wesenhaftes „Beschränktsein" mit Folgen für
das Verhältnis zum äußeren Raum, nicht um ein aus eigener dimen-
sionaler Verfaßtheit resultierendes „Eingeschlossen- bzw. Umschriebensein".

Die Gegenwart des Engels bleibt auf einen Ort determiniert,

weil seine Substanz eine begrenzte ist. Limitation der Substanz,
wie sie für alle Kreaturen kennzeichnend ist, wäre darnach der

innere Grund für ihre Raumbeziehung in einem ebenfalls endlichen
Modus. Auch diese These wird von Thomas klar zurückgewiesen,
diesmal aber mit einem Vernunftargument: Es handelt sich um eine

rudis probatio, weil sie zwei Begriffe von Begrenztheit (finis) in
einem Begründungszusammenhang zu verbinden sucht, die in Wahrheit

äquivok sind. Finite Substanzen und finite Orte sind kategorial
verschiedene Sachverhalte, die in keinem proportionalen
Zusammenhang stehen.

horum in spiritali natura contingit, que ex toto localis non est. [...] Spiritus tarnen
creati veluti angeli quandoque locales esse dicuntur, quod non est aliud nisi eos in
actionibus suis circumscribi, quia sic in uno loco amministrare habent, quod non in
alio."

Vgl. etwa: Epistola Gualteri de Mauritania episcopi ad Petrum Abaelardum. Ed.
Heinrich OSTLENDER FlorPatr 19). Bonn: Hanstein 1929, 40. Vgl. JOLIVET,
Jean: Sur quelques critiques de la théologie d'Abélard. In: DERS. : Aspects de la pensée

médiévale. Paris: Presses Univ. de France 1987, 7-51, hier 17.

Im berühmten Katalog der 19 Thesen, welcher der abschließenden
Verurteilung seiner Theologie auf der Synode von Sens 1140 zugrunde lag, findet sich die

Lehre von der „Unräumlichkeit" der Engel nicht; gleichwohl mag man in der dortigen

These 18, „daß die Seele Christi nicht als solche (per se) zur Hölle hinabgestiegen

ist, sondern nur ihrer Kraft nach (per potentiam)", einen Anklang an unser
Thema erkennen. Vgl. MEWS, Constant: The List of Heresies Imputed to Peter
Abelard. In: RBen 101 (1985) 73-110 (Thesen ebd. 108-110).



50 Thomas Marschler

In dieser zweiten zurückgewiesenen These läßt sich eine Auffassung

wiedererkennen, wie sie mehr als 100 Jahre vor Thomas Hugo
von St. Viktor (f 1141) in seinem Hauptwerk De sacramentis vertreten

hat,32 und zwar als exakte Gegenthese zu Abaelards Ausführungen.

Indem Hugo die schon in der Schule des Anselm von Laon in
Nähe zu Väteraussagen vorgetragenen Argumente für eine Ortlich-
keit der Engel33 präzisiert, verbindet er kreatürliches Sein prinzipiell
mit örtlicher Bestimmtheit,34 verstanden als „Gegenwart des Wesens

und der Handlung" (per praesentiam naturae et operationis), wobei
die essential-naturale Präsenz dem Handeln vorgängig ist.

3.3 Die eigene Position des Thomas von Aquin: Der Engel ist dort, wo
er wirkt

Nach Darstellung und Kritik der beiden ersten Positionen geht
Thomas in 1 Sent. dist. 37, quaest. 3, artic. 1 daran, seinen eigenen

Standpunkt darzustellen. Dieser wird sich ohne nennenswerte
Änderung in allen seinen späteren Äußerungen zum Thema wiederfinden.

Thomas kann hier nahtlos an Aussagen seines Lehrers Albert (f
1280) anschließen.35 Da die Darstellung aus dem SK die ausführ-

32 Vgl. HUGO VON St. VIKTOR: De sacramentis, 1. 1, p. 3, cap. 18 (PL 176,

224B-C).
33 Vgl. etwa Sententie divine pagine. In: BLIEMETZRIEDER, Franz P.: Anselm von

Laons systematische Sentenzen BGPhMA 18, 2-3). Münster 1919, 11 (fol. 87b);
Sententie Anselmi, ebd. 52 (fol. 43c); STEGMÜLLER, Friedrich: Sententiae Beroli-

nenses. Eine neugefundene Sentenzensammlung aus der Schule des Anselm von Laon.
In: RThAM 11 (1939) 33-61, hier 55.

34 HUGO von ST. VIKTOR: De sacramentis, 1. 1, p. 3, cap. 18 (PL 176, 224B):

„Omne enim quod definitum est, secundum aliquid locale est; quoniam in eo ipso
quod finem et terminum habet, locum habet, et déterminât locum sicut deter-

minatum est in loco."
35 Vgl. etwa ALBERT: Super Dionysium De caelesti hierarchia, c. 13 Ed. Colo-

niensis, t. XXXVI, 2). Münster: Aschendorff 1999, 205, ZZ. 66-73: „[...] angelus

non est in loco per accidens, secundum quod unitur cuidam corpori ut anima, sed

secundum quod operatur circa aliquid quod est in loco per se; ex hoc enim oportet,
ut actio eius sit in loco et per accidens ipse, cum operatio non separetur a virtute
agente; remota autem hac operatione concedimus, quod non est in loco nec per se

nec per accidens"; Quaestio de angelis, a. 1-2 Ed. Coloniensis t. XXV, 2). Münster:

Aschendorff 1958, 267-268. Zum philosophischen Kontext vgl. HOSSFELD,



Der Ort der Engel 51

lichste Argumentation bietet, gehen wir von ihr aus und ziehen nach

Bedarf spätere Erläuterungen hinzu.36

Die Aufgabe, vor der Thomas nach Ablehnung der beiden ersten
Thesen steht, besteht darin, eine Position zu formulieren, die einerseits

in rechtgläubiger Weise die Ortlichkeit der Engel anerkennt,
aber andererseits den Grund dafür nicht in deren begrenzter Wesenheit

sucht. Es muß eine andere Weise des Sich-Beziehens von Seiten
des Engels auf einen begrenzten Ort hin geben als die rein natural
bedingte. Vier Formen der möglichen applicatio eines Dinges auf
eine räumliche Größe zieht Thomas dabei in Erwägung. Die ersten
drei scheiden allesamt im Falle des Engels aus. Es kann sich erstens
nicht um eine applicatio secundum formam handeln, wie sie im
Verhältnis zwischen Seele und Leib besteht, denn der Engel ist nicht das

Formprinzip in einem zusammengesetzten Seienden, dessen materia-
les Prinzip der Ort wäre. Zweitens ist eine applicatio secundum de-

terminatum situm auszuschließen, wie es die des Punktes wäre, der
seinen Ort auf einer Linie einnimmt; mit ihr würde der Engel selbst

in falscher Weise zu einer quantitativ-räumlichen Größe erklärt.
Drittens scheidet die Beziehung in Form eines räumlichen Kontaktes

aus, wie er vorliegt, wenn ein Körper an einem Ort ist, sofern er mit
ihm „das Äußerste gemeinsam" hat, d.h. berührungsidentische Flä-

Paul: Studien zur Physik des Albertus Magnus. In: ZIMMERMANN, Albert (Hg.):
Aristotelisches Erbe im lateinischen Mittelalter MM 18). Berlin/New York: De

Gruyter 1986, 1-42, hier 1-15 (Lehre vom Ort); ANZULEWICZ, Henryk: Perspektive
und Raumvorstellung in den Frühwerken des Albertus Magnus. In: AERTSEN, Jan A. /
SPEER, Andreas (Hgg.): Raum und Raumvorstellungen im Mittelalter MM 25).

Berlin/New York: De Gruyter 1997, 249-286.
36 Vgl. zur thomanischen Position: COLLINS, James: The Thomistic Philosophy of

the Angels The Catholic Univ. of America, Philosophical Studies 89). Washington:

Catholic University Press 1947, 316-321; VERNIER, Jean-Marie: Les anges chez

saint Thomas d'Aquin. Paris: Nouvelles Ed. Latines 1986, 90-91; SARANYANA, Josep

Ignasi: La discusiôn de Tomas de Aquino acerca de la presencia de los espîritus puros en
el lugar y en el tiempo. In: AERTSEN / SPEER (Hgg.): Raum und Raumvorstellungen
im Mittelalter, 365-374, bes. 370-373; SUAREZ-NANI, Tiziana: Les anges et la

philosophie. Subjectivité et fonction cosmologique des substances séparées a la fin du

XIIIe siècle. Paris: Vrin 2002, 87-90. Zur thomanischen Naturphilosophie vgl. als

neuere Gesamtdarstellung: ELDERS, Leo J.: La philosophie de la nature de Saint Thomas

d'Aquin. Philosophie générale de la nature, cosmologie, philosophie du vivant,
anthropologie philosophique Croire et savoir 19). Paris: Téqui 1994.



52 Thomas Marschler

chen existieren. Eine solche Berührung im eigentlichen Sinne, die

Thomas in der Summa theologiae einen contactus dimensivae quanti-
tatis nennt, kommt für den Engel nicht in Frage. Gerade in dieser

letzten Abgrenzung stellt man fest, daß Thomas keine Diskussion
des aristotelischen Ortsbegriffes eröffnen, sondern ihn unverkürzt
aufrechterhalten will. Der Engel, so lautet seine Schlußfolgerung,
kann darum nur metaphorice mit einem Ort in Berührung kommen,
indem er die einzige Quantität, die er besitzt, nämlich die der Wirkkraft

(quantitas virtualis), auf einen bestimmten Ort zu applizieren
vermag.37 Wenn man diesen contactus, die Berührung durch
Wirkmächtigkeit, „Handlung" nennen will, weil im Handeln der
eigentümliche Effekt der Kraft besteht, dann, so formuliert Thomas
äußerst vorsichtig, mag man sagen, daß der Engel per operationem an

einem Ort sei.38 Dieses Einwirken konkretisiert der Aquinate im SK

durch ein Beispiel, das noch zusätzlich die Uneigentlichkeit (weil
Ungegenständlichkeit) des Vorgangs betont: Der Engel berührt den

Ort, wie uns ein trauriger Mensch „berührt" (sicut contristatus dici-

tur tangere). Und im ersten Quodlibet unterstreicht Thomas, daß

„Handlung" im vorliegenden Kontext nicht einfachhin als „Bewegung"

(d.h. bewegende Kraft) verstanden werden darf, sondern in
einem umfassenderen Sinne die Einung des Engels mit einem Körper
vermittels seiner Einwirkung bezeichnet. Nur so kann Thomas
durch sein Erklärungsmodell jene den Engeln im Glauben
zugeschriebenen Relationen zur materiellen Welt berücksichtigen, die

weniger in echter Wirkursächlichkeit als vielmehr in einer Weise

„aktiver Präsenz" bestehen, und für die der Magister selbst das

„Vorstehen" (praesidere) und das „Umgreifen" (continere) als Beispiele an-

37 Vgl. THOMAS: Summa theologiae I, q. 52, a. 1 c.: „Relinquitur ergo quod
angélus definiri vel determinari non potest ad locum aliquem nisi per actionem et

operationem. Dico autem operationem communiter secundum quod angélus se

habet ad corpus contentum in loco per modum praesidentis vel ministrantis, aut
aliquo modo agentis vel patientis. Et ista est tertia opinio, quae ponit angelum esse

in loco inquantum alicui loco per operationem applicatur. [...] Et ideo hanc

opinionem sequendo, quae rationabilior videtur, dico, quod angélus et quaelibet
substantia incorporea non potest esse in corpore vel in loco nisi per operationem,
quae effectum aliquem in eo facit [...]."

38 Vgl. THOMAS: Quodlihetum I, q. 3, a. 4 c.



Der Ort der Engel 53

führt.39 Keinesfalls läßt der Engel dabei den von seinem „Handeln"
Betroffenen Sein zukommen, sondern höchstens „etwas dem Sein

Hinzugefügtes" {aliquid superadditum ad esse). So unterscheidet er
sich vom Schöpfergott ebenso wie von der Seele, die dem Leib als

Form das je eigene Sein schenkt, oder auch von der Subsistenz des

göttlichen Sohnes in der hypostatischen Union, die der angenommenen

Menschheit zu personaler Existenz verhilft. Die Kraftzuwendung

des Engels an einen Körper am Ort ist demgegenüber von
geringerer seinsstiftender Valenz, und dennoch wird der Ort, an dem
das Geistwesen in solch begrenzter Weise Effekte hervorzubringen
vermag,40 für es selbst zum Ort seines Da-Seins secundum quid,41 auf

eine geistige Weise.42 Diese Aussage ist „äquivok"43 zur Ortszu-
schreibung an Körper, und eigentlich geht sie schon einen Schritt zu
weit, ist abusive gesprochen, wie Thomas Gregor von Nyssa zitiert.
Statt des „Enthaltenseins", das wir von einem durch dimensionale

Quantität geprägten Körper am Ort aussagen müssen, gilt für den

Engel nämlich eher das Gegenteil: Er selbst umfaßt durch seine

geistige Kraft auf gewisse Weise den Ort, an dem er wirkt, denn als

Wirkender vervollkommnet er den dort existierenden Körper,44
überführt er Potentialität in Aktualität. Darin nun ähnelt sein
Verhältnis zur räumlichen Welt der Stellung der Seele im Leib, die als

Formprinzip ebenso ut continens, non ut contenta zugegen ist.45

„Ortlichkeit", so lautet eine wichtige Konsequenz des thomanischen

Erklärungsmodells, muß dem Engel damit keineswegs immer und
notwendig zukommen. Wenn er auf nichts Körperliches einwirkt,
ist er auch nirgendwo. Obwohl sich diese Folgerung nach Thomas

39 Vgl. ebd.
40 THOMAS: 1 Sent. dist. 37, q. 3, a. 1 c.: „dico quod angelus et quaelibet

substantia incorporea non potest esse in corpore vel loco nisi per operationem, quae
effectum aliquem in eo facit, vel praesidendo, vel ministrando, vel aliquo modo
agendo."

44 Vgl. ebd. ad 2.

42 THOMAS: De substantiis separatis, cap. IB, n. 160: „quodam modo spirituali".
43 Vgl. THOMAS: Summa theologiae I, q. 52, a. 1 c.
44 Vgl. THOMAS: 1 Sent. dist. 37, q. 3, a. 1 ad 3.

45 Ebd.



54 Thomas Marschler

ebenso klar aus der Unkörperlichkeit des Engels ergibt wie etwa die

Tatsache, daß er durch keine Farbe gefärbt ist, weiß der Aquinate
doch, daß unsere Vorstellung (imaginatio) hier an ihre Grenzen
stößt, weil sie das Kontinuum des allumgreifenden Raumes niemals
verlassen kann46 und sich darum ein Seiendes im Jenseits aller Orte
nicht mehr vor Augen zu stellen vermag. Im Kern besteht keine
Differenz zwischen der thomanischen These und den philosophischen

Grundsätzen, die ein radikaler Aristoteliker wie Siger von
Brabant (f um 1284) in unserer Frage vertritt.47 Bestenfalls faßt Thomas

das „Wirken" des Geistwesens in einem etwas weiteren Sinne als

die Averroisten, sofern er jede Kraftzuwendung, z.B. auch die

„Tätigkeit" des Schutzengels, einbezieht und nicht nur an Bewegungsvorgänge

im strengen Sinne (wie etwa die Sphärenbewegung) denkt.
Sofern man die uneigentliche Rede in der Gleichsetzung von hic ope-

rari und hic esse zuzugestehen bereit ist, ist nach Thomas die Forderung

des Glaubens erfüllt und jeder Häresieverdacht ausgeräumt.
Der Aquinate, so kann resümierend festgehalten werden, ist

bemüht, den aristotelischen Ortsbegriff zu bewahren, so weit es unter
den theologischen Vorgaben eben geht. Eine direkte metaphysische
Beziehung zwischen dem Wesen des Engels und einem Ort in der
sichtbaren Welt kommt darum für Thomas aus philosophischen
Gründen nicht in Frage.

4. BONAVENTURA: UNMITTELBARER ORTSBEZUG DES ENGELS ALS

Beweis der Zugehörigkeit zur einheitlichen
Schöpfungsordnung

Anders als Thomas diskutiert Bonaventura (f 1274) die Frage nach
dem Ort der Engel nicht in der Gotteslehre des ersten, sondern in
der Schöpfungslehre des zweiten Sentenzenbuches (2 Sent, distinct.

46 Vgl. ebd. ad 4.

47 Vgl. SlGER VON BRABANT: Quaestiones super libros physicorum II, 32. Ed.

Philippe DELHAYE Les philosophes Belges 15). Louvain: Editions de l'Institut
Supérieur de Philosophie 1941, 124-127; dazu: STEENBERGHEN, Fernand van:
Maître Siger de Brabant PhMed 21). Paris: Publ. Univ. 1977, 320. Darnach sind
die getrennten Substanzen an einem Ort „contactu virtuali, sua virtute motiva".



Der Ort der Engel 55

2, pars 2, artic. 2, quaest. I).48 Dies mag bereits darauf hinweisen,
daß er seine Antwort nicht so sehr wie der Dominikaner im
Ausgang von der Immaterialität des Geistwesens Engel, welche dieses

mit Gott gemeinsam hat, sondern vom Weltbezug des Geschöpfes
her, das ein Teil des Universums ist, konzipieren wird.

Um die Lehre der theologischen Tradition seit dem Frühmittelalter,

nach welcher die Engel im caelum empyreum ihren ursprünglichen

Ort haben, dem vernünftigen Verstehen zu eröffnen, setzt auch

Bonaventura bei einem (natur-)philosophisch konzipierten
Ortsbegriff an. Die drei möglichen Betrachtungsweisen, die er für einen

Ort im Verhältnis zu dem darin Verorteten aufführt, geben im
Wesentlichen die Grundmerkmale der aristotelischen Bestimmung wieder,

versuchen diese aber in eine stärker systematische Ordnung zu
bringen: Der Ort kann erstens betrachtet werden, sofern er das

Verortete „enthält" (ratione continentis), d.h. als umschließendes
„Gefäß", zweitens, sofern er es „abmißt" {ratione mensurantis), d.h. als

quantifizierende Begrenzung, drittens, sofern er es im Dasein erhält
(ratione conservantis), und in diesem Sinne wird er „Natur" genannt.
Das Neue bei Bonaventura im Vergleich zu Aristoteles und zu
Thomas besteht darin, daß er diese drei Aspekte der Definition nicht
bloß zusammen, sondern auch in abgestufter Form einsetzt, um vom
„Am-Ort-Sein" eines Gegenstandes zu sprechen. Damit ist der
prinzipielle Bezug auf Körper bei der Definition von „Ort", wie er der

aristotelischen Ursprungsbestimmung eigen ist, aufgegeben. Bei

Bonaventura findet sich diese Beziehung nur in der umfassendsten

Form des Ortsbegriffes: Ortlichkeit in allen drei genannten Hinsichten

existiert im Falle der irdischen Körper, der „endlichen, körperlichen

und vergänglichen Substanzen". Beschränkt man sich auf den

ersten und zweiten Aspekt, kommt man dagegen zu einem
Ortsbegriff für die „begrenzten und körperlichen, aber unvergänglichen
Substanzen", bei denen an die Himmelskörper zu denken ist.
Schließlich gibt es ein drittes Verständnis, das bloß noch den ersten

Aspekt umfaßt, also das Enthaltensein ohne quantitative Abmessung

48 Vgl. KECK, David: Angels and Angelology in the Middle Ages. New York/
Oxford: Oxford University Press 1998, 110-111.



56 Thomas Marschler

und Konservation. Es trifft für das Am-Ort-Sein der endlichen,
geistigen und unvergänglichen Substanzen zu, und das sind die Engel.
Sofern man also „Ort" allein als locus continens versteht, haben die

Engel im eigentlichen Sinne einen solchen Ort. Dem ganzen von
Bonaventura gewählten Verfahren scheint entgegenzustehen, daß die

mit ihm gewonnenen Ortsbegriffe eher äquivok als univok sind. Es

wird nur statuiert, aber nicht philosophisch erklärt, warum ein realer

Ort sich derart unterschiedlich zu dem von ihm Umfaßten
verhalten kann. Offenbar hat Bonaventura dieses Problem im Blick,
wenn er versucht, den Ortsbezug auch von Seiten des Verorteten
her zu begründen. Im Falle des Engels ist es dabei nicht das Wirken,
welches ihn in der Sicht des Franziskaners in Beziehung zur körperlichen

Welt bringt. Vielmehr wird als Grund für sein räumliches
„Umfaßtsein" die „Anordnung der Teile im Universum" angeführt.
Bonaventura erläutert diese These in zwei Schritten. Erstens muß es

irgendein „umschließendes Band", das die Einheit des Kosmos garantiert,

deswegen geben, da andernfalls die diversen Glieder der Schöpfung

(darunter die Engel) nicht als Teile jenes im Begriff des

„Universums" vorausgesetzten Ganzen verstanden werden könnten, die

miteinander in Beziehung stehen. Diese Funktion erfüllt der kosmische

Raum, in dem alles seinen Ort hat. Zweitens versucht Bonaventura

im speziellen zu zeigen, daß Örtlichkeit als Kategorialbestim-

mung alles kreatürlich Seienden auch den geschaffenen Geistern
zuzusprechen ist. Noch einmal lassen sich zwei Schritte des Gedankens
unterscheiden. Zum einen ist die Bindung an Örtlichkeit in der
„Begrenztheit (limitatio) des geschaffenen Geistes" impliziert. Bonaventura

schlägt also den Begründungsweg des Hugo von St. Viktor ein,
dessen abschätzige Bewertung durch Thomas wir kennengelernt
haben. Aber der Franziskaner tut dies in einer recht originellen Variante.

Das Wesen Gottes, so setzt das Argument an, ist bestimmt von
Einfachheit, durch die der Schöpfer allen Dingen „innerlich" ist, und

von Unendlichkeit, durch die er alle Dinge umfaßt und ihnen so

„äußerlich" ist. Gott ist der innerste Kern und der äußerste Umfang
der Schöpfung. Man wird an das pseudo-hermetische Wort von Gott



Der Ort der Engel 57

als der sphaera infinita erinnert, deren Zentrum überall und deren

Grenze nirgends ist,49 wie es Bonaventura in seinem Werk anderswo

ausdrücklich zitiert.50 Diese Eigenschaften seines eigenen Wesens,

simplicitas und immensitas, teilt Gott den Geschöpfen mit, soweit sie

sie aufzunehmen vermögen. Der geschaffene Geist empfängt die

Einfachheit, aber nicht die Unermeßlichkeit.51 Er ist als einfacher

(unteilbarer) zugleich begrenzt, und zwar in Beziehung zu Raum
und Zeit, indem er „hier und jetzt" existiert (und nicht wie Gott als

einer, der selbst alles umfängt bzw. enthält). Der Körper dagegen

nimmt nicht durch seine Einfachheit am Wesen Gottes teil;
vielmehr ist er zusammengesetzt und bis ins Unendliche teilbar.
Damit aber ist er (besser als der geschaffene Geist) in der Lage, an
der zweiten der genannten göttlichen Wesenseigenschaften zu
partizipieren, nämlich an der immensitas im Sinne der Fähigkeit, anderes

aufzunehmen bzw. zu umfassen. Zuhöchst hat Gott mit dieser

Eigenschaft jene Sphäre ausgestattet, die alles in der Welt umfängt,
ohne selbst noch von einem ihr Äußeren umfaßt zu werden: die

letzte Himmelssphäre, das caelum empyreum als „edelsten der
Körper". Das zweite Argument, das Bonaventura anschließt, zielt
grundsätzlich in dieselbe Richtung: Nur Ortliches kennt die Unterscheidung

von „hier oder dort", die zum Ausdruck innerer Unterschie-
denheit von Dingen, zumal in ihrem Würdegrad, zu werden vermag.
Dadurch wird ein gestufter Ordo des Geschaffenen möglich, in

49 Vgl. BAEUMKER, Clemens: Das pseudo-hermetische ,Buch der vierundzwanzig
Meister'. Studien und Charakteristiken zur Geschichte der Philosophie des Mittelalters

BGPhMA 25). Münster: Aschendorff 1928, 205.
50 Vgl. etwa BONAVENTURA: 1 Sent. dist. 37, p. 1, q. 1, a. 1 ad 3 sowie Itineria-

rium mentis in Deum, cap. 5 (vgl. die lat.-dt. Ausgabe von Marianne SCHLOSSER.

Münster: LIT 2004, 90-91).
51 Vgl. BONAVENTURA: 2 Sent. dist. 2, p. 2, a. 2, q. 1 c.: „Ratio autem quare

continentur loco corporali, duplex est: una, scilicet limitatio ipsius spiritus creati.
Cum enim spiritus increatus, qui Deus est, habeat in se simplicitatem per quam est

intra omnia, et immensitatem per quam continet omnia et est extra omnia; com-
municat illas conditiones creaturae eatenus, quatenus nata est recipere. Unde
simplicitatem communicat spiritui; sed spiritus non potuit recipere virtutem conti-
nentiae. Quia enim simplicitas eius finita est, ideo est hic et nunc-, et quia non habet

partem et partem, ideo secundum totum est hic et nunc: et ideo non potest habere

universalem capacitatem rerum."



58 Thomas Marschler

welchem die hierarchischen Unterschiede in der räumlichen Anordnung

zum Ausdruck gradueller seinshafter Vollkommenheiten werden

können. Daß die Engel in einem solchen realsymbolischen
Kosmos „ganz oben" ihren Platz haben, im Himmel des Feuers, des

edelsten Elements, steht außer Frage. Es ist also keineswegs die rudis

probatio, wie sie Thomas kritisiert hatte, auf die sich Bonaventura
stützt. Vielmehr argumentiert er im Rahmen einer viel umfassenderen

theologischen Ordo-Metaphysik. Ihm schwebt eine gestufte

Partizipationsordnung des Geschaffenen vor, wenn er fordert, daß

das begrenzte Wesen des Engels an einem begrenzten Ort dieser

Welt zu finden sein muß. Damit die Welt tatsächlich die universale

Ordnung sein kann, wie sie sich von uns erkennen läßt, muß es ein
universales Medium geben, das die Kommunikation der Teile

ermöglicht. Dies ist der gemeinsame Raum, in dem alles seinen Ort
hat.

Wenn man nach einer Quelle für Bonaventuras ordnungstheologisches

Modell sucht, wird man rasch fündig. Die Grundlinien seiner

Argumentation liegen bereits in der Summa Halensis vor. Während
Alexander von Haies (f 1245) in seiner (vor dem Ordenseintritt
1236) verfaßten Sentenzenglosse eine Meinung vorgetragen hatte, die
eher in die Richtung dessen geht, was bei Albert oder Thomas zu
lesen ist,52 setzt sich die Summa, vergleichbar dem auch mit Bonaventura

verbundenen Alexander-Schüler Odo Rigaldi (f 1275),53

Franziskanermagister in Paris und später Erzbischof von Rouen, stärker
für eine Verortung des Engels im eigentlichen Sinne ein, und zwar
in ähnlicher Form, wie es wenig später (in schärferer und präziserer
Ausgestaltung) Bonaventura tut.54 Es wundert nicht, daß die von
ihm vorgetragene Lösung auch bei nachfolgenden Autoren der
Franziskanerschule immer wieder eine Rolle spielt, wenn auch nicht
mehr in derselben Ausschließlichkeit.55 Allerdings weisen diese

52 Vgl. Alexander von Hales: 1 Sent. dist. 37, n. 36 BFSMA 12). Grotta-
ferrata 1951, 377-378.

53 Vgl. ODO RIGALDI: 1 Sent, distinct. 37 (Cod. Brügge 208, fol. 152a-154d).
54 Vgl. Summa fratris Alexandri, liber 2, num. 177. Grottaferrata 1928, 229-231.
55 Vgl. etwa PETRUS Johannes Olive Quaestiones in secundum librum

Sententiarum, quaest. 32. Ed. Bernhard JANSEN BFSMA 4). Quaracchi 1922,



Der Ort der Engel 59

Autoren bereits in eine Zeit, die - auch für unsere Fragestellung -
durch ein entscheidendes Datum von der früheren Diskussion
getrennt ist: die berühmte Verurteilung von 1277. Ihr müssen wir uns
kurz zuwenden, bevor wir mit dem Blick auf einen weiteren
Franziskaner auf der Schwelle zum 14. Jahrhundert, Johannes Duns Sco-

tus, unseren vergleichenden Durchgang abschließen.

5. Die Verurteilung von 1277

Es steht außer Zweifel, daß das Datum des 7. März 1277 für die

„folgenschwerste Verurteilung des Mittelalters"56 steht. Die Fakten sind
bekannt: Etienne Tempier, der Bischof von Paris, verurteilte nach

hastiger Vorarbeit in einer Theologenkommission 219 Sätze, von
denen 179 die Philosophie, 40 die Theologie betrafen. Im Fadenkreuz

der Verurteilung standen radikale Aristoteliker der Artistenfakultät,

repräsentiert durch die Namen Siger von Brabant und Boe-

tius von Dacien. Faktisch betroffen aber waren - wenigstens in
einzelnen Thesen des großen Konvoluts - auch zahlreiche andere Pariser

Lehrer, die sich in gemäßigterer Form als die genannten um eine

Erschließung des Aristoteles für die Theologie bemüht hatten,
darunter nicht zuletzt der drei Jahre zuvor verstorbene Thomas von
Aquin.

In immerhin 31 der verurteilten philosophischen Thesen geht es

um die getrennten Substanzen: um ihr Verhältnis zur ersten Ursache

571-585; MATTHAEUS AB AQUASPARTA: Quaestiones disputatae de anima separata,

q. 2 BFSMA 18). Grottaferrata 1959, 20-39; Quodlibetum I, 4 (Cod. Todi 44, fol.
87vb-88rb); 1 Sent, distinct. 37 (Cod. Todi 122, fol. 123rb-126va); RlCHARDUS DE

MEDIAVILLA: 1 Sent. dist. 37, a. 2, q. 1-2. Brixiae 1591, 325-328.
56 VAN STEENBERGHEN: Die Philosophie des 13. Jahrhunderts [Anm. 14], 452.

Vgl. zum aktuellen Forschungsstand: PICHE, David: La condamnation Parisienne de

1277. Paris: Vrin 1999; LEPPIN, Volker: Die Folgen der Pariser Lehrverurteilung von
1277 für das Selbstverständnis der Theologie. In: AERTSEN, Jan A. / SPEER, Andreas

(Hgg.): Geistesleben im 13. Jahrhundert MM 27). Berlin/New York: De Gruyter
2000, 283-294; EMERY, Kent: After the Condemnation of 1277. New Evidence, New
Perspectives and Grounds for New Interpretations. In: AERTSEN, Jan A. / EMERY,
Kent / SPEER, Andreas (Hgg.): Nach der Verurteilung von 1277. Philosophie und
Theologie an der Universität von Paris im letzten Viertel des 13. Jahrhunderts MM
28). Berlin/New York: De Gruyter 2001, 1-19.



60 Thomas Marschler

oder die korrekte Beschreibung ihrer Wesenseigenschaften. Es war
nicht das erste Mal, daß dabei auch die Frage nach dem Verhältnis
der Engel zum Ort im Fokus einer wichtigen kirchlichen Zensur
stand. So hatte Bischof Wilhelm von Auvergne am 13.1.1241 bei der

Verurteilung von zehn Sätzen die Meinung zurückgewiesen, daß der
Feuerhimmel nicht gemeinsamer Ort der Engel und Beseligten sei

und daß der Engel an vielen Orten zugleich oder sogar überall sein

könne.57 Allerdings befand sich der Bischof mit dieser Aussage
durchaus noch in einem breiten Konsens der Theologen seiner Zeit
und hatte keinen der spekulativ wirklich brisanten Punkte berührt.
Dies änderte sich 1277, wie man im Blick auf drei der nun verurteilten

Thesen unschwer erkennt.58 Noch relativ unproblematisch ist
die Ablehnung einer ersten Behauptung:

53. Das Geistwesen, sei es der Engel oder die getrennte Seele, ist
nirgendwo.

Mit ihrer Zurückweisung können sich auch diejenigen Autoren
abfinden, die solche Verortung nur in einem übertragenen Sinne
zugestehen möchten. Brisant wird die erste Aussage in der Verurteilungsliste

erst in Verbindung mit der nachfolgenden:

54. Die getrennten Substanzen sind nirgends ihrem Wesen nach. -
Dies ist ein Irrtum, wenn man es so versteht, daß das Wesen nicht an
einem Ort ist. Wenn man es aber so versteht, daß das Wesen der

57 Vgl. DENIFLE, Heinrich / CHATELAIN, Aemilio (Hgg.): Chartularium Uni-
versitatis Parisiensis. Bd. 1. Paris: Delalain 1889, 171. Wilhelm hat in seinem
theologischen Werk auch selbst längere Erörterungen zu unserem Thema vorgelegt; vgl.
De Universo, p. 2, c. 83-99. In: Opera omnia, Vol. 1, Paris 1674, 938-953.

58 Vgl. zum Folgenden HlSSETTE, Roland: Enquete sur les 219 articles condamnés

à Paris le 7Mars 1277 PhMed 22). Louvain/Paris: Publ. Universitaires 1977, 104-
110. Die Thesen lauten in ihrem lateinischen Original: „n. 53: Quod intelligentia,
vel angélus, vel anima separata nusquam est"; „n. 54: Quod substantiae separatae

nusquam sunt secundum substantiam. - Error, si intelligatur ita quod substantia

non sit in loco. Si autem intelligatur quod substantia sit ratio essendi in loco, verum
est quod nusquam sunt secundum substantiam"; „n. 55: Quod substantiae separatae
sunt alicubi per operationem; et quod non possunt moveri ab extremo in extre-

mum, nec in medium, nisi quia possunt velle operari aut in medio, aut in extremis.

- Error, si intelligatur sine operatione substantiam non esse in loco, nec transire de

loco ad locum."



Der Ort der Engel 61

Grund für das Am-Ort-Sein ist, so ist es wahr, daß sie nirgends ihrem
Wesen nach sind.

Diese Zensurierung muß verwirren. Klar ist zunächst: Die Engel sollen

„ihrem Wesen nach", also unmittelbar und im eigentlichen
Sinne, an einem Ort sein, nicht bloß in übertragener Form. Diese

Aussage steht diametral gegen die Vorgaben der aristotelischen Physik

und trifft auch eine vermittelnde Position wie die thomistische.

Zugleich aber, und das macht die verunsichernde Ambivalenz der
These aus, soll das Wesen des Engels als solches nicht Formalgrund
der Ortsgegenwart sein - insofern also wird der philosophischen
Kritik, wie sie etwa Thomas vorgebracht hatte, durchaus Rechnung

getragen. Präzisierende Funktion hat schließlich eine dritte
Verurteilungssentenz:

55. Die getrennten Substanzen sind irgendwo durch ihr Wirken; und
sie können sich nicht von einem Endpunkt zum anderen bewegen,
noch zu einem mittleren Punkt, außer sofern es in ihrem Können
liegt, wirken zu wollen, entweder im mittleren oder in den Endpunkten.

- Dies ist ein Irrtum, wenn man es so versteht, daß ohne ein Wirken

die Substanz nicht an einem Ort ist oder von einem Ort zum
anderen übergehen kann.

Damit ist nun eindeutig der von - radikaleren wie gemäßigteren -
Aristotelikern bevorzugte Lösungsansatz verworfen: Das Am-Ort-
Sein des Engels ist mehr als das Wirken an irgendeinem örtlich
determinierten Körper. Mit der Verurteilung von 1277 gerät darum
der aristotelische Ortsbegriff in seiner strengen Fassung für die

theologische Applikation in eine Krise.59 Zumindest eine Reduzierung
seiner Definitionselemente nach Art Bonaventuras scheint notwendig

zu sein, um unter Berücksichtigung der lehramtlichen Vorgabe
die substantielle Gegenwart eines Geistwesens an einem physischen
Ort denken zu können. Doch auch die These des Franziskaners ist
angesichts der Verurteilung keine Musterlösung mehr. Denn sie

hatte (wenn auch in Kombination mit bestimmten theologischen

59 Vgl. BOULNOIS, Olivier: Du lieu cosmique a l'espace continu? La représentation
de l'espace selon Duns Scot et les condemnations de 1277. In: AERTSEN / SPEER (Hgg.):
Raum und Raumvorstellungen im Mittelalter, 314-331, bes. 316-318.



62 Thomas Marschler

Zusatzprämissen) das Wesen des Engels, näherhin die limitatio essen-

tiae, zum Grund für die Verortung erklärt - was nun offenbar
ebenfalls der Zensur verfallen ist. Man verstellt leicht, daß diese

kirchliche Entscheidung von den akademischen Theologen mehr als

verwirrende Doppelbotschaft denn als klare Richtungsvorgabe
verstanden werden mußte. Sie sahen sich vor die schier unlösbare

Aufgabe gestellt, eine Ortpräsenz des Engels secundum substantiam,
aber nicht ratione substantiae konstruieren zu müssen. Was aber ist
dann der Formalgrund, die ratio essendi, die dem Engel die Gegenwart

an einem Ort ermöglicht? Berühmte Autoren der Zeit, wie
Eleinrich von Gent (f 129 3)60 oder Gottfried von Fontaines (f um
1306),61 haben angesichts dieser Frage offen ihre Ratlosigkeit
zugegeben. Umso interessanter ist es, den Blick auf Johannes Duns
Scotus (t 1308) zu richten, um zu fragen, wie er die prekäre Sachlage
nach 1277 einer Lösung zuzuführen versucht hat.

6. Johannes Duns Scotus: Ortsbezug als absolute reale
Möglichkeit der endlichen Substanz

(1) Wenn man im zweiten Buch der Ordinatio in distinctio 2 die

Ausführungen über Ort und Bewegung der Engel liest, ist man
schon über den Umfang der Erörterung erstaunt. Was bei den

vorangehenden Theologen in einigen übersichtlichen Quästionen
abgehandelt wurde, füllt in der kritischen Scotus-Ausgabe fast 150

Seiten.62 Die grundsätzliche Frage nach dem Engelort, auf die wir uns
beschränken,63 gestaltet Scotus von Anfang an als Kontroverse mit
dem Lösungsmodell des Thomas von Aquin. Gegen die These, der

Engel sei durch seine Wirksamkeit an einem Ort, setzt Scotus mit

60 Vgl. Heinrich VON GENT: Quodlibetum II, q. 9. Ed. Robert WlELOCKX. In:
Opera Omnia, Bd. 6. Leuven: University Press 1983, 58-72.

61 Vgl. Gottfried von Fontaines: Quodlibetum XIII, q. 4. Ed. Jean Hoff-
MANS Les philosophes Belges 5). Louvain: Editions de l'Institut Supérieur de

Philosophie 1932, 213-221.
62 JOHANNES Duns SCOTUS: Opera Omnia, Tom. 7. Civitas Vaticana 1973, 241-

389.

63 Ord. II, dist. 2, p. 2, q. 1-2 (ebd. 241-268).



Der Ort der Engel 63

Nachdruck und großer Schärfe die Verurteilung von 1277. Explizit
lehnt er Versuche einer lokalen Begrenzung des Pariser Urteilsspruches

ab, um festhalten zu können, daß die von Thomas geäußerte

Meinung überall als häretisch bzw. wenigstens als häresieverdächtig
zu gelten hat und unter die von Bischof Tempier verhängte
Exkommunikationsandrohung fällt.64 Allerdings möchte sich Scotus

hinter dem Spruch der Autorität keineswegs verstecken. Vielmehr
öffnet ihm die Verurteilungssentenz nur den Vorhang zur Bühne,
auf der er die sachliche Auseinandersetzung mit der von Thomas

vertretenen Ansicht inszenieren kann. Sie wird in zwei großen
Schritten vollzogen: Auf eine Widerlegung der thomanischen These

folgt die Darlegung der eigenen Lehrposition.65
(2) Scotus weist zunächst den Versuch einer Modifizierung der

thomanischen Ansicht zurück, wie ihn einige Autoren (Gottfried
von Fontaines, Richard von Mediavilla) nach 1277 unternommen
haben, um nicht dem Wortlaut der Verurteilung zu verfallen. Statt

von einer operatio wollten sie von einer applicatio, einer „Zuwendung"

sprechen, die der Engel gegenüber dem Körper vornehmen
muß, um dort anwesend sein zu können, wo der Körper ist. Scotus

weist darauf hin, daß auch darunter im strengen Sinne nichts anderes

als eine operatio transiens, ein nach außen gerichtetes Wirken zu
verstehen ist, so daß die Abwandlung genauso wie die Ursprungsthese
der Zensur verfällt.66 Aus diesem Grunde kann Scotus bei der nun
folgenden Formulierung von Gegenargumenten diese Versuche
ausklammern und sich ganz auf die ursprüngliche, d.h. die thomanische
Antwort konzentrieren. Die sechs differenzierten Argumente, die

der Franziskaner entwickelt,67 laufen auf die These zu, daß die

64 Vgl. ebd. n. 200-201 (244-245).
65 Vgl. zum Folgenden: LANG, Helen: Bodies and Angels. The Occupants ofPlace

for Aristotle and Duns Scotus. In: Viator 14 (1983) 245-266, bes. 250-264; BOUL-

NOIS: Du lieu cosmique [Anm. 59], 320-330. Aus der älteren Literatur: WERNER,
Karl: Die Scholastik des späteren Mittelalters, Bd. 1: Johannes Duns Scotus. Wien:
Braumüller 1881, 313-315; GlLSON, Etienne: Jean Duns Scot. Introduction ä ses

positions fondamentales. Paris: Vrin 1952, 407-412.
66 Vgl. SCOTUS: Ord. II, dist. 2, p. 2, q. 1-2, n. 202-203 (245-246).
67 Vgl. ebd. n. 204-215 (246-253).



64 Thomas Marschler

Gleichsetzung von Wirken und Am-Ort-Sein des Engels falsch ist,
weil von beiden Begriffen her gezeigt werden kann, daß sie in formaler

Hinsicht nicht gleichbedeutend sind: Es gibt ein Wirken des

Engels, das nicht Am-Ort-Sein ist, und umgekehrt. Im Gegensatz zu
Thomas fordert Scotus ganz in der Tradition der franziskanischen
Schule eine ontologische Vorordnung der Präsenz vor das Wirken.
Diese Präsenz muß irgendwie zum Wesen des Engels gehörend sein,
ohne aber der Substanz als solcher zuzukommen. Damit stehen wir
wieder exakt vor der Frage nach der ratio essendi angeli in loco, welche

den Autoren nach 1277 so große Probleme bereitet hat.

(3) In der eigenen Lösung, die Scotus dazu vorlegt, läßt sich

grundsätzlich eine zweistufige Argumentation erkennen. Zunächst
wird beschrieben, wie Körper an einem Ort sind, bevor, in Kontrastierung

zu dieser Daseinsweise, von der Örtlichkeit des Engels
gesprochen wird.

(a) Schon in diesem Ansatz wird deutlich, daß sich Scotus - stärker

etwa als Bonaventura - der aristotelischen, der Physik zugehörigen

Ortsdefinition stellen will. Nicht ein übergeordnetes theologisches

Erklärungsmodell wird als Maßgabe für die Rede über Körper
und Engel präsentiert, sondern die dem natürlichen Verstand
zugängliche philosophische Definition bildet den Ausgangspunkt für
die Suche nach einen Begriff vom Ort, der für Körper und Engel
gleichermaßen gelten kann.

(b) Scotus setzt mit der Aufzählung von fünf Charakteristika an,
die faktisch für den Ortsbezug jedes Körpers (mit Ausnahme des

corpus ultimum, der letzten Sphäre) Geltung haben; das erste davon

ist das esse in loco actuali, das „An-einem-wirklichen-Ort-Sein".68
Schon diese Formulierung läßt aufhorchen, denn sofort stellt sich

von Aristoteles her die Frage, welchen Sinn die Qualifizierung des

Ortsbegriffes durch das Adjektiv actualis haben soll - gibt es auch

Vgl. ebd. n. 216 (253): „Corpori enim cuilibet, praeter ultimum (cuius non est
aliud extra continens), quinque conveniunt: esse in loco actuali, esse in loco
determinato quia aequali, esse in loco commensurative, esse in loco hoc determinate
vel in alio, et esse in loco naturaliter vel violenter. Prima quattuor conveniunt
corpori in quantum quantum vel corpus, ultimum convenit sibi in quantum est

corpus naturale."



Der Ort der Engel 65

„potentielle" Örtlichkeit? In der ausführlichen Erläuterung, die Sco-

tus für diesen ersten Satz anschließt, wird zunächst klargestellt, daß

die Rede vom Dasein eines Körpers in loco actuali die geläufige
aristotelische Definition vom Ort, wie sie etwa auch Thomas benutzt
hat, voraussetzt: locus est ultimum corporis continentis, immobile,

primum. An dieser Definition nimmt Scotus aber nun entscheidende

Präzisierungen vor, und zwar zunächst bezüglich der Definitionsbestandteile

ultimum/primum und immobile.
(aa) Daß der Ort zugleich ultimum und primum genannt wird,

hängt damit zusammen, daß er in der uns begegnenden Realität stets
die Grenze (ultimum) zweier räumlicher (teilbarer) Körper ist.69 Das

primum der aristotelischen Definition deutet Scotus im Sinne des

unmittelbaren Umfassens. Der Ort als Grenze ist also koextensiv

zum Umfang des umfaßten Körpers. Diese Grenze ist selbst kein
teilbarer Körper, sondern ein indivisibile: eine nicht mehr (räumlich)

teilbare mathematische Größe. Man kann sie allein für sich

denken, aber in der Realität existiert eine solche Grenzfläche stets

nur zwischen zwei teilbaren, räumlichen Körpern. Sie ist, wie schon
Aristoteles wußte, der niemals für sich allein existierende Innenrand
desjenigen teilbaren Körpers, der einen anderen umfängt. Aber, so

fährt Scotus fort und geht damit über Aristoteles hinaus, prinzipiell
müßte dies nicht so sein. Die ultimitas, also das Angrenzen an einen
anderen Körper, gehört nicht zum Begriff endlicher Quantität. Man
könnte das Begrenzt-Sein eines Körpers denken, ohne notwendig
annehmen zu müssen, daß er durch einen anderen Körper begrenzt
sein müßte. Wenn es darum denkbar wäre, daß die „unteilbare"
Körpergrenze für sich bestünde, dann könnte sie praecisum conti-

nens, unmittelbar Umschließendes für einen Inhalt sein, ohne daß

sie selbst innerer Rand eines anderen, umschließenden Körpers sein

müßte. Damit ist ein entscheidender Schritt getan, um den Begriff
der körperlichen Ausdehnung (im Sinne der Quantität) aus dem
realen, physischen, kosmischen Raum, dem Raum der Orte und
angrenzenden Körper, in einen weltlosen, imaginierten, mathemati-

69 Vgl. ebd. n. 220 (255).



66 Thomas Marschler

sehen Raum zu überführen. Helen Lang,70 Olivier Boulnois71 und
Richard Cross72 haben dies in neueren Arbeiten eingehender nachgewiesen.

(bb) In einem zweiten Schritt widmet sich Scotus dem
Definitionselement immobile.73 Hier scheint sich ein Problem aufzutun:
Jeder Körper, der einen anderen umfaßt und ihm so durch seine ihn
umschließende Grenze den Ort vermittelt, kann sich bewegen. Weil
aber nach Aristoteles mit der Veränderung einer Substanz zugleich
die Akzidenzien verändert werden, muß sich notwendig auch der
durch diese umgreifende Substanz geschaffene Ort verändern. Die
Frage ist nun, worin exakt diese Veränderung besteht und wie weit
sie reicht. Scotus formuliert eine zweischrittige These: Der Ort muß

erstens unbeweglich sein, sofern er von jeder Ortsveränderung (des

umgebenden Körpers) unabhängig ist; zum anderen soll er
Unzerstörbarkeit besitzen, sofern er zur Ortsbewegung im Verhältnis
einer quantitativen Größengleichheit steht. Der erste Teil der These

wird durch zwei argumenta ad absurdum belegt: Wäre der Ort (wenn
auch nur akzidentell) beweglich, müßte man von ihm aussagen, daß

er selbst wiederum an einem Ort wäre - der Beginn eines endlosen

Zirkels. Ebenso käme es zur widersprüchlichen Konsequenz, daß ein
ruhender Körper seinen Ort wechseln müßte, wenn sich nur der ihn
umgebende Körper veränderte (wenn er etwa zunächst von Luft,
dann von Wasser umgeben wäre). Darum lautet die erste Feststellung:

Der Ort bewegt sich nicht, wenn der verortende Gegenstand
eine Ortsbewegung vollzieht. Ein Körper kann sich bewegen, aber

nicht ein Ort. In einem Koordinatensystem können Objekte hin-
und hergeschoben werden, die Koordinaten verschieben sich darum
nicht.

Ist der Ort damit aber auch unvergänglich? Scotus antwortet:
nicht in jeder Hinsicht. Denn wenn das Subjekt des Ortes, also der
umfassende Gegenstand, sich bewegt, wird der durch ihn konstitu-

70 Vgl. LANG: Bodies and Angels, 264-266.
7^ Vgl. BOULNOIS: Du lieu cosmique, 330-331.
72 CROSS, Richard: The Physics ofDuns Scotus. Oxford 1998, 202-208.
73 Vgl. SCOTUS: Ord. II, dist. 2, p. 2, q. 1-2, n. 221-229 (255-259).



Der Ort der Engel 67

ierte Ort zerstört. Selbst wenn ein an sich ruhendes Ding zuerst von
Luft, dann von Wasser umfaßt wird, ändert sich mit dem Subjekt die

ratio loci, das Formalelement von Örtlichkeit, denn jedes Akzidenz
ändert sich mit seinem Subjekt. Aber zwischen den aufeinanderfolgenden

rationes loci gibt es eine Identität der Äquivalenz, denn sie

sind zwar nicht im strengen Sinne numerisch identisch, wohl aber

insofern, als beide in einer identischen Beziehung zum letzten Maßstab

aller Ortlichkeit, nämlich dem Gesamt des Universums, stehen.

Deshalb, so drückt es Scotus im Beispiel aus, unterscheiden sich die

hier numerisch verschiedenen Orte nicht mehr, als ein- und dasselbe

Wort sich von sich selbst unterscheidet, wenn es mehrmals nacheinander

ausgesprochen wird. Es gibt also eine Art innere Konstante im
Ortsbegriff, und das ist die dimensionale Quantität des Verorteten.
Sie, die wir schon im vorherigen Argumentationsschritt als ein Ab-
solutum gegenüber körpergebundener Ortlichkeit insgesamt
kennengelernt hatten, garantiert auch im Nacheinander wechselnder
Orte zumindest deren Vergleichbarkeit und Quasi-Identität, und
dies in dem Sinne, daß die Quantität des verorteten Körpers als

mathematische Figur im festen Koordinatensystem des Kosmos unverändert

bleiben kann, auch wenn die Gegenstände, durch welche sie

im konkreten Raum umschlossen und begrenzt wird, einander ablösen.

(cc) Es folgt nun bei Scotus ein dritter und letzter Schritt in der

Bestimmung dessen, was „esse in loco actuali" für einen Körper
bedeutet. Hier wird das Argumentationsziel klar, das Scotus schon mit
den bisherigen Ausführungen verfolgt hat. Es wird die Frage gestellt,
ob das „Sein an einem wirklichen Ort" notwendig für jeden Körper
(außer dem primum continens) aus seiner quantitativen Verfassung
folgt.74 Im System des Aristoteles, so weiß unser Magister, kann dies

74 Vgl. ebd., n. 230-231 (259): „Sed numquid omne corpus - aliud a primo
corpore - necessario sit in loco quia quantum? Diceret Aristoteles quod sic, quia
diceret non posse esse aliud corpus a corpore caelesti in sphaera activorum et

passivorum, nisi diceret illud necessario contineri sub aliquo praecise continente.
Oppositum tamen videtur esse verum secundum catholicos, quia Deus posset facere

lapidem, non exsistente aliquo alio locante corpore, - aut separatim exsistentem ab

omni alio corpore, quia posset illud facere extra Universum; et utroque modo esset

non in loco, et tamen esset idem secundum omne absolutum in se. Per nihil igitur



68 Thomas Marschler

nur bejaht werden: Weil es innerhalb des Universums (innerhalb der
letzten Sphäre) kein Vakuum gibt, hat jeder Körper darin einen
anderen ihn umschließenden Körper und damit auch einen Ort. Von
dieser Behauptung distanziert sich Scotus mit Verweis auf die
Allmacht Gottes. Secundum catholicos, für gläubige Christen, ist diese

These überhaupt nicht selbstverständlich, denn Gott könnte einen
innerweltlichen Körper schaffen, der kein corpus continens um sich
hätte (d.h. der sich im Vakuum befände); und er könnte sogar einen

Körper außerhalb des gesamten Universums schaffen. Um die nun
folgende scotische Schlußfolgerung zu verstehen, brauchen wir nur
die Konsequenzen aus den vorangegangenen Ausführungen über die
beiden Elemente der Ortsdefinition zu ziehen. Ein Körper außerhalb

des Universums wäre nicht an einem Ort (im Sinne des Aristoteles),

und dennoch wäre er „derselbe hinsichtlich all dessen, was
ihm absolut zukommt" - denn, so wissen wir bereits, mit der
quantitativen Beschaffenheit des Körpers ist nicht prinzipiell aktuelle
Ortlichkeit gesetzt. Es könnte quantitative Begrenzung ohne einen

begrenzenden (also real verortenden) Körper geben. Wichtig ist
aber, daß auch der im Jenseits der Welt imaginierte Körper, ein

begrenztes Quantum ohne realen Ort, nach Scotus „notwendig eine

passive Potenz, durch die er an einem Ort sein könnte", besitzt. Sie

wird dann (und nur dann) aktiviert, wenn die dafür notwendigen
Bedingungen gesetzt sind, wenn es also einen ihn umschließenden

Körper gibt. Die Tatsache, daß nach (bb) der reale Ort eines Körpers
einerseits in Abhängigkeit von dem ihn umgebenden Körper steht

(im Sinne der Zerstörbarkeit durch Ortsbewegung), in anderer
Hinsicht aber Unabhängigkeit von ihm besitzt (im Sinne der eigenen

Unbeweglichkeit und der veränderungsresistenten Größenäquivalenz),

ist bereits ein Hinweis darauf gewesen, daß Scotus den

Formalgrund für Ortlichkeit nicht mehr bloß in dem umgebenden,
sondern auch im verorteten Körper selbst suchen will. So kann er
behaupten: Als Möglichkeit kommt das Am-Ort-Sein einem Körper,
sofern er Quantum ist, absolut zu; die tatsächliche Realisierung die-

absolutum in alio, requirit necessario esse in loco, sed tantum habet necessario

potentiam passivam, qua posset esse in loco; et hoc, posito loco in exsistentia

actuali, et posita praesentia eius respectu alicuius corporis locantis."



Der Ort der Engel 69

ser Potenz aber ist insofern relativ, als sie die Beziehung zu einem

umgebenden Körper voraussetzt, die nicht im Begriff des Körpers als

Quantum unmittelbar notwendig mitgesetzt, wohl aber in der realen

Schöpfungsordnung des Universums faktisch gegeben ist. Diese Realität

verdankt sich freilich allein der nicht mehr durch Notwendigkeit

bestimmten Allmacht Gottes, die auch anders schaffen könnte.
Jetzt wird zudem verständlich, warum Scotus als erstes Charakteristikum

der Körper das esse in loco actuali genannt hatte: Diese

Bestimmung gilt faktisch für alle Körper in dieser Welt, ist aber keine

Konsequenz des Begriffes von Körperlichkeit schlechthin. Damit
unterlegt Scotus der Ortsdefinition des Aristoteles, die nur die realen

Körper im faktisch vorhandenen Kosmos berücksichtigt hatte,
eine Art transzendentaler Bestimmung des ubi, die sich nicht auf

Notwendigkeit des Verortet-Seins, sondern auf die reale, passive

Möglichkeit dazu beruft, wie sie einem Körper in jeder möglichen
Welt eigen ist.

(4) Mit diesem philosophischen Modell der Beziehung von Körper

und Ort können wir nach Scotus die Frage nach der Beziehung
des Engels zum Ort angehen, und zwar durch eine einfache Applikation

der Ergebnisse.75

(a) Wenn schon ein Körper nicht wesenhaft notwendig an einem
aktualen Ort ist, dann um so mehr nicht der Engel, denn ihn könnte
es erst recht ohne eine Körperwelt geben. Es ist von seinem Wesen
her keine Notwendigkeit erkennbar, daß ihn irgendeine reale räumliche

Grenze einschließen müßte, da er selbst nicht räumlich verfaßt
ist und den Raum nicht „erfüllt". Damit ist eine der Hauptforderungen

der Verurteilungsthesen von 1277 erfüllt. Doch die scotische
These leistet noch mehr: Wie der Körper, so hat auch der Engel eine

potentia passiva, die es ihm möglich macht, an einem Ort zu sein.

Scotus macht keine Aussagen dazu, worin diese Möglichkeit letztlich

begründet ist - daß eine quantitative Beschaffenheit ausscheidet,
versteht sich von selbst. Im Wesen des Engels liegt eine potentialitas

75 Vgl. ebd., n. 236-249 (261-267).



70 Thomas Marschler

passiva, qua potest esse in loco quia non répugnât sibi.7(> Das Kriterium
der Nicht-Repugnanz ist ausreichend, um eine solche reale Möglichkeit

zu konstituieren. Die quälende Frage nach einem positiven
inneren Grund für die zu bejahende Ortlichkeit des Engels wird
dadurch entschärft - denn, so sagt Scotus bündig, einen solchen Grund
gibt es nicht. Damit ist wenigstens indirekt auch der zweiten
Zentralforderung von 1277, dem Verzicht auf eine Bestimmung von
Ortlichkeit über die operatio, Genüge getan.

(b) Aus der noch folgenden Übertragung der übrigen Charakteristika

des Ortsbezuges der Körper auf die Engel, bei der etwa
gefragt wird, ob ein Engel an einem beliebig großen oder kleinen Ort
sein kann, sei nur noch auf den grundsätzlichen Verwirklichungsmodus

der potentia passiva zur Ortlichkeit verwiesen. Obwohl der

Engel prinzipiell die Möglichkeit in sich trägt, irgendwo im Kosmos

zu sein, so wird er doch von Gott, der ihn kraft seines Schöpferwillens

in die räumliche Welt gestellt und damit seine aus der Nicht-
Repugnanz resultierende ontologische Potenz faktisch verwirklicht
hat, automatisch an einen bestimmten Ort gesetzt; denn aktuiertes
Am-Ort-Sein ist stets determiniertes Am-Ort-Sein. Vom Schöpfungsort

des caelum empyreum aus kann der Engel dann selbst fortschreitend

seine Orts-Möglichkeit aktualisieren, also sich im Räume
bewegen.77

7. SCHLUßBEMERKUNGEN

Die Frage nach dem Ort der Engel, so war zu Beginn unserer
Ausführungen behauptet worden, steht in der Scholastik im Grenzgebiet

7^ Ebd., n. 236 (261): „Ad propositum igitur ista applicando, de angelo, dico

quod angélus non necessario est in loco, quia multo magis possit fieri sine creatione

creaturae corporalis, vel facta creatura corporali posset fieri et esse extra omnem
creaturam corporalem. Et tarnen in angelo est potentia passiva, qua potest esse in
loco; et ipsa potentia vel fundatur immediate in eius substantia, vel in ipsa in

quantum est natura limitata actualiter exsistens, vel in aliquo extrinseco angelo

(quidquid sit illud). Et ideo non oportet quaerere aliquam intrinsecam rationem
essendi angelum in loco, necessario, quia ibi nulla est, - sed tantum est in ipso
potentialitas passiva, qua potest esse in loco quia non répugnât sibi."

77 Vgl. ebd., n. 246 (265-266).



Der Ort der Engel 71

von Theologie, Naturphilosophie und Metaphysik. Aus einem

theologischen Anliegen heraus soll „Ort" als Begriff der Naturphilosophie

von Subjekten prädizierbar werden, die der Gattung nach von
denjenigen Gegenständen verschieden sind, auf die der Begriff gemäß
seiner normativen philosophischen Definition allein anwendbar ist.
So wird unsere Thematik zu einem kleinen Beispiel für die umfassende

Krise des Aristotelismus, die im Prozeß der „Verwissenschaftlichung

aller Theorie",78 wie sie die Scholastik des 13. Jahrhunderts
in verschärftem Maße charakterisiert, in mannigfachen Einzelfragen
virulent geworden ist. Thomas versucht die Problematik zu
entschärfen, indem er den Begriff des Ortes bezogen auf die Engel nur
in übertragener Weise prädiziert, ohne seine philosophische Definition

anzutasten; dies wird man 1277 für theologisch unzureichend
erklären. Bonaventura entwickelt eine abgestufte Ortsdefinition,
kann dafür aber letztlich nur eine theologische, keine eigentlich
überzeugende philosophische Begründung vorlegen; dies bleibt für
das systematisch-wissenschaftliche Denken unbefriedigend. Unter
dem katalysatorischen Einfluß der Pariser Verurteilung ist es Scotus,
der sich der genannten Aufgabe in ihrer ganzen Radikalität stellt.
Seine Lösung zeichnet sich dadurch aus, daß er die Möglichkeit von
örtlicher Gegenwart für die Körper mit deren metaphysischer
Konstitution gegeben sieht, sie aber zugleich von ihrer Aktualisierung
innerhalb des realen kosmischen Beziehungsgefüges unterscheidet.

In der Gestalt bloßer Nicht-Repugnanz ist die Möglichkeit des „Am-
Ort-Seins" auch dem Engel zuzugestehen; ihre Verwirklichung wird
noch mehr als die reale Verortung der Körperdinge zum von Gott
gesetzten positiven Faktum der Schöpfungsordnung. Diese gestufte

Bestimmung des „Am-Ort-Seins" mit seiner bewußt „schwachen"
ontologischen Begründung mag als prägnantes Beispiel für die

Anwendung des eigentümlichen metaphysischen Grundkonzepts des

78 Diese treffende Charakterisierung scholastischer Rationalität stammt von
Wolfgang Kluxen. Vgl. etwa KLUXEN: Wissenschaftliche Rationalität im 12.

Jahrhundert: Aufgang einer Epoche. In: WIELAND, Georg (Hg.): Aufbruch - Wandel -
Erneuerung. Beiträge zur „Renaissance" des 12. Jahrhunderts 9. Blaubeurer
Symposion vom 9. bis 11. Oktober 1992). Stuttgart-Bad Cannstatt: Frommann-Holz-
boog 1995, 89-99.



72 Thomas Marschler

Scotus gelten, das resolutiv, bei einer Analyse der washeitlichen
Begriffsinhalte ansetzt, wobei eine entscheidende Rolle der Begriff des

logisch Möglichen spielt, das sein kann, weil es denkbar ist, und
denkbar ist, weil seine inneren Bestimmungen sich nicht widersprechen.

Es wird die scotische These sein, die nach Jahrhunderten
ununterbrochener Diskussion der Schulen79 in der nachtridentinischen
Engellehre bei Jesuiten wie Francisco Suarez (f 1617) noch einmal
das Fundament eines originellen scholastischen Lösungsentwurfes
liefert.

Abstract
The medieval question how angels can occupy place in cosmic space has

been quoted merely derisively by modern critics of scholasticism. The

paper intends to set out the original meaning the apparently odd discussion

had for scholastic thinkers in the 13th century. In the angelology of
Thomas Aquinas, Bonaventure and John Duns Scotus, its important
implications for theology, metaphysics and the philosophy of nature
become evident. A comparison of the different answers given by the three

authors reveals a far-reaching development concerning the understanding

of the relationship between finite spiritual beings and the spatial
cosmos that was decisively influenced by the famous Parisian condemnation

of 1277.

79 Einige Hinweise zu Autoren des 14. Jahrhunderts, besonders RICHARD FlTZ-
RALPH, bietet BREIDERT, Wolfgang: Naturphilosophische Argumente in der Engelslehre.

In: ZIMMERMANN, Albert / SPEER, Andreas (Hgg.): Mensch und Natur im
Mittelalter MM 21). Berlin/New York: De Gruyter 1991, 468-477. Vgl. auch

WERNER, Karl: Die Scholastik des späteren Mittelalters. Bd. 2: Die nachscotistische

Scholastik. Wien: Braumüller 1883, 177-181; Bd. 3: Der Augustinismus in der
Scholastik des späteren Mittelalters. Wien: Braumüller 1883, 104-112. Ansonsten sei

verwiesen auf die ausführlichen Darstellungen der vorangehenden mittelalterlichen
Diskussionen zum Thema bei Autoren der nachtridentinischen Scholastik, vor
allem Francisco SUAREZ: De angelis, 1. 4, cap. 1-11, Opera Omnia, Tom. 2. Paris:

Vives 1856, 421-475; Disputationes metaphysicae, disp. 51, sectiones 3-4, Opera
Omnia, Tom. 26. Paris: Vives 1877, 982-1000.


	Der Ort der Engel : eine scholastische Standardfrage zwischen Theologie, Naturphilosophie und Metaphysik

