Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue

philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica

di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 53 (2006)

Heft: 1-2

Artikel: Der Ort der Engel : eine scholastische Standardfrage zwischen
Theologie, Naturphilosophie und Metaphysik

Autor: Marschler, Thomas

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-760609

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-760609
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

THOMAS MARSCHLER

Der Ort der Engel

Eine scholastische Standardfrage zwischen
Theologie, Naturphilosophie und Metaphysik

1. EINLEITUNG

Seit der frithen Neuzeit gilt der Engeltraktat der mittelalterlichen
Scholastik als Musterbeispiel fiir spitzfindige Scheingelehrsamkeit in
einem saeculum obscurum der Wissenschaft,! auf das der moderne Le-
ser bestenfalls mit distanziert-ironischem Augenzwinkern zuriickzu-
schauen vermag.? Seine Themen bestitigen dem Kritiker offensicht-
lich die These, ,dafl das mittelalterliche Denken an der absonderli-
chen Wucherung des von ihm selbst erzeugten Problemballastes
zugrunde gegangen sei“.?> Namentlich das Problem, ,wie viele Engel
auf einer Nadelspitze platznehmen kénnten®, ist zum sprichwortli-
chen Exempel fiir die unlésbaren Subtilititen in der Gedankenarbeit
dieser Epoche geworden. Auch wenn es so im Mittelalter niemals

1 Vgl. etwa LIEBIG, Justus von: Chemische Briefe. 6. Aufl. Leipzig: Winter 1878,
40 (Brief vier): ,Die Entwickelung des menschlichen Geistes schien ein Jahrtausend
lang unterbrochen. Ein System des Unterrichts, wie das in dem Reiche der Mitte,
was in den heutigen chinesischen Gelehrten, beim Lesen einer Seite voll sinnloser
Namen, ein eigenthiimliches Gefithl von Vergniigen erweckt, hatte in der Schule
der scholastischen Philosophie alles Streben nach der Erforschung der Wahrheit
getodtet. [...] wie viel tausend Engel auf einer Nadelspitze Platz hitten, ohne sich zu
drangen - dieser Art Fragen und Untersuchungen, welche in unserer Zeit als giiltige
Beweise von Verstandesverwirrung und Narrheit angesehen werden wiirden, waren
die ausgezeichnetsten Geisteskrifte gewidmet.“

2 S0 im bekannten Gedicht Christian Morgensterns ,Scholastikerprobleme® (I):
Gedichte. Frankfurt a.M.: Fischer 1957, 109.

3 WIELAND, Georg: Das Ende der Neuscholastik und die Gegenwart der
mittelalterlichen Philosophie. In: ThQ 172 (1992) 208-220, hier 216.



40 Thomas Marschler

diskutiert wurde,* hat es sachlich sehr wohl in den Traktaten der
scholastischen Theologie, und zwar mit erstaunlicher Konstanz vom
12. Jahrhundert bis in die Abhandlungen der beginnenden Neuzeit,
seinen realen Ankniipfungspunkt in der differenziert ausgestalteten
Standardfrage, ob und wie ein Engel an einem Ort sein kann. Der
folgende Beitrag mochte den urspriinglichen Problemgehalt des
Themas bei zentralen Autoren der Frith- und Hochscholastik freile-
gen und seine eigentiimliche Stellung auf der Schnittfliche zwischen
Theologie, Naturphilosophie und Metaphysik herausarbeiten. Die
scheinbar abseitige und skurrile Frage erweist sich dabei aus dem
Blickwinkel mittelalterlicher Theorie als Gelegenheit zur Konkre-
tion und Synthese zentraler spekulativer Probleme, in deren
Bewiltigung das philosophisch-theologische Profil prominenter
scholastischer Autoren paradigmatisch identifizierbar und unter-
scheidbar wird.

(1) Sachlicher Ausgangspunkt des Nachdenkens iiber das Ver-
hiltnis des Engels zum kosmisch-irdischen Raum ist seit der patristi-
schen Ara zunichst nicht die dogmatische Spekulation als solche,
sondern die Bibelexegese. Wenn die Engel der heiligen Schrift ,im
Himmel sind“ oder als Gesandte Gottes konkrete Aufgaben auf der
Erde erfiillen, zugleich aber als reine Geistwesen gelten miissen, ist
ein Theologe, der die Schrift nicht blofl geistlich-symbolisch, son-
dern ad litteram auslegen mochte, gezwungen, ein theoretisches Er-
klirungsmodell zu entwickeln, das die reinen Geister in einem Ver-
hiltnis zum Raum zu denken vermag.

4 Manches spricht fiir einen Ursprung der Formulierung in der vom
Konfessionsstreit geprigten Scholastikkritik des 17. Jahrhunderts; vgl. LONG, R.
James: Of Angels and Pinbeads. The Contribution of the Early Oxford Masters to the
Doctrine of Spiritual Matter. In: FrS 56 (1998) 239-254, hier 245, Anm. 23, der als
ersten greifbaren Beleg ein Zitat des Cambridger Platonikers Henry More aus dem
Jahr 1659 nennt. Einen noch etwas fritheren Beleg prisentiert FRANKLIN, James:
Heads of Pins. In: Australian Mathematical Society Gazette 20 (1993) 127 aus
CHILLINGWORTH, William: Religion of Protestants a Safe Way to Salvation. Oxford
1638, 12, n. 19 (Preface), wo es iiber die ,Papisten“ heifit, sie disputierten iiber
Fragen wie: ,Utrum Chimaera bombinans in vacuo, possit comedere secundas
Intentiones? Whether a Million of Angels may not sit upon a needles point?“



Der Ort der Engel 41

(2) Klassische Aussagen zum Ort und auch zur Bewegung des En-
gels finden sich im Westen bei vielen der zentralen Autoren: Augus-
tinus,” Ambrosius,® Boethius” oder Gregor dem Grofien.® Die Stel-
lungnahmen der ostlichen Patristik sind in der Synthese des Johan-

> Vgl. etwa De Genesi ad litteram lib. 8, cap. 26, num. 48, PL 34, 391s. / ed.
Joseph ZYCHA (= CSEL 28,1). Wien 1894, 265: ,quae cum ita sint, cum deus omni-
potens et omnitenens, incommutabili aeternitate, ueritate, uoluntate semper idem,
non per tempus nec per locum motus mouet per tempus creaturam spiritalem,
mouet etiam per tempus et locum creaturam corporalem, ut eo motu naturas, quas
intrinsecus substituit, etiam extrinsecus administret et per uoluntates sibi subditas,
quas per tempus et per corpora sibi atque illis uoluntatibus subdita, quae per tempus
et locum mouet, eo tempore ac loco, cuius ratio in ipso deo uita est sine tempore ac
loco: cum ergo tale aliquid deus agit, non debemus opinari eius substantiam, qua
deus est, temporibus locisque mutabilem aut per tempora et loca mobilem, sed in
opere diuinae prouidentiae ista cognoscere non in illo opere, quo naturas creat, sed
in illo, quo intrinsecus creatas etiam extrinsecus administrat, cum sit ipse nullo
locorum uel interuallo uel spatio incommutabili excellentique potentia et interior
omni re, quia in 1pso sunt omnia, et exterior omni re, quia ipse est super omnia.“
Hiufiger von den Scholastikern als augustinisch zitiert wird PS.-AUGUSTINUS: De
spiritu et anima, cap. 18, PL 40, col. 793.

6 Vgl. De Spiritu Sancto lib. 1, cap. 7, num. 81, PL 16, 723 / ed. Otto FALLER (=
CSEL 79). Wien: Verlag der Osterreichischen Akademie der Wissenschaften 1964,
48: ,Cum igitur omnis creatura certis naturae suae sit circumscripta limitibus, siqui-
dem et illa invisibilia opera, quae non queunt locis et finibus conpraehendi, sub-
stantiae suae tamen proprietate claudantur, quomodo quis audeat creaturam
adpellare spiritum sanctum, qui non habeat circumscriptam determinatamque virtu-
tem, quia et in omnibus et ubique semper est, quod utique divinitatis et domina-
tionis est proprium? Domini est enim terra et plenitudo eius. Et ideo cum dominus
servulos suos apostolos destinaret, ut agnosceremus aliud creaturae esse, aliud
gratiae spiritalis, alios alio destinabat, quia omnes simul esse ubique non poterant.”

7 Vgl. etwa die Andeutung in: ,Quomodo substantiae in eo, quod sint, bonae sint“
(De hebdomadibus), PL 64, 1311 / The Theological Tractates, edd. Hugh F. STEWART
et al. (= The Loeb classical library 74). London: Heinemann 1973, 46.

8 Vgl. Moralia in Job 11, 3, PL 75, 556s. / ed. Marcus ADRIAEN (= CCL 143).
Turnhout: Brepols 1979, 61: ,In hoc itaque est nunc natura angelica a naturae
nostrae conditione distincta quod nos et loco circumscribimur et caecitatis ignoran-
tia coartamur; angelorum uero spiritus loco quidem circumscripti sunt sed tamen
eorum scientiae longe super nos incomparabiliter dilatantur®; Homiliae in enangelia
34, n. 13, PL 76, 1255A-B / ed. R. ETAIX (= CCL 141). Turnhout 1999, 312: ,Et
mittuntur igitur et assistunt, quia etsi circumscriptus est angelicus spiritus, summus
tamen spiritus ipse, qui Deus est, circumscriptus non est.“



42 Thomas Marschler

nes Damascenus? zusammengeflossen, die zugleich als wichtigste Vi-
terquelle zum Ortsbezug der Engel fiir das Mittelalter gelten darf.
Bereits der fiir die katholische Dogmengeschichtsschreibung bahn-
brechende Jesuitengelehrte Denis Petau (Petavius, T 1652) hat mit
groflem Fleif} alle wichtigen Beitrage der ersten Jahrhunderte zu un-
serer Frage zusammengestellt.1 In ihnen wird deutlich, dafl unser
Thema keineswegs blof} fiir die Angelologie, sondern dariiber hinaus
fiir die Gotteslehre, niherhin fiir die Unterscheidung Gottes von
den Kreaturen, von erheblicher Relevanz ist. Wer nimlich nach dem
Ortsbezug der geschaffenen Geister fragt, schafft stets auch eine pri-
zisierende Abgrenzung zum Begriff der Allgegenwart (Omnipri-
senz), der die Art und Weise bezeichnet, wie der ungeschaffene Geist
in seiner Schopfung gegenwirtig ist. Diesen in der Vitertheologie
vorgebildeten Diskussionsort in der Gotteslehre behalten die meis-
ten mittelalterlichen Autoren fiir unsere Frage bei. Sie kdnnen darin
Petrus Lombardus (f 1160) folgen, der, in Anlehnung an seine vikto-
rinischen Quellen (Hugo von St. Viktor, Summa Sententiarum), im
ersten Buch der Sentenzen, distinctio 37, iiber Ort und Bewegung
des Engels spricht und dabei dessen Am-Ort-Sein gegen die Om-
niprisenz Gottes einerseits und die dimensionale Verortung von
Ko6rpern andererseits abzugrenzen bemiiht ist, ohne dafiir in speku-
lativer Hinsicht iiberzeugende Griinde vorlegen zu kénnen.ll Man-

? Vgl. De fide orthodoxa, 1, 13; II, 3, PG 94, 851-54. 873 / ed. Eligius M.
BUYTAERT (= FIP.T 8). St. Bonaventure/Louvain/Paderborn: The Franciscan
Institute 1955, 56-63; 94-96.

10 vgl. PETAVIUS, Dionysius: Opus de theologicis dogmatibus, Tom. 4, 1. 1, cap.
13. Paris: Vives 1868, 74-82.

11 vgl. PETRUS LOMBARDUS: Sententiae 1. 1, dist. 37, cap. 6-8 (= SpicBon 4).
Grottaferrata 1971, 270-273; ebd. cap. 6 (270): ,Omne igitur corpus omni modo
locale est; spiritus vero creatus quodam modo localis est, et quodam modo non est
localis. Localis quidem dicitur, quia definitione loci terminatur, quoniam cum ali-
cubi praesens sit totus, alibi non invenitur; non autem ita localis est, ut, dimen-
sionem capiens, distantiam in loco faciat.“ Vgl. Summa Sententiarum, tract. 1, cap. 5
(PL 176, 50D): ,Spiritus vero creatus non habet dimensionem; et quia tamen termi-
num habet, quia ita est hic quod non alibi, localis est, licet non faciat distantiam in
loco; quia, etsi multi spiritus essent hic, non coangustarent locum ut minus de cor-
poribus contineret.“ Zur frithscholastischen Engellehre insgesamt vgl. den Uber-



Der Ort der Engel 43

che der Kommentatoren des Lombarden nutzen aber auch den Be-
ginn des zweiten Sentenzenbuches (distinctio 2), um sich unserem
Thema im Rahmen der Schopfungslehre zuzuwenden, an deren An-
fang der Sentenzenmeister iiber die Engel und den Feuerhimmel (das
caelum empyreum!?) als den Ort ihrer Erschaffung handelt. Eine
Beziehung zur theologischen Eschatologie ergibt sich, wenn hiufig
die Frage nach Ort und Bewegung der Engel mit derjenigen nach der
raum-zeitlichen Existenzweise der abgeschiedenen Seelen verkniipft
wird.13

(3) Durch die Wiederentdeckung des umfassenden aristotelischen
Naturwissens erwichst dem 13. Jahrhundert fir die Frage nach dem
Ort der Engel ein explizit philosophischer Kontext. Die Lehre vom
Ort ist ein Teil der aristotelischen Physik. Sofern das #bi eine der
aristotelischen Kategorien darstellt, ist die Thematik zudem von me-
taphysischer Relevanz. Der Versuch, diese philosophischen Vorga-
ben des Aristotelismus mit den theologischen Daten der christlichen
Engellehre in einer wissenschaftlich befriedigenden Theorie zu syn-
thetisieren, ist das systematische Movens in der Debatte um den Ort
der Engel im 13. Jahrhundert. Auf diese Epoche wird sich die Dar-
stellung im Folgenden fokussieren, wobei exemplarisch die Diskus-
sionsbeitrige des Thomas von Aquin, Bonaventura und Johannes
Duns Scotus nachgezeichnet und in ihrer Beziehung zu den Vorga-
ben der aristotelischen Philosophie ausgewertet werden, deren Lehre
vom Ort zunichst kurz vorzustellen ist.

blick von COLISH, Marcia: Early Scholastic Angelology. In: RThAM 62 (1995) 80-
109.

12 ol dazu die Hinweise bei MARSCHLER, Thomas: Auferstehung und Himmel-
g 4
fabrt Christi in der scholastischen Theologie bis zu Thomas von Aquin. Bd. 1 (=
BGPhMA NF 64/1). Miinster: Aschendorff 2003, 641-647.

13 ygl. beispielhaft zu Anfang des 13. Jahrhunderts: WILHELM VON AUXERRE:
Summa aurea, lib. 1, tract. 14, cap. 3, ed. Jean RIBAILLIER (= SpicBon 16). Paris/
Rom: Ed. du Centre National de la Recherche Scientif 1980, 271-273; PHILIPPUS
CANCELLARIUS: Summa de bono, De bono nature..., q. 9, ed. Nikolaus WICKI (=
Opera Philosophica Mediae Aetatis Selectae II). Bern: Francke 1985, 291-297.



44 Thomas Marschler

2. DIE DEFINITION DES ORTES ALS THEMA DER ARISTOTELISCHED
PHYSIK (IV [A], 1-5)

Die acht Biicher der Physik des Aristoteles waren schon vor 120
aus dem Griechischen ins Lateinische iibertragen worden, doch bil
deten sie in der ersten Hilfte des 13. Jahrhunderts noch mehrfacl
den Gegenstand kirchlicher Lehrverbote (zuletzt 1231). Erst 125
wurden sie offiziell in den Lehrkanon der Pariser Artistenfakulti
aufgenommen und somit fiir die Kommentierung wie auch die Be
nutzung im Zusammenhang mit theologischen Fragen freigegeben.!
Die Lehre vom Ort in Buch vier der Physik,> auf die wir im Fol
genden blicken, gehorte dabei nicht zu den besonders umstrittenes
Passagen.

Daf} die Naturphilosophie auch ,iber den Ort“ nachdenke:
muf}, ergibt sich aus ihrem aristotelischen Grundansatz. Die Physil
handelt von Naturgegenstinden, die der Verinderung unterworfei
sind. Auf dem Gebiet der Verinderung ist die Ortsbewegung di
»allgemeinste und wichtigste® Weise.!6 Ortlichkeit ist also ein
Grundeigenschaft des Gegenstands dieser Wissenschaft. Jedes wahz
nehmbare Ding ist lokalisierbar und kann seinen Ort wechseln. Ei;
besonderes Problem stellt nach Aristoteles die Beziehung zwischer
relativer und absoluter Anordnung der Dinge im Raum dar. Relativ
d.h. im Verhiltnis zum Betrachter, ist die Verortung eines Dinge
beliebig verinderbar. Es kommt auf den Standpunkt an, ob etwas al
links, rechts, oben oder unten befindlich erkannt wird. Das Mittelal

14 Vgl. STEENBERGHEN, Fernand van: Die Philosophie des 13. Jabrbundert,
Miinchen/Paderborn/Wien: Schéningh 1977, 85-87; 90-100; HODL, Ludwig
Avistotelesverbote. In: LMA, Bd. 1. Stuttgart u.a.: Metzler 1999, 948-949.

15 Einen allgemeinen Uberblick zur aristotelischen Physik und Kosmologie mi
Sammlung der wichtigsten Forschungsliteratur bietet FLASHAR, Hellmuth (Hg.
Grundrif? der Geschichte der Philosophie. Bd. 3: Altere Akademie. Aristoteles-Peripato.
Basel/ Stuttgart: Schwabe 1983, 262-267; 391-402; 441-443. Des weiteren: ZEKI
Hans Giinter: Topos. Die aristotelische Lebre vom Raum. Eine Interpretation vo
»Physik, D 1-5 (= Paradeigmata 10). Hamburg: Meiner 1990; DERS.: Einleitung z
Avistoteles, Physik. Griech.-dt. 2 Bde. (= PhB 380). Hamburg: Meiner 1987-88, be:
Bd. 1, XXX VIII-XLIIIL.

16 yg]. ARISTOTELES: Physik 208a31.



Der Ort der Engel 45

ter wird von ,gedanklichen“ Relationen sprechen, die in dieser Per-
spektivitit konstituiert werden. Daneben kennt Aristoteles aber
auch eine reale und absolute Anordnung, und diese wird uns durch
die natiirliche Bewegung der Elemente angezeigt. Dafy Feuer ,nach
oben“ und Erde ,nach unten® strebt, jeweils zu ihren ,natiirlichen
Orten®, ist nicht mehr standpunktabhingig, sondern unmittelbarer
Ausdruck unverinderlicher kosmologischer Gegebenheiten.

Wir konnen an dieser Stelle nicht den ausfiithrlichen Argumenta-
tionsgang nachzeichnen, den Aristoteles einschligt, um zu seiner
Definition des Ortsbegriffes zu gelangen, wie sie in Physik 212a5
vorgelegt wird: Der Ort ist ,die Grenze des umfassenden Kor-
pers“, und zwar, wie es kurz darauf erlduternd heifdt, eine ,unbeweg-
liche und unmittelbare“ Grenze.l” ,Ort“ ist demnach eine real-
ontologische, keine mathematische Bestimmung. Jeder Korper, der
einen dufleren, ihn umgrenzenden Korper hat, ist an einem Ort. Da
das aristotelische Weltmodell ein geschlossenes ist, in dem eine du-
Rerste Sphire einen endlichen Inhalt umgrenzt, innerhalb dessen es
kein Vakuum gibt, ist jedes Ding in dieser Welt an einem Ort. Die
letzte Sphire dagegen ist nach Aristoteles nicht mehr an und fiir
sich, sondern blofl akzidentell 6rtlich. Sie hat keine weiteren be-
grenzenden Korper um sich, so daf} ,jenseits des Himmels [im Sinne
der duflersten Sphire] kein Ort“ mehr ist, wie es im ersten Buch von
De caelo®® heifit. Die duflerste Sphire selbst ist der ganzen Welt ,4u-
flerster Rand“ und damit letzter, unverriickbarer Bezugspunkt aller
innerweltlichen Verortungen.

Was bedeuten diese naturphilosophischen Vorgaben fiir die mit-
telalterliche Diskussion um einen ,,Ort der Engel“? Eindeutig han-
delt es sich bei der aristotelischen Ortsdefinition um einen Begriff,
der nur fiir Gegenstinde der physikalisch beschreibbaren Welt kon-
zipiert ist. ,KOrper® ist ein Moment in seiner Definition, und Aris-
toteles sagt ausdriicklich, dafy aus diesem Grunde nicht jedes Seiende,
sondern allein ein ,der Bewegung fihiger Korper® am Ort ist.??

17vgl. ebd. 212a20.
18 279a16.
19 Vgl. ARISTOTELES: Physik 212b29.



46 Thomas Marschler

Allerdings kommt schon Aristoteles nicht an der Schwierigkeit vor-
bei, daff zumindest die menschliche Seele als immaterielle Substanz
irgendwie Teil dieser Welt ist, wenn auch nur iiber ihre Beziehung
zum Leib. Ahnlich wie dem Weltall als ganzem m&chte er ihr eine
Jakzidentelle® Ortlichkeit zusprechen,?? wobei eine nihere Erliute-
rung des Begriffs unterbleibt. Von dieser Grundlage her steht fest:
Sobald Theologen versuchen, iiber einen ,,Ort der Engel“ zu spre-
chen, kann dies in streng aristotelischer Begrifflichkeit hochstens in
uneigentlicher, iibertragener Rede geschehen. Eine Zuschreibung
von Ortlichkeit an Geistwesen im eigentlichen Sinne dagegen wire
nur unter der Voraussetzung einer grundlegenden Verinderung bzw.
Erweiterung der aristotelischen Definition denkbar. Wie im Folgen-
den zu zeigen ist, sind von den groflen Autoren des 13. Jahrhunderts
beide moglichen Wege beschritten worden.

3. THOMAS VON AQUIN: MITTELBARER ORTSBEZUG DES ENGELS
UBER DAS ZIEL SEINES WIRKENS

Thomas von Aquin (f 1274) hat sich an mehreren Stellen seines
Werkes zu Ort und Bewegung der Engel geduflert.?! Dabei kann er
bereits auf eine lebendige Diskussion der Frage in der vorangehen-
den Scholastik des 12. und 13. Jahrhunderts zuriickblicken. In sei-
nem frithesten Text zum Thema, 1 Sent. d. 37, q. 3, a. 1, stellt er
deshalb seine eigene Ansicht als Mitte zwischen zwei Extrempositi-
onen vor, von denen er sich abgrenzt und die unschwer mit Thesen
der fritheren Scholastik in Verbindung gebracht werden kénnen.

20 ygl. ebd. 212b12.

21 Die wichtigsten sind: 7 Sent. dist. 37, q. 3, a. 1; 2 Sent. d. 6, q. 1, a. 3; De
potentia q. 3, a. 19 ad 2 (von 1265-66), Summa theologiae, q. 52, a. 1 (geschrieben bis
1268), Quodlibet 1, q. 3, a. 4 (vermutlich von 1269) sowie das Opusculum De
substantiis separatis, cap. 18, nn. 159-160, das Thomas 1271 fir Reginald von
Piperno verfafit hat.



Der Ort der Engel 47

3.1 Erste abgelebnte These: Die Engel sind auf keine Weise an einem Ort

Die erste von Thomas im Sentenzenkommentar (SK) aufgefiihrte
Meinung wird als eine solche eingefiihrt, die von ,Philosophen® ver-
treten worden sei. Sie lehnt eine Lokalisierbarkeit der Engel generell
ab. Die mit dem Engel gleichgesetzte kosmische intelligentia er-
scheint hier als eine der Form nach ,universale” getrennte Substanz,
welche die Himmelssphire vermittels eines untergeordneten Bewe-
gers, der in formaler Hinsicht stirker partikuliren ,Sphirenseele®,?2
bewegt, und zwar nicht durch unmittelbare Applikation ihrer Wirk-
kraft, sondern allein vermittels des Willens (ut desideratum), darin
dem unbewegten Erstbeweger dhnlich. In dieser These entsteht kein
Widerspruch zum aristotelischen Ortsbegriff, weil nicht die Intelli-
genzen selbst 6rtlich sind, sondern allein der von ihnen bewegte
Himmel. Thomas distanziert sich von der nicht namentlich zuge-
ordneten Auffassung?® ausdriicklich nicht mit einer philosophi-
schen, sondern mit einer theologischen Begriindung. Die Lehre ist
als opinio haeretica zu qualifizieren, weil der christliche Glaube im
Gegensatz zu ihr ein unmittelbares Handeln der geschaffenen Geis-
ter im Kosmos, konkret: in Bezug auf die Menschen behauptet. Was
Thomas problematisch erscheint, ist nicht so sehr die Annahme, daf}
Engel die Himmelssphiren durch ihre Willenskraft bewegen; dies

22 Vgl. auch 2 Sent. dist. 14, q. 1, a. 3 c.: ,Unicuique tamen orbi assignaverunt
duos motores: unum conjunctum, quem dixerunt animam orbis; et alterum sepa-
ratum, quem dixerunt intelligentiam. Cujus positionis ratio fuit, quia intelligentia
secundum eos habet formas universales, quae non convenit ut immediate dirigant in
renovationibus diversis motus caeli, et in his quae per motum caeli educuntur; et
ideo oportet habere motorem in quo sint formae particulares dirigentes in motu, et
hunc dicunt esse animam orbis.“

23 Johannes SCHNEIDER verweist in seiner Edition der Quaestiones ordinariae
des THOMAS VON SUTTON (Miinchen: Verlag der Bayerischen Akademie der Wis-
senschaften 1973, 849 m. Anm. 32, zu qu. 30) in ihnlichem Kontext auf: AVER-
ROES: Metaph. 12 Comm. 44 (Aristotelis Opera cum Averrois Commentariis. Vene-
tils 1562-1574 / ND Frankfurt: Minerva 1962, 1073b1-8), Liber de causis § 13 (ed.
BARDENHEWER, Otto: Die ps.-aristotelische Schrift iiber das reine Gute. Freiburg:
Herder 1882, 176, Z. 8-13) und PROCLUS: Elementa theologica § 183 (ed. DODDS,
Eric R.: The Elements of Theology. Oxford: Clarendon 1933, 160). An diese Autoren
kénnte auch Thomas gedacht haben.



48 Thomas Marschler

erklirt er an anderer Stelle selbst fiir durchaus wahrscheinlich.?4
Auch die Rede von einer animatio caeli hat Thomas, wenn sie in
rechter Weise den Unterschied zur Beseelung der irdischen Lebewe-
sen betont, ohne Zuschreibung theologischer Autoritit?®> ebenso ge-
wiirdigt?6 wie die These vom Miteinander héherer und niederer En-
gel in der Himmelsbewegung, sofern das souverine Schépferhandeln
Gottes damit nicht im emanatistischen Sinne geleugnet wird.?” Was
er in 1 Sent. dist. 37 aus der Sicht des Theologen ablehnen muf, ist
allein der Versuch, die Engel in einem vorchristlichen Sinn auf ihre
Funktion fiir die Himmelsphysik und kosmologische Bewegungser-
klarung zu beschrinken und ihnen damit jedes unmittelbare Wirken
in der geschopilichen Welt abzusprechen, wie es die Bibel lehrt.

Wer in der frithen Scholastik nach einem Denker sucht, der klar
die rdumliche Lokalisierbarkeit des Engels ablehnt, wenn auch nicht
mit der von Thomas referierten Begriindung, trifft neben einigen
stark platonisierenden, meist durch Scotus Eriugena beeinflufiten
Autoren (wie Honorius von Autun, T um 115728) vor allem auf
Abaelard (t 1142),2? dessen Lehrposition schon bei seinen Zeitgenos-
sen Kritik erntete,3? aber nicht offiziell verurteilt wurde.31

24 Vgl. De substantiis separatis, a. 6 ad 8.

25 Vgl. Summa contra Gentiles 11, 70 (dt.-lat. Ausg., Bd. 2, hg. v. Karl ALBERT
und Paulus ENGELHARDT. Darmstadt: WBG 2001, 298-300).

26 Vg1, De substantiis separatis, a. 6 c. und Summa theologiae 1, 70, 3.
27 Vigl. 2 Sent. dist. 14, q. 1, 2. 3 c.
28 Vgl. etwa Scala coeli major, c. 7 (PL 172, 1233).

29 Vgl. ABAELARD: Glossulae super Porphyrium. In: Peter Abaelards philoso-
phische Schriften. Ed. Bernhard GEYER (= BGPhMA 21). Miunster: Aschendorff
1933, 549; Theologia ,Scholarium®, 1. 3, n. 70. In: Opera theologica 3. Ed. Eligius M.
BUYTAERT (= CCM 13). Turnhout: Brepols 1987, 529-530 / PL 178, 1105B-C;
Commentarius Cantabrigiensis, In Epistolam ad Eph. Ed. Artur M. LANDGRAF (=
PMS II, 2). Notre Dame: University of Notre Dame Press 1939, 413{.: ,Locale enim
non est, nisi quod sui interpositione distantiam facit ad circumstantia, quod tantum
corporalis habet natura. Verbi tamen gratia in ebore partes eboris sibi invicem sine
omni intervallo coherent, quibus tamen singulis cum interserta sit albedo, nullam
inter eas facit distantiam nec aliquo modo coherentiam partium disturbat. At vero
corporea natura quantumcumgque minima aliis interserta ea ab invicem disiungit.
Veluti in palma mea, ubi partes continue sunt, si infigatur stilus aliquis, statim
interpositione stili partes, que primum coherebant, disiunguntur. Nichil autem



Der Ort der Engel 49

3.2 Zweite abgelebnte These: ,Definitive” Gegenwart des Engels als
Folge seiner endlichen Wesenbeit

Die zweite These, die Thomas referiert, bejaht in grundsitzlicher
Weise, daf} die Engel in einem Verhiltnis zum Raum stehen. Gott
ordnet jedem Engel notwendig einen Ort zu, und zwar in Entspre-
chung zu seiner Wesenheit. Die Weise der Gegenwart von Engeln ist
allerdings im Vergleich zu derjenigen der Korper verschieden: Die
Geistwesen sind definitive, nicht circumscriptive an einem Ort. Es
geht um ein innerlich-wesenhaftes ,Beschrinktsein“ mit Folgen fiir
das Verhiltnis zum dufleren Raum, nicht um ein aus eigener dimen-
sionaler Verfafitheit resultierendes ,Eingeschlossen- bzw. Umschrie-
bensein®. Die Gegenwart des Engels bleibt auf einen Ort determi-
niert, weil seine Substanz eine begrenzte ist. Limitation der Substanz,
wie sie fiir alle Kreaturen kennzeichnend ist, wire darnach der in-
nere Grund fiir ihre Raumbeziehung in einem ebenfalls endlichen
Modus. Auch diese These wird von Thomas klar zuriickgewiesen,
diesmal aber mit einem Vernunftargument: Es handelt sich um eine
rudis probatio, weil sie zwei Begriffe von Begrenztheit (finis) in ei-
nem Begriindungszusammenhang zu verbinden sucht, die in Wahr-
heit d4quivok sind. Finite Substanzen und finite Orte sind kategorial
verschiedene Sachverhalte, die in keinem proportionalen Zusam-
menhang stehen.

horum in spiritali natura contingit, que ex toto localis non est. [...] Spiritus tamen
creati veluti angeli quandoque locales esse dicuntur, quod non est aliud nisi eos in
actionibus suis circumscribi, quia sic in uno loco amministrare habent, quod non in
alio.”

30 Vgl. etwa: Epistola Gualteri de Mauritania episcopi ad Petrum Abaelardum. Ed.
Heinrich OSTLENDER (= FlorPatr 19). Bonn: Hanstein 1929, 40. Vgl. JOLIVET,
Jean: Sur quelques critiques de la théologie d’Abélard. In: DERS. : Aspects de la pensée
médiévale. Paris: Presses Univ. de France 1987, 7-51, hier 17.

31 Im beriihmten Katalog der 19 Thesen, welcher der abschlieRenden Verur-
teilung seiner Theologie auf der Synode von Sens 1140 zugrunde lag, findet sich die
Lehre von der ,Unriumlichkeit“ der Engel nicht; gleichwohl mag man in der dorti-
gen These 18, ,dafl die Seele Christi nicht als solche (per se) zur Holle hinabge-
stiegen ist, sondern nur ihrer Kraft nach (per potentiam)“, einen Anklang an unser
Thema erkennen. Vgl. MEWS, Constant: The List of Heresies Imputed to Peter
Abelard. In: RBen 101 (1985) 73-110 (Thesen ebd. 108-110).



50 Thomas Marschler

In dieser zweiten zuriickgewiesenen These 1if3t sich eine Auffas-
sung wiedererkennen, wie sie mehr als 100 Jahre vor Thomas Hugo
von St. Viktor (f 1141) in seinem Hauptwerk De sacramentis vertre-
ten hat,32 und zwar als exakte Gegenthese zu Abaelards Ausfiihrun-
gen. Indem Hugo die schon in der Schule des Anselm von Laon in
Nihe zu Viteraussagen vorgetragenen Argumente fiir eine Ortlich-
keit der Engel3? prizisiert, verbindet er kreatiirliches Sein prinzipiell
mit drtlicher Bestimmtheit,>* verstanden als ,Gegenwart des Wesens
und der Handlung” (per praesentiam naturae et operationis), wobei
die essential-naturale Prisenz dem Handeln vorgingig ist.

3.3 Die eigene Position des Thomas von Aquin: Der Engel ist dort, wo
er wirkt

Nach Darstellung und Kritik der beiden ersten Positionen geht
Thomas in 1 Sent. dist. 37, quaest. 3, artic. 1 daran, seinen eigenen
Standpunkt darzustellen. Dieser wird sich ohne nennenswerte An-
derung in allen seinen spiteren Auflerungen zum Thema wiederfin-
den. Thomas kann hier nahtlos an Aussagen seines Lehrers Albert (}

1280) anschlieflen.?® Da die Darstellung aus dem SK die ausfiihr-

32 Vgl. HUGO VON ST. VIKTOR: De sacramentis, 1. 1, p. 3, cap. 18 (PL 176,
224B-C).

33 Vgl. etwa Sententie divine pagine. In: BLIEMETZRIEDER, Franz P.: Anselm von
Laons systematische Sentenzen (= BGPhMA 18, 2-3). Miinster 1919, 11 (fol. 87b);
Sententie Anselmi, ebd. 52 (fol. 43c); STEGMULLER, Friedrich: Sententiae Beroli-

nenses. Eine neugefundene Sentenzensammlung aus der Schule des Anselm von Laon.
In: RThAM 11 (1939) 33-61, hier 55.

34 HUGO VON ST. VIKTOR: De sacramentis, 1. 1, p. 3, cap. 18 (PL 176, 224B):
,Omne enim quod definitum est, secundum aliquid locale est; quoniam in eo ipso
quod finem et terminum habet, locum habet, et determinat locum sicut deter-
minatum est in loco.“

35 Vgl. etwa ALBERT: Super Dionysium De caelesti hierarchia, c. 13 (= Ed. Colo-
niensis, t. XXXVI, 2). Miinster: Aschendorff 1999, 205, ZZ. 66-73: ,[...] angelus
non est in loco per accidens, secundum quod unitur cuidam corpori ut anima, sed
secundum quod operatur circa aliquid quod est in loco per se; ex hoc enim oportet,
ut actio eius sit in loco et per accidens ipse, cum operatio non separetur a virtute
agente; remota autem hac operatione concedimus, quod non est in loco nec per se
nec per accidens®; Quaestio de angelis, a. 1-2 (= Ed. Coloniensis t. XXV, 2). Miins-
ter: Aschendorff 1958, 267-268. Zum philosophischen Kontext vgl. HOSSFELD,



Der Ort der Engel 51

lichste Argumentation bietet, gehen wir von ihr aus und ziehen nach
Bedarf spitere Erliauterungen hinzu.3¢

Die Aufgabe, vor der Thomas nach Ablehnung der beiden ersten
Thesen steht, besteht darin, eine Position zu formulieren, die einer-
seits in rechtgliubiger Weise die Ortlichkeit der Engel anerkennt,
aber andererseits den Grund dafiir nicht in deren begrenzter Wesen-
heit sucht. Es muf} eine andere Weise des Sich-Beziehens von Seiten
des Engels auf einen begrenzten Ort hin geben als die rein natural
bedingte. Vier Formen der moglichen applicatio eines Dinges auf
eine riumliche Grofle zieht Thomas dabei in Erwigung. Die ersten
drei scheiden allesamt im Falle des Engels aus. Es kann sich erstens
nicht um eine applicatio secundum formam handeln, wie sie im Ver-
hiltnis zwischen Seele und Leib besteht, denn der Engel ist nicht das
Formprinzip in einem zusammengesetzten Seienden, dessen materia-
les Prinzip der Ort wire. Zweitens ist eine applicatio secundum de-
terminatum situm auszuschlieflen, wie es die des Punktes wire, der
seinen Ort auf einer Linie einnimmt; mit thr wiirde der Engel selbst
in falscher Weise zu einer quantitativ-riumlichen Grofle erklirt.
Drittens scheidet die Beziehung in Form eines raumlichen Kontaktes
aus, wie er vorliegt, wenn ein Korper an einem Ort ist, sofern er mit
ihm ,das Auflerste gemeinsam® hat, d.h. beriihrungsidentische Fl3-

Paul: Studien zur Physik des Albertus Magnus. In: ZIMMERMANN, Albert (Hg.):
Avistotelisches Erbe im lateinischen Mittelalter (= MM 18). Berlin/New York: De
Gruyter 1986, 1-42, hier 1-15 (Lehre vom Ort); ANZULEWICZ, Henryk: Perspektive
und Raumwvorstellung in den Friibwerken des Albertus Magnus. In: AERTSEN, Jan A. /
SPEER, Andreas (Hgg.): Raum und Raumwvorstellungen im Mittelalter (= MM 25).
Berlin/New York: De Gruyter 1997, 249-286.

36 Vgl. zur thomanischen Position: COLLINS, James: The Thomistic Philosophy of
the Angels (= The Catholic Univ. of America, Philosophical Studies 89). Washing-
ton: Catholic University Press 1947, 316-321; VERNIER, Jean-Marie: Les anges chez
saint Thomas d’Aquin. Paris: Nouvelles Ed. Latines 1986, 90-91; SARANYANA, Josep
Ignasi: La discusion de Tomas de Aquino acerca de la presencia de los espiritus puros en
el lugar y en el tiempo. In: AERTSEN / SPEER (Hgg.): Raum und Raunmwvorstellungen
im Mittelalter, 365-374, bes. 370-373; SUAREZ-NANI, Tiziana: Les anges et la
philosophie. Subjectivité et fonction cosmologique des substances séparées a la fin du
XIIF siécle. Paris: Vrin 2002, 87-90. Zur thomanischen Naturphilosophie vgl. als
neuere Gesamtdarstellung: ELDERS, Leo J.: La philosophie de la nature de Saint Tho-
mas d’Aquin. Philosophie générale de la nature, cosmologie, philosophie du vivant,
anthropologie philosophique (= Croire et savoir 19). Paris: Téqui 1994.



52 Thomas Marschler

chen existieren. Eine solche Berithrung im eigentlichen Sinne, die
Thomas in der Summa theologiae einen contactus dimensivae quanti-
tatis nennt, kommt fiir den Engel nicht in Frage. Gerade in dieser
letzten Abgrenzung stellt man fest, dal Thomas keine Diskussion
des aristotelischen Ortsbegriffes erdffnen, sondern ihn unverkiirzt
aufrechterhalten will. Der Engel, so lautet seine Schlufifolgerung,
kann darum nur metaphorice mit einem Ort in Berithrung kommen,
indem er die einzige Quantitit, die er besitzt, nimlich die der Wirk-
kraft (quantitas virtualis), auf einen bestimmten Ort zu applizieren
vermag.’” Wenn man diesen contactus, die Berithrung durch Wirk-
michtigkeit, ,Handlung“ nennen will, weil im Handeln der eigen-
tiimliche Effekt der Kraft besteht, dann, so formuliert Thomas u-
Rerst vorsichtig, mag man sagen, dafl der Engel per operationem an
einem Ort sei.’8 Dieses Einwirken konkretisiert der Aquinate im SK
durch ein Beispiel, das noch zusitzlich die Uneigentlichkeit (weil
Ungegenstiandlichkeit) des Vorgangs betont: Der Engel beriihrt den
Ort, wie uns ein trauriger Mensch ,berithrt (sicut contristatus dici-
tur tangere). Und im ersten Quodlibet unterstreicht Thomas, daf}
»>Handlung® im vorliegenden Kontext nicht einfachhin als ,Bewe-
gung“ (d.h. bewegende Kraft) verstanden werden darf, sondern in
einem umfassenderen Sinne die Einung des Engels mit einem Korper
vermittels seiner Einwirkung bezeichnet. Nur so kann Thomas
durch sein Erklirungsmodell jene den Engeln im Glauben zuge-
schriebenen Relationen zur materiellen Welt beriicksichtigen, die
weniger in echter Wirkursichlichkeit als vielmehr in einer Weise
»aktiver Prisenz® bestehen, und fiir die der Magister selbst das , Vor-
stehen® (praesidere) und das ,Umgreifen® (continere) als Beispiele an-

37 Vgl. THOMAS: Summa theologiae 1, q. 52, a. 1 c.: ,Relinquitur ergo quod
angelus definiri vel determinari non potest ad locum aliquem nisi per actionem et
operationem. Dico autem operationem communiter secundum quod angelus se
habet ad corpus contentum in loco per modum praesidentis vel ministrantis, aut
aliquo modo agentis vel patientis. Et ista est tertia opinio, quae ponit angelum esse
in loco inquantum alicui loco per operationem applicatur. [...] Et ideo hanc
opinionem sequendo, quae rationabilior videtur, dico, quod angelus et quaelibet
substantia incorporea non potest esse in corpore vel in loco nisi per operationem,
quae effectum aliquem in eo facit [...].

38 Vgl. THOMAS: Quodlibetum 1, q. 3, a. 4 c.



Der Ort der Engel 53

fithrt.3? Keinesfalls 133t der Engel dabei den von seinem ,Handeln“
Betroffenen Sein zukommen, sondern hochstens ,etwas dem Sein
Hinzugefiigtes® (aliguid superadditum ad esse). So' unterscheidet er
sich vom Schopfergott ebenso wie von der Seele, die dem Leib als
Form das je eigene Sein schenkt, oder auch von der Subsistenz des
gottlichen Sohnes in der hypostatischen Union, die der angenom-
menen Menschheit zu personaler Existenz verhilft. Die Kraftzuwen-
dung des Engels an einen Korper am Ort ist demgegeniiber von ge-
ringerer seinsstiftender Valenz, und dennoch wird der Ort, an dem
das Geistwesen in solch begrenzter Weise Effekte hervorzubringen
vermag,0 fiir es selbst zum Ort seines Da-Seins secundum quid,*! auf
eine geistige Weise.*2 Diese Aussage ist ,iquivok“# zur Ortszu-
schreibung an Korper, und eigentlich geht sie schon einen Schritt zu
weit, ist abusive gesprochen, wie Thomas Gregor von Nyssa zitiert.
Statt des ,Enthaltenseins“, das wir von einem durch dimensionale
Quantitdt gepriagten Korper am Ort aussagen miissen, gilt fiir den
Engel nimlich eher das Gegenteil: Er selbst umfafit durch seine
geistige Kraft auf gewisse Weise den Ort, an dem er wirkt, denn als
Wirkender vervollkommnet er den dort existierenden Korper,*4
iberfiihrt er Potentialitit in Aktualitit. Darin nun dhnelt sein Ver-
hiltnis zur rdumlichen Welt der Stellung der Seele im Leib, die als
Formprinzip ebenso ut continens, non ut contenta zugegen ist.*
,Ortlichkeit®, so lautet eine wichtige Konsequenz des thomanischen
Erklirungsmodells, mufy dem Engel damit keineswegs immer und
notwendig zukommen. Wenn er auf nichts Korperliches einwirkt,
ist er auch nirgendwo. Obwohl sich diese Folgerung nach Thomas

39 Vgl. ebd.

40 THOMAS: 1 Sent. dist. 37, q. 3, a. 1 c.: ,dico quod angelus et quaelibet sub-
stantia incorporea non potest esse in corpore vel loco nisi per operationem, quae
effectum aliquem in eo facit, vel praesidendo, vel ministrando, vel aliquo modo
agendo.“

41 vgl. ebd. ad 2.

42 THOMAS: De substantiis separatis, cap. 18, n. 160: ,quodam modo spirituali®.
43 Vgl. THOMAS: Summa theologiae 1, q. 52, a. 1 c.

44 Vgl. THOMAS: 1 Sent. dist. 37, q. 3, a. 1 ad 3.

+ Ebd.



54 Thomas Marschler

ebenso klar aus der Unkorperlichkeit des Engels ergibt wie etwa die
Tatsache, dafl er durch keine Farbe gefarbt ist, weifl der Aquinate
doch, dafl unsere Vorstellung (imaginatio) hier an ihre Grenzen
stofit, weil sie das Kontinuum des allumgreifenden Raumes niemals
verlassen kann* und sich darum ein Seiendes im Jenseits aller Orte
nicht mehr vor Augen zu stellen vermag. Im Kern besteht keine
Differenz zwischen der thomanischen These und den philosophi-
schen Grundsitzen, die ein radikaler Aristoteliker wie Siger von
Brabant (} um 1284) in unserer Frage vertritt.#’ Bestenfalls faf}t Tho-
mas das , Wirken“ des Geistwesens in einem etwas weiteren Sinne als
die Averroisten, sofern er jede Kraftzuwendung, z.B. auch die , T3-
tigkeit“ des Schutzengels, einbezieht und nicht nur an Bewegungs-
vorginge im strengen Sinne (wie etwa die Sphirenbewegung) denkt.
Sofern man die uneigentliche Rede in der Gleichsetzung von hic ope-
rari und hic esse zuzugestehen bereit ist, ist nach Thomas die Forde-
rung des Glaubens erfiillt und jeder Hiresieverdacht ausgerdiumt.

Der Aquinate, so kann restimierend festgehalten werden, ist be-
mitht, den aristotelischen Ortsbegriff zu bewahren, so weit es unter
den theologischen Vorgaben eben geht. Eine direkte metaphysische
Beziehung zwischen dem Wesen des Engels und einem Ort in der
sichtbaren Welt kommt darum fiir Thomas aus philosophischen
Griinden nicht in Frage.

4, BONAVENTURA: UNMITTELBARER ORTSBEZUG DES ENGELS ALS
BEWEIS DER ZUGEHORIGKEIT ZUR EINHEITLICHEN SCHOP-
FUNGSORDNUNG

Anders als Thomas diskutiert Bonaventura (f 1274) die Frage nach
dem Ort der Engel nicht in der Gotteslehre des ersten, sondern in
der Schopfungslehre des zweiten Sentenzenbuches (2 Sent. distinct.

46 Vgl ebd. ad 4.

47 Vgl. SIGER VON BRABANT: Quaestiones super libros physicorum 11, 32. Ed.
Philippe DELHAYE (= Les philosophes Belges 15). Louvain: Editions de I'Institut
Supérieur de Philosophie 1941, 124-127; dazu: STEENBERGHEN, Fernand van:
Maitre Siger de Brabant (= PhMed 21). Paris: Publ. Univ. 1977, 320. Darnach sind
die getrennten Substanzen an einem Ort ,contactu virtuali, sua virtute motiva®“.



Der Ort der Engel 55

2, pars 2, artic. 2, quaest. 1).*8 Dies mag bereits darauf hinweisen,
daf} er seine Antwort nicht so sehr wie der Dominikaner im Aus-
gang von der Immaterialitit des Geistwesens Engel, welche dieses
mit Gott gemeinsam hat, sondern vom Weltbezug des Geschopfes
her, das ein Teil des Universums ist, konzipieren wird.

Um die Lehre der theologischen Tradition seit dem Frithmittelal-
ter, nach welcher die Engel im caelum empyreum ihren urspriingli-
chen Ort haben, dem verniinftigen Verstehen zu erdffnen, setzt auch
Bonaventura bei einem (natur-)philosophisch konzipierten Orts-
begriff an. Die drei moglichen Betrachtungsweisen, die er fiir einen
Ort im Verhiltnis zu dem darin Verorteten auffithrt, geben im We-
sentlichen die Grundmerkmale der aristotelischen Bestimmung wie-
der, versuchen diese aber in eine stirker systematische Ordnung zu
bringen: Der Ort kann erstens betrachtet werden, sofern er das Ver-
ortete ,enthilt“ (ratione continentis), d.h. als umschlieflendes ,,Ge-
fif}“, zweitens, sofern er es ,abmif}t“ (ratione mensurantis), d.h. als
quantifizierende Begrenzung, drittens, sofern er es im Dasein erhilt
(ratione conservantis), und in diesem Sinne wird er ,Natur® genannt.
Das Neue bei Bonaventura im Vergleich zu Aristoteles und zu
Thomas besteht darin, daf} er diese drei Aspekte der Definition nicht
blofl zusammen, sondern auch in abgestufter Form einsetzt, um vom
»Am-Ort-Sein“ eines Gegenstandes zu sprechen. Damit ist der prin-
zipielle Bezug auf Korper bei der Definition von ,,Ort“, wie er der
aristotelischen Ursprungsbestimmung eigen ist, aufgegeben. Bei Bo-
naventura findet sich diese Beziehung nur in der umfassendsten
Form des Ortsbegriffes: Ortlichkeit in allen drei genannten Hinsich-
ten existiert im Falle der irdischen Korper, der ,endlichen, korperli-
chen und verginglichen Substanzen®. Beschrinkt man sich auf den
ersten und zweiten Aspekt, kommt man dagegen zu einem Orts-
begriff fiir die ,begrenzten und korperlichen, aber unverginglichen
Substanzen“, bei denen an die Himmelskorper zu denken ist.
Schliefflich gibt es ein drittes Verstindnis, das blof noch den ersten
Aspekt umfaflt, also das Enthaltensein ohne quantitative Abmessung

48 Vgl. KECK, David: Angels and Angelology in the Middle Ages. New York/
Oxford: Oxford University Press 1998, 110-111.



56 Thomas Marschler

und Konservation. Es trifft fiir das Am-Ort-Sein der endlichen, geis-
tigen und unverginglichen Substanzen zu, und das sind die Engel.
Sofern man also ,,Ort* allein als locus continens versteht, haben die
Engel im eigentlichen Sinne einen solchen Ort. Dem ganzen von
Bonaventura gewihlten Verfahren scheint entgegenzustehen, daf die
mit ihm gewonnenen Ortsbegriffe eher dquivok als univok sind. Es
wird nur statuiert, aber nicht philosophisch erklirt, warum ein rea-
ler Ort sich derart unterschiedlich zu dem von ithm Umfaflten ver-
halten kann. Offenbar hat Bonaventura dieses Problem im Blick,
wenn er versucht, den Ortsbezug auch von Seiten des Verorteten
her zu begriinden. Im Falle des Engels ist es dabei nicht das Wirken,
welches ihn in der Sicht des Franziskaners in Beziehung zur korper-
lichen Welt bringt. Vielmehr wird als Grund fiir sein riumliches
»>Umfafitsein“ die ,Anordnung der Teile im Universum® angefiihrt.
Bonaventura erldutert diese These in zwei Schritten. Erstens muf} es
irgendein ,umschlieflendes Band“, das die Einheit des Kosmos garan-
tiert, deswegen geben, da andernfalls die diversen Glieder der Schop-
fung (darunter die Engel) nicht als Teile jenes im Begriff des ,,Uni-
versums® vorausgesetzten Ganzen verstanden werden konnten, die
miteinander in Beziehung stehen. Diese Funktion erfiillt der kosmi-
sche Raum, in dem alles seinen Ort hat. Zweitens versucht Bonaven-
tura im speziellen zu zeigen, dafl Ortlichkeit als Kategorialbestim-
mung alles kreatiirlich Seienden auch den geschaffenen Geistern zu-
zusprechen ist. Noch einmal lassen sich zwei Schritte des Gedankens
unterscheiden. Zum einen ist die Bindung an Ortlichkeit in der ,,Be-
grenztheit (/imitatio) des geschaffenen Geistes“ impliziert. Bonaven-
tura schlidgt also den Begriindungsweg des Hugo von St. Viktor ein,
dessen abschitzige Bewertung durch Thomas wir kennengelernt ha-
ben. Aber der Franziskaner tut dies in einer recht originellen Vari-
ante. Das Wesen Gottes, so setzt das Argument an, ist bestimmt von
Einfachheit, durch die der Schopfer allen Dingen ,innerlich” ist, und
von Unendlichkeit, durch die er alle Dinge umfaf3t und ihnen so
»auflerlich ist. Gott ist der innerste Kern und der duflerste Umfang
der Schépfung. Man wird an das pseudo-hermetische Wort von Gott



Der Ort der Engel 57

als der sphaera infinita erinnert, deren Zentrum iiberall und deren
Grenze nirgends ist,*? wie es Bonaventura in seinem Werk anderswo
ausdriicklich zitiert.”® Diese Eigenschaften seines eigenen Wesens,
simplicitas und immensitas, teilt Gott den Geschdpfen mit, soweit sie
sie aufzunehmen vermogen. Der geschaffene Geist empfingt die
Einfachheit, aber nicht die Unermefilichkeit.’! Er ist als einfacher
(unteilbarer) zugleich begrenzt, und zwar in Beziehung zu Raum
und Zeit, indem er ,hier und jetzt“ existiert (und nicht wie Gott als
einer, der selbst alles umfingt bzw. enthilt). Der Korper dagegen
nimmt nicht durch seine FEinfachheit am Wesen Gottes teil;
vielmehr ist er zusammengesetzt und bis ins Unendliche teilbar.
Damit aber ist er (besser als der geschaffene Geist) in der Lage, an
der zweiten der genannten gottlichen Wesenseigenschaften zu parti-
zipieren, nimlich an der immensitas im Sinne der Fihigkeit, anderes
aufzunehmen bzw. zu umfassen. Zuhochst hat Gott mit dieser
Eigenschaft jene Sphire ausgestattet, die alles in der Welt umfingt,
ohne selbst noch von einem ihr Aufleren umfaflt zu werden: die
letzte Himmelssphire, das caelum empyreum als ,edelsten der Kor-
per. Das zweite Argument, das Bonaventura anschliefit, zielt grund-
sitzlich in dieselbe Richtung: Nur Ortliches kennt die Unterschei-
dung von ,hier oder dort“, die zum Ausdruck innerer Unterschie-
denheit von Dingen, zumal in threm Wiirdegrad, zu werden vermag.
Dadurch wird ein gestufter Ordo des Geschaffenen moglich, in

49 Vgl. BAEUMKER, Clemens: Das pseudo-hermetische ,Buch der vierundzwanzig
Meister". Studien und Charakteristiken zur Geschichte der Philosophie des Mittelalters
(= BGPhMA 25). Miinster: Aschendorff 1928, 205.

%0 Vgl. etwa BONAVENTURA: I Sent. dist. 37, p. 1, q. 1, a. 1 ad 3 sowie [tineria-

rium mentis in Deum, cap. 5 (vgl. die lat.-dt. Ausgabe von Marianne SCHLOSSER.
Miinster: LIT 2004, 90-91).

51 ygl. BONAVENTURA: 2 Sent. dist. 2, p. 2, a. 2, q. 1 c.: ,Ratio autem quare
continentur loco corporali, duplex est: una, scilicet limitatio ipsius spiritus creati.
Cum enim spiritus increatus, qui Deus est, habeat in se simplicitatem per quam est
intra omnia, et immensitatem per quam continet omnia et est extra omnia; com-
municat illas conditiones creaturae eatenus, quatenus nata est recipere. Unde sim-
plicitatem communicat spiritui; sed spiritus non potuit recipere virtutem conti-
nentiae. Quia enim simplicitas eius finita est, ideo est bic et nunc; et quia non habet
partem et partem, ideo secundum totum est hic et nunc: et ideo non potest habere
universalem capacitatem rerum.“



58 Thomas Marschler

welchem die hierarchischen Unterschiede in der riumlichen Anord-
nung zum Ausdruck gradueller seinshafter Vollkommenheiten wer-
den koénnen. Dafl die Engel in einem solchen realsymbolischen
Kosmos ,ganz oben“ ihren Platz haben, im Himmel des Feuers, des
edelsten Elements, steht aufler Frage. Es ist also keineswegs die rudis
probatio, wie sie Thomas kritisiert hatte, auf die sich Bonaventura
stiitzt. Vielmehr argumentiert er im Rahmen einer viel umfassen-
deren theologischen Ordo-Metaphysik. Thm schwebt eine gestufte
Partizipationsordnung des Geschaffenen vor, wenn er fordert, daf}
das begrenzte Wesen des Engels an einem begrenzten Ort dieser
Welt zu finden sein mufl. Damit die Welt tatsichlich die universale
Ordnung sein kann, wie sie sich von uns erkennen lif}t, mufl es ein
universales Medium geben, das die Kommunikation der Teile er-
moglicht. Dies ist der gemeinsame Raum, in dem alles seinen Ort
hat.

Wenn man nach einer Quelle fiir Bonaventuras ordnungstheolo-
gisches Modell sucht, wird man rasch fiindig. Die Grundlinien seiner
Argumentation liegen bereits in der Summa Halensis vor. Wihrend
Alexander von Hales (T 1245) in seiner (vor dem Ordenseintritt
1236) verfafiten Sentenzenglosse eine Meinung vorgetragen hatte, die
eher in die Richtung dessen geht, was bei Albert oder Thomas zu le-
sen ist,>? setzt sich die Summa, vergleichbar dem auch mit Bonaven-
tura verbundenen Alexander-Schiiler Odo Rigaldi (+ 1275),>3 Fran-
ziskanermagister in Paris und spiter Erzbischof von Rouen, stirker
fiir eine Verortung des Engels im eigentlichen Sinne ein, und zwar
in dhnlicher Form, wie es wenig spiter (in schirferer und priziserer
Ausgestaltung) Bonaventura tut.>* Es wundert nicht, daff die von
thm vorgetragene Lésung auch bei nachfolgenden Autoren der Fran-
ziskanerschule immer wieder eine Rolle spielt, wenn auch nicht
mehr in derselben Ausschlieflichkeit.>® Allerdings weisen diese

52 Vgl. ALEXANDER VON HALES: 1 Sent. dist. 37, n. 36 (= BESMA 12). Grotta-
ferrata 1951, 377-378.

53 Vgl. ODO RIGALDI: 1 Sent. distinct. 37 (Cod. Briigge 208, fol. 152a-154d).
>4 Vgl. Summa fratris Alexandri, liber 2, num. 177. Grottaferrata 1928, 229-231.

55 Vgl. etwa PETRUS JOHANNES OLIVI: Quaestiones in secundum librum
Sententiarum, quaest. 32. Ed. Bernhard JANSEN (= BFSMA 4). Quaracchi 1922,



Der Ort der Engel 59

Autoren bereits in eine Zeit, die - auch fiir unsere Fragestellung -
durch ein entscheidendes Datum von der fritheren Diskussion ge-
trennt ist: die berithmte Verurteilung von 1277. Thr miissen wir uns
kurz zuwenden, bevor wir mit dem Blick auf einen weiteren Fran-
ziskaner auf der Schwelle zum 14. Jahrhundert, Johannes Duns Sco-
tus, unseren vergleichenden Durchgang abschlieflen.

5. DIE VERURTEILUNG VON 1277

Es steht aufler Zweifel, dafl das Datum des 7. Mirz 1277 fiir die ,fol-
genschwerste Verurteilung des Mittelalters“>® steht. Die Fakten sind
bekannt: Etienne Tempier, der Bischof von Paris, verurteilte nach
hastiger Vorarbeit in einer Theologenkommission 219 Sitze, von
denen 179 die Philosophie, 40 die Theologie betrafen. Im Faden-
kreuz der Verurteilung standen radikale Aristoteliker der Artisten-
fakultdt, reprisentiert durch die Namen Siger von Brabant und Boe-
tius von Dacien. Faktisch betroffen aber waren - wenigstens in ein-
zelnen Thesen des groflen Konvoluts - auch zahlreiche andere Pari-
ser Lehrer, die sich in gemafligterer Form als die genannten um eine
Erschlieffung des Aristoteles fiir die Theologie bemiiht hatten, dar-
unter nicht zuletzt der drei Jahre zuvor verstorbene Thomas von
Aquin.

In immerhin 31 der verurteilten philosophischen Thesen geht es
um die getrennten Substanzen: um ihr Verhiltnis zur ersten Ursache

571-585; MATTHAEUS AB AQUASPARTA: Quaestiones disputatae de anima separata,
g. 2 (= BFSMA 18). Grottaferrata 1959, 20-39; Quodlibetum 1, 4 (Cod. Todi 44, fol.
87vb-88rb); 1 Sent. distinct. 37 (Cod. Todi 122, fol. 123rb-126va); RICHARDUS DE
MEDIAVILLA: 1 Sent. dist. 37, a. 2, q. 1-2. Brixiae 1591, 325-328.

56 VAN STEENBERGHEN: Die Philosophie des 13. Jabrbunderts [Anm. 14], 452.
Vgl. zum aktuellen Forschungsstand: PICHE, David: La condamnation Parisienne de
1277. Paris: Vrin 1999; LEPPIN, Volker: Die Folgen der Pariser Lebrverurteilung von
1277 fiir das Selbstverstindnis der Theologie. In: AERTSEN, Jan A. / SPEER, Andreas
(Hgg.): Geistesleben im 13. Jabrbundert (= MM 27). Berlin/New York: De Gruyter
2000, 283-294; EMERY, Kent: After the Condemnation of 1277. New Evidence, New
Perspectives and Grounds for New Interpretations. In: AERTSEN, Jan A. / EMERY,
Kent / SPEER, Andreas (Hgg.): Nach der Verurteilung von 1277. Philosophie und
Theologie an der Universitit von Paris im letzten Viertel des 13. Jabrbunderts (= MM
28). Berlin/New York: De Gruyter 2001, 1-19.



60 Thomas Marschler

oder die korrekte Beschreibung ihrer Wesenseigenschaften. Es war
nicht das erste Mal, daf} dabei auch die Frage nach dem Verhiltnis
der Engel zum Ort im Fokus einer wichtigen kirchlichen Zensur
stand. So hatte Bischof Wilhelm von Auvergne am 13.1.1241 bei der
Verurteilung von zehn Sitzen die Meinung zuriickgewiesen, dafl der
Feuerhimmel nicht gemeinsamer Ort der Engel und Beseligten sei
und daf} der Engel an vielen Orten zugleich oder sogar iiberall sein
kénne.”” Allerdings befand sich der Bischof mit dieser Aussage
durchaus noch in einem breiten Konsens der Theologen seiner Zeit
und hatte keinen der spekulativ wirklich brisanten Punkte beriihrt.
Dies inderte sich 1277, wie man im Blick auf drei der nun verurteil-
ten Thesen unschwer erkennt.”® Noch relativ unproblematisch ist
die Ablehnung einer ersten Behauptung:

53. Das Geistwesen, sei es der Engel oder die getrennte Seele, ist nir-
gendwo.

Mit ihrer Zuriickweisung kénnen sich auch diejenigen Autoren ab-
finden, die solche Verortung nur in einem iibertragenen Sinne zuge-
stehen mochten. Brisant wird die erste Aussage in der Verurteilungs-
liste erst in Verbindung mit der nachfolgenden:

54. Die getrennten Substanzen sind nirgends ithrem Wesen nach. -
Dies ist ein Irrtum, wenn man es so versteht, daff das Wesen nicht an
einem Ort ist. Wenn man es aber so versteht, dafl das Wesen der

37 Vgl. DENIFLE, Heinrich / CHATELAIN, Aemilio (Hgg.): Chartularium Uni-
versitatis Parisiensis. Bd. 1. Paris: Delalain 1889, 171. Wilhelm hat in seinem theo-

logischen Werk auch selbst lingere Erorterungen zu unserem Thema vorgelegt; vgl.
De Uniwverso, p. 2, c. 83-99. In: Opera omnia, Vol. 1, Paris 1674, 938-953.

38 Vgl. zum Folgenden HISSETTE, Roland: Enguéte sur les 219 articles condamnés
a Paris le 7 Mars 1277 (= PhMed 22). Louvain/Paris: Publ. Universitaires 1977, 104~
110. Die Thesen lauten in ihrem lateinischen Original: ,n. 53: Quod intelligentia,
vel angelus, vel anima separata nusquam est; ,n. 54: Quod substantiae separatae
nusquam sunt secundum substantiam. - Error, si intelligatur ita quod substantia
non sit in loco. Si autem intelligatur quod substantia sit ratio essendi in loco, verum
est quod nusquam sunt secundum substantiam®; ,n. 55: Quod substantiae separatae
sunt alicubi per operationem; et quod non possunt moveri ab extremo in extre-
mum, nec in medium, nisi quia possunt velle operari aut in medio, aut in extremis.
— Error, si intelligatur sine operatione substantiam non esse in loco, nec transire de
loco ad locum.©



Der Ort der Engel 61

Grund fiir das Am-Ort-Sein ist, so ist es wahr, daff sie nirgends ihrem
Wesen nach sind.

Diese Zensurierung muf} verwirren. Klar ist zunichst: Die Engel sol-
len ,ihrem Wesen nach®, also unmittelbar und im eigentlichen
Sinne, an einem Ort sein, nicht blof} in iibertragener Form. Diese
Aussage steht diametral gegen die Vorgaben der aristotelischen Phy-
sik und trifft auch eine vermittelnde Position wie die thomistische.
Zugleich aber, und das macht die verunsichernde Ambivalenz der
These aus, soll das Wesen des Engels als solches nicht Formalgrund
der Ortsgegenwart sein — insofern also wird der philosophischen
Kritik, wie sie etwa Thomas vorgebracht hatte, durchaus Rechnung
getragen. Prazisierende Funktion hat schliefilich eine dritte Verurtei-
lungssentenz:

55. Die getrennten Substanzen sind irgendwo durch ihr Wirken; und
sie konnen sich nicht von einem Endpunkt zum anderen bewegen,
noch zu einem mittleren Punkt, aufler sofern es in ihrem K&énnen
liegt, wirken zu wollen, entweder im mittleren oder in den Endpunk-
ten. — Dies ist ein Irrtum, wenn man es so versteht, dafy ohne ein Wir-
ken die Substanz nicht an einem Ort ist oder von einem Ort zum an-
deren iibergehen kann.

Damit ist nun eindeutig der von - radikaleren wie gemifligteren —
Aristotelikern bevorzugte Losungsansatz verworfen: Das Am-Ort-
Sein des Engels ist mehr als das Wirken an irgendeinem &rtlich
determinierten Kdrper. Mit der Verurteilung von 1277 gerit darum
der aristotelische Ortsbegriff in seiner strengen Fassung fiir die theo-
logische Applikation in eine Krise.?® Zumindest eine Reduzierung
seiner Definitionselemente nach Art Bonaventuras scheint notwen-
dig zu sein, um unter Beriicksichtigung der lehramtlichen Vorgabe
die substantielle Gegenwart eines Geistwesens an einem physischen
Ort denken zu konnen. Doch auch die These des Franziskaners ist
angesichts der Verurteilung keine Musterlosung mehr. Denn sie
hatte (wenn auch in Kombination mit bestimmten theologischen

59 Vgl. BOULNOIS, Olivier: Du lieu cosmigue & lespace continu? La représentation
de l’espace selon Duns Scot et les condemnations de 1277. In: AERTSEN / SPEER (Hgg.):
Raum und Raumvorstellungen im Mittelalter, 314-331, bes. 316-318.



62 Thomas Marschler

Zusatzprimissen) das Wesen des Engels, niherhin die limitatio essen-
tigze, zum Grund fir die Verortung erklirt - was nun offenbar
ebenfalls der Zensur verfallen ist. Man versteht leicht, dafl diese
kirchliche Entscheidung von den akademischen Theologen mehr als
verwirrende Doppelbotschaft denn als klare Richtungsvorgabe ver-
standen werden mufite. Sie sahen sich vor die schier unlésbare
Aufgabe gestellt, eine Ortprisenz des Engels secundum substantiam,
aber nicht ratione substantiae konstruieren zu miissen. Was aber ist
dann der Formalgrund, die ratio essendi, die dem Engel die Gegen-
wart an einem Ort ermdglicht? Beriihmte Autoren der Zeit, wie
Heinrich von Gent (T 1293)¢0 oder Gottfried von Fontaines (} um
1306),1 haben angesichts dieser Frage offen ihre Ratlosigkeit zuge-
geben. Umso interessanter ist es, den Blick auf Johannes Duns
Scotus (T 1308) zu richten, um zu fragen, wie er die prekire Sachlage
nach 1277 einer Losung zuzufithren versucht hat.

6. JOHANNES DUNS SCOTUS: ORTSBEZUG ALS ABSOLUTE REALE
MOGLICHKEIT DER ENDLICHEN SUBSTANZ

(1) Wenn man im zweiten Buch der Ordinatio in distinctio 2 die
Ausfithrungen iiber Ort und Bewegung der Engel liest, ist man
schon iiber den Umfang der Erdrterung erstaunt. Was bei den vo-
rangehenden Theologen in einigen tibersichtlichen Quistionen ab-
gehandelt wurde, fiillt in der kritischen Scotus-Ausgabe fast 150 Sei-
ten.®? Die grundsitzliche Frage nach dem Engelort, auf die wir uns
beschrinken,® gestaltet Scotus von Anfang an als Kontroverse mit
dem Loésungsmodell des Thomas von Aquin. Gegen die These, der
Engel sei durch seine Wirksamkeit an einem Ort, setzt Scotus mit

60 Vgl. HEINRICH VON GENT: Quodlibetum 11, q. 9. Ed. Robert WIELOCKX. In:
Opera Omnia, Bd. 6. Leuven: University Press 1983, 58-72.

61 ygl. GOTTFRIED VON FONTAINES: Quodlibetum XIII, q. 4. Ed. Jean HOFF-
MANS (= Les philosophes Belges 5). Louvain: Editions de I’Institut Supérieur de
Philosophie 1932, 213-221.

62 JOHANNES DUNS SCOTUS: Opera Omnia, Tom. 7. Civitas Vaticana 1973, 241-
389.

63 Ord. II, dist. 2, p. 2, q. 1-2 (ebd. 241-268).



Der Ort der Engel 63

Nachdruck und grofler Schirfe die Verurteilung von 1277. Explizit
lehnt er Versuche einer lokalen Begrenzung des Pariser Urteilsspru-
ches ab, um festhalten zu konnen, daff die von Thomas geduflerte
Meinung iiberall als hiretisch bzw. wenigstens als hiresieverdichtig
zu gelten hat und unter die von Bischof Tempier verhingte Ex-
kommunikationsandrohung fallt.®* Allerdings méchte sich Scotus
hinter dem Spruch der Autoritit keineswegs verstecken. Vielmehr
offnet ithm die Verurteilungssentenz nur den Vorhang zur Biihne,
auf der er die sachliche Auseinandersetzung mit der von Thomas
vertretenen Ansicht inszenieren kann. Sie wird in zwei groflen
Schritten vollzogen: Auf eine Widerlegung der thomanischen These
folgt die Darlegung der eigenen Lehrposition.®?

(2) Scotus weist zunichst den Versuch einer Modifizierung der
thomanischen Ansicht zuriick, wie ihn einige Autoren (Gottfried
von Fontaines, Richard von Mediavilla) nach 1277 unternommen
haben, um nicht dem Wortlaut der Verurteilung zu verfallen. Statt
von einer operatio wollten sie von einer applicatio, einer ,Zuwen-
dung® sprechen, die der Engel gegeniiber dem Korper vornehmen
muf}, um dort anwesend sein zu kdnnen, wo der Korper ist. Scotus
weist darauf hin, daf} auch darunter im strengen Sinne nichts anderes
als eine operatio transiens, ein nach auflen gerichtetes Wirken zu ver-
stehen ist, so dafl die Abwandlung genauso wie die Ursprungsthese
der Zensur verfillt.%¢ Aus diesem Grunde kann Scotus bei der nun
folgenden Formulierung von Gegenargumenten diese Versuche aus-
klammern und sich ganz auf die urspriingliche, d.h. die thomanische
Antwort konzentrieren. Die sechs differenzierten Argumente, die
der Franziskaner entwickelt,®’ laufen auf die These zu, daf} die

64 Vgl. ebd. n. 200-201 (244-245).

65 Vgl. zum Folgenden: LANG, Helen: Bodies and Angels. The Occupants of Place
for Aristotle and Duns Scotus. In: Viator 14 (1983) 245-266, bes. 250-264; BOUL-
NOIS: Du lieu cosmique [Anm. 59], 320-330. Aus der ilteren Literatur: WERNER,
Karl: Die Scholastik des spiteren Mittelalters, Bd. 1: Jobannes Duns Scotus. Wien:
Braumiiller 1881, 313-315; GILSON, Etienne: Jean Duns Scot. Introduction a ses
positions fondamentales. Paris: Vrin 1952, 407-412.

66 Vgl. SCOTUS: Ord. II, dist. 2, p. 2, q. 1-2, n. 202-203 (245-246).
67 Vgl. ebd. n. 204-215 (246-253).



64 Thomas Marschler

Gleichsetzung von Wirken und Am-Ort-Sein des Engels falsch ist,
weil von beiden Begriffen her gezeigt werden kann, dafl sie in forma-
ler Hinsicht nicht gleichbedeutend sind: Es gibt ein Wirken des En-
gels, das nicht Am-Ort-Sein ist, und umgekehrt. Im Gegensatz zu
Thomas fordert Scotus ganz in der Tradition der franziskanischen
Schule eine ontologische Vorordnung der Prisenz vor das Wirken.
Diese Prisenz mufl irgendwie zum Wesen des Engels gehorend sein,
ohne aber der Substanz als solcher zuzukommen. Damit stehen wir
wieder exakt vor der Frage nach der ratio essendi angeli in loco, wel-
che den Autoren nach 1277 so grofie Probleme bereitet hat.

(3) In der eigenen L3sung, die Scotus dazu vorlegt, liflt sich
grundsitzlich eine zweistufige Argumentation erkennen. Zunichst
wird beschrieben, wie Koérper an einem Ort sind, bevor, in Kontras-
tierung zu dieser Daseinsweise, von der Ortlichkeit des Engels ge-
sprochen wird.

(a) Schon in diesem Ansatz wird deutlich, daf sich Scotus - stir-
ker etwa als Bonaventura - der aristotelischen, der Physik zugehori-
gen Ortsdefinition stellen will. Nicht ein iibergeordnetes theologi-
sches Erklirungsmodell wird als Mafigabe fir die Rede iiber Korper
und Engel prisentiert, sondern die dem natiirlichen Verstand zu-
gangliche philosophische Definition bildet den Ausgangspunkt fiir
die Suche nach einen Begriff vom Ort, der fiir Kérper und Engel
gleichermaflen gelten kann.

(b) Scotus setzt mit der Aufzihlung von fiinf Charakteristika an,
die faktisch fiir den Ortsbezug jedes Korpers (mit Ausnahme des
corpus ultimum, der letzten Sphire) Geltung haben; das erste davon
ist das esse in loco actuali, das ,An-einem-wirklichen-Ort-Sein*.68
Schon diese Formulierung lift aufhorchen, denn sofort stellt sich
von Aristoteles her die Frage, welchen Sinn die Qualifizierung des
Ortsbegriffes durch das Adjektiv actualis haben soll - gibt es auch

68 Vgl. ebd. n. 216 (253): »Corpori enim cuilibet, praeter u#/timum (cuius non est
aliud extra continens), quinque conveniunt: esse in loco actuali, esse in loco
determinato quia aequali, esse in loco commensurative, esse in loco hoc determinate
vel in alio, et esse in loco naturaliter vel violenter. Prima quattuor conveniunt
corpori in quantum guantum vel corpus, ultimum convenit sibi in quantum est
corpus naturale.®



Der Ort der Engel 65

,potentielle® Ortlichkeit? In der ausfithrlichen Erliuterung, die Sco-
tus fiir diesen ersten Satz anschliefit, wird zunichst klargestellt, daf}
die Rede vom Dasein eines Korpers in loco actuali die geldufige aris-
totelische Definition vom Ort, wie sie etwa auch Thomas benutzt
hat, voraussetzt: locus est ultimum corporis continentis, immobile,
primum. An dieser Definition nimmt Scotus aber nun entscheidende
Prizisierungen vor, und zwar zunichst beziiglich der Definitionsbe-
standteile ultimum/primum und immobile.

(aa) Dafl der Ort zugleich ultimum und primum genannt wird,
hingt damit zusammen, dafl er in der uns begegnenden Realitit stets
die Grenze (#ltimum) zweier raumlicher (teilbarer) Kérper ist.%? Das
primum der aristotelischen Definition deutet Scotus im Sinne des
unmittelbaren Umfassens. Der Ort als Grenze ist also koextensiv
zum Umfang des umfafiten Korpers. Diese Grenze ist selbst kein
teilbarer Korper, sondern ein indivisibile: eine nicht mehr (rdum-
lich) teilbare mathematische Grofle. Man kann sie allein fiir sich
denken, aber in der Realitit existiert eine solche Grenzfliche stets
nur zwischen zwei teilbaren, riumlichen Korpern. Sie ist, wie schon
Aristoteles wufdte, der niemals fiir sich allein existierende Innenrand
desjenigen teilbaren Korpers, der einen anderen umfingt. Aber, so
fahrt Scotus fort und geht damit tiber Aristoteles hinaus, prinzipiell
miifite dies nicht so sein. Die ultimitas, also das Angrenzen an einen
anderen Korper, gehort nicht zum Begriff endlicher Quantitdt. Man
kénnte das Begrenzt-Sein eines Korpers denken, ohne notwendig
annehmen zu miissen, dafy er durch einen anderen Korper begrenzt
sein miifite. Wenn es darum denkbar wire, daf} die ,unteilbare®
Korpergrenze fiir sich bestiinde, dann konnte sie praecisum conti-
nens, unmittelbar Umschlieflendes fiir einen Inhalt sein, ohne daf}
sie selbst innerer Rand eines anderen, umschliefenden Kérpers sein
miifite. Damit ist ein entscheidender Schritt getan, um den Begriff
der korperlichen Ausdehnung (im Sinne der Quantitit) aus dem rea-
len, physischen, kosmischen Raum, dem Raum der Orte und an-
grenzenden Korper, in einen weltlosen, imaginierten, mathemati-

69 Vgl. ebd. n. 220 (255).



66 Thomas Marschler

schen Raum zu iiberfithren. Helen Lang,”® Olivier Boulnois’! und
Richard Cross’? haben dies in neueren Arbeiten eingehender nachge-
wiesen.

(bb) In einem zweiten Schritt widmet sich Scotus dem Definiti-
onselement immobile.”> Hier scheint sich ein Problem aufzutun: Je-
der Korper, der einen anderen umfafit und ihm so durch seine ihn
umschlieflende Grenze den Ort vermittelt, kann sich bewegen. Weil
aber nach Aristoteles mit der Verinderung einer Substanz zugleich
die Akzidenzien verindert werden, mufl sich notwendig auch der
durch diese umgreifende Substanz geschaffene Ort verindern. Die
Frage ist nun, worin exakt diese Verinderung besteht und wie weit
sie reicht. Scotus formuliert eine zweischrittige These: Der Ort muf}
erstens unbeweglich sein, sofern er von jeder Ortsverdnderung (des
umgebenden Korpers) unabhingig ist; zum anderen soll er Unzer-
storbarkeit besitzen, sofern er zur Ortsbewegung im Verhiltnis ei-
ner quantitativen Groflengleichheit steht. Der erste Teil der These
wird durch zwei argumenta ad absurdum belegt: Wire der Ort (wenn
auch nur akzidentell) beweglich, miifite man von ithm aussagen, daf}
er selbst wiederum an einem Ort wire — der Beginn eines endlosen
Zirkels. Ebenso kime es zur widerspriichlichen Konsequenz, daf} ein
ruhender Korper seinen Ort wechseln miifite, wenn sich nur der ihn
umgebende Korper verinderte (wenn er etwa zunichst von Luft,
dann von Wasser umgeben wire). Darum lautet die erste Feststel-
lung: Der Ort bewegt sich nicht, wenn der verortende Gegenstand
eine Ortsbewegung vollzieht. Ein Korper kann sich bewegen, aber
nicht ein Ort. In einem Koordinatensystem kénnen Objekte hin-
und hergeschoben werden, die Koordinaten verschieben sich darum
nicht.

Ist der Ort damit aber auch unverginglich? Scotus antwortet:
nicht in jeder Hinsicht. Denn wenn das Subjekt des Ortes, also der
umfassende Gegenstand, sich bewegt, wird der durch ihn konstitu-

70 Vgl. LANG: Bodies and Angels, 264-266.

71 Vgl. BOULNOIS: Dy lieu cosmique, 330-331.

72 CrOsS, Richard: The Physics of Duns Scotus. Oxford 1998, 202-208.
73 Vgl. SCOTUS: Ord. II, dist. 2, p. 2, q. 1-2, n. 221-229 (255-259).



Der Ort der Engel 67

ierte Ort zerstort. Selbst wenn ein an sich ruhendes Ding zuerst von
Luft, dann von Wasser umfafit wird, dndert sich mit dem Subjekt die
ratio loci, das Formalelement von Ortlichkeit, denn jedes Akzidenz
andert sich mit seinem Subjekt. Aber zwischen den aufeinanderfol-
genden rationes loci gibt es eine Identitit der Aquivalenz, denn sie
sind zwar nicht im strengen Sinne numerisch identisch, wohl aber
insofern, als beide in einer identischen Beziehung zum letzten Maf3-
stab aller Ortlichkeit, nimlich dem Gesamt des Universums, stehen.
Deshalb, so driickt es Scotus im Beispiel aus, unterscheiden sich die
hier numerisch verschiedenen Orte nicht mehr, als ein- und dasselbe
Wort sich von sich selbst unterscheidet, wenn es mehrmals nachein-
ander ausgesprochen wird. Es gibt also eine Art innere Konstante im
Ortsbegriff, und das ist die dimensionale Quantitit des Verorteten.
Sie, die wir schon im vorherigen Argumentationsschritt als ein Ab-
solutum gegeniiber korpergebundener Ortlichkeit insgesamt ken-
nengelernt hatten, garantiert auch im Nacheinander wechselnder
Orte zumindest deren Vergleichbarkeit und Quasi-Identitit, und
dies in dem Sinne, dafy die Quantitit des verorteten Korpers als ma-
thematische Figur im festen Koordinatensystem des Kosmos unver-
andert bleiben kann, auch wenn die Gegenstinde, durch welche sie
im konkreten Raum umschlossen und begrenzt wird, einander ablo-
sen.

(cc) Es folgt nun bei Scotus ein dritter und letzter Schritt in der
Bestimmung dessen, was ,esse in loco actuali® fiir einen Korper be-
deutet. Hier wird das Argumentationsziel klar, das Scotus schon mit
den bisherigen Ausfithrungen verfolgt hat. Es wird die Frage gestellt,
ob das ,Sein an einem wirklichen Ort“ notwendig fiir jeden Korper
(aufler dem primum continens) aus seiner quantitativen Verfassung
folgt.”4 Im System des Aristoteles, so weifs unser Magister, kann dies

74 Vgl. ebd., n. 230-231 (259): ,Sed numquid omne corpus - aliud a primo
corpore - necessario sit in loco quia quantum? Diceret Aristoteles quod sic, quia
diceret non posse esse aliud corpus a corpore caelesti in sphaera activorum et
passivorum, nisi diceret illud necessario contineri sub aliquo praecise continente.
Oppositum tamen videtur esse verum secundum catholicos, quia Deus posset facere
lapidem, non exsistente aliquo alio locante corpore, - aut separatim exsistentem ab
omni alio corpore, quia posset illud facere extra universum; et utroque modo esset
non in loco, et tamen esset idem secundum omne absolutum in se. Per nihil igitur



68 Thomas Marschler

nur bejaht werden: Weil es innerhalb des Universums (innerhalb der
letzten Sphire) kein Vakuum gibt, hat jeder Korper darin einen an-
deren ihn umschlieffenden Kérper und damit auch einen Ort. Von
dieser Behauptung distanziert sich Scotus mit Verweis auf die All-
macht Gottes. Secundum catholicos, fiir glaubige Christen, ist diese
These iiberhaupt nicht selbstverstindlich, denn Gott kénnte einen
innerweltlichen Ko6rper schaffen, der kein corpus continens um sich
hitte (d.h. der sich im Vakuum befinde); und er kénnte sogar einen
Korper auflerhalb des gesamten Universums schaffen. Um die nun
folgende scotische Schluffolgerung zu verstehen, brauchen wir nur
die Konsequenzen aus den vorangegangenen Ausfithrungen iiber die
beiden Elemente der Ortsdefinition zu ziehen. Ein Korper aufler-
halb des Universums wire nicht an einem Ort (im Sinne des Aristo-
teles), und dennoch wire er ,derselbe hinsichtlich all dessen, was
ihm absolut zukommt® - denn, so wissen wir bereits, mit der quan-
titativen Beschaffenheit des Koérpers ist nicht prinzipiell aktuelle
Ortlichkeit gesetzt. Es konnte quantitative Begrenzung ohne einen
begrenzenden (also real verortenden) Korper geben. Wichtig ist
aber, daf} auch der im Jenseits der Welt imaginierte Korper, ein be-
grenztes Quantum ohne realen Ort, nach Scotus ,notwendig eine
passive Potenz, durch die er an einem Ort sein kdnnte”, besitzt. Sie
wird dann (und nur dann) aktiviert, wenn die dafiir notwendigen
Bedingungen gesetzt sind, wenn es also einen ihn umschlieffenden
Korper gibt. Die Tatsache, daf’ nach (bb) der reale Ort eines Kérpers
einerseits in Abhingigkeit von dem ihn umgebenden Kérper steht
(im Sinne der Zerstérbarkeit durch Ortsbewegung), in anderer Hin-
sicht aber Unabhingigkeit von ihm besitzt (im Sinne der eigenen
Unbeweglichkeit und der verinderungsresistenten Gréflendquiva-
lenz), ist bereits ein Hinweis darauf gewesen, dafy Scotus den For-
malgrund fiir Ortlichkeit nicht mehr blofl in dem umgebenden,
sondern auch im verorteten Korper selbst suchen will. So kann er
behaupten: Als Moglichkeit kommt das Am-Ort-Sein einem Korper,
sofern er Quantum ist, absolut zu; die tatsichliche Realisierung die-

absolutum in alio, requirit necessario esse in loco, sed tantum habet necessario
potentiam passivam, qua posset esse in loco; et hoc, posito loco in exsistentia
actuali, et posita praesentia eius respectu alicuius corporis locantis.“



Der Ort der Engel 69

ser Potenz aber ist insofern relativ, als sie die Beziehung zu einem
umgebenden Ko6rper voraussetzt, die nicht im Begriff des Korpers als
Quantum unmittelbar notwendig mitgesetzt, wohl aber in der realen
Schépfungsordnung des Universums faktisch gegeben ist. Diese Rea-
litdt verdankt sich freilich allein der nicht mehr durch Notwendig-
keit bestimmten Allmacht Gottes, die auch anders schaffen konnte.
Jetzt wird zudem verstindlich, warum Scotus als erstes Charakteris-
tikum der Korper das esse in loco actuali genannt hatte: Diese Be-
stimmung gilt faktisch fiir alle Korper in dieser Welt, ist aber keine
Konsequenz des Begriffes von Korperlichkeit schlechthin. Damit
unterlegt Scotus der Ortsdefinition des Aristoteles, die nur die rea-
len Korper im faktisch vorhandenen Kosmos beriicksichtigt hatte,
eine Art transzendentaler Bestimmung des #bi, die sich nicht auf
Notwendigkeit des Verortet-Seins, sondern auf die reale, passive
Moglichkeit dazu beruft, wie sie einem Korper in jeder méglichen
Welt eigen ist.

(4) Mit diesem philosophischen Modell der Beziehung von Kor-
per und Ort kdnnen wir nach Scotus die Frage nach der Beziehung
des Engels zum Ort angehen, und zwar durch eine einfache Applika-
tion der Ergebnisse.”

(2) Wenn schon ein Korper nicht wesenhaft notwendig an einem
aktualen Ort ist, dann um so mehr nicht der Engel, denn ihn kénnte
es erst recht ohne eine Kérperwelt geben. Es ist von seinem Wesen
her keine Notwendigkeit erkennbar, daf} ithn irgendeine reale rium-
liche Grenze einschlieflen miifite, da er selbst nicht raumlich verfafdt
ist und den Raum nicht ,erfiillt“. Damit ist eine der Hauptforderun-
gen der Verurteilungsthesen von 1277 erfiillt. Doch die scotische
These leistet noch mehr: Wie der Kérper, so hat auch der Engel eine
potentia passiva, die es thm mdglich macht, an einem Ort zu sein.
Scotus macht keine Aussagen dazu, worin diese Moglichkeit letzt-
lich begriindet ist - daf} eine quantitative Beschaffenheit ausscheidet,
versteht sich von selbst. Im Wesen des Engels liegt eine potentialitas

75 Vgl. ebd., n. 236-249 (261-267).



70 Thomas Marschler

passiva, qua potest esse in loco quia non repugnat sibi.”® Das Kriterium
der Nicht-Repugnanz ist ausreichend, um eine solche reale Méglich-
keit zu konstituieren. Die quilende Frage nach einem positiven in-
neren Grund fiir die zu bejahende Ortlichkeit des Engels wird da-
durch entschirft - denn, so sagt Scotus biindig, einen solchen Grund
gibt es nicht. Damit ist wenigstens indirekt auch der zweiten Zent-
ralforderung von 1277, dem Verzicht auf eine Bestimmung von Ort-
lichkeit tiber die operatio, Gentige getan.

(b) Aus der noch folgenden Ubertragung der iibrigen Charakte-
ristika des Ortsbezuges der Korper auf die Engel, bei der etwa ge-
fragt wird, ob ein Engel an einem beliebig groflen oder kleinen Ort
sein kann, sei nur noch auf den grundsitzlichen Verwirklichungs-
modus der potentia passiva zur Ortlichkeit verwiesen. Obwohl der
Engel prinzipiell die Moglichkeit in sich trigt, irgendwo im Kosmos
zu sein, so wird er doch von Gott, der ihn kraft seines Schopferwil-
lens in die riumliche Welt gestellt und damit seine aus der Nicht-
Repugnanz resultierende ontologische Potenz faktisch verwirklicht
hat, automatisch an einen bestimmten Ort gesetzt; denn aktuiertes
Am-Ort-Sein ist stets determiniertes Am-Ort-Sein. Vom Schépfung-
sort des caelum empyreum aus kann der Engel dann selbst fortschrei-
tend seine Orts-Moglichkeit aktualisieren, also sich im Raume bewe-
gen.”’

7. SCHLUSBEMERKUNGEN

Die Frage nach dem Ort der Engel, so war zu Beginn unserer Aus-
fiihrungen behauptet worden, steht in der Scholastik im Grenzgebiet

76 Ebd., n. 236 (261): ,Ad propositum igitur ista applicando, de angelo, dico
quod angelus non necessario est in loco, quia multo magis possit fieri sine creatione
creaturae corporalis, vel facta creatura corporali posset fieri et esse extra omnem
creaturam corporalem. Et tamen in angelo est potentia passiva, qua potest esse in
loco; et ipsa potentia vel fundatur immediate in eius substantia, vel in ipsa in
quantum est natura limitata actualiter exsistens, vel in aliquo extrinseco angelo
(quidquid sit illud). Et ideo non oportet quaerere aliquam intrinsecam rationem
essendi angelum in loco, necessario, quia ibi nulla est, - sed tantum est in ipso
potentialitas passiva, qua potest esse in loco quia non repugnat sibi.“

77 Vgl. ebd., n. 246 (265-266).



Der Ort der Engel 71

von Theologie, Naturphilosophie und Metaphysik. Aus einem theo-
logischen Anliegen heraus soll ,,Ort® als Begriff der Naturphiloso-
phie von Subjekten pridizierbar werden, die der Gattung nach von
denjenigen Gegenstinden verschieden sind, auf die der Begriff gemifl
seiner normativen philosophischen Definition allein anwendbar ist.
So wird unsere Thematik zu einem kleinen Beispiel fiir die umfas-
sende Krise des Aristotelismus, die im Prozefl der ,Verwissenschaft-
lichung aller Theorie“,”8 wie sie die Scholastik des 13. Jahrhunderts
in verschirftem Mafle charakterisiert, in mannigfachen Einzelfragen
virulent geworden ist. Thomas versucht die Problematik zu ent-
schirfen, indem er den Begriff des Ortes bezogen auf die Engel nur
in {ibertragener Weise pridiziert, ohne seine philosophische Defini-
tion anzutasten; dies wird man 1277 fiir theologisch unzureichend
erkliren. Bonaventura entwickelt eine abgestufte Ortsdefinition,
kann dafiir aber letztlich nur eine theologische, keine eigentlich
{iberzeugende philosophische Begriindung vorlegen; dies bleibt fiir
das systematisch-wissenschaftliche Denken unbefriedigend. Unter
dem katalysatorischen Einfluf} der Pariser Verurteilung ist es Scotus,
der sich der genannten Aufgabe in ihrer ganzen Radikalitit stellt.
Seine Losung zeichnet sich dadurch aus, daff er die Moglichkeit von
ortlicher Gegenwart fiir die Kérper mit deren metaphysischer Kon-
stitution gegeben sieht, sie aber zugleich von ihrer Aktualisierung
innerhalb des realen kosmischen Beziehungsgefiiges unterscheidet.
In der Gestalt blofler Nicht-Repugnanz ist die Moglichkeit des ,,Am-
Ort-Seins“ auch dem Engel zuzugestehen; ihre Verwirklichung wird
noch mehr als die reale Verortung der Kérperdinge zum von Gott
gesetzten positiven Faktum der Schopfungsordnung. Diese gestufte
Bestimmung des ,Am-Ort-Seins“ mit seiner bewufit ,schwachen®
ontologischen Begriindung mag als pragnantes Beispiel fiir die An-
wendung des eigentiimlichen metaphysischen Grundkonzepts des

78 Diese treffende Charakterisierung scholastischer Rationalitit stammt von
Wolfgang Kluxen. Vgl. etwa KLUXEN: Wissenschaftliche Rationalitit im 12. Jabr-
bundert: Aufgang einer Epoche. In: WIELAND, Georg (Hg.): Aufbruch - Wandel -
Ernenerung. Beitrdge zur ,Renaissance” des 12. Jabrbunderts (= 9. Blaubeurer Sym-
posion vom 9. bis 11. Oktober 1992). Stuttgart-Bad Cannstatt: Frommann-Holz-
boog 1995, 89-99.



72 Thomas Marschler

Scotus gelten, das resolutiv, bei einer Analyse der washeitlichen Beg-
riffsinhalte ansetzt, wobei eine entscheidende Rolle der Begriff des
logisch Moglichen spielt, das sein kann, weil es denkbar ist, und
denkbar ist, weil seine inneren Bestimmungen sich nicht widerspre-
chen. Es wird die scotische These sein, die nach Jahrhunderten un-
unterbrochener Diskussion der Schulen”? in der nachtridentinischen
Engellehre bei Jesuiten wie Francisco Suarez (t 1617) noch einmal
das Fundament eines originellen scholastischen Losungsentwurfes
liefert.

Abstract

The medieval question how angels can occupy place in cosmic space has
been quoted merely derisively by modern critics of scholasticism. The
paper intends to set out the original meaning the apparently odd discus-
sion had for scholastic thinkers in the 13" century. In the angelology of
Thomas Aquinas, Bonaventure and Jobn Duns Scotus, its important
implications for theology, metaphysics and the philosophy of nature be-
come evident. A comparison of the different answers given by the three
authors reveals a far-reaching development concerning the understand-
ing of the relationship between finite spiritual beings and the spatial
cosmos that was decisively influenced by the famous Parisian condemna-
tion of 1277.

79 Einige Hinweise zu Autoren des 14. Jahrhunderts, besonders RICHARD FITZ-
RALPH, bietet BREIDERT, Wolfgang: Naturphilosophische Argumente in der Engels-
lebre. In: ZIMMERMANN, Albert / SPEER, Andreas (Hgg.): Mensch und Natur im
Mittelalter (= MM 21). Berlin/New York: De Gruyter 1991, 468-477. Vgl. auch
WERNER, Karl: Die Scholastik des spiteren Mittelalters. Bd. 2: Die nachscotistische
Scholastik. Wien: Braumiiller 1883, 177-181; Bd. 3: Der Augustinismus in der Scho-
lastik des spateren Mittelalters. Wien: Braumiiller 1883, 104-112. Ansonsten sei
verwiesen auf die ausfiihrlichen Darstellungen der vorangehenden mittelalterlichen
Diskussionen zum Thema bei Autoren der nachtridentinischen Scholastik, vor
allem Francisco SUAREZ: De angelis, 1. 4, cap. 1-11, Opera Omnia, Tom. 2. Paris:
Vives 1856, 421-475; Disputationes metaphysicae, disp. 51, sectiones 3-4, Opera
Omnia, Tom. 26. Paris: Vives 1877, 982-1000.



	Der Ort der Engel : eine scholastische Standardfrage zwischen Theologie, Naturphilosophie und Metaphysik

