
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 53 (2006)

Heft: 1-2

Artikel: Die Wurzel der Religionen

Autor: Wendel, Saskia

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760608

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760608
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Saskia Wendel

Die Wurzel der Religionen

„Die profane Existenz des Irrtums ist kompromittiert, nachdem seine

himmlische oratio pro aris et focis widerlegt ist. Der Mensch, der in der

phantastischen Wirklichkeit des Himmels, wo er einen Ubermenschen

suchte, nur den Widerschein seiner selbst gefunden hat, wird nicht mehr

geneigt sein, nur den Schein seiner selbst, nur den Unmenschen zu finden,

wo er seine wahre Wirklichkeit sucht und suchen muß."1

Mit dieser Einschätzung hat sich Karl Marx deutlich geirrt: Religionen

sind auch nach der Kritik der Religion nicht verschwunden, im
Gegenteil: Das Interesse an Religiosität und Religionen erfreut sich

mittlerweile auch im spätmodernen Westen Europas wieder derart
wachsender Beliebtheit, dass etwa Jürgen Habermas vom Entstehen
einer „postsäkularen Gesellschaft" zu sprechen wagte.2 Ob diese

Einschätzung zutrifft oder nicht, sei hier dahingestellt;3 dass Religiosität
und Religion jedoch sowohl individuell als auch gesellschaftlich
wieder an Bedeutung gewonnen haben, dürfte wohl kaum zu
bestreiten sein. Mit dieser „Wiederkehr der Religion" geht nun jedoch
die Wiederkehr einer philosophischen Frage einher, die gemeinsam
mit dem Phänomen Religion an den Rand gedrängt schien: die Frage
nach den Möglichkeitsbedingungen des Aufkommens und Auftretens

dieses Phänomens. Diese Frage lässt sich nur dann als sinnlos

abtun, wenn man sich entweder mit der Faktizität des Phänomens

„Religion" zufrieden gibt, oder wenn man - wie weiland Marx -
davon überzeugt ist, Religion als Illusion des Menschen entlarven zu

1 MARX, Karl: Zur Kritik der Hegeischen Rechtsphilosophie. Einleitung. In: DERS.

/ ENGELS, Friedrich: Studienausgabe in vier Bänden. Hg. v. Iring Fetscher (Band I:
Philosophie). Frankfurt a.M.: Fischer Taschenbuch Verlag 1966, 17.

2 Vgl. HABERMAS, Jürgen: Glauben und Wissen Friedenspreis des Deutschen
Buchhandels 2001). Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2001.

3 Vgl. etwa die - meines Erachtens zutreffenden - kritischen Anmerkungen zu
Habermas' Friedenspreisrede von Hans JOAS: Religion postsäkular? Zu einer

Begriffsprägung von Jürgen Habermas. In: DERS.: Braucht der Mensch Religion? Uber

Erfahrungen der Selbsttranszendenz. Freiburg i.Br.: Herder 2004, 122-128.



22 Saskia Wendel

können, als das Selbstbewusstsein und das Selbstgefühl des

Menschen, der sich selbst entweder noch nicht erworben oder schon wieder

verloren hat. Worin also, so lautet die alte neue religionsphilosophische

Frage, gründet das Aufkommen und Auftreten von
Religiosität und Religion?

I

In jüngster Zeit haben religionsphilosophische Theorien wieder an
Einfluss gewonnen, die die religiöse Erfahrung als Rechtfertigungsinstanz

für das Aufkommen von Religion bestimmen.4 Besonders

wirkmächtig sind hier die Theorien von William James und Charles

Taylor. James hatte bereits 1902 in The Varieties of Religious
Experience5 der religiösen Erfahrung die Funktion einer Rechtfertigungsinstanz

zugesprochen. James zufolge ist Religion an konkrete Gefühle

und Erfahrungen gebunden, ist allerdings nicht als ein besonderes

religiöses Gefühl neben anderen Gefühlen zu verstehen und auch

nicht durch besondere religiöse Objekte oder Akte gekennzeichnet.
Religion bestimmt James darum als „die Gefühle, Handlungen und
Erfahrungen von einzelnen Menschen in ihrer Abgeschiedenheit, die von
sich selbst glauben, daß sie in Beziehung zum Göttlichen stehen. "6

Zugleich findet sich bei James eine weitere Bestimmung der

4 Vgl. hierzu ausführlich BROAD, C.D.: Religion, Philosophy and Psychical
Research. London: Routledge and Paul 1953; DAVIS, Carolyn Franks: The Evidential
Force of Religious Experience. Oxford: Clarendon Press 1989; Deutsche Zeitschrift
für Philosophie 53/2 (2005) 220-276: Themenschwerpunkt „Die Verankerung der

Religion"; JOAS: Braucht der Mensch Religion?, 11-62; JUNG, Matthias: Erfahrung
und Interpretation. Grundzüge einer hermeneutisch-pragmatischen Religionsphilosophie.

Freiburg/München: Verlag Karl Alber 1999; MAVRODES, George: Belief in
God. The Epistemology of Religious Experience. New York: Random House 1970;

RICKEN, Friedo (Hg.): Religiöse Erfahrung. Ein interdisziplinärer Klärungsversuch.

Stuttgart: Kohlhammer 2004; SMART, Ninian: The Religious Experience ofMankind.
London: Collins 1969; YANDELL, Keith E.: The Epistemology ofReligious Experience.

Cambridge: Cambridge University Press 1993; DERS.: Philosophy of Religion. A
Contemporary Introduction. London: Routledge 1999, 37-50, 213-235.

Vgl. JAMES, William: Die Vielfalt religiöser Erfahrung. München: Insel-Verlag
1997.

^ JAMES: Die Vielfalt religiöser Erfahrung, 63f.



Die Wurzel der Religionen 23

religiösen Erfahrung: Es handle sich um die Gewissheit von der

Existenz eines „Mehr" als das, was ist, eines „Mehr" als das, was der

Mensch ist. Dieses Wissen um ein „Mehr" gehöre zum „höheren
Teil" des Menschen.7 Religiöse Erfahrung wird somit von James als

ein unmittelbares Wissen von der Existenz einer Transzendenz

bestimmt, auf dem materiale religiöse Uberzeugungen basieren.

James identifiziert diese Erfahrung mit einem intuitiven Gefühl,
dessen Kennzeichen Unmittelbarkeit und plötzliches, blitzartiges
Auftreten sind. Dieses Gefühl, so James, sei mehr mit sinnlicher
Wahrnehmung vergleichbar als mit Denken, und daher sei es nicht
rational, da Rationalität stets an begriffliches, beweisendes, schluss-

folgerndes Denken gebunden sei. Deshalb ist James zufolge zum
einen Religion nicht an Bewusstsein gebunden, da dieses immer an
Denken gebunden sei, und zum anderen ist keine vernünftige
Rechtfertigung von Religion etwa in Form von zwingenden Argumenten
möglich. Die Wahrheit von Religion und religiösen Uberzeugungen
werde allein durch die Praxis gerechtfertigt, und dabei erweisen sich
diese Uberzeugungen als handlungsanleitende Regeln:

„Um die Bedeutung eines Gedankens zu ermitteln, brauchen wir
daher nur zu bestimmen, welches Verhalten er hervorzurufen geeignet
ist; dieses Verhalten ist für uns seine einzige Bedeutung; und die greifbare

Ursache aller Unterscheidungen in unserem Denken bestände, so
fein sie auch wäre, niemals in etwas anderem als einer möglichen
Veränderung unserer Praxis."8

James' Varieties wählte Charles Taylor bekanntlich zum Ausgangspunkt

seiner Überlegungen über the varieties of religion today. James

folgend definiert Taylor Religion erstens als Haltung der Person, als

„persönliche Religion", zweitens versteht er diese „persönliche
Religion" als Gefühl davon, dass außerhalb meiner selbst noch etwas
Größeres existiert, und drittens ist Religion bei Taylor Gegenstand

7 „Er wird sich bewusst, dass dieser höhere Teil an ein MEHR derselben Qualität

angrenzt und in dieses, das im Universum außerhalb des Individuums tätig ist,
übergeht, und dass er mit ihm in Berührung bleiben und gewissermaßen bei ihm an
Bord gehen und sich selber retten kann, wenn sein ganzes niederes Wesen Schiffbruch

erlitten hat." 0AMES: Die Vielfalt religiöser Erfahrung, 487f.)

JAMES: Die Vielfalt religiöser Erfahrung, 438.



24 Saskia Wendel

einer Option, einer Entscheidung, die niemandem abgenommen
werden kann und die aufgrund des religiösen Gefühls getroffen
wird. Dieses Gefühl wird als Intuition gedeutet, der gegenüber jede
intellektuelle Ausformulierung des Glaubens zweitrangig sei. Taylor
stellt hier explizit einen Bezug zu Friedrich Schleiermachers

Bestimmung von Religion als „Gefühl der schlechthinnigen Abhängigkeit"

her, das im Selbstbewusstsein aufkommt, und betont die

notwendige Verknüpfung von Religiosität und Subjektivität sowie das

Autonomieprinzip. Dieses religiöse Gefühl setzt Taylor im
Anschluss an James mit religiöser Erfahrung gleich, identifiziert also

Gefühl und Erfahrung bzgl. des Religiösen. Gegen James wendet

Taylor jedoch ein, dass auch das religiöse Leben einer Gemeinschaft
und von Institutionen für die Bedeutung des Religiösen zentral ist,
dass auch die Gemeinschaft Ort der Beziehung zu Gott sei und nicht
allein das Individuum. Zudem bezweifelt Taylor die Möglichkeit
einer unmittelbaren individuellen religiösen Erfahrung.9 Allerdings -
und das ist für Taylor der entscheidende Punkt - entscheide ich
selbst über die Zugehörigkeit zu einem religiösen System, zu einer
Kirche usw. Nicht mehr die Konvention, die Tradition, sondern
meine eigene, „persönliche Religion" im Sinne religiöser Erfahrung
ist Gradmesser meiner Zustimmung oder Ablehnung, meiner
Entscheidung pro und contra Religion.10

Diese Konzeptionen weisen jedoch gerade im Hinblick auf den

Erfahrungsbegriff und der Inanspruchnahme von Erfahrung
entscheidende Probleme auf, denn die Begriffe „Erfahrung", „Intuition"
und „Gefühl" werden unpräzise gebraucht: Sind Erfahrung und
Intuition dasselbe, ebenso Erfahrung und Gefühl? Inwiefern kann

Erfahrung eine Form intuitiver Erkenntnis sein? Ist Erfahrung wirklich

„unmittelbar", wie James suggeriert? Ist sie es nicht, wie Taylor
betont, welche rechtfertigende Funktion kommt ihr dann noch zu?

9 TAYLOR, Charles: Die Formen des Religiösen der Gegenwart. Frankfurt a.M.:
Suhrkamp 2002, 30f.

10 TAYLOR: Die Formen des Religiösen der Gegenwart, 84. Vgl. zur Konzeption
Taylors auch JOAS, Hans: Glauben und Wissen bei Charles Taylor. In: DERS.: Braucht
der Mensch Religion?, 96-107; ROHNER, Martin: Glück und Erlösung. Konstellationen
einer modernen Selbstverständigung. Münster: LIT 2004, 136-204.



Die Wurzel der Religionen 25

Dieser Problemkreis soll im Folgenden ausführlicher beleuchtet
werden.

Religiöse Erfahrung ist als Erfahrung eine Erfahrung von „etwas".
Dieses „Etwas" wird beispielsweise von James sowohl als Erfahrung
der Begegnung und Einung mit einem Absoluten, dem Göttlichen,
bzw. als Beziehung zu einem „Mehr", einer Transzendenz,
bestimmt. Doch als Erfahrung kann sie sich niemals bildlos bzw.
zeichenlos, also unmittelbar, vollziehen, sondern immer als eine
konkrete Erfahrung von eben jenem „Etwas", das erfahren wird. Religiöse

Erfahrung ist folglich niemals unmittelbar, sondern immer
schon sprachlich, diskursiv vermittelt. Schon Kant stellte bekanntlich

heraus, dass Erfahrung überhaupt erst im Zusammenkommen

von rezeptiver Wahrnehmung des Gegebenen und spontaner
Verstandeserkenntnis aufkommt. Diese Bestimmung der Erfahrung als

stets begrifflich vermittelte Form von Erkenntnis wurde durch die

Anerkenntnis der erkenntniskonstituierenden Bedeutung der Sprache

noch erweitert: Jede Erfahrung ist bereits sprachlich gedeutet
und artikuliert, dies jedoch nicht allein als nachträgliche Ausfaltung
und Kommunikation des nichtsprachlich Erfahrenen, sondern als

Konstitution von Erfahrung durch Zeichenprozesse selbst. Erst in
der Vermittlung durch Zeichen, im Zeichengebrauch konstituiert
sich Erfahrung. Dies betonen übereinstimmend so verschiedene

philosophische Schulen wie etwa der Pragmatismus, die analytische
Sprachphilosophie im Gefolge Wittgensteins, die hermeneutische

Philosophie und auch der Poststrukturalismus. Folglich kann es

keine „reine" Erfahrung geben, auch keine „reine", vorsprachliche,
nichtdiskursive, religiöse Erfahrung. Die religiöse Erfahrung geht
somit keineswegs dem Sprachhandeln und der diskursiven Praxis

voraus, sondern ist immer schon durch diese vermittelt und in sie

verstrickt. Dementsprechend ist sie auch Deutungsmustern und
Konstruktionen unterworfen, die Effekt diskursiver Praktiken sind,
worauf etwa Michel Foucault in seiner Analyse von Diskurspraktiken

hingewiesen hat. Erfahrung ist als diskursiv vermittelte immer
auch kulturell-kontextuell geprägte und konstruierte Erfahrung.
Dementsprechend gibt es auch keine universale religiöse Erfahrung,
sondern immer schon eine Pluralität religiöser Erfahrungen, die ge-



26 Saskia Wendel

prägt sind vom Kontext ihres Aufkommens. Dieser Kontext ist ein

je konkretes soziokulturelles Gefüge auch mit je verschiedenen

Uberzeugungen und Überlieferungen, zu denen auch religiöse
Traditionen gehören.11

Ein Beispiel: Die Erfahrung der Begegnung mit Jesus als dem

Kruzifixus etwa in einer mystischen Vision kann überhaupt erst
entstehen, wenn das Bild bzw. das Zeichen „Jesus" als „Christus" sowie

„Jesus als Kruzifixus" vermittelt ist. Dieses Zeichen strukturiert die

Erfahrung, lässt überhaupt erst die visio der Christusbegegnung
entstehen. Somit geht die mystische Erfahrung der Christusbegegnung
nicht einfach dem Bezug auf die christliche Tradition voraus oder

begründet gar die Zustimmung zu dieser Tradition. Im Gegenteil ist
sie bereits in diese Tradition und deren Prägekraft eingebettet und
ohne diese überhaupt nicht möglich. Dementsprechend kann die

Erfahrung der Christusbegegnung den Glauben an die Gültigkeit des

christlichen Bekenntnisses, also die Zustimmung zu einer religiösen
Überzeugung, nicht begründen, weil sie selbst schon derart von
diesem Bekenntnis abhängig ist, dass sie zumindest um dieses Bekenntnis

weiß. Konkrete religiöse Erfahrungen sind folglich bereits Teil
einer religiösen Praxis, die wiederum Teil einer konkreten Religion
ist. Sie gehen den konkreten Religionen nicht voraus, sondern gehören

diesen zu: als bestimmte religiöse Praxis in Form einer bestimmten

religiösen Erfahrung. Der Vielfalt konkreter Religion entsprechend

existiert eine Vielfalt religiöser Erfahrungen, wobei die Vielfalt

der Religion nicht aus der Vielfalt der Erfahrungen resultieren,
sondern die Erfahrungen selbst schon den gelebten Religionen und
ihrem praktischen Vollzug zuzurechnen sind.12 Sie bereichern reli-

11 Vgl. zur Kritik an Theorien, die der religiösen Erfahrung eine Begründungsfunktion

zumessen, auch NlKLAUS, Sebastian: Das Subliminale als Ursprung religiöser

Erfahrung? Die Varieties von W. James aus religionswissenschaftlicher Perspektive.

In: RICKEN (Hg.): Religiöse Erfahrung, 105-112; ROWE, William L.: Religious

experience and the principle ofcredulity. In: International Journal for the Philosophy
of Religion 13 (1982) 85-92.

12 Vgl. zu dieser These am Beispiel der Mystik etwa KATZ, Steven T.: Language,

Epistemology and Mysticism. In: DERS. (ed.): Mysticism and Philosophical Analysis.
Oxford, NY: Oxford University Press 1978, 22-74; The 'Conservative' Character of
Mystical Experience. In: DERS. (ed.): Mysticism and Religious Traditions. Oxford, NY



Die Wurzel der Religionen 27

giöse Traditionen, doch sie gehen ihnen nicht voraus und können sie

daher auch nicht in ihrem Aufkommen begründen.13
Darüber hinaus entsteht noch ein weiteres Problem, wenn man

die religiöse Erfahrung als Rechtfertigungsinstanz heranzieht. Dieses

Problem ist die naturalistische Erklärungsmöglichkeit von Religion,
wie sie etwa von Michael A. Persinger14 oder Eugene G. d'Aquili
und Andrew B. Newberg15 vorgelegt worden ist. Diese Autoren
beziehen sich hierbei auf die religiöse bzw. mystische Erfahrung, die
als Erfahrung des Göttlichen bzw. des „Absolute unitary Being"
beschrieben werden.16 Doch sie binden diese Erfahrungen an
neurologische Prozesse im Gehirn und damit an biologische Vorgänge -
naturalistischen Erklärungsversuchen von Bewusstsein vergleichbar.
Religiöse Erfahrungen basieren, so die naturalistische These, auf
cerebralen Prozessen, die in bestimmten Hirnregionen stattfinden,
die wiederum durch bestimmte Übungen und Bewegungen stimuliert

werden.17 Religion wird hier zu einer Fiktion, zu einer Illusion
ohne jeglichen Erkenntnisanspruch. Sie wird quasi zu einem „tu,
was sich gut anfühlt" - Phänomen, das uns leichter durch unser
Leben kommen lässt, an dessen Ende dann aber doch unweigerlich „das

tiefe Grab steht, das uns verschlingt". Hier gibt es große Nähen zu
einer anderen Erklärungsmöglichkeit von Religion, nämlich der
nihilistischen Erklärung in der Tradition Nietzsches, die von den

et.al.: Oxford University Press 1983, 3-60. Vgl. ebenfalls KNOBLAUCH, Hubert:
Die Soziologie der religiösen Erfahrung. In: RICKEN (Hg.): Religiöse Erfahrung, 69-80.

13 Man könnte fragen, wie denn dann das Phänomen der Konversion zu denken
sei. Doch dieses Phänomen ist nicht allein durch Rekurs auf eine spezifische
religiöse Erfahrung zu erklären, da diese Erfahrungen in ihrer Zeichenvermitteltheit
auch durch fremde religiöse Traditionen geprägt sein können, so etwa durch Lektüre

anderer Heiliger Schriften, durch Erzählungen Andersgläubiger oder durch die

Begegnung mit einer charismatisch begabten Person, die sich zu einer anderen

Religion bekennt.
14 Vgl. PERSINGER, Michael: Neuropsychological Bases of Gods Belief. New York:

Praeger 1987.
13 Vgl. D'AQUILI, Eugene G. / NEWBERG, Andrew B.: The Mystical Mind.

Prohing the Biology ofReligious Experience. Minneapolis: Fortress Press 1999.
16 Vgl. z.B. PERSINGER: Neuropsychological Bases ofGods Belief, 17.

17 Vgl. z.B. D'AQUILI / NEWBERG: The Mystical Mind, 16.



28 Saskia Wendel

naturalistischen Erklärungsversuchen gar nicht weit entfernt ist, im
Gegenteil: Die Naturalisten liefern quasi nachträglich die empirische
Basis für Nietzsches These, dass Religion ebenso ein illusionäres
Produkt der gigantischen Täuschungsmaschine Vernunft sei wie etwa
Wahrheit, Subjektivität oder Freiheit, ein Resultat des Glaubens an
die Grammatik, ein Resultat der Ignoranz gegenüber der Unendlichkeit

der Verschiebung und Wiederholung von Zeichen - eine These,
die deutlich den Poststrukturalismus, aber auch den genealogischen
Ansatz Foucaults beeinflusst hat. Allerdings war Nietzsche im
Gegensatz zu poststrukturalistischen Philosophen dazu bereit, dieses

Konzept radikal und konsequent zu Ende zu denken. Wenn Erfahrung

stets Zeichenprozessen unterworfen ist, dann gibt es kein
Kriterium dafür, über Wahrheit und Irrtum bzw. Täuschung, Sein

und Schein dieser Erfahrungen zu unterscheiden. Nietzsche zerstörte

radikal das Grundvertrauen in die Erkenntnisfähigkeit unserer
Vernunft, das Vertrauen auf die Möglichkeit, definitiv zwischen Sein

und Schein unterscheiden zu können, und damit auch das Vertrauen
darauf, dass uns Erfahrung sichere Gewissheit verleihen kann.

Aufgrund der Aporien, die sich ergeben, wenn man die religiöse
Erfahrung als Rechtfertigungsinstanz für religiöse Uberzeugungen
beansprucht, hat William Aiston ein Konzept vorgelegt, das

Glaubensüberzeugungen durch Rekurs auf eine spezifische, der sinnlichen

Wahrnehmung analogen religiösen Wahrnehmung zu begründen

versucht.18 Aiston unterscheidet zwischen indirekter, also

vermittelter Erfahrung und direkter, unmittelbarer, nichtpropositi-
onaler Wahrnehmung und ordnet die religiöse Erfahrung der

Wahrnehmung zu.19 Der Wahrnehmung spricht Aiston eine prinzipielle
epistemische Verlässlichkeit zu in der Hinsicht, dass es nicht
unvernünftig scheint, seinen Wahrnehmungen zu trauen.20 Allerdings
unterscheidet sich die religiöse Erfahrung von der sinnlichen
Wahrnehmung dadurch, dass sie, wiewohl direkt, nicht sinnlich gegeben

18 Vgl. vor allem ALSTON, William P.: Perceiving God. The Epistemology of
Religious Experience. Ithaca/London: Cornell University Press 1991.

19 Vgl. ebd., 36f.
20 Vgl. z.B. ebd., 248.



Die Wurzel der Religionen 29

ist.21 Doch auch Aistons Rekurs auf den Begriff der Wahrnehmung
kann den genannten Aporien nicht entkommen. Denn Wahrnehmung

ist ebenso wie Erfahrung stets Wahrnehmung von etwas, also

intentional bestimmt. Damit unterliegt sie jedoch demselben Problem

wie die Erfahrung: Die Rezeptivität der Wahrnehmung ist
niemals von der spontanen Tätigkeit des Verstandes zu trennen.
Dementsprechend gibt es keine pure Wahrnehmung, die nicht schon im
Zusammenspiel mit der Spontaneität des Verstandes zu Erfahrung
würde, schon gar keine, wie von Aiston behauptet, nicht-sinnliche
direkte Wahrnehmung. Wenn Aiston dagegen von der Möglichkeit
einer direkten Wahrnehmung spricht, überschätzt er in empiristischer

Tradition die Möglichkeiten der Wahrnehmung, worauf etwa
Andreas Hansberger hingewiesen hat: Hansberger kritisiert vor
allem Aistons empiristisch verengtes Verständnis von Erfahrung,
welches, so Hansberger, diese nur als Wahrnehmung denken kann und
dabei auf epistemisch unplausible Art und Weise zwischen direkter
Wahrnehmung Gottes und indirekter religiöser Erfahrung
unterscheidet.22 Darüber hinaus identifiziert Aiston das Objekt der

Wahrnehmung mit geradezu naiver Selbstverständlichkeit mit Gott. Dabei

erweist er sich jedoch bereits in der Bestimmung des angeblich
direkt und unmittelbar wahrgenommenen Objekts von der Vermittlung

durch eine konkrete religiöse Tradition abhängig, die dieses

Objekt als Gott bestimmt, also abhängig von der Vermittlung der

theistischen Religionen. Um es mit Kant zu formulieren:

„Mit dieser vorgegebenen Fühlbarkeit eines Gegenstandes, der doch
bloß in der reinen Vernunft angetroffen werden kann, hat es nun
folgende Bewandtnis. - Bisher hatte man nur von drei Stufen des

Fürwahrhaltens, bis zum Verschwinden desselben in völlige Unwissen-

21 Vgl. ebd., 20.
22 Vgl. hierzu HANSBERGER, Andreas: Gott wahrnehmen. William Aistons

perzeptives Modell religiöser Erfahrung. In: RICKEN (Hg.): Religiöse Erfahrung, 113—

125, hier 123f. Vgl. zur Kritik an Aistons Konzept auch JÄGER, Christoph: Analytische

Religionsphilosophie. Eine Einführung. In: DERS. (Hg.): Analytische
Religionsphilosophie. Paderborn u.a.: Schöningh 1998, 11-51, hier 41; DERS.: Religiöse

Erfahrung und epistemische Zirkularität. In: DZPh 53/2 (2005) 223-238; RICKEN,
Friedo: Religiöse Erfahrung und Glauhensbegründung. In: Theologie und Philosophie
70 (1995) 399-404.



30 Saskia Wendel

heit, gehört: dem Wissen, Glauben, und Meinen. Jetzt wird eine neue
angebracht, die gar nichts mit der Logik gemein hat, die kein
Fortschritt des Verstandes, sondern Vorempfindung (praevisio sensitiva)
dessen sein soll, was gar kein Gegenstand der Sinne ist: d.i. die Ahnung
des Übersinnlichen."23

Die Behauptung, dass eine direkte Wahrnehmung Gottes möglich
sei, verkennt, dass Gott in theoretischer Hinsicht kein Gegenstand
möglicher Erfahrung ist, sondern ein transzendentales Ideal, ein
notwendiger Vernunftbegriff, der überhaupt nicht direkt wahrgenommen

werden kann, auch nicht auf eine nicht-sinnliche Weise.24

Religiöse Erfahrung gehört also als diskursive Praxis bereits
konkreten Religionen an und kann daher das Aufkommen von Religion
nicht begründen. Vielmehr ist sie als konkrete religiöse Praxis
innerhalb einer Religion bereits Form und kulturelle Ausfaltung von
Religiosität. Dementsprechend gibt es auch keine spezifische religiöse

Erfahrung neben anderen Erfahrungen, die sich von ihnen qua
Objekt oder qua Vollzug unterscheidet, sondern es gibt lediglich
Erfahrungen, deren Objekt und deren Vollzug religiösen Traditionen
entsprechend religiös interpretiert wird. Die Bedeutung religiöser
Erfahrung ist folglich nicht in einer Begründungsfunktion gegeben,
sondern allein in ihrer Bereicherung religiöser Praxis innerhalb
konkreter Religionen. Dann bleibt aber zu fragen, worin dann die

Möglichkeitsbedingung für das Auftreten von Religion gegeben ist.

II

Wenn die religiöse Erfahrung als Möglichkeitsbedingung des Auftretens

von Religion ausscheidet, weil sie selbst schon dem Bereich der

Religion zugehört, dann ist diese Möglichkeitsbedingung in einer
anderen Instanz zu suchen. Diese Instanz ist meines Erachtens in der

22 KANT, Immanuel: Von einem neuerdings erhobenen vornehmen Ton in der

Philosophie. AA 402ff.
24 Auf ein anderes Problem von Aistons Konzept hat Christoph Jäger

hingewiesen: Aistons These scheitere am von ihm selbst analysierten skeptischen
Problem der epistemischen Zirkularität. Vgl. hierzu JÄGER, Christoph: Religiöse

Erfahrung und epistemische Zirkularität. In: DZPhil 53/2 (2005) 223-238.



Die Wurzel der Religionen 31

Religiosität gegeben, die vom Phänomen „Religion" bzw. „Religionen"

sowie von den sie bestimmenden materialen religiösen

Uberzeugungen zu unterscheiden ist.25 Religiosität ist dabei als Gefühl
der Verdanktheit von einem Unbedingten zu bestimmen, das im
Selbstbewusstsein aufkommt.26 Mit „Selbstbewusstsein" ist hier kein
Resultat eines reflexiven Aktes gemeint, sondern im Anschluss an
die Bewusstseinstheorien von Dieter Henrich und Manfred Frank
eine präreflexive Vertrautheit, die noch jedem reflexiven Bezug des

Ichs auf sich selbst voraus ist.27 Wenn das Ich aber nicht aufgrund
einer Reflexion sich seiner selbst bewusst ist, sondern in Form einer

präreflexiven Vertrautheit, dann handelt es sich hier um ein
unmittelbares Gewahren seiner selbst, um ein intuitives Erfassen seiner

selbst. Diese intuitive Einsicht ist keine Erfahrung, da diese stets
eine konkrete, gedeutete und vermittelte ist, gebunden an das

Zusammenspiel von Rezeptivität und Spontaneität. Die genannte intuitive

Einsicht ist daher vielmehr im Sinne eines Erlebnisses zu
verstehen, welches Möglichkeitsbedingung dafür ist, überhaupt etwas
erfahren zu können.28 Dieses Erleben lässt sich mit einer Erkennt-

25 Religiosität unterscheidet sich von Religion dahingehend, dass sie nicht material

bestimmt ist, und dass sie weder mit Ritualen, Institutionen oder Praktiken
identisch ist. Vielmehr ist sie formale Möglichkeitsbedingung sowohl von religiösen
Uberzeugungen als auch von religiösen Praktiken und Institutionen.

26 Vgl. hierzu ausführlich WENDEL, Saskia: „Sinn und Geschmack fürs Unendliche"

(Schleiermacher). Religiosität als Existenzial bewussten Lebens. In: Bijdragen
65/4 (2004) 442-460.

27 HENRICH, Dieter: Selbstbewusstsein. Kritische Einleitung in eine Theorie. In:
BUBNER, Rüdiger / CRAMER, Konrad / WIEHL, Rainer (Hgg.): Hermeneutik und
Dialektik. Aufsätze I. Tübingen: Mohr 1970, 271. Vgl. zur Bewusstseinstheorie Henrichs

ausführlich MÜLLER, Klaus: Wenn ich „ich" sage. Studien zur fundamentaltheologischen

Relevanz selbstbewußter Subjektivität. Frankfurt a.M. u.a.: Lang 1994.

28 Darauf hat etwa Robert Reininger aufmerksam gemacht: „Sein
Begriffsmerkmal (dasjenige des Erlebnisses) ist beziehungslose Unmittelbarkeit: dass es

weder durch Wahrnehmung, noch durch den Denkakt, noch durch das Medium der

Sprache vermittelt ist und auch nichts hinter sich hat, auf das es durch sich selbst

zurückweisen würde. [...] In Beziehungen jener Art kann das Erleben allenfalls erst
nachträglich durch das Denken gestellt werden. [...] Was das heißt: etwas erleben,
lässt sich eben in Worten nicht beschreiben, sondern allenfalls nur in der Weise

umschreiben, dass man es von anderen Arten der Bewusstheit abhebt. Erleben ist



32 Saskia Wendel

nisform parallelisieren, die u.a. Johann Gottlieb Fichte als „intellektuelle

Anschauung" bezeichnet hat: Als Anschauung ist sie einerseits
der Wahrnehmung ähnlich, andererseits aber ist sie dahingehend von
der sinnlichen Wahrnehmung unterschieden, dass sie durch kein
,angeschautes' Objekt ausgelöst wird, darum intellektuell. Insofern
unterscheidet sich die intellektuelle Anschauung von der direkten
nicht-sinnlichen Wahrnehmung, die Aiston mit der religiösen
Erfahrung verbunden hatte. Die intellektuelle Anschauung ist
zudem „Thathandlung'',29 die selbst nicht mehr zu beweisen ist.30 In
dieser Tathandlung fallen Aktivität und Passivität, Rezeptivität und

Spontaneität zusammen: Aktiv ist sie im Akt der Anschauung,
passiv im Sich-Hingeben an die Anschauung.

Mit Rekurs auf Fichte lässt sich nun auch der Begriff „Selbstbe-
wusstsein" weiter präzisieren: Fichte identifiziert die intellektuelle
Anschauung, die jeder Reflexion voraus ist, mit dem Ich, das unmittelbar,

vorreflexiv um sich weiß. Dieses seiner selbst bewußte Ich ist
Möglichkeitsbedingung jeder weiteren Erkenntnis. Bestimmt Fichte
das Ich als „Thathandlung", so bestimmt er es weder als Ding noch
als Substanz, sondern als Vollzug und als Ereignis. Folglich ist
Selbstbewusstsein identisch mit dem intuitiven Erfassen des Ichs, ja
letztlich mit dem Ich selbst, das, sich selbst gewahrend,
Möglichkeitsbedingung jeder weiteren Selbst- und Welterkenntnis ist.
Selbstbewusstsein ist somit zunächst keine Form qualitativer bzw. materialer

Selbsterkenntnis; die auf besondere Eigenschaften oder

Wesenszüge bezogen wäre, sondern formale Erkenntnis des „ich bin
und nicht vielmehr nicht". Diese Erkenntnis ist jedoch immer schon
auf Reflexion hin eröffnet, auf das reflexive Wissen um sich im

keine objektive Tatsache in der realen Welt, die sich durch Beobachtung feststellen

ließe, auch nicht durch Selbstbeobachtung, die beide schon eine Spaltung von
Subjekt und Objekt voraussetzen. [...] Man könnte allenfalls sagen, dass wir es in
unbestimmter Weise ,fühlen'." (REININGER, Robert: Metaphysik der Wirklichkeit.
[Band 1]. 2. Aufl. Wien: Wilhelm Baumüller Universitätsverlagsbuchhandung 1947,

30f.)
29 FICHTE, Johann Gottlieb: Fichtes Werke. Herausgegeben von Immanuel

Hermann Fichte. (Band I: Zur theoretischen Philosophie I). Berlin: De Gruyter 1971,
91.

30 Ebd., 463.



Die Wurzel der Religionen 33

Sinne von Selbsterkenntnis als „ich weiß, dass ich bin und was ich
bin".

Schon Friedrich Schleiermacher bestimmte das unmittelbare
Selbstbewusstsein bekanntlich als ein vorreflexives Gefühl, welches

kein „Wissen" noch „Tun" im Sinne reflexiven Wissens oder
reflektierten Tuns ist, und verband dieses Gefühl mit einem anderen, das

in ihm aufkommt: dem Gefühl schlechthinniger Abhängigkeit, das

aufgrund der Bedingtheit des Selbstbewusstseins entsteht:

„In jedem Selbstbewusstsein [...] sind zwei Elemente, ein [...]
Sichselbstsetzen und ein Sichselbstnichtsogesetzthaben, oder ein Sein, und
ein Irgendwiegewordensein. [...] Das Gemeinsame aller derjenigen
Bestimmtheiten des Selbstbewusstseins, welche überwiegend ein Irgend-
wohergetroffensein der Empfänglichkeit aussagen, ist dass wir uns als

abhängig fühlen. "31

Dieses Gefühl schlechthinniger Abhängigkeit setzte Schleiermacher

nun mit dem religiösen Gefühl gleich, in dem sich der transzendente

Grund des bedingten Selbstbewusstseins im Selbstbewusstsein
repräsentiert.32 Dieter Henrich reformulierte diese Gedanken Schleiermachers

unter dem Aspekt der Verdanktheit des Ichs:33 Das Ich ist im
Bewusstsein seiner selbst immer schon mit sich selbst vertraut. Doch
zugleich weiß das Ich, das mit sich vertraut ist, dass es nicht Grund
und Ursprung seiner selbst ist: Es verdankt seine Existenz anderen.

Und es weiß darum, dass es auch nicht Grund und Ursprung seines

Wissens um sich, seiner präreflexiven Vertrautheit mit sich ist. Denn
diese Einsicht kommt auf, überfällt das Ich, wird aber durch das Ich
nicht hergestellt, ist eben kein Ergebnis eines reflexiven Aktes. Im

33 SCHLEIERMACHER, Friedrich: Aus: Einleitung zur Glaubenslehre. In: FRANK,
Manfred (Hg.): Selbstbewusstseinstkeorien von Fichte bis Sartre. Frankfurt a.M.: Suhr-

kamp 1991, 99-101.
32 Vgl. SCHLEIERMACHER, Friedrich: Wissen und Wollen und ihre relative Identität.

In: FRANK (Hg.): Selbstbewusstseinstheorien, 120f.
33 Vgl. hierzu ausführlich HENRICH, Dieter: Gedanken zur Dankbarkeit. In:

DerS.: Bewußtes Leben. Untersuchungen zum Verhältnis von Subjektivität und
Metaphysik. Stuttgart: Reclam 1999, bes. 165-172. Vgl. hierzu auch WENDEL, Saskia:

Affektiv und inkarniert. Ansätze Deutscher Mystik als subjekttheoretische Herausforderung.

Regensburg: Pustet 2002, 263ff.



34 Saskia Wendel

„Urerlebnis" der präreflexiven Vertrautheit mit sich kommt also

zugleich ein Gefühl der Abhängigkeit und der Bedingtheit auf -
etwa der Bedingtheit der eigenen Erkenntnis, der eigenen Existenz,
des eigenen Handelns. Henrich bezeichnet dies auch als Gefühl der

Verdanktheit. Dieses Gefühl der Verdanktheit erstreckt sich nicht
nur auf andere, denen das Ich seine Existenz verdankt. Denn auch
die anderen, die mit dem Ich gemeinsam in der Welt sind, sind
ebenso bedingt wie das Ich.

Allerdings bedarf es einer weiteren Bestimmung des Verdankt-
heitsgefühls, um es als religiöses Gefühl auszeichnen zu können. Der
Begriff des Unendlichen, der für diese Bestimmung häufig in
Anspruch genommen wird, erweist sich als unzureichend, denn auch

Materie oder der ewig wiederkehrende Strom des Lebens können
beispielsweise als unendlich bezeichnet werden, und das kontingente
Ich kann sich davon schlechthinnig abhängig fühlen, ohne zugleich
ein religiöses Gefühl empfinden zu müssen. Auch der
Transzendenzbegriff ist ungenügend, denn transcendere meint zunächst nichts
anderes als ein Überschreiten, ein Über-etwas-hinausgehen hin zu
einem „Mehr" oder „Darüber hinaus". Doch das muss keineswegs
schon religiös verstanden werden. Es gibt verschiedene Formen von
Transzendenzen, die man als innerweltliche Transzendenzen
bezeichnen kann: So kann bereits der Bezug auf einen anderen
Menschen ein „Mehr" und ein „Darüber hinaus" bedeuten, in dem ich
mich selbst überschreite, ebenso das Transzendieren einer konkreten
Situation, eines gesellschaftlichen status quo.34 Nicht der Begriff des

Unendlichen also, sondern der Begriff des Unbedingten liefert daher
die Möglichkeit einer präzisen Bestimmung des Gefühls der
Verdanktheit als eines religiösen Gefühls. Er bezeichnet nämlich sowohl
einen grundlosen, selbst nicht mehr von einem anderen bedingten
Grund alles Bedingten als dessen Möglichkeitsbedingung35 als auch

34 Vgl. hierzu auch WENDEL, Saskia: „Den Allmächtigen ergründen wir nicht".
Zur Verhältnisbestimmung von Transzendenz und Immanenz angesichts von „Ijobs
Gott". In: Concilium 40/4 (2004) 416-429.

35 Vgl. hierzu auch die Definition des Unbedingten im Historischen Wörterbuch

der Philosophie: „In der Philosophie, vor allem in der Metaphysik, bezeichnet

.unbedingt' im allgemeinen einen höchsten und letzten, uneingeschränkten, von



Die Wurzel der Religionen 35

das Vollkommene. Vollkommenheit bedeutet hier nicht allein die

Gesamtheit aller Möglichkeiten, aller möglichen Prädikate im Sinne

der omnitudo realitatis, sondern auch die Vollkommenheit dieser

Prädikate, die wiederum in der schlechthinnigen Unbedingtheit und
Grundlosigkeit des Unbedingten wurzelt. Unbedingtheit und
Vollkommenheit weisen somit wechselseitig aufeinander zurück. In
diesem Sinne ist im Übrigen auch die Idee des Unendlichen bei
Descartes zu interpretieren: nicht im Sinne der .schlechten
Unendlichkeit' etwa unendlicher Ausdehnung oder ewiger Wiederkehr
des Gleichen, sondern im Sinne der Idee eines Unbedingten und
einer Vollkommenheit, aufgrund derer Bedingtes aller erst bedingt,
Unvollkommenes aller erst unvollkommen erscheint.36 An dieser
Idee des Unbedingten macht sich nun das religiöse Gefühl fest,
welches jedoch im religiösen Sich-Binden an das Unbedingte nicht allein
als Idee postuliert, sondern als existent geglaubt wird als Wovonher
und Woraufhin kontingenter Existenz.

Das Gefühl des Verdanktseins von einem Unbedingten macht das

„Gefühl schlechthinniger Abhängigkeit" folglich allererst zu einem

religiösen Gefühl. Jenes Gefühl der Verdanktheit als Gefühl des

Ergriffenseins von einem Unbedingten bezieht sich zunächst auf eine
formale Idee der Vernunft: die Idee des Unbedingten, die unserer
Vernunft eingeschrieben ist. Dementsprechend ist Religiosität noch
nicht material bestimmt, sie bezieht sich allein auf die Formalität des

Verdanktheitsgefühls von einem Unbedingten. Auf diesem formalen
Gefühl basieren materiale religiöse Uberzeugungen wie etwa die
theistische Überzeugung, dass das Unbedingte mit Gott gleichzusetzen

ist, oder die christliche Uberzeugung, dass Gott einer in drei
Personen ist und dass Gott Mensch geworden ist in Jesus von Nazareth.

Allerdings gehen religiöse Uberzeugungen mit einer ontologi-
schen Verpflichtung einher: Sie verpflichten sich auf die Existenz
dessen, wovon sie überzeugt sind, etwa auf die Existenz Gottes.

keiner weiteren Bedingung, Voraussetzung oder Ursache abhängigen Grund, der
daher auch aus keinen weiteren Prämissen erschlossen werden kann [...]" (Historisches

Wörterbuch der Philosophie. Hg. von Joachim Ritter u.a. [Band 11]. Basel:

Schwabe 2001, Sp. 108).
36 Vgl. DESCARTES, René: Meditationes de prima philosophia III, 28.



36 Saskia Wendel

Dementsprechend wird das Unbedingte nicht nur als notwendige
Idee der Vernunft interpretiert, sondern auch als unbedingtes Sein.

Doch für diese ontologische Verpflichtung kann das Verdanktheits-
gefühl selbst nicht aufkommen, handelte es sich doch hier um die

von Kant zu Recht kritisierte transzendentale Illusion der Hyposta-
sierung einer Vernunftnotwendigkeit zu einem notwendig
existierenden Wesen. Das Gefühl der Verdanktheit von einem Unbedingten,

das im Selbstbewusstsein aufkommt, ist somit anders als das

Selbstbewusstsein kein Gewissheitserlebnis: Ich kann um mich selbst

wissen, ich kann in der Reflexion darum wissen, dass ich präreflexiv
immer schon um mich weiß. Ich kann auch denkend darum wissen,
dass in meinem präreflexiven „Wissen um mich" ein „Gefühl
schlechthinniger Abhängigkeit" und damit verknüpft die Idee des

Unbedingten aufkommen kann. Aber ich kann niemals darum wissen,

dass dieser Idee Existenz zuzusprechen ist, weder im Sinne eines

unmittelbaren Gewissheitserlebnisses noch im Sinne eines begrifflich
vermittelten reflexiven Aktes. Das ist der Kern der unhintergehba-
ren Kantischen Wende in der Religionsphilosophie: Die Existenz des

Unbedingten kann allein geglaubt und erhofft, auf sie kann in
praktischer Hinsicht als Postulat der praktischen Vernunft vertraut
werden.37 Darin erweist sich das Gefühl schlechthinniger Abhängigkeit
genau besehen als ein „Glaubensgefühl", ein Gefühl des Vertrauens,
das Hoffnung, nicht aber unmittelbare Gewissheit verleiht.38

Religiosität ist also mit dem Gefühl der Verdanktheit von einem

Unbedingten gleichzusetzen, das im Selbstbewusstsein aufkommt,

37 In diesem Zusammenhang ist darauf hinzuweisen, dass das religiöse Gefühl
anders als von Henrich konzipiert immer als mit dem Freiheitsgefühl verbunden zu
denken ist und sich somit das Verständnis von Religiosität als anthropologische
Grundkonstante bzw. als unmittelbare Gewissheit verbietet. Diese Verknüpfung
mit dem Freiheitsgefühl lässt sich u.a. durch Rekurs auf Fichtes Interpretation des

Unbedingten als unbedingte Freiheit erläutern. Vgl. hierzu auch WENDEL: Sinn und
Geschmack fürs Unendliche.

38 Dieser Unterschied zwischen „glauben" und „wissen" und die Kennzeichnung
des religiösen Gefühls als ein „Glaubensgefühl" lässt sich u.a. durch die Rezeption
von Franz von Kutscheras Überlegungen zum fiduziellen Glauben verdeutlichen
(vgl. hierzu etwa KUTSCHERA, Franz von: Vernunft und Glaube. Berlin: De Gruy-
ter 1991).



Die Wurzel der Religionen 37

ein Gefühl, das auf der unmittelbaren Gewissheit basiert, die im
Selbstbewusstsein gegeben ist,39 selbst jedoch als ein „Glaubensgefühl"

zu kennzeichnen ist, das auf die Existenz des Unbedingten,
wovon es sich abhängig fühlt, vertraut. Darauf gründet sich eine

Haltung, die sich als „religiös" bezeichnen lässt: im Sinne einer
Anerkennung und eines Zulassens dieses Gefühls, im Sinne einer
Offenheit, eines Offenstehens für dieses Gefühl, aber auch für das, was
sich durch dieses Gefühl zusagen will, für den Anspruch, der von
dem Unbedingten ergeht, das das Ich in Beschlag nimmt, überfällt,
unbedingt ergreift. Diese Haltung ist jedoch nicht allein Erkenntnis
und Anerkenntnis des Unbedingten, sondern sie ist wesentlich

Handlung, Praxis, die dem Anspruch des Unbedingten entspricht
und diesen in Geschichte zu realisieren versucht. In diesem Sinn
gehört Religiosität im Prinzip jedem Menschen zu, denn jedem
Menschen ist es potentiell möglich, das Gefühl der Verdanktheit von
einem Unbedingten zu empfinden und zuzulassen, für es offen zu sein

und es als Haltung zu realisieren. Deshalb ist Religiosität auch kein
partikulares, kulturell begrenztes Phänomen, sondern universal. Sie

ist Möglichkeitsbedingung für das Auftreten von Religion als Gestalt
und Ausdrucksform, als symbolische Form von Religiosität in
Sprachhandlungen und Körperpraxen, in Texten, Ritualen und
Symbolen konkreter Religionen. In ihrer Materialität jedoch differenziert

sich Religion unbeschadet der Universalität von Religiosität in
eine Pluralität verschiedener Religionen aus, oder besser formuliert:

39 Es ist nahe liegend, diese Bestimmung von Religiosität mit derjenigen zu
vergleichen, die Rudolf Otto in seinem Werk Das Heilige vorgelegt hat. Otto
rekurriert auf ein religiöses Gefühl, das er als Sinn für das Numinose bezeichnet,
welches sich in den Aspekten des fascinosum, tremendum, mysterium, maiestas,

augustum zeigt (vgl. OTTO, Rudolf: Das Heilige. Über das Irrationale in der Idee des

Göttlichen und sein Verhältnis zum Rationalen. München: Beck 1979, bes. 10f.).
Doch im Unterschied zu Ottos Bestimmung des religiösen Gefühls referiert
Religiosität hier nicht auf das Numinose oder Heilige, sondern auf das Unbedingte.
Der Begriff des Unbedingten erweist sich als der dem Begriff des Heiligen
gegenüber sowohl formalere als auch eindeutigere Begriff, denn dem Heiligen eignet
in seiner Doppelstruktur des fascinosum et tremendum eine Ambivalenz, die dem

Unbedingten nicht zukommt. Außerdem begreift Otto das Heilige als ein „etwas",
ein Objekt, auf das sich das religiöse Gefühl bezieht. Das Unbedingte ist jedoch
gerade kein Objekt, sondern eine Idee, die im Selbstbewusstsein aufkommt.



38 Saskia Wendel

Religion existiert niemals „an sich" als eine universale Größe,
sondern tritt immer schon im Plural der Religionen auf, die sich

aufgrund ihrer unterschiedlichen religiösen Uberzeugungen, die sie

material bestimmen, voneinander unterscheiden. Universal ist allein die

formale, noch unbestimmte Religiosität als Möglichkeitsbedingung
des Aufkommens und Auftretens material bestimmter Religionen; in
ihr liegt der formale Konvergenzpunkt, in dem alle Religionen
koinzidieren, ohne jedoch zu einer materialen Einheit zu gelangen.

Abstract
The author searches for the condition of the possibility for the appearance
of religions. Earlier attempts to justify this phenomenon by means of
religious experience prove unable to withstand the critique. No universal

religious experience exists and neither could it be the root of religions.
Whereas religious experience is always plural, religiosity, as a general
human potential, is a universal phenomenon. It is defined as the feeling,
arising in self-consciousness, of indebtedness of one's existence to an
indeterminate.


	Die Wurzel der Religionen

