Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 53 (2006)

Heft: 1-2

Artikel: Die Wurzel der Religionen

Autor: Wendel, Saskia

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-760608

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-760608
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

SASKIA WENDEL

Die Wurzel der Religionen

,Die profane Existenz des Irrtums ist kompromittiert, nachdem seine
himmlische oratio pro aris et focis widerlegt ist. Der Mensch, der in der
phantastischen Wirklichkeit des Himmels, wo er einen Ubermenschen
suchte, nur den Widerschein seiner selbst gefunden hat, wird nicht mehr
geneigt sein, nur den Schein seiner selbst, nur den Unmenschen zu finden,
wo er seine wahre Wirklichkeit sucht und suchen muf}.“!

Mit dieser Einschitzung hat sich Karl Marx deutlich geirrt: Religio-
nen sind auch nach der Kritik der Religion nicht verschwunden, im
Gegenteil: Das Interesse an Religiositdt und Religionen erfreut sich
mittlerweile auch im spitmodernen Westen Europas wieder derart
wachsender Beliebtheit, dass etwa Jiirgen Habermas vom Entstehen
einer ,postsikularen Gesellschaft“ zu sprechen wagte.? Ob diese Ein-
schitzung zutrifft oder nicht, sei hier dahingestellt;? dass Religiositit
und Religion jedoch sowohl individuell als auch gesellschaftlich
wieder an Bedeutung gewonnen haben, diirfte wohl kaum zu be-
streiten sein. Mit dieser ,Wiederkehr der Religion® geht nun jedoch
die Wiederkehr einer philosophischen Frage einher, die gemeinsam
mit dem Phinomen Religion an den Rand gedringt schien: die Frage
nach den Méglichkeitsbedingungen des Aufkommens und Auftre-
tens dieses Phinomens. Diese Frage ldsst sich nur dann als sinnlos
abtun, wenn man sich entweder mit der Faktizitit des Phinomens
»Religion“ zufrieden gibt, oder wenn man - wie weiland Marx -
davon iiberzeugt ist, Religion als Illusion des Menschen entlarven zu

1 MARX, Karl: Zur Kritik der Hegelschen Rechtsphilosophie. Einleitung. In: DERS.
/ ENGELS, Friedrich: Studienausgabe in vier Binden. Hg. v. Iring Fetscher (Band I:
Philosophie). Frankfurt a.M.: Fischer Taschenbuch Verlag 1966, 17.

2 Vgl. HABERMAS, Jiirgen: Glauben und Wissen (= Friedenspreis des Deutschen
Buchhandels 2001). Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2001.

3 Vgl. etwa die - meines Erachtens zutreffenden - kritischen Anmerkungen zu
Habermas’ Friedenspreisrede von Hans JOAS: Religion postsikular? Zu einer Begriffs-
prigung von Jirgen Habermas. In: DERS.: Braucht der Mensch Religion? Uber Erfab-
rungen der Selbsttranszendenz. Freiburg 1.Br.: Herder 2004, 122-128.



22 Saskia Wendel

konnen, als das Selbstbewusstsein und das Selbstgefithl des Men-
schen, der sich selbst entweder noch nicht erworben oder schon wie-
der verloren hat. Worin also, so lautet die alte neue religionsphilo-
sophische Frage, griindet das Aufkommen und Auftreten von Reli-
giositat und Religion?

In jiingster Zeit haben religionsphilosophische Theorien wieder an
Einfluss gewonnen, die die religiése Erfahrung als Rechtfertigungs-
instanz fiir das Aufkommen von Religion bestimmen.* Besonders
wirkmichtig sind hier die Theorien von William James und Charles
Taylor. James hatte bereits 1902 in The Varieties of Religious Expe-
rience® der religiosen Erfahrung die Funktion einer Rechtfertigungs-
instanz zugesprochen. James zufolge ist Religion an konkrete Gefiih-
le und Erfahrungen gebunden, ist allerdings nicht als ein besonderes
religiéses Gefiihl neben anderen Gefithlen zu verstehen und auch
nicht durch besondere religise Objekte oder Akte gekennzeichnet.
Religion bestimmt James darum als ,die Gefihle, Handlungen und
Erfabrungen von einzelnen Menschen in ibrer Abgeschiedenbeit, die von
sich selbst glauben, dafs sie in Beziehung zum Géttlichen stehen.“®
Zugleich findet sich bei James eine weitere Bestimmung der

4 Vgl. hierzu ausfithrlich BROAD, C.D.: Religion, Philosophy and Psychical
Research. London: Routledge and Paul 1953; DAVIS, Carolyn Franks: The Evidential
Force of Religious Experience. Oxford: Clarendon Press 1989; Deutsche Zeitschrift
fiir Philosophie 53/2 (2005) 220-276: Themenschwerpunkt ,Die Verankerung der
Religion®; JOAS: Braucht der Mensch Religion?, 11-62; JUNG, Matthias: Erfabrung
und Interpretation. Grundziige einer hermeneutisch-pragmatischen Religionsphiloso-
phie. Freiburg/Miinchen: Verlag Karl Alber 1999; MAVRODES, George: Belief in
God. The Epistemology of Religious Experience. New York: Random House 1970;
RICKEN, Friedo (Hg.): Religise Erfabrung. Ein interdisziplindrer Klirungsversuch.
Stuttgart: Kohlhammer 2004; SMART, Ninian: The Religious Experience of Mankind.
London: Collins 1969; YANDELL, Keith E.: The Epistemology of Religious Experience.
Cambridge: Cambridge University Press 1993; DERS.: Philosophy of Religion. A
Contemporary Introduction. London: Routledge 1999, 37-50, 213-235.

> Vgl. JAMES, William: Die Vielfalt religiéser Erfabrung. Miinchen: Insel-Verlag
1997.

© JAMES: Die Vielfalt religicser Erfabrung, 63f.



Die Wurzel der Religionen 23

religiosen Erfahrung: Es handle sich um die Gewissheit von der
Existenz eines ,Mehr“ als das, was ist, eines ,Mehr® als das, was der
Mensch ist. Dieses Wissen um ein ,Mehr“ gehére zum ,hoheren
Teil“ des Menschen.” Religiése Erfahrung wird somit von James als
ein unmittelbares Wissen von der Existenz einer Transzendenz
bestimmt, auf dem materiale religidse Uberzeugungen basieren.

James identifiziert diese Erfahrung mit einem intuitiven Gefiihl,
dessen Kennzeichen Unmittelbarkeit und plotzliches, blitzartiges
Auftreten sind. Dieses Gefiihl, so James, sei mehr mit sinnlicher
Wahrnehmung vergleichbar als mit Denken, und daher sei es nicht
rational, da Rationalitdt stets an begriffliches, beweisendes, schluss-
folgerndes Denken gebunden sei. Deshalb ist James zufolge zum ei-
nen Religion nicht an Bewusstsein gebunden, da dieses immer an
Denken gebunden sei, und zum anderen ist keine verniinftige Recht-
fertigung von Religion etwa in Form von zwingenden Argumenten
moglich. Die Wahrheit von Religion und religiésen Uberzeugungen
werde allein durch die Praxis gerechtfertigt, und dabei erweisen sich
diese Uberzeugungen als handlungsanleitende Regeln:

,Um die Bedeutung eines Gedankens zu ermitteln, brauchen wir da-
her nur zu bestimmen, welches Verhalten er hervorzurufen geeignet
ist; dieses Verhalten ist fiir uns seine einzige Bedeutung; und die greif-
bare Ursache aller Unterscheidungen in unserem Denken bestinde, so
fein sie auch wire, niemals in etwas anderem als einer méglichen Ver-
inderung unserer Praxis.“?

James’ Varieties wihlte Charles Taylor bekanntlich zum Ausgangs-
punkt seiner Uberlegungen iiber the varieties of religion today. James
folgend definiert Taylor Religion erstens als Haltung der Person, als
spersdnliche Religion®, zweitens versteht er diese ,persénliche Reli-
gion“ als Gefiihl davon, dass auflerhalb meiner selbst noch etwas
Grofleres existiert, und drittens ist Religion bei Taylor Gegenstand

7 Er wird sich bewusst, dass dieser hohere Teil an ein MEHR derselben Quali-
tat angrenzt und in dieses, das im Universum auflerhalb des Individuums titig ist,
tibergeht, und dass er mit ihm in Berithrung bleiben und gewissermaflen bei ihm an
Bord gehen und sich selber retten kann, wenn sein ganzes niederes Wesen Schiff-
bruch erlitten hat.“ (JAMES: Die Vielfalt religiéser Evfabrung, 4871.)

8 JAMES: Die Vielfalt religiéser Erfabrung, 438.



24 Saskia Wendel

einer Option, einer Entscheidung, die niemandem abgenommen
werden kann und die aufgrund des religiésen Gefiihls getroffen
wird. Dieses Gefiithl wird als Intuition gedeutet, der gegeniiber jede
intellektuelle Ausformulierung des Glaubens zweitrangig sei. Taylor
stellt hier explizit einen Bezug zu Friedrich Schleiermachers Be-
stimmung von Religion als ,,Gefiihl der schlechthinnigen Abhingig-
keit“ her, das im Selbstbewusstsein aufkommt, und betont die not-
wendige Verkniipfung von Religiositit und Subjektivitit sowie das
Autonomieprinzip. Dieses religiose Gefithl setzt Taylor im An-
schluss an James mit religidser Erfahrung gleich, identifiziert also
Getithl und Erfahrung bzgl. des Religidsen. Gegen James wendet
Taylor jedoch ein, dass auch das religiose Leben einer Gemeinschaft
und von Institutionen fiir die Bedeutung des Religiosen zentral ist,
dass auch die Gemeinschaft Ort der Beziehung zu Gott sei und nicht
allein das Individuum. Zudem bezweifelt Taylor die Méglichkeit ei-
ner unmittelbaren individuellen religiésen Erfahrung.? Allerdings -
und das ist fiir Taylor der entscheidende Punkt - entscheide ich
selbst tiber die Zugehorigkeit zu einem religiésen System, zu einer
Kirche usw. Nicht mehr die Konvention, die Tradition, sondern
meine eigene, ,personliche Religion® im Sinne religioser Erfahrung
ist Gradmesser meiner Zustimmung oder Ablehnung, meiner Ent-
scheidung pro und contra Religion.1?

Diese Konzeptionen weisen jedoch gerade im Hinblick auf den
Erfahrungsbegriff und der Inanspruchnahme von Erfahrung ent-
scheidende Probleme auf, denn die Begriffe ,Erfahrung®, ,Intuition®
und ,Gefiithl* werden unprazise gebraucht: Sind Erfahrung und
Intuition dasselbe, ebenso Erfahrung und Gefiihl? Inwiefern kann
Erfahrung eine Form intuitiver Erkenntnis sein? Ist Erfahrung wirk-
lich ,unmittelbar®, wie James suggeriert? Ist sie es nicht, wie Taylor
betont, welche rechtfertigende Funktion kommt ihr dann noch zu?

9 TAYLOR, Charles: Die Formen des Religivsen der Gegenwart. Frankfurt a.M.:
Suhrkamp 2002, 30f.

10 TAYLOR: Die Formen des Religiésen der Gegenwart, 84. Vgl. zur Konzeption
Taylors auch JOAS, Hans: Glauben und Wissen bei Charles Taylor. In: DERS.: Braucht
der Mensch Religion?, 96-107; ROHNER, Martin: Glick und Erlésung. Konstellationen
einer modernen Selbstverstindigung. Miinster: LIT 2004, 136-204.



Die Wurzel der Religionen 25

Dieser Problemkreis soll im Folgenden ausfiihrlicher beleuchtet
werden.

Religiose Erfahrung ist als Erfahrung eine Erfahrung von ,etwas®.
Dieses ,Etwas® wird beispielsweise von James sowohl als Erfahrung
der Begegnung und Einung mit einem Absoluten, dem Géttlichen,
bzw. als Bezichung zu einem ,Mehr®, einer Transzendenz, be-
stimmt. Doch als Erfahrung kann sie sich niemals bildlos bzw. zei-
chenlos, also unmittelbar, vollziehen, sondern immer als eine kon-
krete Erfahrung von eben jenem ,Etwas“, das erfahren wird. Religi-
ose Erfahrung ist folglich niemals unmittelbar, sondern immer
schon sprachlich, diskursiv vermittelt. Schon Kant stellte bekannt-
lich heraus, dass Erfahrung iiberhaupt erst im Zusammenkommen
von rezeptiver Wahrnehmung des Gegebenen und spontaner Vers-
tandeserkenntnis aufkommt. Diese Bestimmung der Erfahrung als
stets begrifflich vermittelte Form von Erkenntnis wurde durch die
Anerkenntnis der erkenntniskonstituierenden Bedeutung der Spra-
che noch erweitert: Jede Erfahrung ist bereits sprachlich gedeutet
und artikuliert, dies jedoch nicht allein als nachtrigliche Ausfaltung
und Kommunikation des nichtsprachlich Erfahrenen, sondern als
Konstitution von Erfahrung durch Zeichenprozesse selbst. Erst in
der Vermittlung durch Zeichen, im Zeichengebrauch konstituiert
sich Erfahrung. Dies betonen iibereinstimmend so verschiedene phi-
losophische Schulen wie etwa der Pragmatismus, die analytische
Sprachphilosophie im Gefolge Wittgensteins, die hermeneutische
Philosophie und auch der Poststrukturalismus. Folglich kann es
keine ,reine“ Erfahrung geben, auch keine ,reine®, vorsprachliche,
nichtdiskursive, religiose Erfahrung. Die religiése Erfahrung geht
somit keineswegs dem Sprachhandeln und der diskursiven Praxis
voraus, sondern ist immer schon durch diese vermittelt und in sie
verstrickt. Dementsprechend ist sie auch Deutungsmustern und
Konstruktionen unterworfen, die Effekt diskursiver Praktiken sind,
worauf etwa Michel Foucault in seiner Analyse von Diskursprakti-
ken hingewiesen hat. Erfahrung ist als diskursiv vermittelte immer
auch kulturell-kontextuell geprigte und konstruierte Erfahrung.
Dementsprechend gibt es auch keine universale religiose Erfahrung,
sondern immer schon eine Pluralitit religioser Erfahrungen, die ge-



26 Saskia Wendel

prigt sind vom Kontext ithres Autkommens. Dieser Kontext ist ein
je konkretes soziokulturelles Gefiige auch mit je verschiedenen
Uberzeugungen und Uberlieferungen, zu denen auch religiése Tradi-
tionen gehdren.!

Ein Beispiel: Die Erfahrung der Begegnung mit Jesus als dem
Kruzifixus etwa in einer mystischen Vision kann tiberhaupt erst ent-
stehen, wenn das Bild bzw. das Zeichen ,Jesus“ als ,,Christus® sowie
»Jesus als Kruzifixus“ vermittelt ist. Dieses Zeichen strukturiert die
Erfahrung, lisst iiberhaupt erst die visio der Christusbegegnung ent-
stehen. Somit geht die mystische Erfahrung der Christusbegegnung
nicht einfach dem Bezug auf die christliche Tradition voraus oder
begriindet gar die Zustimmung zu dieser Tradition. Im Gegenteil ist
sie bereits in diese Tradition und deren Prigekraft eingebettet und
ohne diese iiberhaupt nicht méglich. Dementsprechend kann die Er-
fahrung der Christusbegegnung den Glauben an die Giltigkeit des
christlichen Bekenntnisses, also die Zustimmung zu einer religidsen
Uberzeugung, nicht begriinden, weil sie selbst schon derart von die-
sem Bekenntnis abhingig ist, dass sie zumindest um dieses Bekennt-
nis weifl. Konkrete religiose Erfahrungen sind folglich bereits Teil
einer religiosen Praxis, die wiederum Teil einer konkreten Religion
ist. Sie gehen den konkreten Religionen nicht voraus, sondern geho-
ren diesen zu: als bestimmte religiése Praxis in Form einer bestimm-
ten religiosen Erfahrung. Der Vielfalt konkreter Religion entspre-
chend existiert eine Vielfalt religioser Erfahrungen, wobel die Viel-
falt der Religion nicht aus der Vielfalt der Erfahrungen resultieren,
sondern die Erfahrungen selbst schon den gelebten Religionen und
ihrem praktischen Vollzug zuzurechnen sind.!? Sie bereichern reli-

11 vgl. zur Kritik an Theorien, die der religidsen Erfahrung eine Begriindungs-
funktion zumessen, auch NIKLAUS, Sebastian: Das Subliminale als Ursprung religio-
ser Erfabrung? Die Varieties von W. James aus religionswissenschaftlicher Perspektive.
In: RICKEN (Hg.): Religiose Erfabrung, 105-112; ROWE, William L.: Religious
experience and the principle of credulity. In: International Journal for the Philosophy
of Religion 13 (1982) 85-92.

12 ygl. zu dieser These am Beispiel der Mystik etwa KATZ, Steven T.: Language,
Epistemology and Mysticism. In: DERS. (ed.): Mysticism and Philosophical Analysis.
Oxford, NY: Oxford University Press 1978, 22-74; The ‘Conservative’ Character of
Mystical Experience. In: DERS. (ed.): Mysticism and Religious Traditions. Oxford, NY



Die Wurzel der Religionen 27

giose Traditionen, doch sie gehen ihnen nicht voraus und konnen sie
daher auch nicht in ihrem Aufkommen begriinden.13

Dariiber hinaus entsteht noch ein weiteres Problem, wenn man
die religiose Erfahrung als Rechtfertigungsinstanz heranzieht. Dieses
Problem ist die naturalistische Erkldrungsmdéglichkeit von Religion,
wie sie etwa von Michael A. Persingerl4 oder Eugene G. d’Aquili
und Andrew B. Newbergl> vorgelegt worden ist. Diese Autoren be-
ziehen sich hierbei auf die religiése bzw. mystische Erfahrung, die
als Erfahrung des Gottlichen bzw. des ,Absolute unitary Being® be-
schrieben werden.!® Doch sie binden diese Erfahrungen an neuro-
logische Prozesse im Gehirn und damit an biologische Vorginge -
naturalistischen Erklirungsversuchen von Bewusstsein vergleichbar.
Religise Erfahrungen basieren, so die naturalistische These, auf
cerebralen Prozessen, die in bestimmten Hirnregionen stattfinden,
die wiederum durch bestimmte Ubungen und Bewegungen stimu-
liert werden.l” Religion wird hier zu einer Fiktion, zu einer Illusion
ohne jeglichen Erkenntnisanspruch. Sie wird quasi zu einem ,tu,
was sich gut anfiihlt“ - Phinomen, das uns leichter durch unser Le-
ben kommen lisst, an dessen Ende dann aber doch unweigerlich ,das
tiefe Grab steht, das uns verschlingt“. Hier gibt es grofle Nihen zu
einer anderen Erklirungsmoglichkeit von Religion, namlich der
nihilistischen Erklirung in der Tradition Nietzsches, die von den

et.al.: Oxford University Press 1983, 3-60. Vgl. ebenfalls KNOBLAUCH, Hubert:
Die Soziologie der religiosen Erfabrung. In: RICKEN (Hg.): Religiose Erfabrung, 69-80.

13 Man kénnte fragen, wie denn dann das Phinomen der Konversion zu denken
sei. Doch dieses Phinomen ist nicht allein durch Rekurs auf eine spezifische
religiose Erfahrung zu erkliren, da diese Erfahrungen in ihrer Zeichenvermitteltheit
auch durch fremde religiose Traditionen geprigt sein kdnnen, so etwa durch Lektii-
re anderer Heiliger Schriften, durch Erzihlungen Andersgliubiger oder durch die
Begegnung mit einer charismatisch begabten Person, die sich zu einer anderen
Religion bekennt.

14 Vgl. PERSINGER, Michael: Neuropsychological Bases of Gods Belief. New York:
Praeger 1987.

15 vgl. D’AQUILL, Eugene G. / NEWBERG, Andrew B.: The Mystical Mind.
Probing the Biology of Religious Experience. Minneapolis: Fortress Press 1999.

16 ygl. z.B. PERSINGER: Neuropsychological Bases of Gods Belief, 17.
17vgl. z.B. D’AQUILI / NEWBERG: The Mystical Mind, 16.



28 Saskia Wendel

naturalistischen Erklirungsversuchen gar nicht weit entfernt ist, im
Gegenteil: Die Naturalisten liefern quasi nachtriglich die empirische
Basis fiir Nietzsches These, dass Religion ebenso ein illusionires Pro-
dukt der gigantischen Tiuschungsmaschine Vernunft sei wie etwa
Wahrheit, Subjektivitit oder Freiheit, ein Resultat des Glaubens an
die Grammatik, ein Resultat der Ignoranz gegeniiber der Unendlich-
keit der Verschiebung und Wiederholung von Zeichen - eine These,
die deutlich den Poststrukturalismus, aber auch den genealogischen
Ansatz Foucaults beeinflusst hat. Allerdings war Nietzsche im
Gegensatz zu poststrukturalistischen Philosophen dazu bereit, dieses
Konzept radikal und konsequent zu Ende zu denken. Wenn Erfah-
rung stets Zeichenprozessen unterworfen ist, dann gibt es kein
Kriterium dafiir, iiber Wahrheit und Irrtum bzw. Tduschung, Sein
und Schein dieser Erfahrungen zu unterscheiden. Nietzsche zerstor-
te radikal das Grundvertrauen in die Erkenntnisfihigkeit unserer
Vernunft, das Vertrauen auf die Moglichkeit, definitiv zwischen Sein
und Schein unterscheiden zu konnen, und damit auch das Vertrauen
darauf, dass uns Erfahrung sichere Gewissheit verleihen kann.
Aufgrund der Aporien, die sich ergeben, wenn man die religiose
Erfahrung als Rechtfertigungsinstanz fiir religiose Uberzeugungen
beansprucht, hat William Alston ein Konzept vorgelegt, das Glau-
bensiiberzeugungen durch Rekurs auf eine spezifische, der sinnli-
chen Wahrnehmung analogen religiésen Wahrnehmung zu begriin-
den versucht.18 Alston unterscheidet zwischen indirekter, also ver-
mittelter Erfahrung und direkter, unmittelbarer, nichtpropositi-
onaler Wahrnehmung und ordnet die religiose Erfahrung der Wahr-
nehmung zu.!? Der Wahrnehmung spricht Alston eine prinzipielle
epistemische Verlisslichkeit zu in der Hinsicht, dass es nicht unver-
niinftig scheint, seinen Wahrnehmungen zu trauen.?® Allerdings
unterscheidet sich die religiose Erfahrung von der sinnlichen Wahr-
nehmung dadurch, dass sie, wiewohl direkt, nicht sinnlich gegeben

18 Vgl. vor allem ALSTON, William P.: Perceiving God. The Epistemology of
Religious Experience. Ithaca/London: Cornell University Press 1991.

19 vgl. ebd., 36f.
20 vgl. z.B. ebd., 248.



Die Wurzel der Religionen 29

ist.2l Doch auch Alstons Rekurs auf den Begriff der Wahrnehmung
kann den genannten Aporien nicht entkommen. Denn Wahrneh-
mung ist ebenso wie Erfahrung stets Wahrnehmung von etwas, also
intentional bestimmt. Damit unterliegt sie jedoch demselben Prob-
lem wie die Erfahrung: Die Rezeptivitit der Wahrnehmung ist nie-
mals von der spontanen Titigkeit des Verstandes zu trennen. Dem-
entsprechend gibt es keine pure Wahrnehmung, die nicht schon im
Zusammenspiel mit der Spontaneitit des Verstandes zu Erfahrung
wiirde, schon gar keine, wie von Alston behauptet, nicht-sinnliche
direkte Wahrnehmung. Wenn Alston dagegen von der Mdoglichkeit
einer direkten Wahrnehmung spricht, iiberschitzt er in empiristi-
scher Tradition die Moglichkeiten der Wahrnehmung, worauf etwa
Andreas Hansberger hingewiesen hat: Hansberger kritisiert vor al-
lem Alstons empiristisch verengtes Verstindnis von Erfahrung, wel-
ches, so Hansberger, diese nur als Wahrnehmung denken kann und
dabei auf epistemisch unplausible Art und Weise zwischen direkter
Wahrnehmung Gottes und indirekter religidser Erfahrung unter-
scheidet.?? Dariiber hinaus identifiziert Alston das Objekt der Wahr-
nehmung mit geradezu naiver Selbstverstindlichkeit mit Gott. Da-
bei erweist er sich jedoch bereits in der Bestimmung des angeblich
direkt und unmittelbar wahrgenommenen Objekts von der Vermitt-
lung durch eine konkrete religiose Tradition abhingig, die dieses
Objekt als Gott bestimmt, also abhingig von der Vermittlung der
theistischen Religionen. Um es mit Kant zu formulieren:

,Mit dieser vorgegebenen Fiihlbarkeit eines Gegenstandes, der doch
blof} in der reinen Vernunft angetroffen werden kann, hat es nun fol-
gende Bewandtnis. — Bisher hatte man nur von dre: Stufen des Fiir-
wahrhaltens, bis zum Verschwinden desselben in vollige Unwissen-

21 vgl. ebd., 20.

22 Vgl. hierzu HANSBERGER, Andreas: Goit wahrnehmen. William Alstons
perzeptives Modell religidser Erfabrung. In: RICKEN (Hg.): Religiése Erfabrung, 113~
125, hier 123f. Vgl. zur Kritik an Alstons Konzept auch JAGER, Christoph: Analy-
tische Religionsphilosophie. Eine Einfithrung. In: DERS. (Hg.): Analytische Religions-
philosophie. Paderborn u.a.: Schéningh 1998, 11-51, hier 41; DERS.: Religidse
Erfabrung und epistemische Zirkularitit. In: DZPh 53/2 (2005) 223-238; RICKEN,
Friedo: Religiose Erfabrung und Glanbensbegriindung. In: Theologie und Philosophie
70 (1995) 399-404.



30 Saskia Wendel

heit, gehort: dem Wissen, Glauben, und Meinen. Jetzt wird eine neue
angebracht, die gar nichts mit der Logik gemein hat, die kein Fort-
schritt des Verstandes, sondern Vorempfindung (praevisio sensitiva)

dessen sein soll, was gar kein Gegenstand der Sinne ist: d.i. die Abnung
des Ubersinnlichen.“?

Die Behauptung, dass eine direkte Wahrnehmung Gottes méglich
sei, verkennt, dass Gott in theoretischer Hinsicht kein Gegenstand
moglicher Erfahrung ist, sondern ein transzendentales Ideal, ein not-
wendiger Vernunftbegriff, der iberhaupt nicht direkt wahrgenom-
men werden kann, auch nicht auf eine nicht-sinnliche Weise.24
Religitse Erfahrung gehért also als diskursive Praxis bereits kon-
kreten Religionen an und kann daher das Aufkommen von Religion
nicht begriinden. Vielmehr ist sie als konkrete religiése Praxis in-
nerhalb einer Religion bereits Form und kulturelle Ausfaltung von
Religiositit. Dementsprechend gibt es auch keine spezifische religi-
ose Erfahrung neben anderen Erfahrungen, die sich von ihnen qua
Objekt oder qua Vollzug unterscheidet, sondern es gibt lediglich Er-
fahrungen, deren Objekt und deren Vollzug religiésen Traditionen
entsprechend religiGs interpretiert wird. Die Bedeutung religiser
Erfahrung ist folglich nicht in einer Begriindungsfunktion gegeben,
sondern allein in ihrer Bereicherung religiéser Praxis innerhalb
konkreter Religionen. Dann bleibt aber zu fragen, worin dann die
Moglichkeitsbedingung fiir das Auftreten von Religion gegeben ist.

IT

Wenn die religiose Erfahrung als Moglichkeitsbedingung des Auftre-
tens von Religion ausscheidet, weil sie selbst schon dem Bereich der
Religion zugehort, dann ist diese Moglichkeitsbedingung in einer
anderen Instanz zu suchen. Diese Instanz ist meines Erachtens in der

23 KANT, Immanuel: Von einem neuerdings erhobenen vornebmen Ton in der

Philosophie. AA 4021f.

24 Auf ein anderes Problem von Alstons Konzept hat Christoph Jiger
hingewiesen: Alstons These scheitere am von ihm selbst analysierten skeptischen
Problem der epistemischen Zirkularitit. Vgl. hierzu JAGER, Christoph: Religidse
Erfabrung und epistemische Zirkularitat. In: DZPhil 53/2 (2005) 223-238.



Die Wurzel der Religionen 31

Religiositit gegeben, die vom Phinomen ,Religion“ bzw. ,Religio-
nen“ sowie von den sie bestimmenden materialen religitsen Uber-
zeugungen zu unterscheiden ist.2> Religiositdt ist dabei als Gefiihl
der Verdanktheit von einem Unbedingten zu bestimmen, das im
Selbstbewusstsein aufkommt.26 Mit , Selbstbewusstsein® ist hier kein
Resultat eines reflexiven Aktes gemeint, sondern im Anschluss an
die Bewusstseinstheorien von Dieter Henrich und Manfred Frank
eine prireflexive Vertrautheit, die noch jedem reflexiven Bezug des
Ichs auf sich selbst voraus ist.? Wenn das Ich aber nicht aufgrund ei-
ner Reflexion sich seiner selbst bewusst ist, sondern in Form einer
prareflexiven Vertrautheit, dann handelt es sich hier um ein unmit-
telbares Gewahren seiner selbst, um ein intuitives Erfassen seiner
selbst. Diese intuitive Einsicht ist keine Erfahrung, da diese stets
eine konkrete, gedeutete und vermittelte ist, gebunden an das Zu-
sammenspiel von Rezeptivitit und Spontaneitit. Die genannte intui-
tive Einsicht ist daher vielmehr im Sinne eines Erlebnisses zu ver-
stehen, welches Moglichkeitsbedingung dafiir ist, iiberhaupt etwas
erfahren zu kénnen.?® Dieses Erleben lisst sich mit einer Erkennt-

25 Religiositit unterscheidet sich von Religion dahingehend, dass sie nicht mate-
rial bestimmt ist, und dass sie weder mit Ritualen, Institutionen oder Praktiken
identisch ist. Vielmehr ist sie formale Méglichkeitsbedingung sowohl von religiésen
Uberzeugungen als auch von religidsen Praktiken und Institutionen.

26 Vgl. hierzu ausfithrlich WENDEL, Saskia: ,Sinn und Geschmack fiirs Unend-
liche® (Schleiermacher). Religiositit als Existenzial bewussten Lebens. In: Bijdragen
65/4 (2004) 442-460.

27 HENRICH, Dieter: Selbsthewusstsein. Kritische Einleitung in eine Theorie. In:
BUBNER, Riidiger / CRAMER, Konrad / WIEHL, Rainer (Hgg.): Hermeneutik und
Dialektik. Aufsitze I. Tiibingen: Mohr 1970, 271. Vgl. zur Bewusstseinstheorie Hen-
richs ausfithrlich MULLER, Klaus: Wenn ich ,ich® sage. Studien zur fundamental-
theologischen Relevanz selbstbewufSter Subjektivitit. Frankfurt a.M. u.a.: Lang 19%4.

28 Darauf hat etwa Robert Reininger aufmerksam gemacht: ,Sein Begriffs-
merkmal (dasjenige des Erlebnisses) ist beziehungslose Unmittelbarkeit: dass es
weder durch Wahrnehmung, noch durch den Denkakt, noch durch das Medium der
Sprache vermittelt ist und auch nichts hinter sich hat, auf das es durch sich selbst
zuriickweisen wiirde. [...] In Beziehungen jener Art kann das Erleben allenfalls erst
nachtriglich durch das Denken gestellt werden. [...] Was das heifit: etwas erleben,
lisst sich eben in Worten nicht beschreiben, sondern allenfalls nur in der Weise
umschreiben, dass man es von anderen Arten der Bewusstheit abhebt. Erleben ist



32 Saskia Wendel

nisform parallelisieren, die u.a. Johann Gottlieb Fichte als ,intellek-
tuelle Anschauung® bezeichnet hat: Als Anschauung ist sie einerseits
der Wahrnehmung dhnlich, andererseits aber ist sie dahingehend von
der sinnlichen Wahrnehmung unterschieden, dass sie durch kein
,angeschautes’ Objekt ausgeldst wird, darum intellektuell. Insofern
unterscheidet sich die intellektuelle Anschauung von der direkten
nicht-sinnlichen Wahrnehmung, die Alston mit der religiésen
Erfahrung verbunden hatte. Die intellektuelle Anschauung ist zu-
dem ,,Thathandlung“,?’ die selbst nicht mehr zu beweisen ist.’? In
dieser Tathandlung fallen Aktivitit und Passivitit, Rezeptivitit und
Spontaneitdit zusammen: Aktiv ist sie im Akt der Anschauung,
passiv im Sich-Hingeben an die Anschauung.

Mit Rekurs auf Fichte ldsst sich nun auch der Begriff ,Selbstbe-
wusstsein® weiter prizisieren: Fichte identifiziert die intellektuelle
Anschauung, die jeder Reflexion voraus ist, mit dem Ich, das unmit-
telbar, vorreflexiv um sich weifl. Dieses seiner selbst bewufite Ich ist
Moglichkeitsbedingung jeder weiteren Erkenntnis. Bestimmt Fichte
das Ich als ,Thathandlung®, so bestimmt er es weder als Ding noch
als Substanz, sondern als Vollzug und als Ereignis. Folglich ist
Selbstbewusstsein identisch mit dem intuitiven Erfassen des Ichs, ja
letztlich mit dem Ich selbst, das, sich selbst gewahrend, Mdoglich-
keitsbedingung jeder weiteren Selbst- und Welterkenntnis ist. Selbst-
bewusstsein ist somit zunichst keine Form qualitativer bzw. mate-
rialer Selbsterkenntnis; die auf besondere Eigenschaften oder We-
sensziige bezogen wire, sondern formale Erkenntnis des ,ich bin
und nicht vielmehr nicht®. Diese Erkenntnis ist jedoch immer schon
auf Reflexion hin erdffnet, auf das reflexive Wissen um sich im

keine objektive Tatsache in der realen Welt, die sich durch Beobachtung feststellen
liefle, auch nicht durch Selbstbeobachtung, die beide schon eine Spaltung von
Subjekt und Objekt voraussetzen. [...] Man kdnnte allenfalls sagen, dass wir es in
unbestimmter Weise ,fithlen‘.“ (REININGER, Robert: Metaphysik der Wirklichkeit.
[Band 1]. 2. Aufl. Wien: Wilhelm Baumiiller Universitatsverlagsbuchhandung 1947,
30f.)

29 FICHTE, Johann Gottlieb: Fichtes Werke. Herausgegeben von Immanuel Her-
mann Fichte. (Band I: Zur theoretischen Philosophie I). Berlin: De Gruyter 1971,
71.

30 Ebd., 463.



Die Wurzel der Religionen 33

Sinne von Selbsterkenntnis als ,ich weif}, dass ich bin und was ich
bin®.

Schon Friedrich Schleiermacher bestimmte das unmittelbare
Selbstbewusstsein bekanntlich als ein vorreflexives Gefiihl, welches
kein ,Wissen® noch , Tun“ im Sinne reflexiven Wissens oder reflek-
tierten Tuns ist, und verband dieses Gefiihl mit einem anderen, das
in ihm aufkommt: dem Gefiihl schlechthinniger Abhingigkeit, das
aufgrund der Bedingtheit des Selbstbewusstseins entsteht:

oIn jedem Selbstbewusstsein [...] sind zwei Elemente, ein [...] Sich-
selbstsetzen und ein Sichselbstnichtsogesetzthaben, oder ein Sein, und
ein Irgendwiegewordensein. [...] Das Gemeinsame aller derjenigen Be-
stimmtheiten des Selbstbewusstseins, welche iiberwiegend ein Irgend-
wohergetroffensein der Empfinglichkeit aussagen, ist dass wir uns als

abhingig fiiblen.“*

Dieses Gefiihl schlechthinniger Abhingigkeit setzte Schleiermacher
nun mit dem religisen Gefiihl gleich, in dem sich der transzendente
Grund des bedingten Selbstbewusstseins im Selbstbewusstsein repri-
sentiert.’? Dieter Henrich reformulierte diese Gedanken Schleierma-
chers unter dem Aspekt der Verdanktheit des Ichs:3? Das Ich ist im
Bewusstsein seiner selbst immer schon mit sich selbst vertraut. Doch
zugleich weify das Ich, das mit sich vertraut ist, dass es nicht Grund
und Ursprung seiner selbst ist: Es verdankt seine Existenz anderen.
Und es weifl darum, dass es auch nicht Grund und Ursprung seines
Wissens um sich, seiner prireflexiven Vertrautheit mit sich ist. Denn
diese Einsicht kommt auf, iiberfillt das Ich, wird aber durch das Ich
nicht hergestellt, ist eben kein Ergebnis eines reflexiven Aktes. Im

31 SCHLEIERMACHER, Friedrich: Aus: Einleitung zur Glaubenslebre. In: FRANK,
Manfred (Hg.): Selbstbewusstseinstheorien von Fichte bis Sartre. Frankfurt a.M.: Suhr-
kamp 1991, 99-101.

32 Vgl. SCHLEIERMACHER, Friedrich: Wissen und Wollen und ibre relative Iden-
titit. In: FRANK (Hg.): Selbstbewusstseinstheorien, 120f.

33 Vgl. hierzu ausfithrlich HENRICH, Dieter: Gedanken zur Dankbarkeit. In:
DERS.: BewufStes Leben. Untersuchungen zum Verhdltnis von Subjektivitit und Meta-
physik. Stuttgart: Reclam 1999, bes. 165-172. Vgl. hierzu auch WENDEL, Saskia:
Affektiv und inkarniert. Ansatze Deutscher Mystik als subjekttheoretische Herausfor-
derung. Regensburg: Pustet 2002, 263ff.



34 Saskia Wendel

»Urerlebnis“ der prireflexiven Vertrautheit mit sich kommt also
zugleich ein Gefithl der Abhingigkeit und der Bedingtheit auf -
etwa der Bedingtheit der eigenen Erkenntnis, der eigenen Existenz,
des eigenen Handelns. Henrich bezeichnet dies auch als Gefiihl der
Verdanktheit. Dieses Gefiihl der Verdanktheit erstreckt sich nicht
nur auf andere, denen das Ich seine Existenz verdankt. Denn auch
die anderen, die mit dem Ich gemeinsam in der Welt sind, sind
ebenso bedingt wie das Ich.

Allerdings bedarf es einer weiteren Bestimmung des Verdankt-
heitsgefithls, um es als religiéses Gefiithl auszeichnen zu kénnen. Der
Begriff des Unendlichen, der fiir diese Bestimmung hiufig in An-
spruch genommen wird, erweist sich als unzureichend, denn auch
Materie oder der ewig wiederkehrende Strom des Lebens kénnen
beispielsweise als unendlich bezeichnet werden, und das kontingente
Ich kann sich davon schlechthinnig abhingig fithlen, ohne zugleich
ein religioses Gefithl empfinden zu miissen. Auch der Transzen-
denzbegriff ist ungeniigend, denn transcendere meint zunichst nichts
anderes als ein Uberschreiten, ein Uber-etwas-hinausgehen hin zu
einem ,Mehr“ oder ,Dariiber hinaus“. Doch das muss keineswegs
schon religios verstanden werden. Es gibt verschiedene Formen von
Transzendenzen, die man als innerweltliche Transzendenzen be-
zeichnen kann: So kann bereits der Bezug auf einen anderen Men-
schen ein ,Mehr“ und ein ,Dariiber hinaus“ bedeuten, in dem ich
mich selbst {iberschreite, ebenso das Transzendieren einer konkreten
Situation, eines gesellschaftlichen status quo.3* Nicht der Begriff des
Unendlichen also, sondern der Begriff des Unbedingten liefert daher
die Moglichkeit einer prizisen Bestimmung des Gefithls der Ver-
danktheit als eines religiosen Gefiihls. Er bezeichnet namlich sowohl
einen grundlosen, selbst nicht mehr von einem anderen bedingten
Grund alles Bedingten als dessen Méglichkeitsbedingung?? als auch

3 Vgl. hierzu auch WENDEL, Saskia: ,Den Allmichtigen ergriinden wir nicht*
Zur Verbiltnisbestimmung von Transzendenz und Immanenz angesichts von ,Ijobs
Gott“. In: Concilium 40/4 (2004) 416-429.

35 Vgl. hierzu auch die Definition des Unbedingten im Historischen Wérter-
buch der Philosophie: ,In der Philosophie, vor allem in der Metaphysik, bezeichnet
,unbedingt’ im allgemeinen einen hdéchsten und letzten, uneingeschrinkten, von



Die Wurzel der Religionen 35

das Vollkommene. Vollkommenheit bedeutet hier nicht allein die
Gesamtheit aller Méglichkeiten, aller méglichen Pridikate im Sinne
der omnitudo realitatis, sondern auch die Vollkommenheit dieser
Pradikate, die wiederum in der schlechthinnigen Unbedingtheit und
Grundlosigkeit des Unbedingten wurzelt. Unbedingtheit und Voll-
kommenheit weisen somit wechselseitig aufeinander zuriick. In die-
sem Sinne ist im Ubrigen auch die Idee des Unendlichen bei
Descartes zu interpretieren: nicht im Sinne der ,schlechten Un-
endlichkeit® etwa unendlicher Ausdehnung oder ewiger Wiederkehr
des Gleichen, sondern im Sinne der Idee eines Unbedingten und ei-
ner Vollkommenheit, aufgrund derer Bedingtes aller erst bedingt,
Unvollkommenes aller erst unvollkommen erscheint.’® An dieser
Idee des Unbedingten macht sich nun das religiose Gefiihl fest, wel-
ches jedoch im religiésen Sich-Binden an das Unbedingte nicht allein
als Idee postuliert, sondern als existent geglaubt wird als Wovonher
und Woraufhin kontingenter Existenz.

Das Getiihl des Verdanktseins von einem Unbedingten macht das
»Geflihl schlechthinniger Abhingigkeit® folglich allererst zu einem
religiosen Gefiihl. Jenes Gefiihl der Verdanktheit als Gefiihl des Er-
griffenseins von einem Unbedingten bezieht sich zunichst auf eine
formale Idee der Vernunft: die Idee des Unbedingten, die unserer
Vernunft eingeschrieben ist. Dementsprechend ist Religiositit noch
nicht material bestimmt, sie bezieht sich allein auf die Formalitit des
Verdanktheitsgefithls von einem Unbedingten. Auf diesem formalen
Gefiihl basieren materiale religiose Uberzeugungen wie etwa die
theistische Uberzeugung, dass das Unbedingte mit Gott gleichzuset-
zen ist, oder die christliche Uberzeugung, dass Gott einer in drei
Personen ist und dass Gott Mensch geworden ist in Jesus von Naza-
reth. Allerdings gehen religiose Uberzeugungen mit einer ontologi-
schen Verpflichtung einher: Sie verpflichten sich auf die Existenz
dessen, wovon sie iiberzeugt sind, etwa auf die Existenz Gottes.

keiner weiteren Bedingung, Voraussetzung oder Ursache abhingigen Grund, der
daher auch aus keinen weiteren Primissen erschlossen werden kann [...]* (Histo-
risches Worterbuch der Philosophie. Hg. von Joachim Ritter u.a. [Band 11]. Basel:
Schwabe 2001, Sp. 108).

36 Vgl. DESCARTES, René: Meditationes de prima philosophia III, 28.



36 Saskia Wendel

Dementsprechend wird das Unbedingte nicht nur als notwendige
Idee der Vernunft interpretiert, sondefn auch als unbedingtes Sein.
Doch fiir diese ontologische Verpflichtung kann das Verdanktheits-
gefiihl selbst nicht aufkommen, handelte es sich doch hier um die
von Kant zu Recht kritisierte transzendentale Illusion der Hyposta-
sierung einer Vernunftnotwendigkeit zu einem notwendig existie-
renden Wesen. Das Gefiihl der Verdanktheit von einem Unbeding-
ten, das im Selbstbewusstsein aufkommt, ist somit anders als das
Selbstbewusstsein kein Gewissheitserlebnis: Ich kann um mich selbst
wissen, ich kann in der Reflexion darum wissen, dass ich prireflexiv
immer schon um mich weifl. Ich kann auch denkend darum wissen,
dass in meinem prireflexiven ,Wissen um mich® ein ,Gefiihl
schlechthinniger Abhingigkeit® und damit verkniipft die Idee des
Unbedingten aufkommen kann. Aber ich kann niemals darum wis-
sen, dass dieser Idee Existenz zuzusprechen ist, weder im Sinne eines
unmittelbaren Gewissheitserlebnisses noch im Sinne eines begrifflich
vermittelten reflexiven Aktes. Das ist der Kern der unhintergehba-
ren Kantischen Wende in der Religionsphilosophie: Die Existenz des
Unbedingten kann allein geglaubt und erhofft, auf sie kann in prak-
tischer Hinsicht als Postulat der praktischen Vernunft vertraut wer-
den.? Darin erweist sich das Gefiihl schlechthinniger Abhingigkeit
genau besehen als ein ,,Glaubensgefiihl®, ein Gefiihl des Vertrauens,
das Hoffnung, nicht aber unmittelbare Gewissheit verleiht.38
Religiositdt ist also mit dem Gefiihl der Verdanktheit von einem
Unbedingten gleichzusetzen, das im Selbstbewusstsein aufkommt,

37 In diesem Zusammenhang ist darauf hinzuweisen, dass das religiose Gefiihl
anders als von Henrich konzipiert immer als mit dem Freiheitsgefiihl verbunden zu
denken ist und sich somit das Verstindnis von Religiositit als anthropologische
Grundkonstante bzw. als unmittelbare Gewissheit verbietet. Diese Verkniipfung
mit dem Freiheitsgefiihl ldsst sich u.a. durch Rekurs auf Fichtes Interpretation des
Unbedingten als unbedingte Freiheit erldutern. Vgl. hierzu auch WENDEL: Sinn und
Geschmack fiirs Unendliche.

38 Dieser Unterschied zwischen »glauben” und ,wissen“ und die Kennzeichnung
des religitsen Gefiihls als ein ,Glaubensgefiihl“ ldsst sich u.a. durch die Rezeption
von Franz von Kutscheras Uberlegungen zum fiduziellen Glauben verdeutlichen
(vgl. hierzu etwa KUTSCHERA, Franz von: Vernunft und Glaube. Berlin: De Gruy-
ter 1991).



Die Wurzel der Religionen 37

ein Gefiihl, das auf der unmittelbaren Gewissheit basiert, die im
Selbstbewusstsein gegeben ist,?? selbst jedoch als ein ,Glaubensge-
fihl“ zu kennzeichnen ist, das auf die Existenz des Unbedingten,
wovon es sich abhingig fihlt, vertraut. Darauf griindet sich eine
Haltung, die sich als ,religios“ bezeichnen ldsst: im Sinne einer An-
erkennung und eines Zulassens dieses Gefiihls, im Sinne einer Of-
fenheit, eines Offenstehens fiir dieses Gefiihl, aber auch fiir das, was
sich durch dieses Gefithl zusagen will, fiir den Anspruch, der von
dem Unbedingten ergeht, das das Ich in Beschlag nimmt, uberfallt,
unbedingt ergreift. Diese Haltung ist jedoch nicht allein Erkenntnis
und Anerkenntnis des Unbedingten, sondern sie ist wesentlich
Handlung, Praxis, die dem Anspruch des Unbedingten entspricht
und diesen in Geschichte zu realisieren versucht. In diesem Sinn ge-
hort Religiositit im Prinzip jedem Menschen zu, denn jedem Men-
schen ist es potentiell moglich, das Gefiithl der Verdanktheit von ei-
nem Unbedingten zu empfinden und zuzulassen, fiir es offen zu sein
und es als Haltung zu realisieren. Deshalb ist Religiositit auch kein
partikulares, kulturell begrenztes Phinomen, sondern universal. Sie
ist Moglichkeitsbedingung fiir das Auftreten von Religion als Gestalt
und Ausdrucksform, als symbolische Form von Religiositit in
Sprachhandlungen und Kérperpraxen, in Texten, Ritualen und Sym-
bolen konkreter Religionen. In ihrer Materialitit jedoch differen-
ziert sich Religion unbeschadet der Universalitit von Religiositit in
eine Pluralitdt verschiedener Religionen aus, oder besser formuliert:

39 Es ist nahe liegend, diese Bestimmung von Religiositit mit derjenigen zu
vergleichen, die Rudolf Otto in seinem Werk Das Heilige vorgelegt hat. Otto
rekurriert auf ein religioses Gefiihl, das er als Sinn fiir das Numinose bezeichnet,
welches sich in den Aspekten des fascinosum, tremendum, mysterium, maiestas,
augustum zeigt (vgl. OTTO, Rudolf: Das Heilige. Uber das Irrationale in der Idee des
Géttlichen und sein Verhdltnis zum Rationalen. Miinchen: Beck 1979, bes. 10f.).
Doch im Unterschied zu Ottos Bestimmung des religiosen Gefiihls referiert
Religiositit hier nicht auf das Numinose oder Heilige, sondern auf das Unbedingte.
Der Begriff des Unbedingten erweist sich als der dem Begriff des Heiligen
gegeniiber sowohl formalere als auch eindeutigere Begriff, denn dem Heiligen eignet
in seiner Doppelstruktur des fascinosum et tremendum eine Ambivalenz, die dem
Unbedingten nicht zukommt. Auflerdem begreift Otto das Heilige als ein ,etwas®,
ein Objekt, auf das sich das religise Gefiihl bezieht. Das Unbedingte ist jedoch
gerade kein Objekt, sondern eine Idee, die im Selbstbewusstsein aufkommt.



38 Saskia Wendel

Religion existiert niemals ,an sich“ als eine universale Grofle, son-
dern tritt immer schon im Plural der Religionen auf, die sich auf-
grund ihrer unterschiedlichen religiésen Uberzeugungen, die sie ma-
terial bestimmen, voneinander unterscheiden. Universal ist allein die
formale, noch unbestimmte Religiositit als Moglichkeitsbedingung
des Aufkommens und Auftretens material bestimmter Religionen; in
ihr liegt der formale Konvergenzpunkt, in dem alle Religionen
koinzidieren, ohne jedoch zu einer materialen Einheit zu gelangen.

Abstract

The author searches for the condition of the possibility for the appearance
of religions. Earlier attempts to justify this phenomenon by means of re-
ligious experience prove unable to withstand the critique. No universal
religious experience exists and neither could it be the root of religions.
Whereas religious experience is always plural, religiosity, as a general
human potential, is a universal phenomenon. It is defined as the feeling,
arising in self-consciousness, of indebtedness of one’s existence to an in-
determinate.



	Die Wurzel der Religionen

